

## شيوەنامە نگارش مقالە نشريە علمى- پژوهشى"مطالعات تطبيقى هنر "

- ۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر و مطالعات بینرشتهای هنر و سایر حوزهها میباشد.
- ۲. مقالههای ارسالی نباید قبلاً در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای نشریه دیگری فرستاده شده باشند.
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آیین نگارش این زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید نظر داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بر عهدهٔ نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. نشریه در پذیرش، رَد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی بازگردانده نخواهند شد.
  - ۷. استفاده از مقالههای چاپ شده در این نشریه، در سایر نشریهها و کتابها با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۹. نشریه از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۱۰. ارسال نامه درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی است (قابل دانلود از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه).
  - ۱۱. جهت ارسال مقاله به سامانه الكترونيكي نشريه به أدرس http://mth.aui.ac.ir مراجعه و نسبت به ثبت مقاله اقدام فرماييد.
    - ۱۲. مقالهها باید ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/نویسندگان: این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نامخانوادگی نویسنده/ نویسندگان، همراه رتبهعلمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
- چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید بهتنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش تحقیق، مهمترین یافتهها و نتیجه گیری باشد) با ذکر عنوان مقاله و کلیدواژه (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد.
  - مقدمه: شامل طرح موضوع (بيان مسأله، پرسش يا فرضيه، هدف يا اهداف پژوهش، ضرورت يا اهميت پژوهش) باشد.
    - پیشینه تحقیق
      - روش تحقيق
    - متن مقاله: شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق باشد.
- •نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - سپاس گزاری از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- پینوشت: شامل برابر نهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است، که بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: بهترتیب حروف الفبا برحسب نامخانوادگی نویسنده مرتب گردد (فارسی و لاتین).
- بخش انگلیسی: شامل دو صفحه که در پایان مقاله پس از منابع میآید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمهٔ کاملی از چکیده فارسی است.
- B-Nazanin متن مقاله: حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر) و در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم Imes New Roman اندازه ۱۲ وTimes New Roman اندازه ۱۱، تنظیم گردد.
  - ۱۴. کلیهٔ صفحات بجز صفحه مشخصات نویسنده/نویسندگان باید به تر تیب شماره گذاری شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است و باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت dpi 300 و با فرمتjpg)، ذکر منبع و تعیین محل مناسب در مقاله باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شيوه تنظيم منابع (فارسي و لاتين):
    - در متن مقاله: (نامخانوادگی نویسنده، سال انتشار: شماره صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله:
- کتاب: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (سال انتشار). **عنوان کتاب**. جلد. نام مترجم یا مصحح، محل انتشار: نام ناشر. مقاله: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (سال انتشار). عنوان مقاله. **عنوان نشریه**. دوره یا سال(شماره نشریه)، شماره صفحههای مقاله در نشریه.
  - سند اینترنتی: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (تاریخ). عنوان سند. .*آدرس/ینترنتی* بطور کامل. بازیابی شده در تاریخ. ۱۷. مقالهای که فاقد شرایط مورد نظر باشد، از فرایند بررسی خارج خواهدشد.
- ۱۸. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوه نگارش مشروح که از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه قابل دریافت است، مراجعه کنید.

## دو فصلنامه علمي- پژوهشي مطالعات تطبيقي هنر

سال پنجم، شماره نهم، بهار و تابستان ۱۳۹۴

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: فرهنگ مظفر سردبیر: مهدی حسینی

هیأت تحریریه (بهترتیب حروف الفبا): محمدرضا بمانیان استاد، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیتمدرس

**مهدی حسینی** استاد، دانشکده هنرهای تجسمی وکاربردی، دانشگاه هنر تهران عیسی حجت

دانشیار، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران

مهدی دهباشی استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان

**زهرا رهبرنیا** دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا

جلال الدین سلطان کاشفی دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران

علی اصغر شیرازی استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد

**جهانگیر صفری** دانشیار، دانشکده ادبیات، دانشگاه شهر *ک*رد

محسن نیازی دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه کاشان

**مدیر داخلی:** شهربانو کاملی **مدیر اجرایی**: فرزانه بشاورد **همکار اجرایی**: زهرا بختیاریراد

طراح سرلوحه: حمید فرهمندبروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیک: سام آزرم ویراستار فارسی: بهاره عباسی عبدلی ویراستار انگلیسی: احسان گلاحمر صفحهآرا: سمیه فارغ

قيمت: ۱۰۰,۰۰۰ ريال

نشانی: اصفهان، چهارباغ پائین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، کد پستی: ۳۳۶۶۱–۸۱۴۸۶ حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه "مطالعات تطبیقی هنر" تلفن: ۲۴۴۶۰۷۵۵- ۳۱۳۴۴۶۰۲۵

E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir ISSN 2345-3842

داوران و همكاران این شماره (بهترتیب حروف الفبا)

| دکتر مرضیه پیراوی ونک | دکتر محمدرضا آزاده فر     |
|-----------------------|---------------------------|
| دکتر منصور حسامی      | دكتر غلامعلى حاتم         |
| بابک خضرایی           | دکتر مهدی حسینی           |
| دكتر زهرا رهبرنيا     | پریسا دارویی              |
| دکتر نادر شایگان فرد  | دکتر ایمان زکریایی کرمانی |
| دكتر سودابه صالحى     | دکتر فرهاد شیخی           |
| دكتر محمود طاووسى     | دکتر جهانگیر صفری         |
| دکتر مسعود کوثری      | دکتر احمد عابدی           |
| دكتر رضا مهر آفرين    | دكتر فتانه محمودى         |
| دكتر افسانه ناظرى     | دكتر كامبيز موسوى اقدم    |
|                       | مجتبى يزدان پناه          |

همكاران نشريه

ناصر جعفرنيا، خديجه ساعدى

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه مطالعات تطبیقی هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم میباشد. استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه مطالعات تطبیقی هنر باذکر منبع، بلامانع است.

نشریـه "مطـالعـات تطبیقـی هنـر "بـر اسـاس مجـوز شمـاره ۸۹/۳/۱۱/۸۹۴۱۲ مورخ ۸۹/۱۱/۱۸ از کمسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی- پژوهشی میباشد.

پروانه انتشار نشریه "مطالعات تطبیقی هنر" از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲۲ مورخ ۹۱/۷/۹ صادر شدهاست.

این نشریه در پایگاه استنادی علوم کشور های اسلامی (ISC) به نشانی www.ricest.ac.ir پایگاه اطلاعاتی علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir بانک اطلاعات نشریات کشور به نشانی www.magiran.com و در پایگاه مجلات تخصصی Noormags به نشانی www.noormags.ir نمایه می شود.

با حمايت:





#### فهرست

- تاریخ هنر بر محور هنرمند در دو جهان؛ بدایت تاریخ هنر در مغربزمین و
   ایرانزمین .......<۱</li>
   مهرداد قیومی بیدهندی، فاطمه گلدار

- مقایسه رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی تصویریِ برگزیده ایرانی و اروپایی – آمریکاییِ معاصر برپایه نظریه ماریا نیکولایوا و کارول اسکات ..... ۴۷ سعید حسامپور، ملیحه مصلح

- تحلیل نحوه بازنمایی ساحل در اشعار نیما یوشیج و مقایسه آن با آثار بهمن محصص

زینب صابر، نادر شایگانفر

- - 🔳 چکیدہ انگلیسی مقالات

۱

دریافت مقاله: ۹۳/۱/۲۷ پذیرش مقاله: ۹۳/۷/۱۹

# تاریخ هنر بر محور هنرمند در دو جهان؛ بدایتِ تاریخ هنر در مغربزمین و ایرانزمین

مهرداد قيومي بيدهندي\* فاطمه گلدار\*\*

چکیدہ

سابقهٔ نوشتن دربارهٔ هنر در مغربزمین به روزگار یونان و روم باستان میرسد؛ اما نوشتن تاریخ هنر در دورهٔ رنسانس و در سدهٔ شانزدهم با کتاب *جورجو وازاری* آغاز شد. در این تحقیق، مقدماتی که موجب پیدایی تاریخ هنر در غرب شد، یی گرفته و نخستین تلاشها برای تاریخنویسی هنر دنبال شده است. از پرسشهای موردنظر تحقیق آن است که نخستین تاریخنامههای هنر در ایرانزمین و مغربزمین از چه زمانی آغاز شده و بر چه محوري سامان يافتهاند. بررسي هاي اين تحقيق بنيادي، كه به روش تاريخي انجام شده است، نشان دهندهٔ آن است که نخستین تاریخ هنر در مغربزمین بر محور هنرمندان سامان یافته و تا سدهها الگوی تاریخنویسی هنر بوده است. تأمل در اینکه با محور گرفتن هنرمند در تاریخنویسی هنر چه چیزهایی از تاریخ هنر برجستهتر می شود و چه چیزهایی مغفول میماند، اندیشمندان را به پیشنهاد محورهایی دیگر برای تاریخ هنر کشید؛ ازجمله اندیشهٔ تاریخ هنر بدون نام کسان. ازسویدیگر، در ایران نیز نوعی از نوشته که می شود آن را به تسامح تاریخ هنر خواند، در سدهٔ دهم هجری، مقارن با سدهٔ شانزدهم میلادی، پیدا شد. تاریخ هنر در ایران در قالب رسالههای آداب و تذکرهها و دیباچههای مرقعات خط و نقاشی بود. بسیاری از این نوشتهها نیز بر محور نام کسان، بهویژه هنرمندان، سامان یافت. تارویود تاریخ هنر در این رسالهها شبکهای است حاصل از محور طولی سلسلهٔ استادان و شاگردان و محور عرضی طبقات شاگردان که با داوری نقد هنر، ذکر آداب هنرورزی و توجهی اندک به سیاق اجتماعی و هنری، همراه است. هرچند میان نخستین تاریخنامههای هنر در مغربزمین و ایرانزمین شباهتهایی دیده می شود و مهمترین شان سامان یافتن آنها بر محور هنرمندان است؛ این نوشتهها تفاوتهای فاحشی باهم دارند که از نگاه آنها به جهان و انسان و هنر و گذشته و حال برمی آید.

كليدواژگان: تاريخ هنر، تذكره، رسالهٔ هنر، ديباچهٔ مرقع، دورهٔ رنسانس.

<sup>\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه شهید بهشتی، تهران. <sup>\*\*</sup>استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه شهید بهشتی، تهران.

m-qayyoomi@sbu.ac.ir

## ٢

## مقدمه

تاریخ هنر خود امری است که در تاریخ متحقق شده است. پس می توان از تاریخ تاریخ هنر سخن گفت. تاریخ تاریخ هنر نحوى از معرفت به تاريخ هنر است. به سخن ديگر، دست كم یکی از راهها برای شناخت تاریخ هنر بررسی تاریخ هنری است که تاکنون در بستر زمان تحقق یافته است؛ یعنی تاریخ تاریخ هنر. آنچه امروزه از تاریخ هنر می شناسیم امری مدرن و زادهٔ اروپای دورهٔ رنسانس است. تا پیش از دورهٔ رنسانس چیزی بەنام تاريخ هنر نداشتەايم اما تاريخ داشتەايم. صفات تاريخ نامدرن با تاریخ مدرن یکی نیست بااین حال، به هردو تاریخ مى گوئيم. بەھمين دليل، مى شود از اصطلاحات امروزى فرارفت و هر سخن دربارهٔ هنر را که مقید به زمان و مکان باشد تاریخ هنر شمرد. دراینصورت، می شود تذکرههای شعرا و بهویژه تذکرههای خط و خوشنویسان را نیای تاریخ هنر در جهان ایرانی محسوب کرد. همچنین می شود از آغاز تاریخنویسی هنر در ایران در سدهٔ دهم هجری، در دیباچههای مرقعات خط و نقاشی در روزگار صفویان، سخن گفت.

این نوشتار درپی بررسی تطبیقی نخستین تلاشهای تاریخنویسی هنر در ایران و مغربزمین است؛ شباهتها، تفاوتها و محورهای ساماندهی وقایع تاریخ هنر موردپرسش قرار می گیرد. مطالعهٔ این دو جریان کمابیش همزمان در تاریخ هنر، تاریخ هنر در مغربزمین و آنچه بهتسامح تاریخ هنر در ایرانزمین خواندیم، به بررسی و فهم عمیق خاستگاهها و ریشههای این دو جریان و باز گرداندن تطبیق ظاهری آنها به تطبيق ريشه هايشان موكول است. بااين حال، مقايسة اين دو جریان از حیث برخی از شباهتهای آنها نیز، منظرهایی برای فهم بهتر هر دو جریان بهروی ما می گشاید. یکی از این شباهتها، محوریت کسان در نوشتارهای مربوط به تاریخ هنر در برههای از این دو جریان است. خود این شباهت، زمینهای را برای موجه شدن مقایسه و یافتن تفاوتها و درنتیجه شناخت بهتر آنها فراهم می آورد. در این مقاله، پس از مرور اجمالی تاریخ تاریخ هنر در مغربزمین، سیر توجه به کسان در این تاریخ را دنبال می کنیم. سپس به نیای تاریخنویسی هنر در ایرانزمین می پردازیم و توجه به کسان را در آن نشان مىدهيم. مقاله با مقايسة مختصر طرز سامان دهى معرفت تاریخ هنر در تاریخنامههای هنر در این دو جریان، بهویژه از حیث توجه به کسان، بالاخص هنرمندان، پایان مییابد.

## پیشینه پژوهش

پیشازاین، محققان کتابهایی دربارهٔ تاریخ تاریخ هنر در مغربزمین پرداختهاند. از مهمترین آنها Art History's

The Rise of *و برن هاید ماینر <sup>۲</sup> و (۲۰۰۰*) History (۲۰۰۰) انوشتهٔ *دیوید واتکین <sup>۳</sup>*است. در این کتابها، بهمقتضای موضوع اصلی کتاب، جنبههایی از سیر تاریخ هنر در مغربزمین بررسی شده اما محور مشتر ک آنها با نخستین تاریخنامههای هنر در ایرانزمین مقایسه نشده است. درخصوص آغاز گاههای تاریخنویسی هنر در ایرانزمین نیز تحقیقهایی انجام گرفته است؛ از جملهٔ Album Prefaces and Other Documents از جملهٔ ایرانزمین نیز تحقیقهایی انجام گرفته است؛ از دملهٔ ایرانزمین نیز تحقیقهایی انجام گرفته است؛ از در Prefacing the History of Calligraphers and Painters Prefacing the Image: The Writing <sup>\*</sup> Prefacing the Image: The Writing <sup>\*</sup> *بر کسترو*.<sup>4</sup> این کارها فقط متکی بر دیباچههای مرقعات و برخی از اسناد، و کار اصلی آنها معرفی و دراختیار گذاشتن منابع بوده است.

در مقالهٔ حاضر، بیش از نود نمونه از تذکرهها و دیباچهها و رسالههای هنری بررسی و ساختار و طرز ساماندهی اطلاعات هنری در آنها استخراج و طرز ساماندهی شان بر محور کسان وارسی شده است.

## روش پژوهش

بررسیهای این تحقیق بنیادی، به روش تاریخی انجام شده است. روش این تحقیق تاریخ تطبیقی<sup>۶</sup> است و در آن، دو پدیدهٔ تاریخ نویسی هنر بر محور هنرمندان در زمان کمابیش واحد در دو فرهنگ متمایز و دو موقعیت جغرافیایی مختلف مقایسه شده است. منابع تحقیق در هردو حوزهٔ جغرافیایی فرهنگی عمدتاً منابع درجهٔ اول آن حوزه است که کمابیش همهٔ آنها به قصدی پدید آمده است که می توان به تسامح آن را قصد تاریخ نگاشتی شمرد. مشابهت این قصد در دو حوزهٔ متفاوت و نیز مشابهت محور (هنرمند/ حامی) در منابع درجهٔ اول این دو حوزه، تحقیق تاریخ تطبیقی را موجه می کند. همچنین به دلیل محوریت منابع درجهٔ اول، در این تحقیق از فنون تحقیق سندپژوهی نیز استفاده شده است.

## بدايت تاريخ هنر مغربزمين

## - نیاکان تاریخ هنر

سابقهٔ نوشتن دربارهٔ هنر در مغربزمین به روزگار یونان باستان بازمی گردد. در منابع کهن، اخباری از وجود شماری رسالهٔ هنری در دوران باستان ذکر شده است. کهنترین نوشتهای که بهجا مانده "دربارهٔ معماری"<sup>۲</sup> از ویتروویوس<sup>۸</sup> است که در سدهٔ نخست قبل از میلاد تدوین شده و به "ده کتاب معماری"<sup>۴</sup> شهرت دارد. ویتروویوس معمار، مدعی است

که قواعد معماری را که تا روزگار او به کار می فته در کتاب دربارهٔ معماری تدوین کرده است تا قیصر همروزگار او دانشی شخصی دربارهٔ کیفیت بناهای موجود و نیز بناهایی داشته باشد که قرار است ساخته شود. ازاینرو، مقاصد او دو لایه دارد: نخست، در پی توضیح ابعاد صوری و معنایی و عملی بناهای گذشته است. دوم، درپی تشخیص قواعدی است که از مطالعهٔ آن بناها بهدست می آید و به معماران کمک مي كند كه معماري خوب پديد آورند (Leach, 2010: 13-14). اگرچه رسالهٔ ویتروویوس قرنها دردسترس معماران بود، تا اوایل دورهٔ رنسانس منبعی مهم در تعلیم معماری نبود. دانشوران سدههای میانه که ده کتاب معماری را میخواندند آن را متنی باستانی و رسمی میشمردند. از سدهٔ پانزدهم میلادی به بعد بود که این کتاب الگوی معماران و دانشوران معماري شد. ناقدان با پيروي از روش ويتروويوس با تكيه بر شمّ خود آثار را نقد مي كردند اما به سير تحول و تغيير هنر و معماري كم توجه بودند (Ibid: 17). اين تجربه ها تا سده یانزدهم میلادی ادامه یافت.

تألیف رسالههایی برای معرفی آثار برتر هنری که در سدهٔ پانزدهم باب شد، زمینه را برای پیدایی تاریخ هنر مهیا کرد (Watkin, 1980: ix). از متون مهم آن زمان رسالهٔ *چنّینو چنینی*<sup>۱۰</sup> است به نام "راهنمای پیشهوران"''(۱۴۳۷). چنّینی بههنگام سخنگفتن از هنر در پی نمایش تحولات و سیر رویدادهای هنری نبود. سخنان او در سیر تاریخی هنر، در مقام مقدمهای است بر سخن اصلی وی دربارهٔ اصول و شیوههای خلق آثار هنری. اما نگاه تاریخی او سبب شد که برای تبیین جایگاه هنر نقاشی و اهمیت آن به آغاز خلقت انسان رجوع کند و مهمترین وقایع مرتبط با تکوین کار هنری را تا زمان معاصر خود تبیین کند.

شخصیت برجستهٔ دیگر لئون باتیستا آلبرتی<sup>۱۲</sup> است. او با نوشتن "ده کتاب معماری" قصد داشت کتابی جامع تر و منظم تر را جانشین کتاب کلاسیک ویتروویوس کند. او بر اهمیت نظر و نظریهپردازی تأکید کرد و کوشید اقوال وی با مطالعهٔ آثار گذشته می کوشید قوانینی کاربردی بهدست آورد و آنها را درخلق آثار هنری به کار گیرد. شیوهٔ نگاه آلبرتی به که ازسویی سبب توجه به مباحث نظری هنر شد و ازسوی دیگر، محققان را برای یافتن قانونهای حاکم بر هنر گذشته به سوی تاریخ سوی داد. اهمیت یافتن شخص هنرمند و خلاقیت او موجب هنر شد. زمینی و دنیوی شدن دربارهٔ هنر شد. زمینی و دنیوی شدن هنر در دورهٔ رنسانس، حتی

وقتی که مضامینش آشکارا دینی بود، موجب اهمیت زمان و مکان در سخن گفتن از هنر یعنی اهمیت تاریخ هنر شد.

#### - تولد تاريخ هنر

اهمیت یافتن فرد هنرمند و خلاقیت او، توجه به طبیعت و دنیا و جنبههای مادی محیط و نیز اهمیتدادن به تاریخ مادی، رخدادها و اندیشههایی در دورهٔ رنسانس بود که در نیمهٔ سدهٔ شانزدهم به پیدایی نخستین نمونهٔ تاریخ هنر بهمعنای جدید منجر شد: "سر گذشت برجسته ترین نقاشان، مجسمه سازان و معماران ایتالیا، از چیمابوئه تا روزگار ما"" ( ۱۵۵۰)، نوشتهٔ جورجو وازاری<sup>۱۰</sup> نقاش و معمار و کتاب شناس. با آنچه گذشت، طبيعي است كه نخستين تاريخ هنر بر محور كسان، هنرمندان، تنظيم شده باشد. كتاب وازاري حاوى سيرة14 معروف ترين هنرمندان ایتالیا از اواخر سدههای میانه تا دورهٔ رنسانس است (Leach, 2010: 19-20). این کتاب دارای سیر تاریخی جهتدار است. این جهت، مطابق اندیشههای دورهٔ رنسانس، بر الگوی پيشرفت منطبق است؛ الگويي كه مطابق آن، همهٔ سر گذشت انسانهای جهان تا پیش از رنسانس مقدمهای است برای پیدایی روز گار اوج کمال انسان و هنر: دورهٔ رنسانس. وازاری زمانهٔ خود را نسخهٔ مثنای زمانهای در گذشته نمیدانست بلکه همچون دیگر اندیشمندان رنسانس، آن روزگار را دارای ویژگیهایی انحصاری میدانست که در همهٔ تاریخ بیهمتاست (وايسينجر، ١٣٨۵: ١٣۶٣ و١٣۶۴). مطابق اين الگو، سير هنر ایتالیا در این کتاب از روزگار کودکی هنر در اواخر گوتیک آغاز می شود و به اوج رنسانس در روز گار نویسنده می رسد. فصول كتاب برهمين اساس تنظيم شده است: فصل اول، از هنرمندان سدهٔ سیزدهم تا سدهٔ پانزدهم، دورهٔ کودکی هنر است؛ فصل دوم، از آغاز سدهٔ پانزدهم تا پیش از د*اوینچی، <sup>۱</sup>* دورهٔ بلوغ هنر و فصل سوم، روزگار داوینچی و خود وازاری، دورهٔ کمال هنر (ماینر، ۱۳۸۷: ۱۳۸–۱۴۱).

پس از وازاری، نویسندگان هنر از او پیروی کردند و رفته فلی من باب شد. در حدود یک قرن بعد، *آندره فلیبیین*، <sup>۱</sup>ناقد و مورخ فرانسوی هنر، رویدادهای مرتبط با هنر را بهتر تیب زمانی تنظیم و کتابی مشابه کتاب وازاری، دربارهٔ هنرمندان برجسته از دورهٔ باستان تا روزگار معاصر خود، تألیف کرد<sup>۸۱</sup> (Sorensen, 2013). پس از او پسرش، *ژان فرانسوا فلیبیین*، <sup>۱۹</sup> کتابی دربارهٔ معماران بزرگ گوتیک فرانسه نوشت. در سدهٔ هجدهم، *لامی* ۲۰ تاریخی شبیه به کتاب وازاری دربارهٔ نقاشان و مجسمهسازان از سال ۱۰۰۰ تا ما ۱۳۰۰م. نوشت (Watkin, 1980: 20-22-32).

تاریخنامهٔ وازاری شیوهای برای فهم هنر و هنرمندان پیش نهاد که از سدهٔ شانزدهم به بعد بسیار تکرار شده است. ردپای وازاری در کتاب پی یترو ب*لوری*، <sup>۱۲</sup> سر گذشت نقاشان و مجسمه سازان و معماران جدید <sup>۱۳۲</sup> (۱۶۲۲) یا کتاب *آلفرد لروئا*، <sup>۱۳</sup> "سر گذشت روایی و حکایی هنرمندان فرانسوی از سدههای میانه تا کنون <sup>۱۴۳</sup> (۱۹۴۱)، نیز دیده می شود. عنوان این کتابها از وفاداری آنها به تاریخ هنرمندمحور یا سیره محور حکایت می کند که کتاب وازاری آغاز گر آن بود؛ هرچند تفاوتهایی با سلف سدهٔ شانزدهمی شان دارند. با همهٔ اقسام جدید محورهای تاریخ نویسی های هنر و معماری معماری بر محور هنرمندان همچنان زنده است. برای نمونه، "هزار معمار <sup>۱۵۲</sup> (۲۰۰۴) نوشتهٔ روبین بیور، <sup>۲۶</sup> تاریخ نامه ای است که در روزگار ما بر محور هنرمندان تدوین شده است.

اهمیتی که وازاری و دیگرانی که تاریخشان را به پیروی از کتاب او نوشتند، برای هنرمند قائل شدند پرسشهای بسیاری برای مورخان بعدی پیش آورد. از جمله این که چگونه دانش دربارهٔ زندگی یک هنرمند در دانش دربارهٔ محصول کار او اثر میگذارد؟ تا چه حدود میتوانیم هنرمند را در اثر او بیابیم؟ ماهیت تأثیر وضعیت عرفی یا تاریخی، تربیت و فرهنگ، استاد (تأثیر سلسله و نسب) یا طبقه و قوم چگونه است؟ درمجموع، باید گفت شأن خاصی که در کتابهای تحلیلی هنر برای هنرمند قائل شدهاند، از پایاترین جنبهها در نوشتن تاریخ هنر و معماری بوده است (22: 2010, 2011).

#### نقد تاریخ هنر بر محور هنرمند

جندی پس از آن که وازاری تاریخ هنر را بر محور هنرمندان پایه گذاری کرد، نقدهایی بر این شیوه وارد شد که مهم ترین آنها از این قرار است: اطلاعات تاریخی از نام هنرمندان، بهویژه هنرمندان پیش از رنسانس، اندک است. درنتیجه، این گونه آثار، بهرغم اهمیتشان، جایی در تاریخنامههای هنر (بر محور هنرمندان) ندارد. اطلاعات تاريخي از هنرمندان دوران باستان، بهسبب تعلق خاطر اهل روزگار رنسانس به ایشان، با تحریف یا بزرگنمایی همراه است. همهٔ آثار هنرمندان مشهور اهمیت یکسانی ندارد اما چون خالق آنها مشهور است، در تاریخنامهٔ هنر راه می یابد. درمقابل، چەبسا آثار مەمى كە ھىرمىدشان مشھور نيست و به تاريخنامهٔ هنر راه نمى يابد. در حقيقت، اين نوع تاريخنامه فقط بر محور هنرمند نیست بلکه بر محور آثار هنریای است که خبرگان هنر آنها را مهم و مؤثر و شایستهٔ ذکر شمردهاند. از تشخیص خبرگان درطی سالیان، آثاری در زمرهٔ آثار برتر و شایان ذکر و توجه شناخته می شود. هنرمندان چنین آثاری همانهایند که شایستگی دارند نامشان در تاریخهای هنر ذکر شود. اگر سلیقهٔ خبرگان در روزگارهای بعد تغییر کند و اثری را

مهم بشمارند که خبرگان نسلهای قبل مهم نمی شمردهاند، از هنرمند آن اثر نشان و اطلاعات کافی در دست نیست که بشود آن را در تاریخ هنر بر محور هنرمند وارد کرد.

مهم ترین نقد بر تاریخ نویسی بر محور هنرمند را هاینریش *ولفلین*<sup>۲۷</sup>(۱۸۶۴– ۱۹۴۵) در کتاب "مبانی تاریخ هنر"<sup>۲۸</sup> (۱۹۱۵) پیش کشید و از امکان و ضرورت نوشتن تاریخ هنر بدون نام کسان<sup>۲۹</sup> سخن گفت. او دریی آن بود که علل تغییرات سبکی آثار هنری را فهم کند و گمان میکرد که میتوان فارغ از بررسی ارتباط آثار با خالق آنها به این هدف رسید. شماری از مورخان و اندیشمندان هنر از ولفلین پیروی کردند و به مطالعهٔ تقریباً غیرسیرهای تحول جریانهای سبکی و صوری و مطالعهٔ معنای هنر و جایگاهش در جامعه روی آوردند. گروهی دیگر، با نظریهٔ تاریخ هنر بدون نام هنرمند مخالفت كردند. شدت نقدها ولفلين را واداشت که در ویراستهای بعدی کتاب، مبحث تاریخ هنر بدون نام كسان را حذف كند. بااين حال، اين انديشه محو نشد و موجب شد اندیشمندان در مبانی تاریخ هنر بازنگری کنند (Leach, 2010: 23-24). از آن پس، تاريخنويسی هنر بر محور هنرمند همچنان ادامه یافت اما نوشتن تاریخ هنر بر دیگر محورها نيز دنبال شد.

## بدایت تاریخنویسی هنر در ایران و جایگاه هنرمند

دیدیم که نوشتن دربارهٔ هنر در مغربزمین در دورهٔ باستان (یونان و روم) آغاز شد؛ برخی از رسالههای مرتبط با هنر و معماری از آن روزگار بهدست ما رسیده و از وجود برخی دیگر هم از طریق متون دیگر باخبریم. توجه مستقل به هنر بهمنزلهٔ موضوعی برای اندیشیدن و نوشتن در اروپای سدههای میانه معمول نبود اما در دورهٔ رنسانس، این کار از سر گرفته شد. گفتهاند که در همهٔ جهان غیرغربی، همانند اروپای سدههای میانه، رایج بوده و وضع بههمین منوال بوده است. سبب آن را فراگیری هنر در سرتاسر زندگی انسان در جامعهٔ غیرغربی و یگانگی هنر و دین و سنت شمردهاند. بهبیان دیگر، در فرهنگ غیرغربی، هنر از دین و سنت جدا نبود تا نیازی به پرداختن مستقل به هنر احساس شود. در فرهنگ غیرغربی، هنر در دل دین و سنت بود اما در فرهنگ غربی، پس از رنسانس و بهویژه از انقلاب رمانتیک به بعد، هنر جانشین دین شد و پرداختن به آن را لازمهٔ پاسداری از معنویت و انسانیت انسان شمردند (شایگان، ۱۳۹۲: ۵۵–۵۷).

البته اینکه در جوامع غیرغربی، ازجمله ایران پیش از روزگار جدید، کمتر چیزی بهاستقلال دربارهٔ هنر نوشتهاند بدین معنا نیست که در منابع نوشتاری ایرانی چیزی دربارهٔ

هنر یافت نمی شود بلکه بدین معناست که نوشته هایی که یکسره و بهعمد دربارهٔ هنر پدید آمده باشد، اندک است. بااین حال، بهنظر نگارندگان، حتی شمول همین قول نیز در جهان اسلام محل تردید است. میدانیم که در مغربزمین، نمونهٔ بارز هنر (آرت) را نقاشی شمردهاند و وقتی سخن از مطلق هنر بوده، مقصود نقاشی یا نقاشی همراه با دیگر هنرهای بصری، بوده است. محققان با سیطرهٔ تصور غربی دربارهٔ هنر به سروقت وارسی وضع نوشتههای هنر در سدههای میانه در جهان غیرغربی رفتهاند و چون کمتر چیزی یافتهاند، این حکم کلی را صادر کردهاند که نوشتن مستقل دربارهٔ هنر در جهان غیرغربی جایی نداشته است. اگر این پیشداوری را کنار بگذاریم، خواهیم دید که نهتنها نوشته دربارهٔ هنر در لابه لای متون حوزههای گوناگون علوم و پیشهها یافت می شود بلکه نوشتهٔ مستقل دربارهٔ هنر هم بسیار است. با این تفاوت که هنرهای اصلی در جهان اسلام، ادبیات و خوشنویسی است. یکی دیگر از ویژگیهای فرهنگ اروپای سدههای میانه که به جهان اسلام تعميم داده شده، بي اعتنايي به شخص هنرمند است. این سخن البته در خصوص جهان اسلام یک سره نادر ست نیست اما نباید درباره آن اغراق و افراط کرد. نوشتن دربارهٔ شعر و خوشنویسی در جهان اسلام از آغاز با عنایت به شخص شاعر و خطاط همراه بوده است. در جهان اسلام، مانند اروپای سدههای میانه، متن مستقل دربارهٔ فلسفهٔ هنر یافت نمی شود و اندیشههای فلسفی هنر را باید در متون حکمت و عرفان جست؛ اما نوشته در مباحث نظری ادبیات بسیار است و کتابهای بلاغت و فن شعر به همین منظور ترتیب یافتهاند. در کتاب های ادب یا آداب نیز جنبههای نظری و عملی در آمیخته است (قیومی، .(۲۴۲ - ۲۳۱ و ۱۳۶ - ۲۴۱).

اگر از ادبیات و هنرهای نمایشی و موسیقی چشم بپوشیم و هنر را به هنرهای بصری محدود و به متون فارسی اقتصار کنیم، قدیم ترین نوشته های مربوط به هنر تذکره ها، رساله های خط و نقاشی و دیباچه های مرقعات است. در بسیاری از این ها نشانی از زمان و مکان و سیر تحول نیز دیده می شود که گرچه با نگاه مدرن به جهان و تاریخ فاصله دارد، می شود آنها را به تسامح در زمرهٔ تاریخنامه های هنر به شمار آورد. تذکره کتابی است معموعه یا جُنگی است از اقسام قطعات خط و نقاشی. گاهی بر مرقعات دیباچه ای نوشته و دربارهٔ محتوای آثار و استادان آنها و سیر تحول خط و نقاشی سخن گفته اند. رسالهٔ هنر، می پرداختند و در آن، از اصول و مبانی خط و نقاشی. گرفته انوشته ای آموزشی است که درامتداد سنت رساله های ادب می پرداختند و در آن، از اصول و مبانی خط و نقاشی گرفته تا ابزار و مواد و طرز کاربردشان سخن می گفتند.

نوشتن تذکره دربارهٔ اولیا و شاعران از دیرباز در ایران متداول بود. همچنین است رسالههای ادب که حوزههای گوناگونی از معارف و پیشهها را شامل میشد (همان: ۲۳۱– ۲۵۱). کشید و در دورهٔ صفویان، دامنهٔ اینها به خط و سپس نقاشی کشید و در دورهٔ صفویان، نوشتن دربارهٔ خطاطان و نقاشان و فط و نقاشی در قالب تذکرهها و ادبنامهها و رسالههای هنر و دیباچهٔ مرقعات خط و نقاشی اوج گرفت. برهمین اساس است که دورهٔ صفویان را سرآغاز تاریخنویسی هنر در ایران شمردهاند (200: 2000, Roxburgh). در این مقاله، آغازگاههای تاریخنویسی هنر در ایران را در ۹۳ رساله و دیباچه و تذکره، بهویژه از حیث ساختار و محور توجه و طرز تنظیم رویدادها در آنها، بررسی میکنیم.

#### تذكرهها

تذكره در لغت بهمعناي بهيادآوردن و وسيلهٔ يادآوري است و در عرف فرهنگ اسلامی برای کتابهای شرح حال صوفیان و خطاطان و علما و از همه بیشتر، شاعران و ادیبان به کار رفته است. علاوهبر ادبیات، در علوم قرآنی، لغت و عروض، پزشکی، رياضيات، تقويم و نجوم، كيميا، تعليم و تربيت، مباحث حكمى، كشوردارى، تاريخ و جغرافيا و ... نيز تذكره نوشتهاند. سرگذشت شاعران تا پیش از سدهٔ هفتم هجری در کتابهای تاریخ و جغرافیا و ادب ذکر می شد؛ مانند "چهارمقالهٔ "نظامی عروضی (۵۵۰ ه.ق.). در اوایل سدهٔ هفتم هجری، محمد عوفی "لباب الالباب" را نوشت که قدیم ترین تذکره، مشتمل بر شرح حال شاعران، است. نخستینباری که واژهٔ تذکره در عنوان کتابی در شرح حال شاعران به کار رفت، در "تذکرةالشعرای" دولتشاه سمرقندی، در سدهٔ نهم هجری، بود که در سطور بعد بدان خواهیم پرداخت. به تذکرهنویسی در سدههای نهم و دهم هجری چندان توجه نشد اما در سدهٔ یازدهم هجری و بعد از آن رواج بسیار یافت. از آن به بعد، به نوع کتابهای حاوى شرح حال شاعران و نمونهٔ اشعار آنان تذكرهٔالشعرا يا تذكرهٔ شاعران گفتهاند (ستوده، ۱۳۸۰: ۹۰- ۹۲).

کار تذکرهها، حفظ یاد و نقل نمونهٔ شعر شاعران به آیندگان و انتقال معیارهای داوری و ذوق ادبی و گاهی تاریخنویسی شعر بوده است. به همین سبب، تذکرهها، با همهٔ خطاهای خرد و کلانی که در برخی از آنها راه یافته است، از مهم ترین منابع برای شناخت شاعران گذشته و حتی دستیابی به آثار آنان، فهم نوع و کیفیت نقد و داوری و ارزشهای ادبی و شعری در تاریخ ادبیات فارسی است (بهار، ۱۳۸۶: ز-ح؛ میرانصاری، ۱۳۸۵: از بعضی از اصحاب پیشه ها و صنایع هم از این بابت که گاهی

۶

شعری سرودهاند، یاد شده است و بدینجهت، برای تاریخ معماری و هنر ایران اهمیتی مضاعف دارد.

#### - ساختار تذکرهها

تذكره غالباً از مقدمه و متن اصلى و خاتمه تشكيل مى شود. مقدمهٔ تذکره شامل حمد خدا و نعت و منقبت پیامبر (ص)، صحابه و ائمه و مدح حامي رساله (امير يا وزير مخدوم) و سبب و سال تأليف است. خاتمهٔ تذكره در ذكر شاعرانی است که بهدلیلی در متن تذکره معرفی نشدهاند؛ بهویژه معاصران مؤلف (ميرانصاري، ١٣٨٥: ٧١٣). تذكره ازقبيل مَعاجم و فرهنگهاست و معمولاً نظام مدخلی دارد و مدخلهای آن نام یا تخلص شاعران است. گاهی همین مجموعهٔ مداخل خود دارای فصل هایی است. ترتیب مدخل ها یا تاریخی است، مانند "طبقات شاهجهانی" (۱۰۴۵ه.ق.) محمدصادق خان دهلوی و "مرآت الخيال" (١١٠٢ه.ق.) شير على خان لودى؛ يا الفبايي است، مانند "خزانهٔ عامره" (۱۱۷۶ه.ق.) آزاد بلگرامی. مداخل بعضی از تذکرهها هم ترتیب معینی ندارد. تذکرهنویس در پایان شرح حال هر شاعر، نمونهای از اشعار او را به انتخاب خود ذکر می کرد و از این راه هم ذوق و ظرافت طبع خود را نشان و هم نوعی از ذوق ادبی را ترویج میداد. این گزیدهٔ اشعار گاهی با نقد همراه بود؛ مانند "عقد ثریا" (۱۲۶۱ه.ق.) تأليف *مولوى ممتاز كهنوى*. اين نقدها هم تذكره را پرمايهتر می کرد و هم باب تضارب آراء را میان ادیبان گوناگون می گشود (منفرد، ۱۳۷۵: ۷۷۴).

چنان که گذشت، از مهمترین تذکرههای فارسی تذکرهٔ نصرآبادی (سدهٔ یازدهم هجری) است که اهمیت آن برای تاریخ هنر ایران هم ازنظر جایگاه آن در تاریخ ادب فارسی است و هم اطلاعات ارزندهای که دربارهٔ اصحاب معماری و هنر در آن یافت می شود. در این تذکره، احوال و گزیدهٔ سرودههای نزدیک به هزار شاعر دورهٔ صفویان گردآمده است. تذکرهٔ مهم دیگر تذکرةالشعرای دولتشاه سمرقندی، از رجال دربار تیموریان، است. این کتاب در حدود دویستسال بر تذکرهٔ نصرآبادی تقدم دارد و در آن، گزیدهای از زندگی ۱۵۱ شاعر و ادیب، در یک مقدمه و هفت طبقه (از شاعران) و یک خاتمه تدوین شده است. مقدمهٔ کتاب در ذکر ده تن از شاعران عرب است و در طبقات هفت گانهٔ شاعران و خاتمهٔ کتاب، شرح حال ۱۴۱ شاعر پارسی گو، از رودکی در سدهٔ چهارم هجری تا خواجه آصفی در سدهٔ نهم (معاصر مؤلف)، بهتر تیب زمانی ذکر شده است. دولتشاه در شرح احوال هر شاعر از نام، نسب، تخلص، آثار، ممدوح، همنشينان شاعر سخن مي گويد و در همانجا شرحی از حال ممدوح شاعر را هم می آورد

(دولتشاه سمرقندی ۱۳۱۸ه.ق.). به همین سبب، این تذکره را هم تذکرهٔ شاعران شمردهاند و هم تذکرهٔ شاهان؛ از نصر بن احمد سامانی، ممدوح رودکی تا سلطان حسین بایقرا، ممدوح دولتشاه (میرانصاری، ۱۳۸۵: ۷۱۳).

تا پیش از دورهٔ تیموریان بهویژه صفویان، نوشتن تذکره برای خطاطان و نقاشان معمول نبود. از سدهٔ نهم و دهم به بعد که این کار معمول شد، نوشتن تذکرهٔ هنروران یک سره تابع سنت تذکرهنویسی ادبا نبود. بیشتر هنرشناسان و دانشورانی که از روزگار تیموریان و صفویان به این سو، به نوشتن رساله دربارهٔ خط و نقاشی و خطاطان و نقاشان پرداختند، به جای آنکه از سنت تذکرهٔ شعرا تبعیت کنند، آن سنت را با سنت در ادب خوش نویسی هم رسالههایی نوشتند که ترکیبی است در ادب مشق خط یا نقاشی و ذکر احوال خطاطان و نقاشان. از ادب مشق خط یا نقاشی و ذکر احوال خطاطان و نقاشان. این رسالهها گاه درصورت دیباچهای بر مرقعات خط و نقاشی ظاهر شدند و گاه کتابی مستقل شد، چون "گلستانِ هنر" *قاضی میراحمد بن حسین منشی قمی*.

#### دیباچههای مرقعات و رسالههای هنر

چنان که گذشت، مرقع جُنگی است از قطعات گزیدهٔ خط و نقاشی. مال داران اهل ذوق قطعاتی از خط و نقش و تذهیب را از اینجا و آنجا می خریدند و گرد می آوردند و آنها را یا بهصورت نوار تاشو یا کتاب، صحافی و تجلید می کردند. سنت مرقع سازی موجب شد بسیاری از آثار هنری محفوظ بماند. حتى گاهي صاحب مرقع براي تكميل و غني كردن مرقعش ساختن قطعهای را به هنرمندی سفارش میداد. گردآمدن آثار نفیس گاهی صاحب مرقع را برآن میداشت که از هنرشناس و دانشوری بخواهد دیباچهای بر مرقع بنویسد (آذرمهر، ۱۳۸۵: ۶۷ و ۶۸). دیباچهنویسی بر مرقعات از سدهٔ نهم هجری، از روزگار تیموریان، رواج یافت و در میانهٔ سدهٔ دهم هجری، در دورهٔ صفویان، اوج گرفت. گاه دیباچه مختصر و محدود به حمد خدا و نعت رسول و مدح دارنده و سازندهٔ مرقع، حسن مطلع و معرفی اجمالی محتوای مرقع بود. گاهی هم مفصل بود و به شرح و تفسیر آثار مرقع وارد می شد. در دیباچههای مفصل، اقسامی از مطالب مربوط به هنر را مینوشتند؛ از شرح حال هنرمندان و کیفیت کار ایشان تا جنبههای فنی خط و نقاشی (همان: ۶۸؛ راکسبرو، ۱۳۸۶: ۱۰۸ – ۱۱۲). سخن از هنرمندان، بهویژه هنرمندان پدیدآورندهٔ آثار

مرقع، از مهم ترین محتویات دیباچه های مرقعات بود. در ذکر هنرمندان، شرح کوتاهی از حال ایشان و نسبت و طبقات استادان و شاگردانشان (سلسلههای خطاطان و نقاشان) را

بیان می کردند. این سلسلهها نوعی طبقهبندی و دورهبندی تاریخ خط و نقاشی بود زیرا هر استاد مشهور، حلقهٔ اصلی در زنجیرهٔ هنرمندانی بود که سنت هنری به واسطهٔ ایشان به صاحب اثری معین در روزگاری معین منتقل شده بود. دیباچهنویس در ذکر هر هنرمند دربارهٔ کیفیت یا عیار کار هفری هم داوری می کرد و این چنین، معیارهای داوری و ذوق بههمین سبب، دیباچهها و خود مرقعات منتقل می شد. بهمراه با مبانی نظری و نقد است. در دیباچهها، هم سخن از خود آثار هنری و جنبههای صوری آنهاست؛ هم طرز پدید آوردن؛ هم هنرمندان و حامیان و هم معیارهای داوری دربارهٔ آنها (راکسبرو، ۱۳۸۶: ۱۰۲۹ - ۱۱).

گذشته از دیباچهها، دیگر نوشتهها دربارهٔ هنرهای تصویری بر دو قسم است: رسالههای ادب و رسالههایی که ترکیبی است از تذکره و ادبنامه که در اینجا از آنها باعنوان کلی رسالههای هنر یاد میکنیم. تفاوت اصلی دیباچههای مرقعات با رسالههای هنر در ماهیت آنها نیست بلکه در نسبتی است که متن دیباچهها کمابیش با آثار معین درون مرقع پیوسته به خود دارند.

#### - ساختار دیباچهها و رسالههای هنر

همهٔ دیباچهها و رسالهها ساختاری مشابه و همسان ندارند اما بیشتر آنها از سه بخش اصلی: مقدمه و متن و انجامه تشکیل شدهاند. متن دیباچه گاه بدون تقسیمات فرعی است و گاه ابوابی دارد. موضوع بابهای دیباچه، در بسیاری از موارد، بر گرفته از نام قلمهای کتابت و نقاشی، ذکر تاریخچهٔ خط و نقاشی و ذکر گروههایی از هنرمندان است. در اینجا ابواب برخی از آنها را، بهویژه از حیث جایگاه ذکر هنرمندان، وامی رسیم.

فصلهای گلستان هنر قاضی احمد از این قرار است: در ذکر خط ثلث و ما یشبه به و پیداشدن آن، در ذکر خوش نویسان تعلیق، در ذکر خوش نویسان نسخ تعلیق، در ذکر احوال نقاشان. در این رساله که ترکیبی است از ادب و تذکره، نام سه فصل از چهار فصل برمبنای نام گروهی از هنرمندان است؛ برای نمونه در فصل نخست که به ذکر خط ثلث اختصاص یافته، چگونگی ابداع این خط، با نامبردن استادان خط ثلث شرح داده شده است (منشی قمی، ۱۳۶۶: ۱).

سوادالخط مجنون رفیقی هروی: باب اول، در بیان خطوط و سطح و دور و وجه تسمیهٔ هریک از آن؛ باب دوم، در ذکر استادان و مخترعان و بیان مراتب ایشان؛ باب سوم، در بیان ادوات کتابت؛ باب چهارم، در بیان قواعد خط؛ باب پنجم، در

شکل هریک از حروف؛ باب ششم، در حسن خط و اصناف حَرفهاست. باب دوم این رساله به معرفی استادان کتابت اختصاص یافته و در دیگر ابواب، مباحث فنی کتابت مطرح شده است (رفیقی هروی، ۱۳۷۲: ۱۸۵–۲۰۸).

فوایدالخطوط محمد بخاری: فصل اول، در پیداشدن خط و فضیلت و شرف علم خط؛ فصل دوم، در اسباب و اوقات کتابت؛ فصل سوم، در بیان موجدان و مخترعان خط؛ فصل چهارم، در مفردات و مرکبات خط بهطریق قلم و نظر؛ فصل پنجم در بیان قواعد حروف مفرده و نقوط خط؛ فصل ششم، در بیان حروف مفردهٔ مرکب. سخن از هنرمندان در فصل نخست و فصل سوم آورده شده است (بخاری، ۱۳۷۲: ۲۵۵–۴۵۶). دیباچهٔ قطبالدین محمد قصه خوان بر مرقع شاه طهماسب: باب و فصل ندارد و تاریخچهٔ کتابت با معرفی استادان برتر تبیین شده است (قصه خوان، ۱۳۷۲: ۲۹۷–۲۹۰).

قوانین الخطوط محمود بن محمد: مقاله اول، در شناختن قلم؛ مقاله دوم، در تراشیدن قلم و اختلافات آن؛ مقاله سوم، در گرفتن قلم و راندن و حرکات انگشت؛ مقاله چهارم، در قواعد خط بر طریق نقطه و دایره؛ مقاله پنجم، در بیان اصول خط و ذکر هر حد از حدود مفردات؛ خاتمه در ذکر اوستادان خطوط. در این رساله، علاوه بر آموزش کتابت، تاریخچهٔ کتابت در قالب ذکر استادان خطوط آورده شده است (محمود بن محمد، ۱۳۷۲: ۲۸۹–۳۲۰).

همهٔ این رسالهها بهنحوی به هنرهای کتاب مربوط است یعنی خط و تذهیب و تشعیر و تجلید و نقاشی و امور مرتبط به آنها. در این متون، ذکر هنرمندان اهمیت بسیاری دارد و بخش مهمی از محتوای نوشتهها در قالب ذکر استادان خط و نقاشی بیان و سامان دهی شده است.

## - تاریخ در دیباچهها و رسالههای هنر

آنچه از پیشینهٔ هنر و سیر تحول آن در دیباچهها و رسالههای هنر ذکر شده است، گرچه معمولاً نحوی از تقید به واقعیت مادی و زمان و مکان دنیوی در آنها هست و می شود آنها را تاریخ یا تاریخچهٔ آن هنر خواند، هم در کلیت و هم در اجزا با تاریخ مصطلح هنر تفاوتهای بنیادی دارد. در اینجا به اهم ویژگیهای تاریخ در این رسالهها می پردازیم. تاریخچهها معمولاً تقسیمات درونی ندارند و متنی یک پارچه و پیوسته دارند. بااین حال، از نظمی درونی و نهفته بر خوردارند که معمولاً مبتنی بر ذکر کسان است: منشأ مقدس (خداوند و اولیا)، هنرمندان، هنر پروران (حامیان هنر)، پادشاهان، محرّران.

#### الف. منشأ مقدس

از مشتر کات بیشتر دیباچهها و رسالهها، تقدیس منشأ هنر است ازطریق نسبتدادن سرآغاز هنر به خدا، نبی، امام یا ولی. مثلاً در رسالههای خط، اولین معلم خط را خدای تعالی میدانند که لوح و قلم را آفرید و به حضرت آدم (ع) تعلیم داد. سپس آغاز خط و ابداع آن را به یک یا چندتن از انبیا و اولیا نسبت میدهند. در برخی از رسالهها، آغاز کتابت را به حضرت علی، علیهالسلام، نسبت دادهاند. حتی در روزگار پس از آن حضرت نیز ابداع برخی از خطوط را بهواسطهٔ مکاشفه یا رؤیا به آن حضرت نسبت دادهاند. این فقره نمونهای از آنهاست:

بدان که اول کسی که کتابت کرد آدم، علیهالسلام بود. [...] در زمان حضرت اسماعیل، علیهالسلام، خط عربی یافتهاند. و بعضی گویند جناب ادریس وضع آن را نهاد و مردمانِ بافراست و کیاست در هر روزگاری در آن تصرف کردهاند و تغییر دادهاند، که خط معقلی بیرون آوردند. [...] بعد از آن، در زمان بنیامیه خط کوفی را استخراج کردند و مستخرج آن از جماعتی دانایان و دانشمندان کوفه بودند. [...] کسی که از همه نیکوتر نوشت حضرت [...] علی بن ابی طالب، علیهالسلام، است (هروی، ۱۳۷۲: ۹۱).

نویسندگان رسالهها هنر موردنظر را بهواسطهٔ سلسله استادان به سلسله اولیا و انبیا و از آنجا به مبدأ هستی متصل می کنند. این تقدیس منشأ موجب اتصال هنر و هنرمند به شبکهٔ هستی می شود و به او آرام و قرار می بخشد و او را از پریشانی ناشی از بیهوده کاری می هاند. تقدیس منشأ، پیشه و هنر هستی شناسی و معرفت و عمل را به هم می پیوندد و کار هنرمند را چه در مسیر و چه در نتیجه و چه در نیت، در عرصهٔ نظارت هستی قرار می دهد و اخلاق را با جوهر هنر در می آمیزد و با آن یگانه می کند.

#### ب. اصحاب هنر

اصحاب هنر، بیش از همه کس در تاریخچهها حضور دارند. تاریخچههای رسالهها و دیباچهها، درادامهٔ سنت تذکرهنویسی، آکنده از نام هنرمندان، در قالب سلسلههای استادان و طبقات شاگردان، است. مقصود از طبقه، مجموعهٔ شاگردان یک استاد در هر دوره از آموزش اوست. سلسلهٔ استادان هنر، محور عمودی اصحاب هنر است و طبقات شاگردان محور افقی. این محور عمودی (سلسله) و محورهای افقی (طبقه)، نظامی متداول برای طبقهبندی تاریخ در رسالههاست. پیداست که در سلسله و طبقه زمان مستتر است اما زمان در پس امری مهم تر جریان دارد: انسانها یا کسان. آنچه در اینجا مهم است انسانهایند که درطی زمان گوهر هنر را میپرورند و پاس میدارند و به

نسلهای بعد منتقل میکنند. یکی از نمونهها، فقرهای است در دیباچهٔ *دوستمحمد گواشانی* بر مرقع بهراممیرزا در ذکر سلسلهٔ شاگردان ابنمقله:

و بعد از آن [ابن،مقله] ثمرهٔ شجرهٔ خود را، که دختر بود، بسیار به قابلیت به دست چپ تعلیم فرمود. و استاد علی بن هلال، که ابن بوّابِ مشهور است، شاگرد او است. و حضرت جمال الدین یاقوت [...] تعلیم از ابن بوّاب یافت [...] و وضع قواعد این خط کرد و ضوابط این خط را از آسمان به زمین آورد (گواشانی، ۱۳۷۲: ۲۱۰). و فقرهای دیگر دربارهٔ طبقهای از شاگردان یاقوت و سیدحیدر: شاگردان ستّهٔ او [یاقوت مستعصمی] بدین تفصیل اند: شیخزادهٔ سهروردی، ارغون کاملی، نصرالله طبیب، مبار کشاه زرین قلم، یوسف مشهدی، سیدحسین گنده گنویس (همان: ۲۸۱). گاهی سلسله را به حوزهٔ جغرافیایی سبک شناختی ربط دادهاند. این ربط برای مورخ هنر ایران بسیار مهم است زیرا

پیوند بین نظام سلسله و طبقه به نوعی دیگر از طبقهبندی تاریخ هنر، بر مبنای جغرافیاست:

و سلسلهٔ شاگردی خطاطان خراسان به خواجه عبدالله صیرفی میرسد و سلسلهٔ اهل عراق به پیریحیی صوفی انتها می پذیرد، که شاگرد خواجه مبار کشاه است (همان: ۲۶۳).

### ج. مکتب و هنر پروران

گاهی استادان را برمبنای کتابخانهای که در آن مشغول به فعالیت بوده، طبقهبندی کردهاند. از دورهٔ ایلخانان، در کتابخانه سلطنتی بخشی دایر شد که آن را کتابتخانه یا صورتخانه میخواندند. این بخش به ساختن کتاب و کتابآرایی، با اقسام هنرهای مرتبط به آن، اختصاص داشت (آژند، ۲۳۸۴: ۲۴۴؛ آژند، ۱۳۸۴: ۱۹ و ۱۹). کتابخانه به پادشاه، ملکه، شاهزاده، وزیر، یا امیری محلی تعلق داشت و هنرمندان در آنجا، به سفارش و با حمایت او آثار هنری و نیز تعلیم هنر می پرداختند. در برخی از دیباچهها و رسالهها اخباری از کتابخانههای سلطنتی ذکر شده است؛ به ذکر کُتّاب کتابخانهٔ شریفه اعلای همایون و ذکر مصوران و نقاشان عظام و کرام ذوی الاحترام کتابخانهٔ خاصه شریفه نوّاب نقاشان عظام و کرام ذوی الاحترام کتابخانهٔ خاصه شریفه نوّاب کامیاب اشرف اعلای همایون و ذکر مدقران ( کامیاب انهٔ اعلی

و قبل از آنکه جُنگ بایسنقری به اتمام رسد، پادشاه مذکور [از دنیا رفت...] و ولد بزرگوارش علاءالدولهمیرزا قدم بر مسند فضیلت پروری نهاد [...] و آن جماعت را در کتابخانهٔ خود جمع نمود (همان: ۲۷۱).

در عرضهداشت، ۲۰ که نامهای است منسوب به جعفر بایسنقری (تبریزی)، از استادان بزرگ دورهٔ تیموریان و سرکار کتابخانهٔ هرات، خطاب به بایسنقرمیرزا، گزارشی از فعالیتهای هنری برخی از هنرمندان کتابخانهٔ هرات در آن دوره ثبت شده است (رحیمیفر، ۱۳۷۸: ۱۲۱ و ۱۲۲). این سند ارزنده تصویری از کتابخانه و فعالیتهای آن به دست می دهد؛ مثلاً در فقرهٔ زیر، هم سخن از پیشرفت کار هنرمندان در قسمتهای گوناگون گلستان سعدی است و هم از حال شخصی ایشان:

امیر خلیل در موضع دریا در گلستان، موج آب تمام کرده به رنگنهادن مشغول خواهد شد. مولانا علی روز تحریر عرضهداشت به طرح دیباچه شهنامه مشغول شد و چندروز چشم او درد می کرد. خواجه غیاثالدین از رسائل دو موضع به چهره رسانیده [...] و حالی بیک موضع عمارت که از گلستان باطل کردهاند مشغول است (تبریزی، ۱۳۷۸: ۱۳۴۴ و ۱۲۵).

## د. محرّران

محرّران (نویسندگان) هنرشناس دیباچهها و رسالهها، خود در زمرهٔ هنرمندان عصر بودند؛ بعضی از آنان، چون سلطانعلی مشهدی، از برترین استادان. ایشان اگر ذکر خود را در رساله آورده باشد، معمولاً در مقدمه یا مؤخره است؛ مثلاً محمد بخاری در فواید الخطوط دربارهٔ خود چنین گفته است:

فقیر محتاج [...] درویش محمد بن دوستمحمد بخاری [...] که چون جمعی از بزرگان [...] نزد این ضعیف [...] ترددی می کردند و تعلیم خط و اصول خط {که} به این فقیر رسیده بهقدر فهم و استعداد به هریک گفته می شد و به اندک روز گاری در خط ایشان، به عون ملک منان، ترقی پدید می آمد [...] التماس نمودند که مختصری در اصول خط می باید نوشت [...] فواید الخطوط [...] به ده فصل و به یک خاتمه بنا نهاده شد (بخاری، ۱۳۲۲: ۳۵۸ و ۳۵۹).

### تاریخ بر محور هنرمند در دو جهان

در نخستین نوشتههای مرتبط با هنر و معماری در مغربزمین به طرزی کل نگر، به وقایع هنر و معماری نگریسته می شد. نویسندگان این متون چنان از وقایع هنر و معماری سخن می گفتند که گویی فاصلهای میان خود و تاریخ نمی یافتند. آنان خود را در درون جریان تاریخ می دیدند و برای شناخت بهتر و نیکوتر کردن معماری روز گار خود، اصول و تجربه های معماری از زمان آلبرتی، در اواخر سدهٔ پانزدهم میلادی، رفتار با گذشته گزینشی شد. بدین معنا که اندیشمندان و هنر شناسان دورهٔ رنسانس به گذشتهٔ نزدیک، یعنی روز گار دراز سده های میانه،

درس بگیرند اما بهنظر آنان، گذشتهای که ارزش درس آموزی داشت روزگار یونان و روم باستان بود. اندیشههای بنیادی دورهٔ رنسانس درعمل موجب اضمحلال نظام اجتماعی هنرمندان یعنی نظام اصناف اهل پیشه شد. نویسندگان هنر به تاریخ روی آوردند. سخن گفتن دربارهٔ هنر، دیگر سخن گفتن دربارهٔ هنرمندان برجستهای بود که پی درپی پیدا شدند تا هنر را آنقدر پیش ببرند که به رنسانس و روزگار وازاری و داوینچی برسد. نخستین تاریخ هنر، سر گذشت برجستهترین هنرمندان جورجووازاری، در سدهٔ شانزدهم برهمین اساس پدید آمد.

تکهنرمندان برجستهای که بهدنبال هم سیر پیش روندهٔ تاریخ هنر را، از سدهٔ دوازدهم تا سدهٔ شانزدهم، شکل داده بودند، محوری بود که به کتاب وازاری انسجام می بخشید. اعتقاد وازاری به اندیشهٔ پیشرفت موجب شد بهعمد بخشی از تاریخ هنر اروپا را بر گزیند که در آن انحطاط به چشم نیاید. همین محور، یعنی محور هنرمندان در سیر خطی تکاملی تاریخ، اساس بیشتر تاریخهای هنر در مغر بزمین تا اوایل سدهٔ بیستم بود. این اندیشه موجب شد مراحل رکود و انحطاط و افول هنر به چشم بسیاری از مورخان هنر نیاید. در اوایل سدهٔ بیستم، به ویژه با اندیشهٔ تاریخ بدون نام کسان که هاینریش ولفلین پیش کشید، محورهای دیگری برای نوشتن تاریخ هنر مطرح شد؛ از جمله محور آثار هنری.

در جهان اسلام، بهویژه شرق اسلامی و بالاخص ایرانزمین که موضوع این نوشتار است، نوشتن دربارهٔ هنر وضعی دیگر داشت. در اینجا، سخن گفتن از هنر درضمن سخن گفتن از اندیشه و دین و حکمت و زندگی بود و در نخستین سدههای اسلامی پرداختن رسایل مستقل دربارهٔ هنر معمول نبود؛ مگر دربارهٔ ادبیات و دبیری. دربارهٔ ادبیات و اصول نظری و عملی آن، نوشتههای بسیار پدید آمد. این نوشتهها یا در قالب کتابهای علوم بلاغت بود، يا سنت ادبنويسي يا سنت تذكرهنويسي. همچنین اهمیت خط در فرهنگ اسلامی موجب شد که درضمن رسالههای آداب دبیری و رسالت، قسمتهایی به هنر خوشنویسی و لوازم و مقدمات و توابع آن اختصاص یابد. خوشنویسی به تدریج، به ویژه از سدهٔ نهم هجری به بعد، دارای رسالههای مستقل نظری و ادبی شد. این رسالهها یا درامتداد سنت ادب بود یا سنت تذکره یا ترکیبی از ادب و تذکره. نوشتههای مربوط به خط در قالب رسالههای آدابالمشق و دیباچهٔ مرقعات خط ظاهر شد. نقاشی ایرانی، که در روزگار تيموريان بهاوج رسيده بود، در روز گار صفويان كم كم و به تأسى از خوشنویسی، نوشتارهایی برای خود یافت. این نوشتهها گاه رسالههایی مستقل بود و گاه دیباچهای بر مرقعات خط و نقاشی. سنت تذکرهنویسی و اهمیت نظام استاد و شاگردی موجب شد، ذکر هنرمندان محور بیشتر این نوشتهها باشد. این نوشتهها، ازحیث سخن از هنرمندان، دارای محورهای طولی سلسلهٔ استادان و شاگردان و محورهای عرضی طبقات شاگردان بودند. این محورها، تاروپود متنهایی را تشکیل میدادند که میشود از آنها چون نخستین تاریخنامههای هنر ایران یاد کرد. محرران این رسالهها سایر اطلاعات تاریخ هنر را در خلال این تاروپود پیش می کشیدند. مثلاً با ذکر حوزههای جغرافیایی هنر (عراق و خراسان و فارس) یا کتابخانهها (تبریز و هرات و ...) این تاروپود را با سیاق جغرافیایی پیوند می دادند یا در دل این تاروپود، از ویژگیهای آثار هنرمندان یاد و آنها را نقد می کردند.

می بینیم که پیدایی تاریخ هنر در ایران نیز، همچون تاریخ هنر در مغربزمین، از آغاز بر محور هنرمندان بود؛ اما این شباهت ظاهری نباید ما را به تعمیم نابجای صفات این دو بههم بکشاند. نوشتن تاریخ هنر بر محور هنرمندان در مغربزمین برمبنای توجه به فرد هنرمند و هنرمند منفرد، خلاقیت فرد هنرمند و انقطاع از هنر اروپای سدههای میانه بود. تاریخ هنری که در روزگار رنسانس پدید آمد، نشان میدهد که چگونه فرد هنرمند توانست از گذشتهٔ نزدیک ببرد و به گذشتهٔ باستان بپیوندد و مدام چندان نوآوری کند که درجریان متکامل تاریخ بهسمت پدیدآمدن اوج رنسانس و بعدها ادوار دیگر هنر مغربزمین، نقشی مهم ایفا کند. درمقابل، تاریخ هنر در ایرانزمین نیز بر محور هنرمندان و

جایشان را در سلسلهای نشان میدادند که به مبدأ هستی می پیوست. آنچه بیش از هرچیز مهم بود، این سلسلهٔ نامنقطع بود. از سوی دیگر، توجه فوق العاده به این سلسله و تقید به حفظ ادب در پیشگاه استادان زنده و مرده موجب می شد که به سیاق اجتماعی و تاریخی و رویدادهای پیرامون هنرمندان در این تاریخنامه ها کمتر توجه شود. همین بی اعتنایی به تاریخ مادی، در کنار تقید به مدح مخدوم حامی رساله های هنر یا امیر صاحب مرقع، موجب مغفول ماندن برخی از واقعیات در نوشته های هنری در ایران زمین است.

از دیگر تفاوتهای مهم تاریخهای هنر در مغربزمین و ایرانزمین، بهویژه در سدههای شانزدهم و هفدهم میلادی، هنرها یا فنونی است که در دایرهٔ توجه اصحاب این تاریخها قرار می گیرد. موضوع نوع تاریخنامههای هنر از وازاری به بعد معمولاً نقاشی و لواحق آن (حکاکی و ...) و سپس مجسمهسازی و معماری است. هنرهای اجرایی، مانند موسیقی و تئاتر، کتابهای دیگری دارد و بسیار نادر است کتابهای رسمی تاریخ هنر در آن روزگار که چیزی از این هنرها در آنها ذکر شده باشد. اما در ایرانزمین، موضوع نوشتههایی که بهتسامح نام تاریخ هنر بر آنها نهادیم، دیباچههای مرقعات و آدابنامههای مشق و رسالههای هنری و تذکرههای خطاطان و نقاشان، تشعیر و نقاشی و جدول کشی و صحافی و مانند اینها. باآنکه معماری، پس از خوشنویسی، در زمرهٔ فنون مقبول و والا در فرهنگ اسلامی بوده است، در این رسالهها جایی ندارد.

## نتيجهگيرى

در این مقاله، پس از ذکر سرآغاز نوشتن دربارهٔ هنر در مغربزمین، از تولد تاریخ هنر در دورهٔ رنسانس سخن گفتیم و پیوندهای تاریخنویسی هنر با اندیشههای رنسانس را بهاختصار نشان دادیم. ازجمله نشان دادیم که تاریخ هنر از آغاز بر محور هنرمندان زاده شد. ازسوی دیگر، نشان دادیم که تاریخ هنر در ایرانزمین، سنت تاریخنویسی و تذکرهنویسی و ادبنویسی و نقد ادبی را بههم پیوند داد و رفته فته رسالههای مربوط به خط و نقاشی را در قالب دیباچههای مرقعات خط و نقاشی یا رسالههای مستقل پدید آورد. تاریخامههای هنر در این دو جهان از این جهات بههم شبیهاند: زمان پیدایی (هر دو دسته در سدهٔ شانزدهم زاده شدند)؛ محوربودن هنرمند در آنها؛ آمیختگیشان به نقد هنر و دقت بسیار در نقد و ظرایف آن. اما تاریخنامههای هنر در این دو جهان از مهر باهم تفاوت دارند: تاریخنامههای هنر در ایرانزمین درامتداد سنت تذکره و ادب پدید آمد و تاریخنامههای هنر در باهم تفاوت دارند: تاریخنامههای هنر در ایرانزمین درامتداد سنت تذکره و ادب پدید آمد و تاریخنامههای هنر در مغربزمین حاصل انقطاع از سنت هنر و نوشتن دربارهٔ هنر بود؛ در تاریخنامههای هنر در ایران، تأکید بر شخص هنرمند در دل سلسلهٔ استادی و شاگردی اهمیت دارد و در تاریخنامههای هنر در ایران، تأکید بر شخص هنرمند در دل سلسلهٔ استادی و شاگردی اهمیت دارد و در تاریخنامههای هنر در ایران، تاریخامههای هنر در هنر رنسانس، این سلسلهها به هنرمندان یونان و روم باستان؛ دقت تاریخی مهای هنر رنسانس، اگر سخن از اقرانشان در ایرانزمین است.

- 3. David Watkin
- 4. Wheeler M. Thackston
- 5. David J. Roxburgh
- 6. Comparative History
- 7. De Architectura
- 8. Marcus Vitruvius Pollio (c. 80-70 BC, c. 15 BC)
- 9. The Ten Books on Architecture
- 10. Cennino d'Andrea Cennini (c. 1370-c. 1440)
- 11. The Craftsman's Handbook
- 12. Leon Battista Alberti (1404-1472)
- 13. Le Vite de' più eccellenti pittori, scultori, e architettori da Cimabue insino a' tempi nostri (Lives of the Most Excellent Italian Painters, Sculptors, and Architects, from Cimabue to Our Times)
- 14. Giorgio Vasari (1511-1574)
- 15. Biography
- 16. Leonardo da Vinci (452-1519)
- 17. André Félibien (1619–1695)
- 18. Entretiens sur les vies et sur les ouvrages des plus excellents peintres anciens et modernes
- 19. Jean-François Félibien (1658-1733)
- 20. Giovanni Lami (1697-1770)
- 21. Gian Pietro Bellori/Giovanni Pietro Bellori (1613-1696)
- 22. Le Vite de' pittori, scultori ed architetti moderni
- 23. Alfred Leroy
- 24. La Vie familière et anecdotique des artistes français du moyen-âge à nos jours
- 25. 1000 Architects
- 26. Robyn Beaver
- 27. Heinrich Wölfflin (1864-1945)
- 28. Kunstgeschichtliche Grundbegriffe
- 29. Kunstgeschichtliche ohne namen

۳۰. عمل بازدید و تفتیش موجودی کتب و نفایس و اشیای قیمتی را که دستگاهی مالک میبود، عَرضداشتن میگفتند. عرض بیانکنندهٔ مالکیت و نام مالک نسخه یا شیء نفیس و گزارشی از وضع آن در زمان بازدید بوده است (افشار، ۱۳۷۶: ۳- ۵).

## منابع و مآخذ

پىنوشت

- آذرمهر، گیتی (۱۳۸۵). شرحی دیگر بر مرقع گلشن، **گلستان هنر**. سال دوم، (۴)، ۶۷–۷۷.
- آژند، يعقوب (۱۳۸۴). تشكيلات كتابخانه و نقاش خانه در مكتب اصفهان، **گلستان هنر**. سال اول، (۲)، ۴۴-۵۰.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۸۶). کتابتخانه و صورتخانه در مکتب هرات. **گلستان هنر**. سال سوم، (۱۰)، ۱۸-۲۳.
    - افشار، ایرج (۱۳۷۶). عرض در نسخههای خطی، معارف. دوره ۱۴، (۲)، ۳–۳۳۱.
- بخاری، محمد (۱۳۷۲). فوایدالخطوط، کتاب آرایی در تمدن اسلامی. به کوشش نجیب مایل هروی، مشهد: بنیاد پژوهش های اسلامی آستان قدس رضوی.
  - بهار، محمدتقی (۱۳۸۶). سبک شناسی یا تاریخ تطور نثر فارسی. تهران: امیر کبیر.
- تبریزی، میرزا جعفر بن علی (بایسنقری) (۱۳۷۸). عرضهداشت، مجموعه مقالات دومین کنگرهٔ تاریخ معماری و شهرسازی ایران، ج ۱، به کوشش دکتر باقر آیت الله زاده شیرازی، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.

- راکسبرو، دیوید جی (۱۳۸۶). دیباچه های مرقعات. ترجمه عباس آقاجانی، **گلستان هنر**. سال سوم، (۷)، ۱۰۲–۱۲۴.
- رحیمیفر، مهناز (۱۳۷۸). عرضهداشت، مجموعه مقالات دومین کنگرهٔ تاریخ معماری و شهرسازی ایران. ج ۱، به کوشش دکتر باقر آیتاللهزاده شیرازی، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
- رفیقی هروی، مجنون (۱۳۷۲). سوادالخط، کتاب آرایی در تمدن اسلامی. به کوشش نجیب مایل هروی، مشهد: بنیاد پژوهش های اسلامی آستان قدس رضوی.
- ستوده، غلامرضا (۱۳۸۰). مرجع شناسی و روش تحقیق در ادبیات فارسی. تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- شایگان، داریوش (۱۳۹۲). چگونه می توان در حوزهٔ فرهنگ غیر غربی به هنر اندیشید، داریوش شایگان، در جست وجوی
   فضاهای گمشده. تهران: فرزان روز.
- قصهخوان، قطبالدین محمد (۱۳۷۲). دیباچه، **کتابآرایی در تمدن اسلامی**. به کوشش نجیب مایل هروی، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی.
  - قلیچخانی، حمیدرضا (۱۳۷۳). رسالاتی در خوشنویسی و هنرهای وابسته. تهران: روزنه.
  - قیومی بیدهندی، مهرداد (۱۳۹۰). گفتارهایی در مبانی و تاریخ معماری و هنر. تهران: علمی و فرهنگی.
- گواشانی، دوستمحمد (۱۳۷۲). دیباچهٔ مرقع بهراممیرزا، **کتاب آرایی در تمدن اسلامی**. به کوشش نجیب مایل هروی، مشهد: بنیاد پژوهش های اسلامی آستان قدس رضوی.
- مایل هروی، نجیب (۱۳۷۲). **کتاب آرایی در تمدن اسلامی**. مشهد: بنیاد پژوهش های اسلامی آستان قدس رضوی.
- ماینر، ورنن هاید (۱۳۸۷). تاریخ تاریخ هنر: سیری در تاریخ تکوین نظریهٔ هنر. ترجمه مسعود قاسمیان، تهران: فرهنگستان هنر، سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- محمود بن محمد (۱۳۷۲). قوانین الخطوط. کتاب آرایی در تمدن اسلامی. به کوشش نجیب مایل هروی، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی.
- منشی قمی، احمد بن حسین (۱۳۶۶). **گلستان هنر**. به تصحیح و اهتمام احمد سهیلی خوانساری، تهران: منوچهری.
- منفرد، افسانه (۱۳۷۵). تذکره (۱)، تذکرهنویسی فارسی، دانشنامهٔ جهان اسلام. زیرنظر غلامعلی حداد عادل، تهران: بنیاد دایرهٔالمعارف اسلامی.
- میرانصاری، علی (۱۳۸۵). تذکرۀالشعرا. **دایرۀالمعارف بزرگ اسلامی**. زیرنظر کاظم موسوی بجنوردی، تهران: مرکز دایرۀالمعارف بزرگ اسلامی.
- وایسینجر، هربرت (۱۳۸۵). رنسانس: مکتوبات دورهٔ رنسانس و تاریخنگاری، ترجمهٔ صالح حسینی، فرهنگ تاریخ اندیشهها: مطالعاتی دربارهٔ گزیدهای از اندیشههای اساسی. ویراست فیلیپ پی. واینر، تهران: سعاد.
- هروی، میرعلی بن میرباقر (۱۳۷۲). مدادالخطوط. **کتاب آرایی در تمدن اسلامی**. به کوشش نجیب مایل هروی، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی.
- Kelly-Gadol, J. (2014). Leon Battista Alberti. (*http://www.kirjasto.sci.fi/alberti.htm*) (Retrieved 25 March 2014).
- Leach, A. (2010). What Is Architectural History. Cambridge and Malden: Polity Press.
- Roxburgh, D. J. (2000). **Prefacing the Image: The Writing Art History in Sixteenth-Century Iran** (Muqarnas Supplement). Leiden, Boston and Tokyo: Brill Academic Publications.
- Sorensen, L. (ed.). (2013). Vasari, Giorgio. In: Online Dictionary of Art Historians. www. dictionaryofarthistorians.org (access date: 3/8/2013)
- Watkin, D. (1980). The Rise of Architectural History. London, New Jersey: Eastview Editions, Inc.

دریافت مقاله: ۹۳/۲/۱۰ پذیرش مقاله: ۹۳/۷/۱۹

# بداههپردازی در موسیقی دستگاهی ایران و ارتباط آن با شخصیت اجتماعی بداههپرداز

محمود بالانده\*

چکیدہ

تحقیق حاضر به مطالعهٔ نسبت کُنشهای اجتماعی و رفتار نوازنده یا خوانندهٔ موسیقی با کیفیت و چگونگی بداههپردازی او در حوزهٔ موسیقی میپردازد. بدینمنظور با بهره کیری از روش تحلیلی و مطالعهٔ میدانی، دیدگاه دو گروه از پرسششوندگان را در قالب دو جامعهٔ آماری مجزا بررسی کرده است. نمونهٔ آماری اول، شامل مدرسین و استادان مطرح موسیقی در دهههای ۶۰ و ۹۰ شمسی است که با بهره گیری از نتایج پرسش نامهٔ یک به رفتار شناسی نوازنده از منظر خود شخص پرداخته است. نمونهٔ آماری دوم، شامل دانشجویان دانشکدهٔ موسیقی و هنرجویان کلاسهای آزاد موسیقی بوده که بهوسیله پرسش نامهٔ دو کُنشهای اجتماعی و رفتار نوازندگان موسیقی را از منظر شاگردان و دانشجویان آن مطالعه کرده است.

پژوهش حاضر بهدنبال تأیید این فرضیه است که بداههپردازی، هنری ذاتی است و وابستگیِ شایان توجهی به ویژگیهای شخصیتی نوازنده و خوانندهٔ موسیقی دارد. تجزیه و تحلیل و مقایسهٔ پاسخهای دو نمونهٔ آماری موردبحث مشخص نمود که کُنشهای اجتماعی، رفتار بداههپرداز موسیقی، ادبیات گفتاری و همسانسازی اجتماعی بداههپرداز، ارتباط معناداری با کیفیت و نحوهٔ پردازش بداههٔ نوازنده و خواننده موسیقی دارد. همچنین تحلیل یافتههای نمونه آماری مشخص نمود، تفاوت معناداری بین ویژگیهای شخصیتی بداههپردازان با گروهنوازان موسیقی وجود داشته و در آموزش موسیقی علاوهبر آموزش فنون عمومی نوازندگی هنرجویان موسیقی باتوجهبه ویژگیهای شخصیتی و توانمندی ذاتیشان می بایست به دو گروه، تکنوازان و گروه نوازان تفکیک شده و هر گروه روند آموزش ویژهای را طی نماید. هدف اصلی هم، شناساندن رابطهٔ رفتار اجتماعی بداههپرداز با تواناییِ خُلقِ درزمان واقعیِ موسیقی و به کارگیری آن در روند آموزش علمی هنرجویان و دانشجویان موسیقی است.

**کلیدواژگان:** بداههپردازی، رفتارشناسی، کُنشهای اجتماعی، موسیقی بداهه.

\* استادیار، دانشکده موسیقی، دانشگاه هنر تهران.

balandeh@art.ac.ir

۱٣

#### مقدمه

شخصیت، مجموعهای سازمانیافته و واحدی متشکل از خصوصیات نسبتاً پایدار و دائم است که رویهمرفته یک فرد را از دیگری متمایز میسازد و محور اصلی بحث در زمینههایی مانند یادگیری، انگیزش، ادراک، تفکر، عواطف و احساسات، هوش و مواردی ازینقبیل است. ازسویدیگر، در مطالعهٔ بیماریهای روانی، شخصیت نقشی محوری و اساسی ایفا میکند. در رابطه با جایگاه و اهمیت شخصیت در علم روانشناسی گفته شده که شخصیت مانند دیگی است که تمام مواد و مخلفات روانشناسی در آن پخته می شود (شاملو، ۱۳۷۵: ۱۰).

روان شناسان در بحث شخصیت، بیش از هرچیز به تفاوت های فردی توجه دارند؛ ویژگیهایی که یک فرد را از فرد دیگر متمایز می کند. بااین حال شخصیت، الگوهای معینی از رفتار و شیوههای تفکر است که نحوهٔ سازگاریِ شخص را با محیط تعیین می کند. شخصیت فرد شامل شخصیت اجتماعی و خصوصی اوست. رفتار، آن قسمتی که دیگران از شخص می بینند و می شنوند، شخصیت اجتماعی و تفکرات، تخیلات و تجاربی که شخص نمی خواهد دیگران را در آن سهیم کند، شخصیت خصوصی وی را تشکیل می دهد (اتکینسون، ۱۳۷۵: ۷۴).

کنشهای اجتماعی و رفتار هر فرد متأثر از مجموعه خصائص باطنی و محیط اجتماعی پیرامون اوست. اعمال و رفتار بیرونی و عملکرد هر شخص در حوزهٔ اجتماع هم، معلولِ خصوصیات ذاتی و ذهنی وی است. نوازندگی و اجرای موسیقی نیز بهعنوان نوعی عملکرد بیرونی انسان، متأثر از خصوصیات باطنی و شخصیتِ سازمان یافتهٔ نوازندهٔ است.

پژوهش حاضر درپی کشف رابطهٔ بین شخصیت درونی، اخلاقیات و رفتار اجتماعی موسیقیدان با کیفیت و نحوهٔ پیدایش بداههپردازی اوست که فرضیه اصلی را شکل میدهد.

#### پیشینه پژوهش

در فصلنامه "ماهور" (۱۳۸۶)، بهطور ویژه به مبحث بداههپردازی در بستر موسیقی دستگاهی ایران پرداخته شده که مقالههای *منیک براندیلی؛* "بداههنوازی" و *لرتات برنارت؛* "بداههپردازی: چهارده تعریف" و همچنین *برونو نتل*؛ " "بداههپردازی مفاهیم و سنتها" از آن جملهاند. علی حاجی ملاعلی (۱۳۹۰) نیز در "از بداههپردازی تا اجرا" نگارنده پژوهش حاضر نیز سال ۱۳۸۹، راهنمایی رسالهٔ *کلناز خلیلی* "تأثیرپذیری هنر بداههپردازی از شخصیت نوازنده" را برعهده داشته که بنیان اولیهٔ این پژوهش مبتنی بر

یافتههای اولیهٔ رسالهٔ مذکور شکل گرفته است. همچنین *آزادمفر* (۱۳۹۱) در کتاب "اقتصاد در موسیقی" به مطالعهٔ میدانی از نمونهآماری مشابه با این پژوهش، بهمنظور شناسایی گونههای رایج عرصهٔ موسیقی رسمی ایران از جمله تکنوازی و بداههنوازی پرداخته است.

## روش پژوهش

این تحقیق با روش میدانی انجام شده است. روش مذکور، دربردارنده تدوین پرسشنامه و آمارسنجی از نمونهٔ آماری مدرسین و استادان مطرح دهههای ۶۰ تا ۹۰ شمسی در حوزهٔ موسیقی کلاسیک ایران و دانشجویان دانشکده موسیقی و هنرجویان کلاسهای آزاد این استادان در شهر تهران طی سالهای ۱۳۸۶ تا ۱۳۹۱، بود.<sup>۴</sup>

پرسشنامههای تدوین شده دو نمونهٔ مجزاست که دو نمونهٔ آماری تفکیک شده را مطالعه می کند. این آمار سنجی به روش تصادفی و پرسشگری از نمونهای از جامعهٔ آماری مذکور انجام می گیرد. نحوهٔ تدوین سؤالات پرسشنامهٔ یک، به شناسایی طرز تلقی مجری موسیقی از خود و محیط پیرامون خود معطوف شده است. سؤالات پرسشنامهٔ دوم ما را به شناسایی رفتار اجتماعیِ بداههنواز از منظر جامعهٔ پیرامون وی من جمله دانشجویان و هنر جویان موسیقی رهنمون می سازد.

#### تیپهای شخصیتی و شغل

تیپها نشانگر ماحصل عادی رشد در یک فرهنگ خاص هستند و به نوع خاصی از شخصیت و تجربهٔ شخصی مرتبط می شوند. تیپ های شخصیتی عبارت اند از: واقع گرا، جستجوگرا، هنری، اجتماعی، متهور و قراردادی. انتخاب یک حرفه منعکس کنندهٔ انگیزش، دانش، شخصیت و توانایی فرد است. مشاغل پیش از آنکه دستهای از مهارتها و وظائف یا کارهای مجزا را نشان دهند، یک شیوهٔ زندگی را منعکس مىكنند. باتوجەبە تيپ شخصيت افراد، مىتوان بخش عمدهای از رفتار آنها را پیشبینی کرد. البته رفتار آدمی هم به شخصیت و هم به محیطی که شخص در آن زندگی می کند بستگی دارد، تیپهای شخصیت را باید با اطلاعات محیطی شخص تکمیل کرد. تجربیات و وراثت خاص یک هنرمند به فعالیتهایی منجر می شود که اشکال و محصولات هنری را خلق مینمایند. این افراد خود را مبتکر، ابرازگرا، شهودی، مستقل، دارای توانایی در سایر زمینههای هنری و ازاین دست می دانند (هالند، ۱۳۷۶: ۴۷ و ۷۰).

مطالعه و تحقیق درباره شخصیت، فواید بسیاری دارد. این فواید می تواند در زمینههای روابط اجتماعی، تربیت کودکان،

آموزش علم و هنر، پیشگیری و درمان بیماریهای روانی سودمند واقع شود. تأثیرپذیری آموزش از شخصیت درونی و اجتماعی آموزگار و همچنین هنر از شخصیت و خصوصیات باطنی هنرمند، امری مسجل در حوزهٔ علم روانشناسی است (کریمی، ۱۳۷۴: ۶۳).

## روانشناسی هنر

مطالعهٔ حالات روانی هنرمند، هنرپیشه، هنرشناس، دوستدار هنر و زیبایی، بستر مطالعاتی روانشناسی هنر را تشکیل میدهد. روانشناسی هنر می کوشد نَفس آدمی را بررسی کند و رابطهٔ میان ضمیر ناخودآگاه، وجدان و اعمال احساسی هنرمند را که همان هنر اوست، بیابد. شکی نیست که جمعی دارای شور و هیجان و احساس تند هستند و همین احساس، آنها را به سوی خلق آثار هنری هدایت می کند و به آنان آرامش می بخشد. خلق یک اثر هنری می تواند در روان هنرمند و قلمرو روانی مردم جامعهٔ هنرمند، اعتدال و آرامش ایجاد کند. به همین دلیل است که از درمان بیماری های روانی ازطریق هنر و به شیوه های هنری روز به روز استقبال بیشتری می شود (عناصری، ۱۳۸۰: ۶۷ و ۱۸۲۳).

مهم ترین عاملی که در کمال و ارزشمندی هنر نقش مستقیم دارد، شخصیت هنرمند است. یعنی هرگاه هنری که خلق می شود از اعماق جان هنرمندی باشد که دارای خصوصیات و برجستگیهای خاص انسانی است، آن هنر دارای ارزش خواهد بود و اصولاً می توان لفظ هنر و هنرمند را درباره او به کار برد (محلوجی، ۱۳۷۴: ۵۶). این خصوصیات عبارتاند از: فكر و عقل، ايمان و اخلاق، دانش لازم و كافي، استعداد و نبوغ، احساسات لطيف انساني. انسان هنرمند می بایست درعین بر خور داری از فکر و عقل سالم و کامل، از ايمان دروني و اخلاق نيكو نيز بهرهمند باشد. صفات و فضائل انسانی باید در وجود او به صورت ملکه در آمده باشد. هنرمند باید علاوهبر برخورداری از معلومات و دانش لازم درباره رشتهٔ خاص هنری خود، از استعداد و نبوغ یا به تعبیر دیگر، قدرت سازندگی و خلاقیت بهره برده باشد. بدون شک، احساسات اصلی ترین محرک هنرمند برای خلق اثر هنری است و بدون وجود احساسات لطيف و سرشار انسانی، هنر پديدهای خشک و بیروحی بیش نیست (همان: ۵۷). هنر اتصال به ابدیت و جاودانگی است. آنچه هر گز از میان نمی رود، هنر است. به همین دلیل، اگر هنرمند به چیزی بپردازد که مربوط به عالم گذرا است هنر او هم گذران می شود. هنر خلاقه، زائیدهٔ روح پاک و باطن خدائی هنرمند است (الهی قمشهای، ۱۳۷۸: ۲۷).

#### هنر بداهه پردازی

واژهٔ بداهه بهمعنی ناگاه درآمدن و بی درنگ سخن گفتن است (فرهنگ عمید، ۱۳۷۵: ذیل واژه بداهه) و بداهه پرداز کسی است که بدون مقدمه، اثری هنری اعم از شعر، موسیقی، نقاشی و همانند آن را خلق می کند (فرهنگ معین، ۱۳۵۳: ذیل واژه بدیهه). هنر، بداهه پردازی درواقع نمود بیرونی و عملی خلاقیت هنرمند است. هنرمند در شرایط خلاقه با رعایت دو اصل آزادی عمل و پایبندی به اصول، همزمان بداهه پردازی نیز می کند. وظیفه هنرمند شناخت و پیگیری تکانههای خلاق و اساس خلاقیت و بداهه پردازی ایجاد شرایطی برای بروز برای فرایند خلاق چنین است: راههایی را پیدا کنید تا خود برای فرایند خلاق چنین است: راههایی را پیدا کنید تا خود برای فرایند خلاق چنین است: راههای را پیدا کنید تا خود برای فرایند مالق چنین است: راههایی را پیدا کنید تا خود ناز ارزشیابی وقت هست (درک). تولید ایده را کنید، بعدها برای ارزشیابی وقت هست (درک). تولید ایده را

عموماً دو نوع بداهه پردازی مطرح است: ۱. بداهه پردازی در تمرین ۲. بداهه پردازی در اجرا. هنرمندان در تمرین بداهه پردازی براساس اصول هنر خود، شیوههای گوناگون اجرایی را آزمون میکنند و بهترین را برمی گزینند. این نهینه گزینی در هنرهای گوناگون متفاوت است. هنرمند نقاش با اتودها و آزمون وخطاهای مستمر ایدههای خود را بداهه پردازی میکند و نویسنده به گمانهزنی چگونگی چیدمان عناصر داستان و وقایع و روابط شخصیتها می پردازد. نوع مانند تئاتر و موسیقی و روابط شخصیت ها می پردازی مانند تئاتر و موسیقی و رقص است. این نوع بداهه پردازی مانند تئاتر و موسیقی و رقص است. این نوع بداهه پردازی بداهه پردازی استفاده کرده و در شرایط اجرایی خاص با حضور بداهه پردازی می پردازد (حاجی ملاعلی، ۱۳۹۰). بداهه پردازی در هنر تئاتر، هم به شکل فردی و هم گروهی

بانت بداههٔ جمعی در تئاتر، متکی به پیشنهادات شخص است. بداههٔ جمعی در تئاتر، متکی به پیشنهادات شخص بازیگر مقابل است. به گفتهٔ *آگوست استریندبرگ*<sup>۵</sup> هیچ هنری بازیگر از همکاری و پشتیبانی دیگر بازیگران محروم باشد، اجرایش فاقد عمق و حرکاتش با نوعی مانع مواجه خواهد ردیف و مبتنیبر تغییر و تحول ملودیهای انتزاعی آن، غالباً انفرادی و به شکل تکنوازی اجرا می شود یا به شکل دونوازی همراه با تنبک یا همراه آوازِ خواننده اتفاق می افتد. هرچند به بداههنوازی جمعی در موسیقی ایرانی کمتر توجه شده است اما در فرهنگ موسیقی سایر ملل ازجمله قوالان پاکستان، بداههپردازیِ جمعی نیز جایگاه تعریفشده و والائی دارد.

در حوزهٔ موسیقی، بداهه پردازی به معنای آفرینش یک اثر موسيقى است كه پيش از لحظهٔ اجراى آن وجود نداشته ولی، شکل گیری آن به یک چارچوب و مُدل و مجموعهای از قوانین از پیش تعریف شده بستگی دارد (براندیلی، ۱۳۸۶). بداهه یردازی در معنای پایهای؛ اجرای موسیقی در همان لحظهٔ تصور آن است. در موسیقیهای سنتی، بداهه پردازی از هیچ بهوجود نمیآید بلکه تمامی موسیقیهای اجراشده به صورت بداهه، همواره به یک مُدل ارجاع داده می شوند که ویژگیهای آن، بسته به اینکه بداهه در موسیقیای با متر آزاد صورت می گیرد یا در موسیقی ای با یک استخوان بندی زمانی و متر مشخص، تفاوت دارند. در موسیقی دارای متر آزاد، بداهەنوازى مېتنىبر بسترهاى مُدال تعريفشدهٔ آن موسیقی و بر الگوهای ملودیکی (ملودی مدل) استوارند که در نظام معین و هدفمندی، طبقهبندی و نظم و ترتیب یافتهاند. در موسیقی دارای متر مشخص، بداهه پردازی مبتنی بر دورهای ریتمیک ٔ بوده و در بطن دورهها، خلق آنی و لحظهای بداهه پرداز سبب بسط الگوهای تثبیت شدهٔ ریتمیک در آن نوع موسیقی می گردند.

بداهه پردازی در موسیقی نه تصادفی است و نه متکی بر حافظهٔ محض بلکه نوعی گفتمان موسیقی است که در لحظهٔ پیدایش، مبتنی بر چار چوب های زمانی و مجموعه قوانین، معرف بستر مدال آن نوع موسیقی بیان می شود. این مجموعهٔ قواعد و چار چوبهای موسیقی که در گذر زمان و قالب فرهنگ موسیقایی آن مردم تعریف می گردند، امکان دورشدن از مُدل ریتمیک یا ملودیک را بهنحوی که موردپذیرش نظام موسیقایی آن فرهنگ باشد، فراهم کرده و نحوهٔ عملی کردن بهینهٔ آن را درون مرزهای تعريفشدة موسيقايي آن فرهنگ، تعيين مي كنند. بداهه پردازي علاوهبر وابستكى به توانايي اجرايي بداهه پرداز و الهام از ذهنيات و قدرت خلاقهٔ مجری، به شرایط محیطی اجرا هم وابسته است. محيط پيرامون و فضا و بازخورد مخاطب نيز همواره مى توانند الهام بخش بداهه پرداز باشد (Diggles,2004:35). درواقع، بداهه پردازی وابسته به سه عامل است: ۱. توانایی اجرایی موسیقی شامل: الف. فنون نوازندگی ب. قواعد و اصول اجرا ۲. خصایص باطنی، توانمندی ذهنی و قدرت خلاقه مجری ۳. شرايط محيطي، فضا و بازخور د مخاطب (Ibid: 10).

## بداهه پردازی در فرهنگ موسیقایی ایران

در فرهنگ موسیقی ایران، بداههپردازی و جوابآواز،<sup>۷</sup> دو مقولهٔ خلاقه محسوب می شوند که در مراتب والای هنر

موسیقی رسمی ایران جای می گیرند. این دو مقولهٔ هنری در مراحل آموزش نوازندگی و خوانندگی، مراتب نهایی آموزش را بهخود اختصاص دادهاند (بالانده، ۱۳۸۵: ۹). به اعتقاد نگارنده نوازندگی موسیقی بیشتر صنعت نوازندگی است تا هنر نوازندگی و حیطه هنر موسیقی، از مراحل خلاقهٔ موسیقی نظیر آهنگسازی، بداهه پردازی، تصنیفسازی، نواسازی و مواردی ازاین قبیل آغاز می گردد. همچنان که در فرهنگهای مشابه نظیر ترکیه و تاجیکستان از نوازندگی موسیقی با نام صنعتچی و صنعتگر یاد می شود و هنر موسیقی دربر گیرندهٔ مراحل خلاقهٔ موسیقی همچون بداهه نوازی در عرصهٔ موسیقی است. بداهه پردازی در موسیقی دستگاهی ایران، فقط در ارائه

بالما پرامای از توالی محمداق پیدا می کند. ردیف موسیقی عبارت ردیف دستگاهی مصداق پیدا می کند. ردیف موسیقی عبارت نمونههایی انتزاعی اند که مبنا و زیربنای تغییرات عینی ملودی را تشکیل می دهند. تغییرات عینی ملودی ها تا بی نهایت امکان پذیر است به همین دلیل، از یک سو تعداد ملودی ها و از سوی دیگر ترتیب و توالی تدوین یافتهٔ آنها در مکاتب مختلف ردیف باهم تفاوت دارند. بداهه نواز در لحظهٔ خلق ملودی تیپهای منتج از الگوهای ردیف یا اجرای بداههٔ یکی از ژانرهای ضربی موسیقی ایران، ایفاگر نقش همزمان سه شخصیت: آهنگ ساز، نوازنده و رهبر گروه یا کار گردان است. چراکه لحظهٔ ساخت و اجرای اثر توأمان است.

تعلیم ردیف دستگاهی موسیقی ایران به نحو معمول دراصل، جنبهٔ بدیهه سرایی ندارد. زیرا شاگرد ملزم است آنچه را استاد به او تعلیم می دهد، دقیقاً فراگرفته و بدون تغییر ارائه دهد. با احاطهٔ کامل بر ردیف است که اجراکننده، از ملودیها بهعنوان الگوهای زیربنایی استفاده کرده و تغییر می دهد. در این تغییر بی شک فیگورهای ملودی، ارزشهای متری اصوات و چگونگی توالی آنها و ... ، از یکدیگر لاینفک نیستند. در موسیقی دستگاهی ایران بداهه پرداز در چگونگی تغییر نمونههای انتزاعی ملودی از آزادی بسیاری بر خوردار است اما این آزادی در چار چوب خصایص تثبیت شدهٔ ملودی محدود می شود. بنابر این، بداهه پردازی در موسیقی دستگاهی ایران به هیچوجه آن موسیقی را که بر هیچ الگو یا نمونهٔ زیربنایی ملودیک مبتنی نباشد، شامل نمی شود (مسعودیه، ۱۳۶۵: ۱۳۲۱).

## نمونهٔ آماری شرکتکننده در پروژه

در مطالعهٔ حاضر، دیدگاههای ۱۵۵ نفر بررسی شده است. از این میان، ۵۴ نفر از پرسش شوندگان جزو نوازندگان مطرح دههٔ ۶۰ تا ۹۰ موسیقی کلاسیک ایران در زمینهٔ بداهه پردازی (نوازندگی و خوانندگی) و اجرای گروهی بودند. برخی بهدلیل

اینکه مدرّس سازهای ایرانی در گروه نوازندگی موسیقی ایرانی دانشکده موسیقی بودند و برخی دیگر به واسطهٔ اطلاق عمومی جامعهٔ موسیقی به تبحر ایشان در بداهه نوازی، مطالعه شدند. ۱۰۱ نفر از پرسششوندگان شامل ۵۹ نفر از دانشجویان

دانشکده موسیقی و ۴۲ نفر از هنرجویان کلاسهای آزاد نمونه آماری اول هستند. میانگین سنی پرسششوندگان نمونهٔ آماری دوم، ۲۲ و میانگین سنوات فراگیری آنان نزد معلم خود ۵/۵ سال بوده است.

## مواد مورداستفاده

پرسش نامه: به مخاطبان نمونهٔ آماری یک و دو، پرسش نامهٔ ویژهای داده شده که در ابتدای آن اطلاعات فردی نظیر سن، جنس، گرایش ساز ایرانی، سنوات فعالیت موسیقی، نوع و میزان تحصیلات و درادامه، سؤالات تخصصی درباره بازخورد رفتار و کنش اجتماعی معلم موسیقی بهمنظور رفتارشناسی وی تدوین شده است. در پرسش نامه ها برای هر سؤال، چهار گزینه انتخاب شده است. برای برخی سؤالات هم، مخاطبان مجاز بودند با رعایت اولویت عددی ۱ ما

از آنجاکه در موسیقی ایرانی غالبا بداههنوازیها به شکل تکنوازی اجرا می شوند، در این تحقیق تکنوازان و بداههنوازان در یک دستهٔ واحد ارزیابی می شوند. همچنین منظور از گروهنوازی، اجرای موسیقی جمعی است که نیازمند تمرین گروهی و هماهنگی و انسجام از پیش صورت پذیرفته است.

الف. سؤالات پرسش نامهٔ اول از نمونهٔ آماری مدرسین موسیقی، نوازندگان و خوانندگان بداهه پرداز شناخته شده در عرصه موسیقی کلاسیک ایران، پرسیده شده است. در طراحی سؤالات، ۱۷ سؤال نخست بر گرفته از پرسش نامهٔ شخصیت آیزنک و سؤالات ۱۸ تا ۲۱ را نگارنده به ضرورت موضوع تحقیق، اضافه کرده است. در ابتدای پرسش نامه، درباره اطلاعات فردی مخاطب و همچنین علاقهٔ شخصی وی به حوزهٔ فعالیت موسیقی در زمینهٔ تک نوازی – بداهه پردازی یا کار جمعی و گروه نوازی سؤال شده است. در ادامه سؤالات تخصصی، نگارنده منتخبی از پرسش نامهٔ شخصیت را به منظور شناسایی دیدگاه این گروه نسبت به شخصیت درونی و ارزیابی رفتار اجتماعی خود، تا در کره قابل استناد باشد، تدوین کرده است. با این کار، کاوش در زمینهٔ رفتار شناسی شخصیت و حصول نتیجهٔ صحیح و مرز و مینهٔ رفتار شناسی داده های نهائی میسر گردید.

ب. سؤالات پرسشنامهٔ دوم از نمونهٔ آماریِ دانشجویان و هنرجویان گرایش موسیقی ایرانی بهنحوی تدوین شده که در بخش شناسایی اطلاعات فردی، گزینه: دانشجوی رشتهٔ موسیقی یا کلاس آزاد نیز آورده شده است. همچنین حوزهٔ

فعالیت تکنوازی- بداههنوازی یا کار جمعی و گروهنوازی معلم موسیقی نیز ازمنظر هنرجو، درابتدای پرسشنامه سؤال شده است. سؤالات تخصصی پرسشنامهٔ دو را نگارنده بهشکلی طراحی کرده است که دیدگاه این گروه باتوجهبه شناخت آنان از رفتار اجتماعیِ معلم خود یا نوازندگان شناختهشدهٔ موسیقی، منتج به حصول یافتههای صحیح و مقبول گردیده و مطالعه و مقایسهٔ دادههای نهایی تحقیق را مقدور سازد.

## فرایند اجرای پروژه

پرسش نامه گروه اول براساس گزیدهای از پرسش نامهٔ شخصیت *آیزنک<sup>۸</sup> که* ارتباط منطقی با موضوع تحقیق داشته، طراحی شده است. ۱۷ سؤال عیناً از پرسش نامهٔ آیزنک انتخاب شده است. ۴ سؤال را هم نگارندهٔ به منظور دستیابی دقیق تر به هدف طراحی کرده است. سؤالات پرسش نامهٔ گروه دوم درابتدا مشتمل بر ۵۷ سؤال بوده که در این تحقیق، سؤالات کلیدی و مؤثر در بخش نتیجه گیری گزینش شده است.

درابتدای نظرسنجی متن کوتاهی بهمنظور توضیح چرایی و چگونگی انجام تحقیق به مخاطبان داده شد و آنها اطلاعات فردی خود شامل سن، جنس، گرایش ساز ایرانی و مواردی ازایندست را تکمیل نمودند. درادامهٔ روند اجرای پروژه، نحوهٔ تکمیل پرسشنامه و اهمیت صرف دقت لازم در پاسخ به سؤالات تخصصی برای هر گروه تشریح شده و مخاطبان هر گروه، سؤالات پرسشنامهٔ ویژهٔ خود را تکمیل و ارائه نمودند.

#### تلخيص دادهها

تجزیه و تحلیل دادههای هر گروه در این تحقیق، آشکار ساخت که رابطهٔ معناداری بین اخلاق فردی و رفتار اجتماعی مجریانِ موسیقی، اعم از بداهه پردازان یا نوازندگان ارکستر، با انتخاب حوزهٔ گرایش تکنوازی یا کار جمعی موسیقی توسط مجری موسیقی و درنتیجه، نحوهٔ عملکرد و کیفیت اجرای وی در زمینهٔ اجرای انفرادی <sup>۹</sup> یا اجرای جمعی موسیقی ۱۰ وجود دارد.

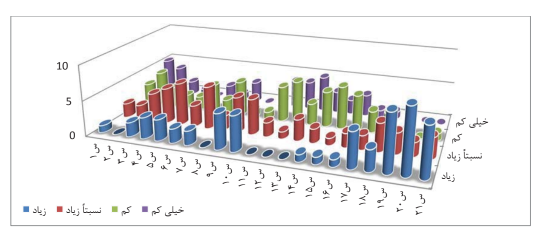
در آمارسنجی از نمونهٔ آماری مجریان موسیقی، در ۱۱ پرسش تفاوت معناداری بینِ دستهٔ نوازندگان و خوانندگان علاقمند به اجرایِ انفرادی و بداهه پردازی با دستهٔ علاقمند به فعالیت در گروه و اجرای جمعیِ موسیقی مشاهده می شود. با مقایسهٔ یافته های تحقیق و حصول نتیجه نهایی از پرسش شوندگان نمونهٔ آماری یک، نقش بارز و شایان توجهی در عامل های نوع و میزان تحصیلات و گرایش ساز ایرانی دیده نشد. به همین دلیل، در تلخیص داده های پروژه این دو عامل حذف گردیدند. اما در بررسی نتایج نمونه آماری یک مشاهده می شود که عامل جنسیت و سِن در انتخاب زمینهٔ فعالیت موسیقی، تشابه معناداری دارد. بهطوری که با درنظر گرفتن نسبت عددی عامل جنسیت در نمونهٔ آماری یک، دیده می شود که از نمونهٔ ۵۴ نفری این گروه، ۴۸ نفر مرد و ۶ نفر زن بودهاند. لذا نسبت مردها به زنها ۸ به ۱ خواهد بود. باتوجهبه این نکته، ۶۴/۵ % پرسش شوندگان مرد گزینهٔ تکنوازی-بداههنوازی را زمینهٔ دلخواه خود معرفی و ۳۵/۵ % آنها گروهنوازی را انتخاب نمودهاند. همچنین ۶۶ % پرسششوندگان زن، گروهنوازی و ۳۴ % آنها، تکنوازی و بداههنوازی را زمینهٔ دلخواه خود معرفی نمودهاند. بهعلاوه، با درنظر گرفتن نسبت عددی عامل سن در نمونهٔ آماری یک مشاهده می شود که ۷۸ % افرادی که سن بالای ۴۵ سال داشتهاند، تکنوازی و بداههنوازی را انتخاب کرده و تنها ۲۲ % از افراد بالای ۴۵ سال، گروهنوازی را اولویت مورددلخواه خود میدانند. برعکس، ۶۹ % افراد کمتر از ۴۵ سال، گروهنوازی را اولویت مورددلخواه خود معرفی کرده و تنها ۳۱ % افراد کمتر از ۴۵ سال، زمینهٔ موسیقی موردعلاقهٔ خود را تکنوازی و بداههنوازی میدانند. باتوجهبه نتایج بهدستآمده، چنین بهنظر می رسد که عامل سن و جنسیت نوازندگان موسیقی متغیر ثانویه بوده و در گزینش زمینهٔ موردعلاقهٔ نوازندگان و مدرسین موسیقی بی تأثیر نیست. بااین همه، بدیهی است تأیید و تأکید این موضوع، به پژوهش اختصاصی درباره رابطهٔ سن و جنس نوازندگان موسیقی با زمینهٔ فعالیت مجریان موسیقی نیاز دارد که در این پژوهش، بدان پرداخته نشده است.

لازم به ذکر است، عامل جنسیت نوازندگان صرفاً قابل تعمیم در محیط موردمطالعهٔ این پژوهش و شهر تهران بوده و بنابر تقاوت فرهنگی آقوام گوناگون ایرانی و نفوذ فرهنگ موسیقی در مناطق مختلف ایران و نیز نگرش هر جامعهٔ بومی و شهری به فعالیت زنها در عرصهٔ موسیقی، نتایج این عامل را نمی توان به تمامی فرهنگهای ایرانی تعمیم داد. همچنین، دلایل تمایل بارز زنها به فعالیتهای گروهنوازی در مقایسه با فعالیت در

زمینهٔ تکنوازی میبایست در پژوهش مستقلی و در ارتباط با بستر اجتماعی و شانس حضور یکسان با مردها مطالعه شود. درخصوص پرسش شوندگان نمونهٔ آماری دو، باتوجه به نتایج به دست آمده از این گروه و مقایسهٔ یافته ها، نقش بارز و شایان توجهی در عامل های سن، جنسیت، نوع و میزان تحصیلات و گرایش ساز ایرانی دیده نشده است. به همین دلیل، عامل های ذکر شده در تلخیص داده های نهایی از پاسخ دانشجویان و هنر جویان موسیقی حذف گردیدند.

## پاسخهای ارائهشده برای پرسشنامهٔ یک

نتایج بهدست آمده از پرسش نامهٔ یک که نوازندگان و معلمین موسیقی آن را تکمیل کردهاند (دستهٔS/۱)، ۱۰ بنابر انتخاب زمینهٔ فعالیت نوازنده در حوزهٔ تکنوازی-بداههنوازی یا گروهنوازی، به دو دسته تفکیک شده و پاسخهای هر سؤال پرسشنامه در دستهٔ تفکیکشدهٔ مذکور ارزیابی و مقایسه گردید. نمونهٔ آماری یک، شامل ۵۴ نفر است که ۱۱ نفر باتوجهبه سابقهٔ فعالیت خود در زمینهٔ اجرای موسیقی ایرانی، خود را تکنواز و بداههنواز و ۴۳ نفر خود را نوازندهٔ اجرای گروهی و ارکسترال موسیقی میدانند. نتایج اخذشده از دستهٔ اول (۱/S) که شامل نوازندگان موسیقی است و تمایل به فعالیت در زمینهٔ تکنوازی-بداههنوازی داشتهاند (تصویر ۱)، نشان از آن دارد که تکنوازان و بداههنوازان موسیقی در پاسخ به سؤالات ۱،۲۰،۴،۷،۱۹،۱۴،۱۶،۱۷،۱۹،۲۰،۲۱ به گونهای مشابه عمل کردهاند. پاسخ به یازده سؤال مذکور به گونهایست که تفاوت بارز و معناداری بین انتخاب گزینهٔ بلی و خیر در دستهٔ ۱/S ملاحظه می گردد. اما با مقایسهٔ پاسخهای دریافتی به سؤالات ۵،۶،۹،۱۱،۱۲ و۱۵، تفاوت معناداری بین پاسخ به گزینههای سه گانهٔ اخذشده از پرسش شوندگان این دسته مشاهده نمی شود.



تصویر ۱. نمودار نتایج تحلیل پاسخهای پرسشنامهٔ یک، دستهٔ تکنواز- بداههنواز (۱/S)، (نگارنده)

نتایج پرسشنامههای آن دسته از نوازندگانی که تمایل به فعالیت در زمینهٔ کار جمعی و گروهنوازی داشتهاند (دستهٔ۱/۵)، مبین آنست که گروهنوازان موسیقی در پاسخ به سؤالات ۱،۲ مین آنست که گروهنوازان موسیقی در پاسخ به سؤالات ۱،۲ مشابهی را ابراز نمودهاند (تصویر ۲). اما با مطالعهٔ پاسخ سؤالات ۵،۱۲،۱۴،۱۹ از دستهٔ گروهنوازان، تفاوت معناداری بین گزینههای سه گانه مشاهده نمی شود.

پرسش یک از نمونه آماری نوازندگان و معلمین موسیقی این است که آیا فعالیتهای دسته جمعی را به فعالیتهای انفرادی ترجیح می دهند. تجزیه و تحلیل پاسخهای داده شده به این پرسش، مشخص می سازد که نوازندگان دستهٔ ۱/۶ که سابقهٔ فعالیت آنها اغلب در زمینهٔ تکنوازی است، با ۸ پاسخ خیلی کم، ۲ پاسخ کم و ۱ پاسخ زیاد، بر ترجیح خود بر فعالیتهای انفرادی تأکید نموده اند. همچنین، نوازندگان دستهٔ ۱/۵ که سابقهٔ فعالیت گروه نوازی شاخص تری داشته اند، با ۲۳ پاسخ زیاد، ۹ پاسخ نسبتاً زیاد، ۶ پاسخ کم و ۵ پاسخ خیلی کم، فعالیت در زمینهٔ اجرای گروهی موسیقی را ارجح می دانند.

در پرسش ۲، از مخاطبان پرسش شده که آیا غالب کارهای خود را از روی نقشه و برنامهای از پیش تعیین شده انجام دادهاند. مطالعهٔ پاسخهای مخاطبان بیانگر این است که دستهٔ ۱/۵، با تفاوت بارزی پاسخ خیلی کم و دستهٔ ۱/۵ با اکثریت قاطع پاسخ زیاد را انتخاب نمودهاند. چنانکه دستهٔ تکنوازان از ۱۱ نفر، ۸ پاسخ خیلی کم و ۲ پاسخ کم و تنها ۱ پاسخ زیاد دادهاند و دستهٔ گروهنوازان برعکس؛ از ۴۳ نفر ۲۵ پاسخ زیاد. ۵ پاسخ نسبتاً زیاد و تنها ۳ پاسخ کم را گزینش کردهاند.

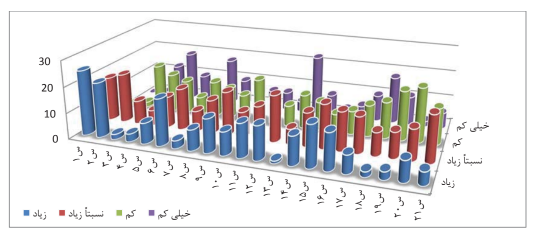
در پاسخ به پرسشهایی که خودباوری و اعتماد به نفس مخاطبان را ارزیابی میکنند، نظیر سؤال ۱۰،۱۱ و ۱۸ نیز تشابه معناداری بین پاسخ مخاطبان دستهٔ ۱/۶ با یکدیگر و تفاوت بارزی بین پاسخهای آنها با دستهٔ ۱/۵ مشاهده میشود.

علاقمندان به تکنوازی با اکثریت قاطع، خود را فردی بااعتماد به نفس بالا، خودباور که از انجام اشتباه هراسی ندارند، معرفی نمودهاند. درخصوص دستهٔ گروهنوازان دیده میشود که اکثریت مخاطبان گزینهٔ تاحدودی را انتخاب نمودهاند و بهنظر میرسد تاحدودی اعتماد به نفس خودباوری خود را تأیید میکنند. اما اعتماد به نفس و خود باوری آنها با دستهٔ ۱/۶ برابر نیست.

در سؤال ۵ از مخاطبان پرسیده شده آیا سیر در دنیای تخیلی را دوست دارند. باتوجهبه نتایج بهدست آمده، دیده می شود که بین پاسخ کلیهٔ مخاطبان گروه یک تفاوت چندانی مشاهده نشده و ۵۴ نفر مخاطبان هر دو دسته، با ۳۰ پاسخ خیلی کم، ۱۵ پاسخ کم و تنها ۹ پاسخ نسبتاً زیاد، غالباً خود را فردی واقع گرا می دانند و سیر در دنیای واقعی را به دنیای تحیلی ترجیح می دهند. اما در نتایج به دست آمده از سؤال که مربوط به سنجش درون گرایی مخاطبان است، دستهٔ تکنواز -بداههنواز با ۸ پاسخ زیاد از ۱۱ نفر و دستهٔ گروهنواز با ۲۴ پاسخ کم از ۴۳ نفر، بیانگر این موضوع هستند که اکثریت دستهٔ تکنوازان خود را درون گراتر از دستهٔ گروهنوازان می شمارند.

## پاسخهای ارائه شده برای پرسشنامهٔ دو

نتایج حاصل از پرسشنامهٔ دو که ۱۰۱ نفر از دانشجویان و هنرجویان کلاسهای آزاد موسیقی آن را تکمیل کردهاند، بنابر دیدگاه پرسش شوندگان این نمونهٔ آماری نسبت به گزینش زمینهٔ فعالیت معلمین و نوازندگان موسیقی در حوزهٔ تکنوازی – بداههنوازی یا گروهنوازی نیز به دو دستهٔ مجزا طبقهبندی و پاسخهای هر سؤال پرسش نامهٔ دو در دستهٔ مجزای مذکور ارزیابی و مقایسه شده است. ۱۸ نفر از مخاطبان پرسش نامهٔ دو، معلم یا اجراکنندهٔ موسیقی موردنظر خود را تکنواز و بداههنواز و ۸۳ نفر زمینهٔ فعالیت معلم خود را گروهنوازی موسیقی معرفی نمودهاند. نتایج حاصل از دستهٔ

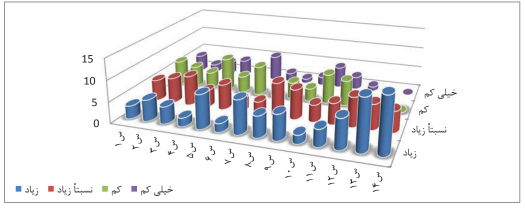


تصویر ۲. نمودار نتایج تحلیل پاسخهای پرسش نامهٔ یک، دستهٔ گروه نوازان (۱/۵)، (نگارنده)

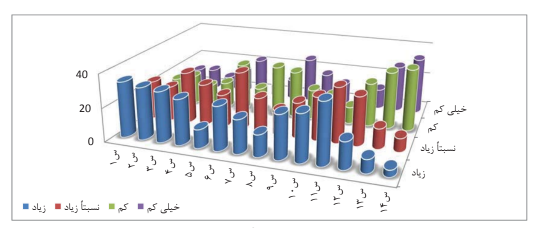
اول نمونهٔ آماری دانشجویان و هنرجویان موسیقی که معتقد بودهاند زمینهٔ فعالیت موثر معلم آنها تکنوازی- بداههنوازیست (۲/S)، حاکی از آن است که دستهٔ ۲/S پاسخهای مشابهی از سؤالات ۱،۲،۱۲،۱۲،۱۲،۱۲،۱۲ دریافت نمودهاند (تصویر ۳). پاسخ به ۹ سؤال مذکور بهشکلی است که تفاوت بارز و معناداری بین انتخاب گزینهٔ بلی و خیر مشاهده می شود. اما با مقایسهٔ پاسخ سؤالات ۲،۳٬۸٬۹٬۱۱ تفاوت شایان توجه و معناداری بین پاسخ به گزینههای سه گانهٔ اخذشده دیده نمی شود.

درمقابل، نتایج نمونهٔ آماری دانشجویان و هنرجویان موسیقی که معتقدند زمینهٔ فعالیت مؤثر معلم آنها غالباً اجرای جمعی و گروهنوازی است (۲/0)، دستهٔ ۲/0 از سؤالات برای جمعی و گروهنوازی است (۲/0)، دستهٔ ۲/۵ از سؤالات بلی و خیر دریافت نمودهاند (تصویر ۴). اما در پاسخ به سؤالات ۵،۷،۹،۱۳ تفاوت معناداری بین پاسخ به گزینههای موجود ملاحظه نمی شود. در پرسشهای ۱ و ۲ از مخاطبان

نمونهٔ آماری دوم درخصوص پوشش ظاهر، آداب گفتاری و ادبیات معلم و استاد مدنظر او پرسیده شده است. با مطالعه و مقایسهٔ پاسخهای ۱۰۱ نفر پرسش شونده، مشاهده می شود که دستهٔ گروهنوازان با ۱۰ نفر پرسش شونده، مشاهده می شود تاحدودی و تنها ۷ % پاسخ خیر، انتخاب پوشش ظاهر، تناسب پوشش با معیار و انتخاب اجتماع و ادبیات گفتاری دستهٔ گروهنوازان را مناسب تر از دستهٔ تکنواز – بداههنواز میدانند. همچنین دانشجویان با گزینش ۸۱ % پاسخ بلی میدانند. همچنین دانشجویان با گزینش ۸۱ % پاسخ بلی میدانند. همچنین دانشجویان با گزینش ۱۸ % پاسخ بلی میداند. همچنین دانشجویان با گزینش ۱۱ % پاسخ بلی میداند. دستهٔ می دهند. دستهٔ معتقدند گروهنوازان، اغلب کارهای خود را با برنامه دیزی میداند. دستهٔ می دوناز با ۸۲ % پاسخ بلی، افرادی دارای اعتماد به نفس، خودباور، درون گرا و سختگیر بوده و از انتقاد تاحدودی ناراحت می شوند. لیکن دستهٔ گروهنوازان با ۷۱ % پاسخ بلی، افرادی انتقاد پذیر، وقتشناس و در مقایسه با تکنوازان اعتماد به نفس و خودباوری کمتری دارند.



تصویر ۳. نمودار نتایج تحلیل پاسخهای پرسشنامهٔ دو، دستهٔ تکنواز- بداههنواز (۲/S)، (نگارنده)



تصویر ۴. نمودار نتایج تحلیل پاسخهای پرسشنامهٔ دو، دستهٔ گروهنواز (۲/D)، (نگارنده)

#### نتيجهگيرى

بررسی دادههای این تحقیق مشخص ساخت که تکنوازی و بداههنوازی در موسیقی رسمی ایران، علاوهبر طی روند آموزش تکنیک، ۲۰ صداگیری بهینه از ساز موردنظر، ۲۳ بیان موسیقایی عبارات و جملات ۲۴ و همچنین رعایت سبک و شیوهٔ خاص نوازندگی<sup>۱۵</sup> در هرکدام از سازهای رایج موسیقی رسمی ایران و مکاتب آوازی موسیقی، نیازمند تواناییهای ذاتی و فطری نوازنده و خواننده بوده و نیز متأثر از شخصیت درونی و بیرونی اوست. بهنظر میرسد در روند آموزش بداههنوازی در موسیقی رسمی ایران، میبایست در گزینش هنرجو از بین سایر هنرجویان، قابلیتهای ذهنی و خصوصیات باطنی وی مدنظر قرار گرفته و معلم افزونبر آموزش اصول و قواعد نوازندگی، به پرورش توانمندیهای ذهنی و تقویت عناصر شخصیتی نوازنده نظیر اعتماد به نفس، خودباوری، ریسک پذیری، ترس نداشتن از بروز اشتباه و نظایر آنها اهتمام ورزد. یافتههای تحقیق مبین آنست که تک نوازان و بداههنوازان غالباً از اعتماد به نفس و خودباوری بیشتری نسبت به سایر نوازندگان برخوردار بوده و با اتکا به نفس خود، انتخاب پوشش ظاهر و ادبیات گفتاری خود را بر انتخاب اجتماع ترجیح میدهند. بداههنوازان غالباً قدرت ریسک پذیری بیشتری داشته و پس از بروز اشتباه احتمالی کمتر به سرزنش خود پرداخته و سعی در پرهیز از اشتباهات بعدی دارند. غالب بداههنوازان از طبع شعر و خلاقیت در حوزهٔ ادبیات نیز برخوردارند. این گروه از نوازندگان و خوانندگان، آموزش شفاهی ردیف دستگاهی موسیقی ایران را به آموزش مکتوباتی آن ارجح دانسته و تسلط و حفظ جزء به جزء ردیف سازی و آوازی موسیقی ایرانی را ضرورت انکارنایذیر نوازندگی در موسیقی کلاسیک ایرانی میدانند. آن دسته از نوازندگانی که توانایی بداههنوازی در بستر ردیف دستگاهی موسیقی ایرانی را دارند، حفظ ردیف آوازی موسیقی دستگاهی ایرانی را از ملزومات قطعی تکنوازی و بداههنوازی میدانند. چراکه معتقدند موسیقی ایرانی وابسته به شعر و موسیقی آوازی بوده و همچنین حفظ الگوهای ملودیک ردیف آوازی٬٬ و تسلط بر اجرای آنها، بداهه پردازی و خلق نمونه های ملودیک متنوع و مبتنی بر ساختار الگوهای ردیف٬٬ را فراهم می کند (مسعودیه، ۱۳۶۵: ۵۶ و ۶۶).

یافتههای پژوهش حاضر همچنین مبین آنست که گروهنوازان موسیقی غالباً فعالیتهای جمعی را ترجیح داده و در جمع احساس خشنودی و رضایت خاطر بیشتری نسبت به تکنوازان داشته و از تنهایی پرهیز میکنند. همچنین از اولویت بیشتری درزمینه وقتشناسی و نظم ظاهری در مقایسه با سایر نوازندگان برخوردارند. گروهنوازان آموزش مکتوباتی و مبتنی ر نُت<sup>۸</sup> را به آموزش شفاهی موسیقی ترجیح داده و حفظ جزء به جزء ردیف سازی و آوازی را ضرورت حتمی نوازندگی در حوزهٔ موسیقی رسمی ایران نمیدانند. نتایج حاصل از این تحقیق نشانگر آنست که تمامی هنرجویان قابلیت تکنوازی و بداههنوازی ندارند. همچنین، در روند آموزش اصول و قواعد اجرای موسیقی می ایست هنرجویان مستعد در این زمینه شناسایی شوند سپس، در کنار آموزش موسیقی ارتقای سطح توانمندیهای ذهنی و قدرت خلاقهٔ هنرجو نیز مدنظر قرار گیرد.

اگرچه در موسیقی ایرانی غالب بداههنوازیها به شکل ساز تنها یا همراه با ساز تنبک اجرا می شود اما به نظر می رسد یافته های این تحقیق در خصوص نقش مندی خصوصیات باطنی و شخصیت اجتماعی تک نوازان موسیقی را می توان به نوازندگان سولیست موسیقی غربی تعمیم داد. بااین همه، نگارنده نتایج به دست آمده از تحقیق و یافته های آن را به حوزهٔ موسیقی رسمی ایران محدود نموده است.

|                     |                     |                        |                                    | پرسشنامه یک                                     |
|---------------------|---------------------|------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ::                  | ع و میزان تحصیلات   | ىنس: نو                | سن: ج                              | نام و نام خانوادگی:                             |
| وهى موسيقى:         | ی است یا اجرای گر   | ، شما در زمينهٔ تکنواز | غالب فعالیتهای پیشین               | گرایش ساز ایرانی:                               |
|                     |                     | مىدھيد؟                | می را به فعالیتهای انفرادی ترجیح   | <ol> <li>آیا فعالیتهای دستهجم</li> </ol>        |
|                     | د. خیلی کہ          |                        | ب. بەنسبت زیاد                     |                                                 |
|                     |                     |                        | ز روی نقشه و برنامهای از پیش تعیین |                                                 |
|                     | د. خیلی کہ          |                        | ب. بەنسبت زياد                     |                                                 |
|                     |                     |                        | ، و دوستان مایلید شما رهبری گروه   |                                                 |
|                     |                     |                        | ب در بيشتر مواقع ج                 |                                                 |
|                     |                     |                        |                                    | ۰<br>۴. سیر در دنیای تخیلی را د                 |
| (                   | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     | -                   |                        |                                    | ۵. زیاد با خود حرف میزنید                       |
|                     | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     |                        | فکر میکنید میتوانستید آن را بهتر   | <ul> <li>۶. یس از انجام کار، معمولاً</li> </ul> |
|                     | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     |                                                 |
|                     | -                   |                        | ہ اختیار تامّ آن با شما باشد؟      |                                                 |
| (                   | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     | غبطه میکنید؟        |                        | ستر و حصول نتيجهٔ بارزتر دوستان    |                                                 |
|                     | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     |                                                 |
|                     |                     | داريد؟                 | ا اطرافیان خود اعتماد به نفس کافی  | <ol> <li>در زمینهٔ شغل و ارتباط ب</li> </ol>    |
| (                   | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     |                        | دباوري رسيدهايد؟                   | ۱۰.از دیدگاه خودتان، به خو                      |
|                     | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     |                        |                                    | ۱۱.هنگام بروز اشتباه، غالباً -                  |
| ſ                   | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     | ، برایتان اهمیت دارد؟  | ال و رفتار و همچنین نوازندگی شما   | ۱۲.آیا قضاوت دیگران از اعما                     |
| ſ                   | د. خیلی کہ          | ج. كم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     | ید؟                    | سوی دیگران مکدر و ناراحت میشو      | ۱۳.هنگام مواجهه با انتقاد از                    |
| r                   | د. خیلی کہ          | ج. كم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     | 9                      | توانید دیگران را شاد و سرگرم کنید  | ۱۴.آیا در جمع اطرافیان می                       |
| 1                   | د. خیلی کہ          | ج. كم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     |                        | و وقتشناسی میدانید؟                | ۱۵.آیا خود را شخص منظم و                        |
| ŗ                   | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     |                        | ، کارهایتان هراس دارید؟            | ۱۶.آیا از بروز اشتباه در انجام                  |
| 1                   | د. خیلی کہ          | ج. کم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     |                     |                        | ٢.                                 | ۱۷.کدام گزینه را میپسندید                       |
|                     |                     | کنم.                   | به سليقه و پسندِ خودم انتخاب مي    | الف. پوششِ ظاهر خود را                          |
|                     |                     | كنم.                   | لی پوشش ظاہر خود را انتخاب می      | ب. بسته به شرایط محیط                           |
|                     |                     | مىكنم.                 | حيطي پوشش ظاهر خود را انتخاب       | ج. غالباً بسته به شرايط م                       |
|                     |                     | نم.                    | تناسب با پسندِ جامعه انتخاب مي ک   | د. پوششِ ظاهر خود را م                          |
|                     |                     |                        |                                    | ۱۸.طبع شعر داريد؟                               |
| 1                   | د. خیلی کہ          | ج. كم                  | ب. بەنسبت زياد                     | الف. زياد                                       |
|                     | ا ما ام ا           |                        | را به آموزش مکتوب ترجیح میدهی      | \$                                              |
|                     |                     |                        | ب. بەنسبت ج                        |                                                 |
| سیقی ایران ضروری اد |                     | -                      | دگی در حوزهٔ موسیقی کلاسیک ایرا    | 4                                               |
|                     |                     |                        | ب. بەنسبت ج                        |                                                 |
| ید؟                 | موسیقی ایرانی میدان |                        | وازی موسیقی ایرانی را از ملزومات ت | \$                                              |
|                     |                     | د. خیلی کم             | ب. بەنسبت ج. كم                    | الف. كاملا                                      |

٢٢

#### پرسشنامه دو

|                    | گرایش ساز ایرانی:                           | نوع و میزان تحصیلات:              | ىن: جنس:                  | ω  |
|--------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------------|----|
|                    | ی شما:                                      | نام استاد يا معلم موسيق           | ىنوات فعاليت موسيقى:      | ω  |
|                    | آزاد:                                       | هنرجوي كلاس                       | انشجوي رشتهٔ موسیقي:      | د  |
| كدام گروه ميدانيد؟ | ی موسیقی موردِنظر شما، وی را بیشتر منتسب به | هٔ فعالیت موسیقی استاد خود یا مجر | توجهبه شناخت شما از سابقا | با |
|                    |                                             | گروەنواز:                         | کنواز – بداههنواز:        | ت  |
|                    |                                             |                                   |                           |    |

|            | هد؟          | ی و تناسب پوشش ظاهر خود اهمیت مید                                           | ۱.  تا چه اندازه به زیبای            |
|------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| د. خیلی کم | ج. كم        | ب. بەنسبت زياد                                                              |                                      |
|            |              | اب مے دانید؟                                                                | ۲. او را فادی میادی آد               |
| د. خیلی کم | ج. كم        | ب می می می به<br>ب. بهنسبت زیاد                                             | الف. زياد                            |
|            | ت؟           | قوخوی او در ارتباط با اطرافیان چگونه اس                                     | ۳. رفتار اجتماعی و خُل               |
| د. عصبانی  | فالبأ عصباني | ب. بەنسبت خوب ج. خ                                                          | الف. خوب                             |
|            |              | يست؟                                                                        | ۴. فردی شوخ و بذله گو                |
| د. خیلی کم | ج. کم        | ب. بەنسبت زياد                                                              |                                      |
|            |              |                                                                             | ۵. او را فردی درون گرا               |
| د. خیلی کم | ج. كم        | ب. بەنسبت زياد                                                              |                                      |
|            |              | ه زمان قرارهای خود مقید؟                                                    |                                      |
| د. خیلی کم | ج. كم        | ب. بەنسبت زياد                                                              |                                      |
|            |              | بوابط کلاس، وی را فرد سخت گیری میدان                                        |                                      |
| د. خیلی کم | ج. کم        | ب. بەنسبت زیاد                                                              |                                      |
|            | _            | خود را پسندیده و نیکو میداند؟                                               |                                      |
| د. خیلی کم |              | ب. بەنسىت زياد                                                              |                                      |
| د. خیلی کم |              | معلم شما در لحظه، در کیفیت نوازندگی و                                       |                                      |
| د. حیلی دم | ج. دم        | ب. بەنسبت زياد<br>دارىرى                                                    | الف. زیاد                            |
| د. خیلی کم | 5            | ) میدانید:<br>ب. بەنسبت زیاد                                                | ۱۰.او را فرد انتقادپذیری<br>اانینیاد |
| د. خيلي نم |              | ب. بهسبت ریاد<br>د متعصب است یا او را فردی منطقی و عقل                      |                                      |
|            |              | د منعصب است یا او را دردی منطقی و عفر<br>نرا ب. غالباً منطقی ج. غالباً متعص |                                      |
|            | ب بىنىيىپ    | را ب. گاب منطقی می کند؟<br>شاگردان کمک می کند؟                              |                                      |
| د. خیلی کم | ج. كم        | ت ترمان عمت می سند.<br>ب. بەنسبت زیاد                                       |                                      |
|            |              | ب میں ریاد<br>یق ردیف دستگاهی موسیقی ایران دارد؟                            |                                      |
| د. خیلی کم | ج. كم        | ین ر یا د<br>ب. بەنسبت زیاد                                                 |                                      |
|            |              | ، ، ، ، ، ر.<br>اهي را در خصوص رديف دستگاهي موسيق                           |                                      |
| د. خیلی کم |              | ب<br>ب. بەنسبت زياد                                                         |                                      |
|            | e            | -                                                                           |                                      |

پىنوشت

- 1. Monik Brandilly
- 2. Beernaert Lerthart
- 3. Bruno Nettl

#### ۴. پژوهش اولیه در قالب پایان نامه کارشناسی گلناز خلیلی بهراهنمایی نگارنده انجام شده است.

- 5. Johan August Strindberg (1849-1912)
- 6. Periodic

- 8. Hans Ayzenk
- 9. Solo
- 10. Orchestral

۱۱. دستهٔ نوازندگان تکنواز-بداههنواز در پرسشنامهٔ یک با علامت اختصاری ۱/۶ و دستهٔ نوازندگان گروهنواز با علامت اختصاری ۱/۵ مشخص شدهاند. همچنین دستهٔ نوازندگان تکنواز-بداههنواز در پرسشنامهٔ دو با علامت ۲/۶ و دستهٔ نوازندگان گروهنواز با علامت ۲/٥ مشخص شدهاند.

- 12. Technical-Mechanical
- 13. Sonores (in French
- 14. Musical Expression of Phrases and Sentences
- 15. Stylistics
- 16. The Model Melodies
- 17. Melody Type
- 18. Notation

#### منابع و مآخذ

- آزادهفر، محمدرضا (۱۳۹۰). تفوق بستر اجتماعی بر مکتب آموزشی، نامه هنر نمایشی و موسیقی. بهار و تابستان، (۲)، ۱۲۵–۱۳۵.
  - \_\_\_\_ (۱۳۹۱). اقتصاد در موسیقی. تهران: پژوهشگاه فرهنگ، هنر و ارتباطات.
  - اتکینسون، هیلگارد ارنست (۱۳۷۵). زمینه روان شناسی. ترجمه محمد تقی براهنی، تهران: رشد.
  - الهی قمشهای، مهدی (۱۳۷۸). صورت و معنی در هنر، **فصلنامه فرهنگ**. تابستان، (۱۲)، ۱۳– ۱۹.
- بالانده، محمود (۱۳۸۵). بررسی گونههای جواب آواز در موسیقی کلاسیک ایران. پایان نامه کارشناسی ارشد، تهران: دانشگاه هنر.
  - براندیلی، منیک (۱۳۸۶). بداههنوازی، **فصلنامه ماهور**. یائیز، (۳۷)، ۹–۱۲.
  - برنارت، لرتات (۱۳۸۶). بداهه پردازی: چهارده تعریف، فصلنامه ماهور. تابستان، (۳۷)، ۲۳– ۲۷.
  - پروین، لارنس ا (۱۳۸۱). روان شناسی شخصیت. ترجمه محمد جعفر جوادی و پروین کدیور، تهران: رسا.
- حاجی ملاعلی، علی (۱۳۹۰) از بداهه پردازی تا اجرا، **نامه هنرهای نمایشی و موسیقی**. بهار و تابستان، (۲)، ۲۱- ۳۸.
- خليلي، گلناز (۱۳۸۹). تأثير پذيري هنر بداهه پردازي از شخصيت نوازنده. پايان نامه كار شناسي، تهران: دانشگاه هنر.
  - شاملو، سعید (۱۳۷۵). مکتبها و نظریهها در روان شناسی شخصیت. تهران: رشد.
  - شكلتون، ويويان (١٣٧١). تفاوتهاي فردي. ترجمه يوسف كريمي، تهران: فاطمي.
    - عناصری، جابر (۱۳۸۰). مردم شناسی روان شناسی هنر. تهران: رشد.
      - کریمی، یوسف (۱۳۷۴). روان شناسی شخصیت. تهران: ویرایش.
  - محلوجی، محمد (۱۳۷۴). هنر و هنرمند، فصلنامه رهپویه هنر. دفتر اول، پائیز، ۳۳- ۴۸.
    - مسعودیه، محمدتقی (۱۳۶۵). مبانی اتنوموز یکولوژی. تهران: سروش.
  - نتل، برونو (۱۳۸۶). بداهه پردازی مفاهیم و سنتها، ترجمه ناتالی چوبینه، فصلنامه ماهور. پائیز، (۳۷)، ۱۳–۲۹.
    - هالند، جان ال (۱۳۷۶). حرفه مناسب شما چیست؟. ترجمه سیمین حسینیان یزدی، تهران: کمال تربیت.
- Diggles, D. (2004). Improve for Actors. New York: Allworth Press.
- Kenn, A. (2007). How to Improvise a Full-Length Play. New York: Allworth Press.

# رابطه بین تداعیهای تصویری از یک قطعه مقوایی ثابت بیهدف با درونگرایی- برونگرایی و میزان خلاقیت گروهی از هنرمندان تجسمی

افسانه ناظری\* پریسا داروئی\*\* کریم عسگری\*\*\* صالح غائی\*\*\*\*

۲۵

دوفصلنامه علمی- پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر سال پنجم، شماره نهم، بهــار و تابستــان ۲۳۲۴

چکیدہ

تداعی تصویری ذهنی از فرمی مبهم و بی شکل، ممکن است برای هر شخصی اتفاق افتد اما تبدیل آن به فرمی عینی بهصورت رسامی در حیطه تواناییهای یک هنرمند است. در این پژوهش رابطه بین تداعیهای تصویری ترسیم شده از یک قطعه مقوایی بی هدف به عنوان الگو توسط هنرمندان، با نوع شخصیت و میزان خلاقیت آنها بررسی می شود. نمونه پژوهش شامل ۸۰ هنرمند در مقاطع تحصیلی کارشناسی، ارشد و دکترای دانشگاه هنر اصفهان و انجمن هنرمندان نقاش اصفهان بوده است که بهصورت نمونه گیری تصادفی دردسترس، انتخاب شدهاند. به افراد، یک قطعه سفید مقوایی با فرمی بیهدف و یکسان داده شده و از آنان خواسته شد تصویر تداعی شده در ذهن خود را روی آن ترسیم کنند. سیس، به سؤالات یک پرسش نامه محقق ساخته به همراه آزمون شخصیت بزرگسال آیزنگ و آزمون خلاقیت عابدی پاسخ دهند. این پژوهش، از نوع کمّی با روش همبستگی (رابطهای) است که دادههای آن با روشهای آماری- توصیفی و استنباطی با استفاده از نرمافزار spss تجزیه و تحلیل شدند. نتایج بهدستآمده حاکی از آن است که بین ابعاد شخصیتی و خلاقیت افراد با تداعی تصویری رابطه معنی داری وجود دارد. بدین گونه که افراد دارای خلاقیت بالا از حساسیت های شخصیتی بیشتری برخوردار بوده و نسبت به افرادی با خلاقیت کمتر برون گراتر هستند. همچنین نتایج نشان داد که بین مضامین مختلف حاصل از تداعیهای تصویری افراد از قطعه مقوایی فقط تجسم چهره کلاهبهسر با فرم قطعه رابطه معنی داری دارد. به طورى كه افراد خلاق تر، بيشتر موضوعات متفرقه و متفاوت را ترسيم كردند و افراد كمتر خلاق به ترسيم موضوع چهره کلاهبهسر، بیشتر تمایل داشتند. همچنین، افراد برون گرا بیشترین تعداد را بین آزمون گران داشتند. بیشترین تفاوت برون گراها و درون گراها در تداعی و ترسیم موضوع چهره کلاهبهسر بود که تعداد برون گراها بیشتر بود. بین احساس حرکت و تداعیهای تصویری مختلف نیز رابطه معنی دار وجود داشته و احتمالاً ناشی حالت یا فرمی است که قطعه داشته است.

پس می توان گفت بین ابعاد شخصیتی (درون گرایی- برون گرایی) و خلاقیت با تداعیهای تصویری بین هنرمندان، رابطه معنی داری وجود دارد.

**کلیدواژگان:** خلاقیت، درون گرایی- برون گرایی، تداعیهای تصویری، هنرمند.

<sup>®</sup> استادیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر اصفهان. \*\*دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشگاه هنر اصفهان. \*\*\*استادیار، دانشکده روانشناسی، دانشگاه اصفهان. \*\*\*\*کارشناسارشد اقتصاد هنر، دانشکده کارآفرینی و گردشگری، دانشگاه هنر اصفهان.

p.darouei@aui.ac.ir

#### مقدمه

یکی از بازیهای دوران کودکی که اکثر ما تجربه آن را داشتهایم، شکلسازی با فرم ابرها بود به طوری که تفسیر ذهنی ما از تکهابری ثابت، با دوستمان متفاوت بود (تصویر ۱). این تفاوت قدرت تخیل به ویژگیهای شخصیتی، خلاقیت و عوامل متعدد دیگری بازمی گردد که شاید منبع الهام برخی از روان شناسان برای طراحی برخی از آزمون های تصویری فرافکن شده باشد. ایده اینکه تفسیر یک شخص از اشکال مبهم، مبنایی

برای ارزیابی شخصیت او قرار بگیرد، بحث جدیدی نیست. بین هنرمندان د*اوینچی*<sup>۱</sup> و *بوتیچلی<sup>۲</sup>* قرنها قبل، آن را پیشنهاد کرده بودند. به گونهای که در قرن نوزدهم، یک بازی برهمیناساس، همه گیر شده بود (مارنات، ۱۳۸۴: ۷۵۱).

بین نگار گران ایرانی استفاده از این روش برای بارور کردن تخیل بوده است. از جمله می توان به سلطان محمد در خلق چهرههایی از بین صخرههای نقاشی شده به دست وی اشاره نمود. در سال ۱۸۹۵ *آلفرد بینه،*<sup>۳</sup>روانسنج فرانسوی از لکههای نامشخص جوهر براى برانگيختن تخيل خلاق آزمودنىها كمك می گرفته و سپس از طریق فراوانی پاسخهای آنها، مقایسه شان می کرده است. وی در آغاز، لکه جوهر نامشخصی را به آزمودنی میداده و از او میخواسته است هرچه بیشتر ادراکات خود را نام ببرد. بهنظر بینه، فراوانی پاسخها در مدت زمانی معین غنای تخیل خلاق آزمودنیها را نشان داده است. محققان دیگری نیز از لکههای جوهر برای هدفهای تحقیقی متفاوت دیگر استفاده کردندکه میتوان به معروفترین این افراد، *ویپل*<sup>†</sup> آمریکایی اشاره نمود که در سال ۱۹۱۰ با ۲۰ عدد لکه جوهر ابداعی خود، تفاوتهای فردی زمان عکس العمل گفتاری افراد را می سنجید. در روسیه، ریباکف<sup>۵</sup> ۸ عدد لکه جوهر ابداع کرد و مانند بینه تخیل افراد را سنجید. در سال ۱۹۱۶، *بارلت <sup>۴</sup>* انگلیسی رنگها را وارد لکههای جوهر کرد و کارتهای رنگین بهوجود آورد (بهرامی،۱۳۸۳: ۴۲). تا بالاخره *هرمان رورشاخ<sup>۷</sup>* در سال ۱۹۲۱، ۱۰ کارت اولیهٔ خود را با هدف سنجش ساختار شخصیتی منتشر کرد با تأکید خاص بر اینکه چگونه شخص موردآزمون، تجارب خود را سازمان میدهد (سازمان دهی شناختی) و این تجارب ادراک شده برایش چه معنایی دارد: نوعي تصويرسازي ذهني^ (weiner, 1994: 498-504). وي همچنین با دریافت و تفسیر پاسخها با روشی تجربی آن را نمره گذاری کرد. پس از او بک<sup><sup>°</sup> و کلاپفر، <sup>۱۰</sup> این آزمون را با</sup> رویکردهای متفاوت به کار بستند (مارنات، ۱۳۸۴: ۷۵۲ و۷۵۳).

از دیگر آزمونهای فرافکن، اندریافت موضوع (TAT)<sup>۱۱</sup> است که در سال ۱۹۳۰ هنری *موری<sup>۱۱</sup>* آن را ساخت و واکنش کلامی آزمودنی را نسبت به تعدادی تصویر تجزیه و تحلیل

می کرد. هدف این آزمون، آشکار ساختن مضامین اساسی در فرآوردههای تخیلی شخص است (همان:۸۶۳).

آزمونهای تداعی کلمات و تکمیل جملات نیز، از انواع دیگر این آزمونهاست. تا اینجا به آزمونهای فرافکنی اشاره شد که تنها از طریق تداعی، تکمیل و تفسیر کردن به صورت کلامی انجام میشد. آزمونهای دیگری از این نوع وجود دارد که با تصویر کردن انجام میشود. از جمله: آزمون نقاشی آدمک، خانه، خانواده و درخت و آزمون طرحهای دیداری بِندر<sup>۱۲</sup> (کریمی، ۱۳۸۷: ۲۷۶ و ۲۷۲).

برخی از خانواده درمانگرها از کل اعضا میخواهند یک تصویر بزرگ از فعالیتهای خودشان بکشند و سپس طراحی مزبور را بهبحث می گذارند (تاد و بورهات، ۱۳۷۹: ۱۴۱ و ۱۴۲). اما آزمون فرافکنی که در این نوشتار از آن استفاده شد، تلفیقی از هر دو نوع بود: تداعی تصویر و سپس ترسیم تصویر ذهنی و تبدیل آن مقوایی. بدین گونه که، قطعه جادویی<sup>۱۲</sup> (تصویر ۳) تصورات، افکار، خاطرات و روابط درونی شخصی آزمودنی را بیرون می کشد و آن را با تجربهها و برداشتهای گذشتهٔ وی مرتبط می سازد تا تداعی تصویری یا تصویر سازی ذهنی صورت گیرد.

سپس برای سازماندهی این ادراکات خلاقیت فردی و مهارت و تخصص هنری آزمودنی نیز دخیل میشود تا وی بتواند تصویرسازی ذهنی خود را عینی کند.

اگرچه آزمون تصویری قطعه جادویی مانند آزمونهای فرافکن، عمدتاً بر نظریه روان تحلیلگری مبتنی است و بهعنوان یک روش بیانی با رویکرد شهودی، استعارهای، آزمایشی و تعاملی ابزار سودمندی برای سنجش جامعه هنری خواهد بود، اما بهدلیل نبود روش تفسیر یا نمره گذاری موردتوافق و نیز نمره گذاری ذهنی،<sup>۱۵</sup> آزمونهای فرافکن که در نوع خود پایایی و اعتبار ضعیفی دارند؛ در این پژوهش به آزمونهای تأییدشده پیشین استناد شد. همچنین، در کنار استفاده از قطعه جادویی، از پرسشنامه شخصیت و خلاقیت برای بررسی روابط بین تداعی تصویری (موضوع ترسیم شده) از قطعه جادویی با درون گرایی – برون گرایی و میزان خلاقیت استفاده شد.

در این نوشتار، سعی بر آن بوده است این فرضیات به آزمون گذارده شود:

**فرضیه اصلی:** بین تداعی تصویری هنرمندان از قطعه مقوایی و میزان خلاقیت و درون گرایی– برون گرایی آنها رابطه معنیداری وجود دارد.

فرضیههای فرعی: ۱. بین تداعی تصویری هنرمندان از قطعه مقوایی و میزان خلاقیت آنها رابطه وجود دارد. ۲. بین تداعی تصویری هنرمندان از قطعه مقوایی و میزان درون گرایی-برون گرایی آنها رابطه وجود دارد. ۲۷

هدف اصلی: تبین رابطه بین تداعیهای تصویری با درون گرایی-برون گرایی و میزان خلاقیت بین هنرمندان. هدفهای فرعی: تبیین رابطه بین خلاقیت و تداعیهای تصویری بین هنرمندان و تبیین رابطه بین درون گرایی-برون گرایی و تداعیهای تصویری هنرمندان است.

## يبشينه يژوهش

درباره پیشینه تحقیق باید گفت که نگارندگان پس از جستجو در منابع خارجی و داخلی مرتبط، یژوهشی درباره انجام چنین تستم، ييدا نكردند. بخشى از دلايل آن، ناشى از اين واقعيت است که این ایده برای نخستین بار به ذهن نگارندگان خطور کرده و بهروش حاضر به آزمون گزارده شده است. اگرچه درباره تست رورشاخ (مرادی، ۱۳۸۴) و دیگر آزمون های فرافکن-حتی از نوع ترسيمي انجام شده- كمي مشابه تست حاضر بوده، اما هيچ كدام به گونهای ترسیمی روی یک فرم یکسان صورت نگرفته است؛ بهجز در تست سنجش خلاقیت تصویری تورنس (تصویر ۲) که تقریباً شبیه به تست حاضر با خطوط مواج و شکسته یکسان برای تكميل تصوير و تبديل آن به اشكال مختلف، ميزان خلاقيت آزمودنی ها را از کودک تا بزرگسال می سنجد (تورنس، ۱۳۹۲: ۹۳).

در مجموعه تستهای تصویری نیز بخشی به دایرهها و تبدیل آنها به اشکال و ساختن ایدههای جدید تعلق دارد و بخش دیگر مربوط به تکه کاغذی رنگی به شکل منحنی است که از آزمودنی خواسته می شود آن را هرجا می خواهد، بچسباند و تبدیل به شکل دیگری کند (متقی، ۱۳۹۱). درباره پژوهش میان جامعه هنرمندان باید گفت، گاه تنها با رویکردهای روان کاوانه به تحلیل آثار خاصی پرداخته شده است (صنعتی، ۱۳۸۹). درخصوص تفاوت ویژگیهای شخصیتی هنرمندان و افراد عادی (آقایی و همکاران، ۱۳۸۲) و نیز رابطه بین میزان خلاقیت و نابهنجاری (محمودی، ۱۳۷۹)، پژوهش هایی انجام شده است که بهدلیل خلاء موجود در پژوهشهایی در زمینه به آزمون گذاردن اثر هنرمندان و تطبیق شان با میزان خلاقیت و نوع شخصیت آنها به صورت آزمون های استاندارد، ضرورت تحقيقاتي تصويري ازايندست، احساس مي شود.

## روش پژوهش

جامعه آماری دربردارنده ۸۰ نفر از دانشجویان و استادان هنرهای تجسمی در مقاطع تحصیلی کارشناسی، ارشد و دکترای دانشگاه هنر اصفهان و انجمن هنرمندان نقاش اصفهان بودند که بهروش تصادفی انتخاب شدند. آزمون تصویری شامل یک قطعه مقوايي بريدهشده بيهدف يكسان بود كه آزمودنيها می توانستند در جهات مختلف آن را بچرخانند و براساس نزدیکترین تجسم خود، تصویری روی آن ترسیم کنند. درضمن، به هر فرد تعدادی مداد رنگی داده شد بهطوری که افراد در انتخاب رنگ و حتی به کار گیری ابزار شخصی آزاد بودند. آزمونهای روانشناختی شامل پرسشنامه خلاقیت از

*عابدی<sup>۲</sup>،* پرسشنامه شخصیتی *آیزنگ*<sup>۱۷</sup> و یک پرسشنامهٔ محقق ساخته براساس قطعه مقوايي بود. آزمون خلاقيت عابدي براساس تقسیم بندی چهار ویژگی خلاقیت *تورنس ۱*۰ در چهار خرده آزمون: سیالی، بسط، ابتکار و انعطاف پذیری ۱۰ در محدودهای نمره گذاری می شود که از خلاقیت بسیار کم تا بسیار زیاد را بر مقیاس لیکرتی دربرمی گیرد و شامل ۶۰ سؤال سه گزینهای است. آزمون آیزنک نیز دارای ۵۶ سؤال با ۲ گزینه بله- خیر است و سه نمره بهدست می دهد که براساس آن می توان میزان درون گرایی و برون گرایی <sup>۲۰</sup> و میزان حساسیت شخصی و تمایلات روان نژندی را نمره گذاری کرد. پرسش نامهٔ محقق ساخته دارای ۹ سؤال بوده که ترجیح آزمودنی ها در رنگ، احساس حرکت، اولین و دومین تجسم بصری و احساس خوشایندی آنها نسبت به الگو (قطعهٔ مقوایی) را مشخص می کرد. آلفای کرونباخ آزمون محقق ساخته روی نمونه ای از هنرمندان برابر با ۰٫۸۱ بهدست آمد. آلفای کرونباخ در خردهآزمون های سیالی، بسط، ابتکار و انعطاف پذیری آزمون خلاقیت عابدی به تر تیب ۶۷,۰۰، ۴۸،۰۰، ٫۶۸ و ۵۵٫۰ گزارش شده است (دائمی و مقیمی، ۱۳۸۳). ضریب پایایی آزمون شخصیتی آیزنک نیز معادل ۰٫۸۳ گزارش گردیده است (اختیاری و همکاران، ۱۳۸۷). پژوهش حاضر، از نوع کمّی با روش همبستگی است. دادهها با روش آماری- توصیفی و استنباطی با استفاده از نرم افزار spss تجزیه و تحلیل شدند.



نصویر ۱. بازی با لکههای ابر (نگارندگان)





تصویر ۲. نمونه ای از آزمون خلاقیت تصویر (نگارندگان)

# رابطه بین تداعیهای تصویری از یک قطعه مقوایی ثابت بی هدف با درون گرایی– برون گرایی و میزان خلاقیت گروهی از هنرمندان تجسمی

#### ىافتەھا

الف. توصيف آزمون تصويري

در این بخش که صرفاً خود تصاویر ترسیمشده بر قطعه جادویی توصیف میشود، سعی شده با الهام از معیارهایی که رورشاخ برای تست لکههای جوهر برای نمره گذاری استفاده کرده بود، به تحلیل پرداخته شود.

وی از سه معیار: محتوا<sup>۲۱</sup> (نوع و مقدار اشیای خاص تداعی شده)، تعیین کننده ها<sup>۲۲</sup> (شکل، رنگ یا بافتی که باعث تداعی شده) و محل ادراک<sup>۳۲</sup> (مکان یا فضایی از لکهجوهر که باعث تداعى تصوير يا پاسخ شده است)، استفاده كرد (مارنات، ۱۳۸۴: ۷۷۲-۷۸۱). رورشاخ به طور مشابه در بخش محتوا به موضوع تصاویر و نوع برخورد آزمودنیها اشاره مینماید و در دو بخش بعدی، به جهتی که تصویر بر آن قطعه نقش می شود. همچنین، اشاره می کند قطعه جادویی کارشده شکل کامل تصویر را دربردارد یا بخشی از آن را. در بخش محتوا باید گفت که برخور د آزمودنی ها (هنرمندان) با این قطعه متفاوت بود. بعضی در همان اولین برخورد، تصویری در ذهن آنها شکل می گرفت و با دمدست ترین ابزار شروع به ترسیم آن می کردند. بعضی دیگر با حرکتدادن، چرخاندن و پشتوروکردن قطعه به فکر فرومی فتند و سپس ترسیم را آغاز می کردند. افراد دیگری نیز تداعیهای متنوعی در آن واحد به ذهنشان متصور می شد به طوری که، قدرت انتخاب را از آنان می گرفت و پشت آن قطعه مقوایی را هم نقش می کردند (تصویرهای ۴–۶) یا حتى، تعداد بيشترى از آن قطعه جادويي را مىخواستند. بیشتر افراد در نگاه اول چهره کلاهبهسر را می دیدند اما برخی به برداشت و تداعی نخستین قانع نبوده و تداعیهای بعدی را انتخاب می کردند. اگرچه هم گروهها در شیوه ترسیم تفاوتهایی ازلحاظ ساختاری با یکدیگر داشتند اما با بررسی موضوعات متنوع کارشده و هم گروه کردن موضوعات متفاوت، ۱۰ گروه متنوع با موضوعات تقريباً يكسان بهدست آمد (جدول ٣).

همانطور که گفته شد، آزمودنیها یا از همان ابتدا یا پس از چرخاندن قطعه درجهت خاصی تصویر تداعیشده را ترسیم می کردند. بهعبارتی، پاسخ آزمودنی گاه بهشکل عمودی قطعه،

جدول ۱. مقایسه خلاقیت و شخصیت هنرمندان

| خلاقيت پائين | خلاقيت بالا | گروه                |
|--------------|-------------|---------------------|
| ۷.۲۵         | 17.10       | نمرہ برون گرایی (E) |
| ۵.۷۵         | ۵. ۱۰       | نمرہ رواننژندی (N)  |
| 87           | ٩٨          | نمره خلاقيت (C)     |

(نگارندگان)

افقی یا وارونی جانبی آن بود. با بررسی کل ۸۰ قطعه، دیده می شود که استفاده از جهت عمودی فرم برای ارائه پاسخ بیشتر از جهت افقی آن بود. همچنین بیشترین تداعی آنها از موجودات جاندار بود تا بی جان؛ جز مواردی چون کفش، هواپیما و دو موضوع انتزاعی. در مواردی نیز نمونه هایی شبیه به هم از لحاظ محتوا و ساختار از افراد ناآشنا بایکدیگر به دست آمد (تصویر ۲). اگر چه با موضوعی یکسان چون پرنده نیز در همه وجوه قطعه در آثار افراد مختلف نمونه هایی متفاوت یافت شد (تصویر ۸).

عامل دیگری که باعث تنوع تصویری در پاسخ تصویری آزمودنی ها بود، مربوط به مسئله وفاداری به فرم بود. غیر از فردی که خارج از آن فرم اما با الهام از آن بر کاغذ دیگری نقش آفرینی کرد، بقیه بر خود قطعه کار کردند. با این تفاوت که در بعضی قطعه های کارشده تصویر کامل در فرم جا داده شده و در برخی دیگر، بخشی از تصویر در قالب فرم قطعه ترسیم نشده بود (تصویر ۹).

#### ب. توصيف دادههاي آماري

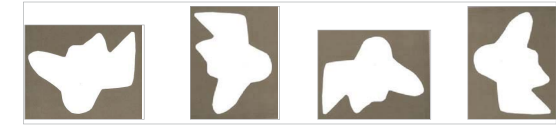
ابتدا براساس نمره آزمودنیها در تست خلاقیت عابدی، افراد دارای خلاقیت زیاد و بسیار زیاد از سایرین جدا شدند. بدین ترتیب، دو گروه: خلاقیت بالا (N=20) و خلاقیت پائین (N=60) شکل گرفتند (جدول ۱).

براین اساس، روشن می شود که در گروه خلاقیت بالا هر سه شاخص برون گرایی (E)، گرایش به روان نژندی (N) دارند و خلاقیت (C) بالاتر از گروه خلاقیت پائین است. به عبارت دیگر، افرادی که نمرهٔ خلاقیت بالاتری داشتهاند باوجود آن که یک چهارم کل آزمودنی ها را شامل شدهاند میانگین نمرهٔ خلاقیت، برون گرایی و نیز گرایش به روان نژندی آنها بالاتر است.

در بررسی محتوایی قطعه جادویی ترسیم شدهٔ آزمودنی ها، این نکته بهدست آمد که درمجموع، تمایل به ترسیم چهره کلاهبهسر بیشتر از موضوعات دیگر بوده است. رابطه این تداعیها با میزان خلاقیت و درون گرایی – برون گرایی، در بخش استنباطی تحلیل دادهها نیز بررسی خواهد شد.

مطالب جدول ۲، نشاندهندهٔ فراوانی و درصد افرادی است که با استفاده از قطعهٔ جادویی به ترسیم مضامین مختلف پرداختهاند. همان گونه که ملاحظه می شود، بیش از ۳۶ درصد از آزمودنی ها با دیدن قطعهٔ جادویی، چهره کلاه به سر را ترسیم کردهاند. در حالی که ترسیم سایر مضامین درعین تفاوت داشتن از منظر فراوانی، با اختلاف زیادی از آن (تداعی چهره کلاه به سر) قرار گرفته اند.

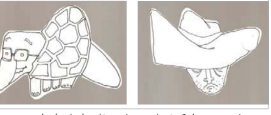
مطالب جدول ۳ که براساس بررسی و تحلیل پرسش نامهٔ محقق ساخته بهدست آمد، توزیع فراوانی مربوط به نخستین



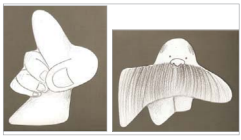
تصویر ۳. قطعه جادویی از زوایای مختلف (نگارندگان)



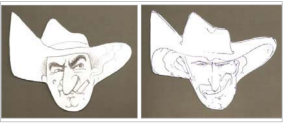
تصویر ۴. پشتورو را یکنفر با موضوعات متفاوت انجام داده است (نگارندگان)



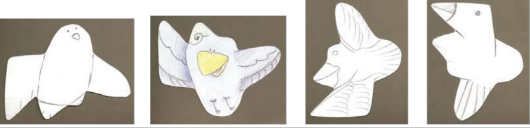
تصویر ۵. پشتورو را یکنفر با موضوعات متفاوت انجام داده است (نگارندگان)



(نگارندگان)



تصویر ۶. پشتورو را یک نفر با موضوعات متفاوت انجام داده است 🦳 تصویر ۲. محتوای یکسان در یک جهت از دو آزمون گر مختلف (نگارندگان)



تصویر ۸. محتوای یکسان در چهارجهت مختلف (نگارندگان)



تصویر ۹. در دو تصویر سمت راست وفاداری کمتری نسبت به فرم در مقایسه با سمت چپ دیده می شود (نگارندگان)

تصویر، ترجیح رنگ و احساس حرکت آزمودنیها را در برخورد با قطعهٔ جادویی نشان میدهد.

با بررسی مطالب جدول ۳، می توان دریافت که در این تست تصویری (قطعهٔ جادویی)، بیشتر آزمودنی ها در همهٔ طبقات موضوعی ذکرشده، نوعی تجسم حرکت را در این قطعه تصور کردهاند. به عبارت دیگر، ذات فرمی این قطعه به گونه ای است که فارغ از مقولهٔ پاسخ یعنی اینکه آزمودنی روح، کفش، کلاه از حرکت و عموماً روبه بالا یا روبه جلو است. این موضوع، می تواند تاحدی ناشی از القای این احساس به واسطهٔ شکل خاص قطعه باشد. گذشته از این، مضمون چهره انسان چه نیم رخ و چه تمام رخ، به عنوان نخستین تصویر تداعی شده در ذهن آزمودنی ها به چشم می خورد.

### ج. تحليل استنباطي دادهها

همبستگی بین خلاقیت و نمره بالا در مقیاسهای برون گرایی و گرایش به رواننژندی ازنظر آماری، معنی دار بوده است. به عبارت دیگر، افراد دارای خلاقیت بالا از حساسیت های شخصیتی بیشتری بر خور دار بوده و نسبت به افرادی با خلاقیت پائین، برون گراتر هستند (جدول ۴).

اگرچه میزان خلاقیت براساس مقیاس لیکرتی است (۱۲۰-۱۹۰ بسیار بالا، ۹۹–۸۵ بالا، ۸۴–۷۵ متوسط، ۷۴–۵۰ کم و افراد بالای این نمره تحت عنوان خلاقیت بالا و افراد پائین تر از آن با خلاقیت پائین دستهبندی می شوند که ۳۹ نفر در گروه خلاقیت بالا و ۴۱ نفر در گروه خلاقیت پائین، قرار می گیرند. طبق جدول، چشمگیر ترین تفاوت موضوعات یا تداعیهای تفاضل ۵ و موضوعات متفرقه با تفاضل ۷ اختصاص دارد. پس تداعی آنها تصاویری متفرقه و متفاوت بوده است و افرادی با تداعی آنها تصاویری متفرقه و متفاوت بوده است و افرادی با را تداعی و سپس ترسیم کردهاند (جدول ۵).

همانطور که در جدول مذکور دیده میشود، با نقطه برش ۱۰، افراد درون گرا و برون گرا تفکیک شدند. در این نمونه آماری، هنرمندان تجسمی بیشتر از نصف آزمون گران برون گرا هستند که بیشترین اختلاف مربوط به موضوع چهره کلاهبهسر است. بدین تر تیب افرادی که این تداعی تصویری را داشتهاند، برون گراتر هستند.

همچنین براساس مجذور خی<sup>۲۲</sup> بهدست آمده، رابطه احساس حرکت با مضامین ذکرشده ازنظر آماری معنی دار و نشانگر حالت یا فرمی است که قطعه داشته است.

بحث

پژوهش حاضر، با هدف بررسی ارتباط و جستجوی نوع رابطه بین تداعی های تصویری با وجه درون گرایی- برون گرایی شخصیتی و میزان خلاقیت روی جامعه هنرمندان تجسمی، بهدلیل توانایی و مهارت آنها در ترسیم (عینی کردن) تصویرسازی ذهنی انجام شد. درابتدا دیده شد که افرادی خلاق تر، برون گراتر و با حساسیتهای شخصیتی بیشتری گزارش شدند. سپس از بررسی های محتوایی و آماری درباره بر خوردهای متنوع هنری آزمون گران با این قطعه جادویی و نیز نتایج دو آزمون هنجار شده خلاقیت و شخصیت و همچنین پرسشنامه محقق ساخته، نتیجه نهایی حاکی از آن بود که تداعی تصویری با موضوع چهره کلاهبهسر از بقیه موضوعهای کارشده بیشتر بود. بهطوری که افرادي با خلاقيت يائين نسبت به افراد خلاق تر بيشترين تداعى آنها همین موضوع چهره کلاهبهسر بود که نشانگر دید یکسان و مشابه است و شاید دلیلی بر وجود شباهت این موضوع با فرم قطعه جادویی در اولین برخورد و تداعی نخستین و نمایانگر ابتکار کمتر در خلق و ترسیم این موضوع باشد. از آنجائی که ابتکار یکی از ۴ عامل خلاقیت (از دیدگاه تورنس) است، می توان گفت افراد كمتر خلاق به اولين تداعى اكتفا كردند. درمقابل، افراد با خلاقيت بالابيشترين تداعى تصويرى آنها موضوعات متفرقه نسبت به آزمون گرانی با خلاقیت پائین بود. چون موضوعات متفرقه، تداعى هايى بودن كه بهدليل تنوع، گوناگونى و تفاوت با یکدیگر در یک گروه خاص قرار نمی گرفتند، نشانگر ابتکار یعنی استعداد تولید ایده های نو و غیر معمول و درنتیجه خلاقیت بالابود. ازطرفی، بیشتر آزمون گران بهدلیل زمینه کار هنری و برون ریزی احساسات و عواطف بنابر ضرورت کار و حرفه آنان، طبق آمار نزدیک به دوسوم برون گراتر گزارش شدند. در این بین، افراد برون گراتر دارای بیشترین تداعی چهره کلاهبهسر نسبت به افراد درون گرا بودهاند که شاید بهدلیل بیشترین فراوانی این موضوع نسبت به دیگر موضوعات و نیز نسبت بیشتر افراد برون گرا نسبت به درون گرا در این نمونه آماری از جامعه هنرمندان تجسمی اصفهان باشد. همچنین، فرم این قطعه براى اكثريت حسى از حركت را القامى كرد. از آنجاكه فرم مقوایی بی هدف برای همه آزمون گران یکسان بوده، بر خوردها و تداعی های آنها متفاوت بود. شاید بتوان در آینده ای نزدیک، باتوجهبه عوامل تأثیر گذار (مداخله گرهای درونی و بیرونی فرد) بر این گوناگونی و تنوع طراحیهای ترسیمشده بر قطعه، به تفاوتهای فردی اعم از نوع درون گرایی و برون گرایی شخصیتی و میزان خلاقیت آنان بهطور مستقل از روی تصویر رسم شده بر این قطعه جادویی در پژوهشهای گستردهتر بین جامعه هنرمندان تجسمي پيبرد.

جدول ۲. فراوانی و درصد موضوعات ترسیم شده در قطعهٔ مقوایی

| جمع | متفرقه | كفش | شخصیتهای<br>کار تونی | مادر و<br>کودک | زن<br>موبسته | روح | هواپيما | پرنده | چهره<br>کلاهبهسر | چهره مرد<br>بینیبزرگ | موضوع           |
|-----|--------|-----|----------------------|----------------|--------------|-----|---------|-------|------------------|----------------------|-----------------|
|     |        | A A |                      | No.            |              |     |         |       |                  |                      | نمونه<br>تصويري |
| ٨٠  | ۱۸     | ٣   | ۵                    | ٣              | ٣            | ۵   | ٣       | ٧     | 59               | ۴                    | تعداد           |
| ۱۰۰ | ۲۲.۵   | ۳.۸ | ۶.۳                  | ۸.۳            | ۳.۸          | ۶.۳ | ۸.۳     | ٨.٨   | ۳۶.۳             | ۵                    | درصد            |

(نگارندگان)

جدول ۳. مقایسه نخستین تصویر تداعی شده؛ ترجیح رنگ و نوع حرکت آزمودنی از قطعهٔ جادویی

| القاي نوع حركت                    | ترجيح رنگ                 | نخستين تصوير تداعىشده                    | موضوع                 |
|-----------------------------------|---------------------------|------------------------------------------|-----------------------|
| حركت آرام                         | آبی، بنفش، صورتی          | آدم فضایی، آدم بیحال، فیگور              | چهره مرد با بینی بزرگ |
| رقص، پرواز، حرکت به جلو           | آبی، زرد، سفید، نارنجی    | آدم، نیمرخ آدم، چهره مرد با کلاه، نیمتنه | چهره کلاهبهسر         |
| پرواز، حرکت روبه بالا             | آبی، قهوهای، نارنجی، سفید | پرنده، چهره کلاهبهسر، خفاش، گل           | پرنده                 |
| حركت آرام هواپيما، حركت روبه بالا | آبی، زرد، سفید            | پرنده، هواپیما، اسباببازی                | هواپيما               |
| سکون (بیحرکتی)، پرواز             | نارنجى، سفيد              | زن، چهره انسان، روح                      | روح                   |
| پرواز پرنده، حرکت منحنی           | زرد، سياموسفيد            | عقاب درحال پرواز، موز بازشده             | چهره زن موبسته        |
| حرکت فیگور، اوج گیری هواپیما      | سرخابي، بنفش، سياهوسفيد   | سايهٔ هواپيما، مادر و كودك، فيگور انسان  | مادر و کودک           |
| افتادن، باد، معلقبودن             | خاکستری، قرمز، آبی، سفید  | فیگور، چهره انسان، تصویر انتزاعی         | شخصیتهای کار تونی     |
| حرکت دورانی، رامرفتن              | خاكسترى                   | چکمه، پوتین، کفش                         | كفش                   |
| حركت منحنى                        | آبى، سياموسفيد            | آدم، چهره انسان                          | متفرقه                |

(نگارندگان)

جدول ۴. مقایسه میزان خلاقیت با تداعیهای تصویری

| جمع | متفرقه | كفش | شخصیتهای<br>کار تونی | مادر و<br>کودک | زن<br>موبسته | روح | هواپيما | پرنده | چهره<br>کلاهبهسر | چهره مرد<br>بینیبزرگ | موضوع             |
|-----|--------|-----|----------------------|----------------|--------------|-----|---------|-------|------------------|----------------------|-------------------|
| ۳۹  | ١٣     | •   | ٢                    | ٢              | ٢            | ٣   | ٢       | ٣     | ١٢               | ١                    | خلاقيت بالا       |
| 41  | ۶      | ٣   | ٣                    | ١              | ١            | ٢   | ١       | ۴     | ١٧               | ٣                    | خلاقيت پائين      |
| ٨٠  | ۱۸     | ٣   | ۵                    | ٣              | ٣            | ۵   | ٣       | ٧     | ۲۹               | ۴                    | جمع کل<br>موضوعات |

(نگارندگان)

جدول ۵. مقایسه درونگرایی- برونگرایی با تداعیهای تصویری

| جمع | متفرقه | كفش | شخصیتهای<br>کار تونی |   | زن<br>موبسته | روح | هواپيما | پرنده | چهره<br>کلاهبهسر | چهره مرد<br>بینیبزرگ | موضوع             |
|-----|--------|-----|----------------------|---|--------------|-----|---------|-------|------------------|----------------------|-------------------|
| ۵١  | ٩      | ٢   | ۴                    | ٢ | ٢            | ٣   | ٢       | ۴     | ۱۸               | ٣                    | برونگرایی         |
| ۲۹  | ٩      | ١   | ١                    | ١ | ١            | ١   | ١       | ٣     | 11               | ١                    | درونگرایی         |
| ٨٠  | ١٨     | ٣   | ۵                    | ٣ | ٣            | ۵   | ٣       | ٧     | ۲٩               | ۴                    | جمع کل<br>موضوعات |

دوفصلنامه علمی- پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر سال پنجم، شماره نهـم، بهـار و تابستـان ۲۳۲۴

(نگارندگان)

## نتيجهگيرى

R

رابطه بین تداعی های تصویری از یک قطعه مقولیی ثابت بی هدف با درون گرایی– برون گرایی و میزان خلاقیت گروهی از هنرمندان تجسمی

٣٢

در بررسی یافتههای این پژوهش، نتایجی بدینشرح بهدست آمد:

بین ابعاد شخصیتی و خلاقیت افراد با تداعی تصویری رابطه معنیداری وجود دارد. افراد دارای خلاقیت بالا از حساسیتهای شخصیتی بیشتری برخوردار بوده و نسبت به افراد کمتر خلاق، برون گراتر هستند. بیشترین تداعی تصویری هنرمندان با میزان خلاقیت پائینتر چهره کلاهبهسر بود و افراد خلاق تر به ترسیم موضوعات متفرقه بیشتر تمایل داشتند. از آنجاکه خلاقیت بالا با برون گرایی و روان نژندی رابطه معنیداری دارد، می توان گفت بین ابعاد شخصیتی و خلاقیت با تداعیهای تصویری میان هنرمندان رابطه معنیداری وجود دارد. افراد با برون گرایی شخصیتی بین آزمون گران بیشتر از افراد درون گرا بود و تفاوت برون گرایی با درون گرایی در موضوع چهره کلاهبهسر بود که افراد برون گرا در ترسیم آن سهم بیشتری داشتند. همچنین، نتایج نشان داد که بین مضامین مختلف حاصل از تداعیهای تصویری افراد از قطعه مقوایی فقط تجسم چهره کلاهبهسر با فرم قطعه رابطه معنیداری دارد و بین احساس حرکت و تداعیهای تصویری مختلف نیز رابطه معنیدار وجود داشته است. این

#### محدوديتها

جامعه این پژوهش به دانشجویان و اعضای هیأت علمی دانشگاه هنر اصفهان و جمعی از اعضای انجمن هنرمندان نقاش اصفهان محدود بوده و بنابراین، نتایج را نمی توان به سایر هنرمندان تعمیم داد.
 بهدلیل وقت کمی که افراد شرکت کننده در پژوهش داشتند، امکان استفاده از سایر پرسش نامه ها برای پژوهشگر میسر نبوده است.

#### پیشنهادها

در پژوهشهای آتی از سایر آزمونهای شخصیتی و آزمون تخیل نیز استفاده شود.
 پژوهش حاضر روی دیگر گروههای هنرمندان و دانشجویان هنر و همچنین کودکان انجام شود.
 در پژوهشهای آتی درباره عوامل تأثیر گذار بر تداعی تصویری و علل تنوع آن تداعیها بین هنرمندان بررسیهایی انجام شود.

#### سپاس گزاری

از دانشجویان و استادان دانشگاه هنر اصفهان و اعضای انجمن هنرمندان نقاش اصفهان که با اختصاصدادن وقت ارزشمند خود برای انجام این آزمونها پژوهشگر را در انجام این کار یاری رساندهاند، سپاس گزاری میشود.

#### پىنوشت

- 1. Davinci
- 2. Botticelli
- 3. Binet
- 4. Whipple
- 5. Rybakov
- 6. Burlet
- 7. Hermann Rorschach
- 8. Thematic Imagery
- 9. Beck

- 10. Klopfer
- 11. Thematic Apperception Test
- 12. Henry Murray
- 13. Bender
  - ۱۴. در زمان رورشاخ نیز بهدلیل فریبندگی و رمزگونهبودن این آزمون، به آن لقب اشعه X ذهن میدادند که این به افزایش قدرت و سحرآمیزبودن آن کمک کرده است (مارنات، ۱۳۸۴: ۷۶۲). در اینجا هم بهدلیل اینکه از یک الگوی یکسان به تعداد جامعه آماری تنوع تداعی تصویر و ترسیم تصویر وجود دارد، لقب قطعه جادویی داده شده است.
  - ۱۵. از این جهت گفته می شود که تفسیرها در این نوع تست، ذهنی است که ذهنیت تفسیر دوبرابر می شود. زیرا نه تنها مراجع بخشی از شخصیت خود را به تصویر فرافکنی می کند بلکه تفسیر کننده هم ممکن است بخشی از شخصیت خود را در تفسیرهایش فرافکنی کند (مارنات، ۱۳۸۴: ۹۴۴).
    - ۱۶. برای آگاهی بیشتر نگاه شود به: – عابدی، جمال (۱۳۷۲). خلاقیت و شیوهای نو در اندازه گیری آن، پژوهشهای روان شناختی. (۱و ۲)، ۴۶–۵۴.
- 17. Eysenck Personality Inventory
- 18. Torrance Creativity Test
  - ۱۹. سیالی: استعداد تولید ایدههای فراوان؛ بسط: استعداد توجه به جزئیات؛ ابتکار: استعداد تولید ایدههای نو و غیرمعمول و انعطاف پذیری: استعداد تولید ایدهها یا روشهای بسیار گوناگون را میسنجد (عابدی، ۱۳۷۲: ۲).
  - ۲۰. به علت تفاوت بین عقیده رایج و معنی موردنظر از برون گرایی و درون گرایی، به توضیحاتی اشاره می شود: طبق نظر کارل گوستاو یونگ (Carl Gustav Jung) افراد برون گرا، نَظری عینی و غیر شخصی درباره دنیا دارند و درون گراها اصولاً به صورت ذهنی یا فردی مسائل را درنظر می گیرند. اما به اعتقاد آیزنک، افراد برون گرا با صفات معاشرتی و تکانش گری مشخص می شوند و درون گراها با صفات مخالف برون گراها (آرام، نافعال، بااحتیاط، صلح جو و مقید) مشخص می شوند (فیست، ۱۳۸۳: ۴۷۳). براساس چهار مزاج جالینوس مزاجهای صفراوی و دموی نزدیک به برون گرایی هستند و سوداوی و بلغمی ها ویژگی های مشتر کی مطابق با خصوصیات درون گرایی دارند (کریمی، ۱۳۸۷: ۱۳۸).
- 21. Content
- 22. Determinants
- 23. Location
  - ۲۴. آزمون خی دو (کی دو یا مربع کای)، از آزمونهای آماری و از نوع ناپارامتری است که برای ارزیابی همقوار گی متغیرهای اسمی به کار میرود.

#### منابع و مآخذ

- آقایی، اصغر؛ ملک پور، مختار و جلالوند، لادن (۱۳۸۲). مقایسه ویژگیهای شخصیتی هنرمندان با افراد عادی، دانش و پژوهش در روان شناسی. (۱۸)، ۴۱- ۶۴.
- اختیاری، حامد؛ صفایی، هومن؛ اسماعیلی جاوید، غلامرضا؛ عاطف وحید، محمد کاظم؛ عدالتی، هانیه و مکری، آذرخش
   (۱۳۸۷). روایی و پایایی نسخه های فارسی پرسش نامه های آیزنک، بارت، دیکمن و زاکرمن در تعیین رفتارهای مخاطره جویانه و تکانشگری، روان پزشکی و روان شناسی بالینی ایران. سال چهار دهم، (۳)، ۲۲۶–۳۳۶.
  - بهرامی، هادی (۱۳۸۳). **آزمون های فرافکنی شخصیت**. تهران: دانشگاه علامه طباطبایی.
- تاد، جودیت و بوهارت، آرتور سی (۱۳۷۹). ا**صول روان شناسی بالینی و مشاوره**. ترجمه مهرداد فیروزبخت، تهران: رسا.
  - تورنس، ئی. پال (۱۳۹۲). خلاقیت. ترجمه حسن قاسمزاده، چاپ پنجم، تهران: دنیای نو.
    - دادستان، پریرخ و منصور، محمود (۱۳۷۶). روان شناسی بالینی. تهران: بعثت.
- دائمی، حمیدرضا و مقیمی، فاطمه (۱۳۸۳). هنجاریابی آزمون خلاقیت، ت**ازههای علوم شناختی**. سال ششم، (۳)، ۱-۸.
  - سيف، على اكبر (١٣٧٣). تغيير رفتار و رفتار درماني نظريهها و روشها. تهران: دانا.
  - صنعتی، محمد (۱۳۸۹)، تحلیلهای روان شناختی در هنر و ادبیات. تهران: مرکز.
  - عابدی، جمال (۱۳۷۲). خلاقیت و شیوه ای نو در اندازه گیری آن، پژوهشهای روان شناختی. (۱و ۲)، ۴۶-۵۴.
  - فیست، جس و فیست، گریگوری جی (۱۳۸۷). نظریه های شخصیت. ترجمه سیدیحیی محمدی، تهران: روان.
    - کریمی، یوسف (۱۳۸۷). روان شناسی شخصیت. چاپ دوازدهم، تهران: ویرایش.

٣٣

- مارنات، گری گراث (۱۳۸۴). راهنمای سنجش روانی. ترجمه حسن پاشاشریفی و محمدرضا نیکخو، تهران: سخن.
  - مایلی، ربرتو. (۱۳۸۱). **ساخت پدیدآیی و تحول شخصیت**. ترجمه محمود منصور، تهران: دانشگاه تهران.
- متقی، مریم (۱۳۹۱). تست خلاقیت تورنس (تصویری)، http://mottaghi1386.blogfa.com/post-31.aspx (بازیابی شده
   در تاریخ: ۹۲/۴/۹).
- محمودی، غلام رضا (۱۳۷۹). بررسی رابطه خلاقیت هنری و رفتار نابهنجار، دانش و پژوهش در روان شناسی. (۶)، ۴۳-۵۹.
- مرادی، جلال (۱۳۸۴). بررسی پاسخهای عمومی تست رورشاخ (پاسخهای p) در سطح دانشگاه اصفهان مقطع سنی بزرگسالان. پایاننامه کارشناسی روانشناسی عمومی، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
- Bruce, V.; Green, R. & Georgeson, M. (2010). Visual Perception: Physiology, Psychology and Ecology. New York: Psychology Press.
- Croucher, C. J.; Bertamini, M. & Hecht, H. (2002). Naive Optics: Understanding the Geometry of Mirror Reflections. Journal of Experimental Psychology: Human Perception and Performance, 28: 546-62.
- Dolev, J. C.; Friedlaender, L. K. & Braverman, I. M. (2001). Use of Fine Art to Enhance Visual Diagnostic Skills. Journal of American Medical Association, 286: 347-68.
- Lanyon, R. I. & Goodstein, L. D. (1997). Personality Assessment (3rd Ed.). New York: Wiley.
- Meloy, J. R. & Gacono, C. B. (1992). The Aggression Response and the Rorschach. Journal of Clinical Psychology, 48: 105-114.
- Rogowitz, R. E. & Voss, R. F. (1990). Shape Perception and Low Dimension Fractal Boundary Contours, Proceedings of the Conference on Human Vision: Methods, Models and Applications, S.P.I.E., 1249, 387-394.
- Santella, A. (2005). The Art of Seeing: Visual Perception in Design and Evaluation of Non-Photorealistic Rendering. PhD Dissertation: The State University of New Jersey.
- Weiner, I. B. (1994). The Rorschach Inkblot Method (RIM) Is not a Test: Implications for Theory & Practice. Journal of Personality Assessment, 62, 498-504.
- Wood, J. M. & Lilienfeld, S. O. (1999). The Rorschach Inkblot Test: A Case of Overstatement?, Assessment, 6: 341-349.
- Young, G. R.; Wagner, E. E. & Finn, R. F. (1994). A Comparison of Three Rorschach Diagnostic Systems and Use of the Hand Test for Detecting Multiple Personality Disorder in Outpatients. Journal of Personality Assessment, 62: 485-497.

۹۲/۴/۱ دریافت مقاله: ۹۲/۴/۱ پذیرش مقاله: ۹۲/۱۲/۷

# بررسی تطبیقی سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحیگرافیک در ایران و منتخبی از دانشگاههای جهان

حسام حسنزاده\*

۳۵

دوفصلنامه علمی- پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر سال پنجم، شماره نهم، بهـار و تابستـان ۱۳۹۴

چکیدہ

سرفصل دروس از ارکان اساسی هر نظام آموزشی است و رابطه معنیداری بین سرفصل دروس کارآمد و فارغالتحصیلان توانمند وجود دارد. این مقاله سرفصل دروس کارشناسی طراحی گرافیک را در ایران با سرفصل دروس همان رشته و مقطع در ده دانشگاه هنری جهان با روش مطالعات تطبیقی بررسی و تحلیل می کند. تحولات سال های اخیر در حوزه طراحی گرافیک، رهیافتهای تازهای را پیشروی آموزش طراحی گرافیک قرار داده است؛ این مهم بازنگری در سرفصل دروس کارشناسی رشته طراحی گرافیک و بهروز کردن آنها را ضرورتی انکارناپذیر می مایاند. سؤال اصلی پژوهش حاضر این است که سرفصل فعلی دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران تا چه اندازهای با سرفصل دروس کارشناسی رشته طراحی گرافیک و مطع، مطابقت دارد. هدف این نوشتار، یاوتن شباهتها و تفاوتهای سرفصل دانشگاههای دیگر جهان در این رشته و مقطع، مطابقت دارد. هدف این نوشتار، یاوتن شباهتها و تفاوتهای سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران و دانشگاههای موردمطالعه پژوهش ازنظر هدف کاربردی - توسعهای و ازنظر روش، توصیفی - تحلیلی - تطبیقی با رویکردی کیفی و کمّی است تا درصورت نیاز به اصلاحات، عواملی که در بازنگری و اصلاح آنها باید مدنظر قرار گیرد، بیان شود. این پژوهش ازنظر هدف کاربردی - توسعهای و ازنظر روش، توصیفی - تحلیلی - تطبیقی با رویکردی کیفی و کمّی است. اطلاعات آن هم، به شیوه اسنادی با مراجعه به کتابها، مقالات، سرفصل وزارت علوم و سایت دانشگاههای موردمطالعه، گردآوری شده است.

تحلیلها و بررسیهای آماری نشان میدهد که بهدلیل تفاوتهای بارز ازجمله تخصیص بیش از نیمی از سرفصل دروس به مباحث غیرکارگاههای تخصصی گرافیک در ایران، نگاه تخصصی به دروس طراحیگرافیک کمرنگتر است و سرفصل فعلی انسجام لازم را برای تربیت طراحگرافیک توانا ندارد. ازاینرو، بازنگری در آنها ضروری است و باید باتوجهبه سه عامل اساسی انجام گیرد:

ضرورت اجتناب از ارائه دروس غیر تخصصی طراحی گرافیک و تمرکز بر آموزش دروس تخصصی در این حوزه.
 توجه به مباحث و دروس تئوری در زمینه طراحی گرافیک.

- توجه به تکنولوژیهای جدید در فرایند تولیدات گرافیکی و گرافیک فضای مجازی.

**کلیدواژگان:** نظام آموزشی ایران، کارشناسی طراحی گرافیک، سرفصل دروس، دانشگاههای هنری جهان.

#### مقدمه

سابقه آموزش طراحی گرافیک در ایران در مقاطع دانشگاهی، به اواخر دهه پنجاه می سد که شیوه آموزش آن دوره الگوبرداری از فرانسه بوده است. با وقوع انقلاب اسلامی و بهدنبال آن، انقلاب فرهنگی (۱۳۶۲) تغییراتی در سرفصل دروس، محتوا و شیوههای آموزشی به وجود آمد که آخرین بازنگری به صورت رسمی در سال ۱۳۷۶ صورت گرفت (شورای عالی برنامه ریزی، ۱۳۷۶). باتوجه به مدیریت متمر کز آموزشی<sup>۱</sup> در ایران که کلیه قوانین، سرفصل ها و ... توسط وزارت علوم تدوین می شود، آخرین اجرا ابلاغ شده، مربوط به سال ۱۳۷۶ است. اکنون پس از گذشت نزدیک به دو دهه، همان سرفصل ها با اندک تغییراتی در دانشگاهها تدریس می شوند.

از آنجائی که سرعت تحولات تکنولوژیک و پیشرفتهای جهانی در حوزه طراحی گرافیک بسیار سریع است، بازنگری، بررسی، تحلیل و مقایسه تطبیقی بین سرفصل دروس در دانشگاههای هنری جهان و ایران ضروری است. ضرورتی که در بهبود نظام آموزش عالی هنر به کار می آید، جای خالی آن در این عرصه احساس می شود و نوشتار حاضر هم در پاسخ به آن نگاشته شده است.

باتوجهبه مطالب مذکور، این سؤالات برای نگارنده مفروض است: سرفصل فعلی دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران تا چه اندازهای با سرفصل دانشگاههای دیگر جهان در این رشته و مقطع، مطابقت دارد. چه شباهتها و تفاوتهائی بین سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران و سایر دانشگاههای هنری جهان وجود دارد.

نوشتار حاضر درپی یافتن نکات اشتراک و افتراق سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران و سایر دانشگاههای هنری جهان است و با بررسی تطبیقی بین این دو و تحلیل آماری دادهها، درپی بیان عواملی است که درصورت بازنگری و اصلاح سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران، باید مدنظر قرار گیرد.

بهمنظور پاسخ گوئی به سؤالات مذکور، نوشتار حاضر در این بخشها ارائه شده است:

- مطالعه سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک
   در ایران و منتخبی از دانشگاههای هنری جهان،
- تعریف مهارتهای هشتگانه ضروری برای دانشجوی طراحی گرافیک،
- بررسیهای آماری سرفصل دروس کارشناسی رشته طراحی
   گرافیک در ایران و تطبیق آن با میانگین دانشگاههای منتخب،

- تحلیل کیفی دادههای آماری و بیان نکات اشتراک و افتراق سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران و دانشگاههای منتخب،
- ارائه پیشنهاداتی بهمنظور اصلاح و بازنگری سرفصلهای فعلی دروس رشته طراحی گرافیک در ایران.

## پیشینه پژوهش

بررسیها نشان میدهد که تاکنون در ایران در زمینه مطالعات تطبیقی آموزش و پرورش ۲ در حوزه رشتههای هنری در مقاطع دانشگاهی، تحقیقات پایهای یا انجام نشده یا درصورت انجام، چندان بر کیفیت آموزشی و محتوای این رشتهها مؤثر نبودهاند. هرچند نهادها و برخی دانشکدههای هنری همایشهائی در زمینه آموزش هنر در مقاطع دانشگاهی بر گزار کردهاند،<sup>۳</sup> متأسفانه با پی گیریهائی که انجام شد نتایج آنها به صورت مکتوب انتشار نیافته اند. با بررسی هائی که انجام شد، علاوهبر تحقيقات خود نگارنده، پاياننامه هومن حكمت (۱۳۷۳)، "تحقیقات برای نظام آموزشی دوره کارشناسی هنر (پیشنهاد برنامهای تازه برای رشته گرافیک)"، درخور توجه است. وى در تحقيق خود صرفاً به كليات موضوع پرداخته و دامنه وسيعى را بررسى كرده است كه به موضوعاتى ازجمله: شرايط پذیرش دانشجو، مقررات دانشگاهها، مقررات ارزیابی، استادان، امکانات دانشگاهها، معرفی رشتههای هنری و برنامهریزی آموزشی اشاره می کند. هریک از موارد مذکور نیز، زیر شاخههائی دارد. درنتیجه، به تحلیل محتوای آموزشی و سرفصل دروس توجه عمیقی نشده است. همچنین *آیتاللهی* و همکاران (۱۳۹۱)، بر تبیین ویژگیهای هویتی آموزش عالی هنر با تأکید بر متغیرهای فرهنگی پرداخته و به این نتیجه رسیده که اهداف، سرفصل های درسی و برنامه های مصوب آموزشی، عموماً تاریخ مصرف گذشته اند. علی رغم ارزش و اهمیت فرهنگی و هویتی که در آنها دیده میشود، به هیچعنوان با سرعت تغییرات و میزان تحولات روز، همگام پیش نمی رود و درنتیجه، ضرورت بازبيني آنها كاملاً محسوس است.

مالرونی<sup>†</sup> (۲۰۰۹) در پژوهش خود "مطالعه تطبیقی برنامهریزی تحصیلی در مدارس معماری: باوهاوس، کرون هال و دانشکده معماری سائوپولو<sup>۳۵</sup> به ارتباط بین برنامه درسی و فضای دانشگاه پرداخته و بهعنوان عامل مهمی در ارتقای کیفیت آموزشی از آن یاد کرده است.

برخی پژوهشهای همسنخ در رشتههای غیرهنری و آموزش و پرورش نیز، در این زمینه درخور توجه است. توسلی نائینی (۱۳۸۹)، آسیبشناسی تطبیقی رشته حقوق در ایران و فرانسه را بررسی کرده و بر بهروزکردن منابع درسی تأکید دارد. زندی و فراهانی ( ۱۳۸۷) نیز، به بررسی تطبیقی

وضعیت تربیتبدنی در آموزش و پرورش ایران، آمریکا و کانادا پرداخته و پیشنهاد کردهاند که برنامه رسمی تربیتبدنی با فعالیتهای فوق برنامه و تفریحی همراه شوند.

با عنایت بر اینکه در سالهای اخیر، بحث بین المللی شدن یکی از مباحث مهم محافل دانشگاهی شده و متخصصان بر ارائه الگوهای عملی بین المللی برنامه های در سی و تبیین ربط و نسبت این رویکرد با نظریه های بومی سازی علوم تأکید دارند (قاسم پور دهاقانی و لیاقت دار، ۱۳۹۰: ۱)، می توان پژوهش حاضر را درجهت گامهای اولیه حرکت به سمت بین المللی سازی دروس دانشگاهی در رشته طراحی گرافیک قلمداد کرد.

## روش پژوهش

از آنجایی که نوشتار حاضر وضعیت موجود سرفصل دروس را در ایران و دانشگاههای منتخب بررسی می کند، روش کلی آن توصیفی – تحلیلی – تطبیقی با رویکردی کیفی و کمّی است. ازنظر هدف نیز، در محدوده پژوهشهای کاربردی – توسعهای قرار دارد. برای گردآوری اطلاعات از روش اسنادی (کتابخانهای) استفاده شده که علاوهبر مراجعه به کتابها و مقالات مرتبط با طراحی گرافیک و علوم تربیتی، سرفصل دریافت سرفصلهای درسی نیز مراجعه شده است. با ارائه جدولها و نمودارهائی به تطبیق و مقایسه واحدهای درسی در ایران و دانشگاههای منتخب پرداخته شد و سپس، تجزیه و تحلیل دادهها به دو صورت کیفی و آماری انجام شد که تحلیل آماری دادهها با نرمافزار <sup>۶</sup> evers

به منظور انتخاب این دانشگاه ها، با مسئولان برنامه ریزی در سی نزدیک به ۵۰ دانشگاه هنری مکاتبات اینترنتی انجام شد. باوجود مشکلاتی که در دسترسی به اطلاعاتی درباره سرفصل دروس وجود داشت، پس از مطالعه سرفصل دروس، دانشگاه ها، دانشگاه هائی انتخاب شدند که سرفصل دروس، توصیف سرفصل، تعداد واحد در سی و نیز ر تبهبندی جهانی آنها در دسترس باشد. هر چند دسترسی به ر تبهبندی آکادمی دیزاین فلورانس میسر نشد. علاوه بر موارد ذکر شده در انتخاب این دانشگاه ها، به منظور حصول نتایج نزدیک به واقعیت نه ایده آل، دانشگاه هائی با ر تبهبندی های متفاوت (عالی، خوب و متوسط) انتخاب شدند. ازاین رو، شیوه انتخاب آنها، تر کیبی از دو شیوه سیستماتیک و هدفمند است.

## دانشگاههای موردِمطالعه

مطالب جدول ۱، رتبهبندی دانشگاههای هنری را که در پژوهش حاضر به سرفصل آنها اسنتاد شده، نشان میدهد. این رتبهبندی را سال ۲۰۱۳، سایت webometrics انجام داده است.

#### سرفصل و عناوین دروس در دانشگاههای موردمطالعه

قبل از ارائه سرفصل دروس لازم به ذکر است که مدیریت آموزشی ایران از نوع متمر کز است. به این معنی که وزارت علوم، تحقیقات و فن آوری سرفصل های واحدی را برای کلیه دانشگاهها ابلاغ می کند و همه دانشگاهها این سرفصل ها را اجرا می کنند. حال آنکه، اکثر کشور هائی که در این پژوهش به دانشگاههای آنها استناد شده، مدیریت آموزشی غیرمتمر کز<sup>6</sup> دارند.

| رتبه جهانی | دانشگاه                                                         | کشور     | رديف |
|------------|-----------------------------------------------------------------|----------|------|
| ٧٠         | Iowa State University                                           | آمريكا   | ١    |
| ١٢٠        | Monash University                                               | استراليا | ۲    |
| ۱۳۰۸       | An-Najah National University                                    | فلسطين   | ٣    |
| ۱۵۷۳       | The New England School Of Art & Design<br>At Suffolk University | انگلستان | ۴    |
| 7471       | Seneca College of Applied Art and Technology                    | كانادا   | ۵    |
| 7974       | Yasar universitesi                                              | تركيه    | ۶    |
| 3613       | University of the Fraser valley                                 | كانادا   | ۷    |
| 8787       | Santa Monica Colleague                                          | آمريكا   | ٨    |
| ۵۰۳۶       | Massachusetts College of Art &Design                            | آمريكا   | ٩    |
| *          | Florence Design Academy                                         | ايتاليا  | ۱۰   |

جدول ۱. رتبهبندی دانشگاههای موردِمطالعه

(نگارنده براساس www.webometrics.info)^

برای نمونه، سه دانشگاه از آمریکا که در پژوهش حاضر به سرفصل دروس آنها استناد شده، دارای سرفصل های متفاوتاند، چون سیستم آموزش در ایالات متحده آمریکا در هر ایالت متفاوت است و از دولت مرکزی دستور نمی گیرد (الماسی، ۱۳۷۵: ۱۵۲). مطالب جدول ۲، سرفصل دروس در ایران و دانشگاههای منتخب را نشان می دهد. مشاهده و مطالعه دقیق سرفصل ها و عنوان دقیق دروس در سایت این دانشگاهها که در بخش منابع آورده شده، امکان پذیر است. درباره این جدول، ذکر نکاتی ضروری است:

- عنوان دقیق سرفصلها گاهی متفاوت تر است از آنچه در جدول آورده شده است. برای نمونه، در برخی دانشگاهها عنوان دقیق درس عکاسی، عکاسی دیجیتال یا عکاسی تبلیغاتی است. در زمینه درس تصویرسازی و برخی دروس دیگر نیز، وضع به همین منوال است.
- در برخی دانشگاهها، مباحث مربوط به تاریخ هنر در بخش
   مباحث مربوط به تئوری طراحی گرافیک اعمال شد.
- بهمنظور طولانینشدن جدول سعی شد، دروس مرتبط
   با یک موضوع تحت یک عنوان ارائه شود.

| ايران | فلورانس | ماساچوست | سانتا<br>مونيكا | فراسر | ياشار | سنكا | سافلک | النجاه | موناش | آيوا | عنوان دروس                                |
|-------|---------|----------|-----------------|-------|-------|------|-------|--------|-------|------|-------------------------------------------|
| *     | *       | *        | *               | *     | *     | *    | *     | *      | *     | *    | کارگاههای<br>تخصصی<br>طراحی گرافیک        |
| *     | *       | *        | *               | *     | *     | *    | *     | *      | *     | *    | تايپوگرافی                                |
| -     | *       | _        | *               | *     | *     | *    | *     | *      | *     | *    | کامپیوتر و<br>نرمافزارهای<br>گرافیکی      |
| *     | *       | *        | *               | *     | *     | *    | *     | *      | -     | *    | گرافیک<br>متحرک و<br>گرافیک فضای<br>مجازی |
| *     | -       | *        | *               | *     | *     | *    | -     | *      | *     | -    | چاپ و نشر                                 |
| *     | *       | -        | *               | *     | *     | *    | *     | *      | *     | *    | مباحث تئوری<br>طراحی گرافیک               |
| -     | *       | *        | *               | -     | -     | *    | -     | _      | _     | *    | تهيه نمونه آثار                           |
| *     | *       | *        | -               | -     | *     | -    | *     | *      | *     | -    | پروژه نهائی                               |
| -     | *       | -        | -               | -     | -     | -    | -     | *      | -     | *    | کارگاه آموزشی                             |
| -     | -       | -        | *               | -     | -     | *    | *     | *      | -     | *    | کار آموزی                                 |
| *     | *       | -        | -               | -     | *     | -    | -     | *      | -     | -    | تاريخ هنر                                 |
| *     | *       | _        | *               | *     | *     | *    | *     | *      | *     | -    | طراحى                                     |
| *     | *       | *        | *               | *     | *     | *    | *     | *      | _     | *    | مبانی هنرهای<br>تجسمی/<br>گرافیک          |
| *     | *       | -        | *               | -     | *     | *    | *     | *      | -     | *    | عکاسی                                     |
| *     | *       | -        | *               | *     | *     | -    | *     | -      | *     | -    | تصويرسازى                                 |

جدول ۲. سرفصل دروس کارشناسی طراحی گرافیک در دانشگاههای موردِمطالعه و ایران بهصورت مقایسهای

(نگارنده براساس سایت دانشگاههای موردِمطالعه)

در جدول ۳، تعداد عنوانهای درسی و ارزش آنها در مقطع کارشناسی طراحی گرافیک، بهصورت مقایسهای در دانشگاههای منتخب و ایران دیده میشود.

## سرفصل و عناوین دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک<sup>۰۰</sup> در ایران

آخرین ویرایش سرفصل دروس کارشناسی رشته طراحی گرافیک در ایران به سال ۱۳۷۶ برمی گردد (شورای عالی برنامهریزی، ۱۳۷۶). بااینکه دانشکدههای هنری بهدنبال تغییرات بنیادی در چندسال اخیر در حوزه تولیدات گرافیکی بهاجبار، تغییراتی جزئی را در سرفصلهای این رشته اعمال کردهاند، این تغییرات در اکثر مواقع سلیقهای بوده و براساس دیدگاه اساتید آن دانشکده صورت گرفته و در برخی مواقع هم، بدون نظر کارشناسی اتفاق افتاده آموزشی در ایران آنچه بدان استناد شده، مصوبات شورای عالی برنامهریزی وزارت علوم است و تغییرات جزئی دانشکدهها مدنظر قرار نگرفته است. جدول ۴، آخرین سرفصل دروس کارشناسی رشته طراحی گرافیک را به همراه تعداد واحد هر درس نشان می دهد.

## تعریف مهارتهای هشتگانه ضروری برای دانشجوی طراحی گرافیک

پس از مطالعه کامل سرفصلها و توصیف آنها در دانشگاههای خارجی منتخب و ایران، هشت زمینه اصلی که درواقع دروس جدول ۳. تعداد عنوانهای درسی وارزش آنها برحسب واحد در دانشگاههای موردِمطالعه و ایران

| جمع<br>کل واحدها | تعداد<br>عنوانهای درسی | دانشگاه     |
|------------------|------------------------|-------------|
| ٧۶               | r9                     | آيوا        |
| 144              | ٢٢                     | موناش       |
| ١١٢              | ٣٩                     | النجاه      |
| ٩٣               | ۳۱                     | سافلک       |
| ٩٧               | ٣٣                     | سنكا        |
| ٣۴٣              | ٧۴                     | ياشار       |
| ۶٨               | 75                     | فراسر       |
| ۵۸               | ۲۳                     | سانتامونيكا |
| ٣٧               | ١٣                     | ماساچوست    |
| ٨٩               | ٣٣                     | فلورانس     |
| 174              | 45                     | ايران       |

(نگارنده براساس سایت دانشگاههای موردمطالعه)

بنیادی، محوری و اصلی است و دانشجوی طراحی گرافیک باید مهارتهائی در آن کسب کند، تعریف شد. لازم به ذکر است این هشت زمینه، همه دروس مقطع کارشناسی طراحی گرافیک در ایران و دانشگاههای مذکور را پوشش میدهد که عبارتاند از:

- کارگاههای طراحی تخصصی و ارتباط تصویری: کلیه کارگاههای تخصصی ارتباط تصویری ازجمله: کارگاه طراحی پوستر، نشانه، گرافیک محیطی، صفحهآرائی و بستهبندی را شامل می شود.
- تایپوگرافی: کار با بلوکهای متنی، طراحی فونت و مواردی ازایندست است.
- کامپیوتر و نرمافزازهای گرافیکی: نرمافزارهای تخصصی طراحی گرافیک است.
  - گرافیک متحرک، گرافیک وب و انیمیشن: به مباحث گرافیک در فضای مجازی، گرافیک چندرسانهای، گرافیک متحرک، انیمیشن و ... می پردازد.
  - مباحث مربوط به چاپ و نشر: به حوزه چاپ و خروجی آثار گرافیکی می پردازد.
  - مباحث تئوری حوزه گرافیک: تاریخ طراحی گرافیک، روش شناسی طراحی گرافیک، روان شناسی تبلیغات، ار تباط شناسی، تجزیه تحلیل و نقد آثار گرافیک و اقتصاد و مدیریت در طراحی گرافیک را دربرمی گیرد.
  - تهیه نمونه آثار، کارگاههای آموزشی و کار آموزی طراحی
     گرافیک: این عنوان از یک طرف به جمعبندی آنچه دانشجو
     یاد گرفته، می پردازد و از طرف دیگر، دانشجو را در موقعیت
     کاری واقعی قرار می دهد.
  - سایر کارگاهها و مباحث هنری: این عنوان درسی مستقیماً به مباحث تخصصی طراحی گرافیک نمی پردازد بلکه عنوانهای درسی را شامل می شود که دانشجوی طراحی گرافیک را در سایر زمینههای هنری از جمله: طراحی، تصویر سازی، عکاسی، رنگ شناسی و تاریخ هنر توانمندتر می سازد.

## بررسی آماری

پس از تعریف مهارتهای هشتگانه ضروری دانشجوی طراحی گرافیک، سرفصل دروس دانشگاههای منتخب به هشت بخش تفکیک و درصد دروس اختصاصیافته به هریک از موارد هشتگانه مشخص شد (جدول ۵). ذکر این نکته ضروری است که در برخی موارد، تعیین دقیق سرفصل و تفکیک آن به مهارتهای هشتگانه امکان پذیر نبود. بهعنوان مثال، آموزش نرمافزار با کارگاه ارتباط تصویری ادغام شده بود که سعی شد درس موردنظر به نزدیک ترین گزینه اختصاص داده شود.

| اعتبار | واحد درسی                                  | رديف | اعتبار | واحد درسی                     | رديف | اعتبار | واحد درسی                          | رديف | اعتبار | واحد درسی                                 | رديف |
|--------|--------------------------------------------|------|--------|-------------------------------|------|--------|------------------------------------|------|--------|-------------------------------------------|------|
| ٢      | کارگاه چاپهای<br>دستی ۳                    | ۳۷   | ٢      | خوشنویسی<br>و طراحی<br>حروف ۳ | ٢۵   | ٢      | آشنائی با هنر<br>در تاریخ۱         | ١٣   | ٣      | مبانی هنرهای<br>تجسمی ۱                   | ١    |
| ٢      | چاپھای<br>ماشینی                           | ۳۸   | ٢      | خوشنویسی<br>و طراحی<br>حروف ۴ | 79   | ٢      | آشنائی با هنر<br>در تاریخ۲         | 114  | ٣      | مبانی هنرهای<br>تجسمی ۲                   | ٢    |
| ٢      | تجزیه تحلیل و<br>نقد آثار ارتباط<br>تصویری | ٣٩   | ٢      | تاريخچه كتابت                 | ۲۷   | ٢      | آشنائی با<br>رشتههای<br>هنری معاصر | ۱۵   | ٣      | کارگاه طراحی<br>پایه ۱                    | ٣    |
| ٨      | طرح و رساله<br>نهائی                       | ۴.   | ٢      | تصویر متحرک<br>۱              | ۲۸   | ٢      | کارگاہ عکاسی<br>رنگی               | 18   | ٣      | کار گاه طراحی<br>پایه ۲                   | ۴    |
| ٢      | هندسه نقوش<br>در صنایع دستی<br>ایران ۱     | ۴۱   | ٢      | کارگاہ<br>تخصصی<br>عکاسی ۱    | ۲۹   | ٣      | انسان، طبیعت<br>و طراحی            | ١٧   | ٢      | کارگاہ عکاسی<br>پایہ ۱                    | ۵    |
| ٢      | هندسه نقوش<br>در صنایع دستی<br>ایران ۲     | 44   | ٢      | کارگاہ<br>تخصصی<br>عکاسی ۲    | ۳۰   | ٣      | کارگاه<br>تصویرسازی ۱              | ۱۸   | ٢      | کارگاہ عکاسی<br>پایہ۲                     | ۶    |
| ٢      | آشنائی با<br>هنرهای سنتی<br>ایران          | ۴۳   | ۴      | کار گاه<br>تصویرسازی ۳        | ۳۱   | ٣      | کارگاه<br>تصویرسازی ۲              | ١٩   | ٢      | هندسه (مناظر<br>و مرايا)                  | ٧    |
| ٢      | روشهای<br>آموزش هنر در<br>مدارس            | 44   | ۴      | کار گاه ار تباط<br>تصویری ۳   | ٣٢   | ٣      | کار گاه ار تباط<br>تصویری ۱        | ۲.   | ٢      | کارگاه چاپهای<br>دستی ۱                   | ٨    |
| ٢      | حکمت هنر<br>اسلامی                         | ۴۵   | ۴      | کار گاه ار تباط<br>تصویری ۴   | ٣٣   | ٣      | کار گاه ار تباط<br>تصویری ۲        | ۲۱   | ٢      | کارگاہ<br>حج <sub>م</sub> سازی            | ٩    |
| ٢      | هنر در دنیای<br>کودکان                     | 49   | ۶      | کار گاه ار تباط<br>تصویری ۵   | ٣۴   | ٣      | کارگاه<br>چاپهای<br>دستی ۲         | ٢٢   | ٢      | تجزیه تحلیل و<br>نقد آثار هنرهای<br>تجسمی | ۱۰   |
| _      | _                                          | -    | ۶      | کار گاه ار تباط<br>تصویری ۶   | ۳۵   | ٢      | خوشنویسی<br>و طراحی<br>حروف ۱      | ٢٣   | ٢      | هنر و تمدن<br>اسلامی ۱                    | 11   |
| _      | _                                          | _    | ۴      | طرح عملی<br>جامع              | 88   | ٢      | خوشنویسی<br>و طراحی<br>حروف ۲      | 74   | ٢      | هنر و تمدن<br>اسلامی ۲                    | ١٢   |

جدول ۴. سرفصل دروس کارشناسی رشته طراحی گرافیک در ایران

(www.gostaresh.msrt.ir)

بررسی تطبیقی سرفصل دروس دوره کارشناسی که طراحی گرافیک در ایران و منتخبی از دانشگاههای جهان

|                                      |        |          |             | -      |             |            |         |        |        |        |
|--------------------------------------|--------|----------|-------------|--------|-------------|------------|---------|--------|--------|--------|
|                                      |        |          |             |        | عنوان داننا | شگاه       |         |        |        |        |
| مهارت                                | آيوا   | ماساچوست | سانتامونيكا | سنكا   | فراسر       | موناش      | قلورانس | سافلک  | ياشار  | النجاه |
| کارگاههای<br>تخصصی ار تباط<br>تصویری | %80/87 | %٣٩/۴٧   | %۱۵/۵۱      | %10/49 | %7•/78      | %\$\$/\$\$ | %8/87   | %٣١/١٨ | %78/27 | %١٣/٧۶ |
| تايپوگرافی                           | %٣/٩۴  | %۱۵/۷λ   | %۶/۸٩       | %٧/٢١  | %7/74       | %۵/۵۵      | %•      | %8/40  | %9/8۴  | %۵/۵·  |
| نرمافزارهای<br>گرافیکی               | %۵/۲۶  | %•       | %77/41      | %11/٣۴ | %1۵/۹۴      | %8/٣٣      | %1٣/٧٩  | %۶/۴۵  | %7/77  | %11    |
| گرافیک متحرک                         | %λ     | %19/V٣   | %70/88      | %14/4٣ | %78/•1      | %•         | %17/•۶  | %18/17 | %۸/۲۵  | %۲/۷۵  |
| چاپ و نشر                            | %•     | %٣/٩۴    | %۵/۱V       | %1./82 | %9/47       | %۵/۵۵      | %•      | %•     | %۵/V1  | %۵/۵۰  |
| مباحث تئورى                          | %78/78 | %•       | %7/44       | %19/68 | %1•/88      | %77/77     | %1./٣۴  | %۱۰/۷۵ | %۴/۷۶  | %18/01 |
| تهیه نمونه آثار<br>و                 | %1۵/1۳ | %71/•۵   | %١٣/٧٩      | %1•/٣• | %•          | %•         | %17/74  | %19/80 | %λ/λλ  | %۶/۴۲  |
| ساير                                 | %٣/٩۴  | %•       | %17/•۶      | %1•/87 | %1•/14      | %١٣/٨٨     | %۳٧/٩٣  | %٩/۶٧  | %71/74 | %۳٨/۵۰ |

جدول ۵. نمودار تفکیکی دروس رشته گرافیک در دانشگاههای موردمطالعه به مهارتهای هشتگانه

(نگارنده)

در مرحله بعد، میانگین درصد اختصاص یافته به مهارتهای هشت گانه در دانشگاههای منتخب با ایران مقایسه شد (تصویر ۱).

کل دادههای آماری که تا این مرحله بهدست آمده بود، با نرمافزار eviews تحلیل آماری شد و خروجی آن در جدول ۶ آورده شده است.

## تحليل و تفسير آماري

باتوجهبه اینکه میانه و میانگین در این بررسی نزدیک به هم هستند، شاخص مرکزی در آن، میانگین درنظر گرفتهشده است. تفسیر آماری نتایج بهدستآمده بدینقرار است:

- انحراف استاندارد و میانگین دروس کار گاههای تخصصی ارتباط تصویری بهترتیب، ۱۲و ۲۵ واحد است. سایر دانشگاهها ۱۳ تا ۳۷ درصد واحدهای درسی خود را به این کار گاهها اختصاص دادهاند. مقایسه میانگین اختصاصیافته به این کار گاهها در دانشگاههای موردمطالعه و ایران نشان میدهد، در ایران نزدیک ۵ درصد کمتر از میانگین دانشگاههای مذکور به این دروس اختصاص یافته است.
- انحراف استاندارد و میانگین دروس مربوط به تایپو گرافی بهترتیب ۴ و ۷ واحد است. به این معنی که دانشگاههای مطالعه شده بین ۳ تا ۱۱درصد واحدهای درسی را به این

|                                 | کار گاههای<br>ارتباط<br>تصویری | تايپو گرافي | کامپیوتر و نرم<br>افزارهای<br>گرافیکی | گرافیک<br>متحرک،وب<br>و انیمیشن | چاپ و نشر | باحث تئورى<br>گرافيك | نمونه<br>آثار،ورک<br>شاپ،<br>کارآموزی و<br> | ِ کارگاه<br>دروس<br>هنری |
|---------------------------------|--------------------------------|-------------|---------------------------------------|---------------------------------|-----------|----------------------|---------------------------------------------|--------------------------|
| ايران                           | 20.96%                         | 6.45%       | 0%                                    | 1.61%                           | 1.61%     | 1.61%                | 9.67%                                       | 58.06                    |
| میانگین دانشگاه های مورد مطالعه | 25.28%                         | 6.84%       | 9.67%                                 | 12.79%                          | 4.61%     | 12.67%               | 11.21%                                      | 16.86                    |

تصویر ۱. نمودار مقایسهای- تفکیکی میانگین درصد اختصاصیافته به مهارتهای هشتگانه در دانشگاههای موردِمطالعه و مقایسه آن با ایران (نگارنده) گزینه اختصاص دادهاند. مقایسه میانگین این دروس در دانشگاههای موردمطالعه و ایران نشاندهنده وجود تعادلی نسبی بین سرفصلهای ایران و این دانشگاههاست. - در زمینه مباحث مربوط به نرمافزازهای گرافیکی باتوجهبه اینکه سرفصلهای فعلی متعلق به سالها پیش است،<sup>۱۱</sup> دروسی به این مباحث اختصاص نیافته است. بااینکه اکثر دانشکدهها بهصورت اختیاری واحدهائی را درنظر می گیرند، بهدلیل اینکه این دروس دارای اهداف مشخصی نیست، آنچنان موثر واقع نمی شود. باتوجهبه انحراف استاندارد و میانگین این دروس که بهترتیب ۷ و ۱۰ واحد را نشان می دهند، دانشگاههای نمونه از ۳ تا ۱۷درصد واحدهای خود را به این مباحث اختصاص دادهاند.

- در چندسال اخیر، ظهور دنیای مجازی و تبلیغات چندرسانهای تاثیر بسزائی در سرفصلهای درسی رشته طراحی گرافیک در دانشگاههای هنری دنیا داشته است. باتوجهبه انحراف استاندارد و میانگین این بخش که نشاندهنده اختصاص ۵ تا ۲۱ درصد از کل دروس به آن است، جای خالی این دروس در سرفصلهای درسی رشته طراحی گرافیک در ایران در مقایسه با سرفصلهای دانشگاههای مذکور کاملاً مشهود است.
- مباحث مربوط به چاپ و نشر و آشنائی با آن به صورت
   کامل، از ضروریات طراحان گرافیک است. به این مباحث

در ایران در مقایسه با دانشگاههای نمونه، برنامهریزان آموزشی کمتر توجه کردهاند. توجه به این مسئله که این مورد بین سایر گزینهها کمترین انحراف استاندارد را دارد، نشاندهنده توافق همه دانشگاهها در این زمینه است.

- پشتوانه اصلی کارهای عملی طراح گرافیک، مباحث تئوری است. مقایسه درصد دروس اختصاص یافته به مباحث تئوری گرافیک در ایران و دانشگاههای نمونه حاکی از تخصیص قریب به ۱۱درصد کمتر از میانگین دانشگاههای مذکور به این مباحث در ایران است. انحراف استاندارد و میانگین این مورد، گویای اختصاص ۴ تا ۲۲ درصد دروس در دانشگاههای منتخب به این مباحث است.
- در زمینه کارگاه آموزشی، کارآموزی، تهیه نمونهآثار و ...
   در ایران، نسبت به دانشگاههای منتخب درحدود ۱ درصد
   کمتر به این مباحث پرداخته می شود. دانشگاههای نمونه ۴
   تا ۱۸درصد دروس خود را به این مورد اختصاص دادهاند.
   در همه موارد بیان شده، درصد دروس اختصاص یافته به هفت
   مورد مذکور در ایران، در مقایسه با میانگین دانشگاههای
   به موارد بیان شده، درصد دروس اختصاص یافته به هفت
   نمونه کمتر است. سایر مباحث و کارگاههای هنری درصد
   بالائی از دروس را به خودشان اختصاص دادهاند. نزدیک
   به ۵۸ درصد از دروس طراحی گرافیک در ایران متعلق به سایر کارگاهها و مباحث هنری است در حالی که، میانگین
   دانشگاههای نمونه نزدیک ۱۷ درصد است و این امر، باعث

|                | A08      | A07       | A06      | A05       | A04       | A03      | A02      | A01      |
|----------------|----------|-----------|----------|-----------|-----------|----------|----------|----------|
| Mean           | 16.86800 | 11.21600  | 12.67400 | 4.611000  | 12.79900  | 9.674000 | 6.840000 | 25.28100 |
| Median         | 11.44000 | 12.04500  | 10.80500 | 5.335000  | 13.24500  | 9.665000 | 6.670000 | 24.42500 |
| Maximum        | 38.50000 | 21.05000  | 28.28000 | 10.82000  | 26.08000  | 22.41000 | 15.78000 | 44.44000 |
| Minimum        | 0.000000 | 0.000000  | 0.000000 | 0.000000  | 0.000000  | 0.000000 | 0.000000 | 8.620000 |
| Std. Dev       | 13.94470 | 7.468436  | 8.932148 | 3.787475  | 8.235139  | 6.698060 | 4.055591 | 12.22977 |
| Skewness       | 0.637457 | -0.326407 | 0.281342 | 0.127628  | -0.024806 | 0.369137 | 0.689355 | 0.194922 |
| Kurtosis       | 1.894510 | 1.886310  | 2.078371 | 2.028050  | 2.025241  | 2.483300 | 3.985973 | 1.662846 |
| Jarque-Bera    | 1.186464 | 0.694363  | 0.485839 | 0.420767  | 0.396924  | 0.338345 | 1.197077 | 0.808317 |
| Probability    | 0.552539 | 0.706677  | 0.784335 | 0.8120273 | 0.819991  | 0.844363 | 0.549614 | 0.667538 |
| Sum            | 168.6800 | 112.1600  | 126.7400 | 46.11000  | 127.9900  | 96.74000 | 68.40000 | 252.8100 |
| Sum Sq.<br>Dev | 1750.091 | 501.9978  | 718.0494 | 129.1047  | 610.3577  | 403.7760 | 148.0304 | 1346.105 |

جدول ۶. خروجی نرمافزار eviews

شده نگاه تخصصی به حوزه طراحی گرافیک کمرنگ تر شود. همین امر منجر شده تا دانشجوی طراحی گرافیک بهدلیل حجم بالای دروس غیر تخصصی گرافیک، پس از فارغالتحصیلی توانائی لازم را در زمینه رشته تخصصی خود نداشته باشد اما اطلاعات اولیه در زمینه سایر مباحث هنری داشته باشد که در درجه دوم اهمیت قرار دارد. بهنظر می رسد

در برنامه ریزی جدید برای طراحی گرافیک در ایران لازم است از میزان این دروس کاسته شود و به مباحث تخصصی حوزه طراحی گرافیک اهمیت بیشتری داده شود. ذکر این نکته نیز ضروری است که بیشترین انحراف استاندارد مربوط به گزینه هشتم است که بیانگر پراکندگی دروس اختصاصیافته به این مورد در دانشگاههای مور دمطالعه است.

۴٣

## نتيجهگيرى

همچنان که دادههای آماری پژوهش حاضر نشان داد، سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک درایران انسجام لازم را ندارند و نوعی پراکندگی در آنها دیده میشود. یکی از اشکالات عمده سرفصل دروس فعلی در ایران اختصاص بیش از نیمی از سرفصل دروس به مباحثی است که بهطور مستقیم با تخصص طراحی گرافیک ارتباط ندارند. همین مشکل، سایر کارگاههای تخصصی طراحی گرافیک را تحتالشعاع قرار داده و سبب شده تعداد واحدهای کمتری به این کارگاهها اختصاص داده شود و درنتیجه، دانشجو فرصت کافی برای یادگیری دروس تخصصی طراحی گرافیک را نداشته باشد. برای رفع این مشکل بازنگری و اصلاح سرفصل دروس دوره کارشناسی طراحی گرافیک در ایران با درنظرگرفتن این سه عامل ضروری بهنظر میرسد:

الف. ضرورت اجتناب از ارائه دروس غیر تخصصی طراحی گرافیک و تمرکز بر آموزش دروس تخصصی در این حوزه: بیش از نیمی از محتوای آموزشی کارشناسی طراحی گرافیک در ایران، دروسی است که کارگاههای تخصصی طراحی گرافیک بهشمار نمیرود و برای دانشجوی طراحی گرافیک در درجه دوم اهمیت قرار دارد. در برنامهریزی جدید، این مسئله باید مد نظر قرار گرفته و بر دروس تخصصی طراحی گرافیک تأکید بیشتری شود.

ب. توجه به مباحث تئوری و نظری در زمینه طراحی گرافیک؛ باتوجه به اهمیت مباحث تئوری و دانش پایه در طراحی گرافیک بهعنوان پشتوانه کارهای عملی، دانشجوی این رشته باید با شناخت بیشتری از این مباحث بتواند در خلق آثار طراحی گرافیک از آن استفاده کند تا پشتوانه تئوری قابل قبولی برای کارهای عملیاش داشته باشد. در برنامه درسی فعلی طراحی گرافیک به این موضوع بهای درخور داده نشده است و ضرورت تجدید نظر در این زمینه را می طلبد.

ج. توجه به تکنولوژیهای جدید در فرایند تولیدات گرافیکی و گرافیک فضای مجازی؛ در چندسال اخیر رشد فزاینده تکنولوژی و نرمافزازهای گرافیکی فرایند تولید آثار گرافیکی را شدیداً تحت تأثیر قرار داده است. تا قبل از ظهور این تکنولوژی، مهارتهای دستی در تولیدات طراحی گرافیک از اهمیت شایانی برخوردار بود اما امروزه اکثر دانشگاههای هنری ترجیح میدهند بهجای این مهارتها، تولید فکر جایگزین شود. این مسئله باید در برنامهریزی جدید رشته طراحی گرافیک مدنظر قرار گیرد.

#### سپاسگزاری

از راهنمائیهای ارزنده دکتر یعقوب آژند و آقای مصطفی اسداللهی کمال امتنان را دارم.

یے نوشت

- 1. Centralization of Educational Management
  - ۲. Comparative Education مطالعات تطبیقی در زمینه آموزش و پرورش با بهره گیری از اطلاعات و تجارب کسبشده جوامع دیگر، به برنامه ریزان و طراحان برنامه های آموزشی این امکان را می دهد تا با کلام های سنجیده و آگاهی از تدابیری که دیگران درجهت حلّ و فصل امور آموزشی و پرورشی خویش داشته اند، نسبت به تدوین طرحهای منطقی و سنجیده به منظور پیشرفت و توسعه کمّی و کیفی آموزش و پرورش اقدام نمایند (آقازاده، ۱۳۷۵: ۱۰).
    - ۳. برای آگاهی بیشتر در این زمینه نگاه شود به: – همایش ملی آموزش عالی هنر دانشگاههای کشور، دانشگاه هنر اصفهان، اسفند ۱۳۹۱. – همایش ملی آموزش هنر، دانشگاه هنر، آذر ۱۳۹۱.
- 4. Sarah Mulrooney
- 5. A Comparative Investigation of the Curriculum Design in Schools of Architecture
  - ۶. نرمافزار تخصصی تجزیه و تحلیل آماری.
    - ۷. سایت تخصصی رتبهبندی دانشگاهها.
- ۸. آکادمی دیزاین فلورانس در لیست ر تبهبندی نبود و صرفاً براساس امکان دسترسی به سرفصل ها، انتخاب شد. 9. Decentralization of Educational Management
  - ۱۰. عنوان دقیقی که وزارت علوم برای دانشگاهها ابلاغ کرده "کارشناسی ارتباط تصویری" است. از آنجاکه اکثر دروس در حیطه طراحی گرافیک (graphic design) است و کمتر به مباحث ارتباطات پرداخته، در این نوشتار بهجای عنوان ارتباط تصویری از عبارت طراحی گرافیک استفاده شده است که مقبول اکثریت پیشکسوتان این رشته نیز هست.
    - ۱۱. در این پژوهش به آخرین سرفصلهای مصوب شورای عالی برنامهریزی که مربوط به ۱۳۷۶/۱/۳۱ است، استناد شده است.

## منابع و مآخذ

- آقازاده، احمد (۱۳۷۵). **آموزش و پرورش تطبیقی**. چاپ پنجم، تهران: دانشگاه پیام نور.
- آیتاللهی، حبیبالله؛ پوررضائیان، مهدی و هوشیار، مهدی (۱۳۹۱). تبیین ویژگیهای هویتی آموزش عالی هنر با تأکید بر متغیرهای فرهنگی در ایران امروز، **هنرهای زیبا-هنرهای تجسمی**. (۵۰)، ۵–۱۴.
  - الماسی، محمدعلی (۱۳۷۵). **آموزش و پرورش تطبیقی**. چاپ اول، تهران: رشد.
- توسلی نائینی، منوچهر (۱۳۸۹). آسیبشناسی رشتههای حقوق باتوجهبه بررسی تطبیقی آموزش رشتههای حقوق در ایران و فرانسه، پژوهشنامه انتقادی متون و برنامههای علوم انسانی. پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، (۲)، ۱۵–۱۱.
- حکمت، هومن (۱۳۷۳). تحقیقات برای نظام آموزش دوره کارشناسی هنر (پیشنهاد برنامهای تازه برای رشته گرافیک). به راهنمائی حبیب الله آیت اللهی، تهران: دانشگاه آزاد اسلامی.
- زندی، بهمن و فراهانی ابوالفضل (۱۳۸۷). مطالعه تطبیقی وضعیت تربیت بدنی آموزش و پرورش در ایران با کشورهای آمریکا و کانادا، **نشریه علوم حرکتی و ورزش**. (۱۲)، ۹۷–۱۰۹.
- شورای عالی برنامه ریزی، وزارت فرهنگ و آموزش عالی (۱۳۷۶). مشخصات کلی، برنامه و سرفصل دروس دوره
   کارشناسی ار تباط تصویری.
- قاسم پور دهاقانی، علی و لیاقتدار، محمدجواد (۱۳۹۰). تحلیلی بر بومی سازی و بین المللی شدن برنامه در سی
   دانشگاه ها در عصر جهانی شدن، فصلنامه تحقیقات فرهنگی. (۴)، ۱-۲۴.
- Mulrooney, S. (2009). Bauhaus, Crown hall, FAU: a Comparative Investigation of the Curo riculum Design in Schools of Architecture. National Academy Third Annual *Conference. (3rd, Dublin, Ireland, Nov 11-12, 2009).*
- www.webometrics.info (access date: 2013/03/08).
- http://www.public.iastate.edu (access date: 2013/03/14).

- www.http://www.gostaresh.msrt.ir/frmGrade.aspx (access date: 2013/03/12).
- http://www.massart.edu/Continuing\_Education/Design\_Certificate\_Programs/Graphic\_Design\_Certificate/GDC\_Course\_Descriptions.html (access date: 2013/03/25).
- http://www.smc.edu/apps/pub.asp?Q=338&T=Courses&B=2 (accessed: 2013/03/17).
- http://www.senecac.on.ca/fulltime/GRA.html (access date: 2010/01/18).
- http://www.ufv.ca/calendar/2009\_10/CourseDescriptions/GD.htm (access date: 2013/03/12).
- http://www.monash.edu.au/pubs/handbooks/courses/2123.html (access date: 2013/02/11).
- http://www.florencedesignacademy.com/programgraphicthree.html (access date: 2013/04/24).
- http://www.suffolk.edu/nesad/17834\_29645.htm (access date: 2010/01/08).
- http://www.yasar.edu.tr/\_documents/gsf-0-en\_course\_descriptions.pdf (access date: 2013/02/01).
- http://www.najah.edu/file/2009/en\_catalog/860.pdf (access date: 2013/04/03).

# مقایسه رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی- تصویری برگزیده ایرانی و اروپایی - آمریکایی معاصر برپایه نظریه ماریا نیکولایوا و کارول اسکات\*

سعيد حسام پور \*\* مليحه مصلح \*\*\*

چکیدہ

کتابهای داستانی- تصویری، شکل ویژهای از هنر هستند که از پیوند متن و تصویر هستی یافتهاند. رابطه متن و تصویر در این گونه ادبی ناهمسان و گوناگون است و تأثیر ناهمسانی بر مخاطب میگذارد؛ اما پژوهشهای اندکی در این زمینه انجام گرفته است. این پژوهش، برآن است تا انواع رابطهها را باتوجهبه عناصر داستانی، در کتابهای داستانی- تصویری برگزیده ایرانی و اروپایی- آمریکایی معاصر، واکاوی و مقایسه کند. نگارندگان، در بررسی این نمونهها، به واژه، جمله، پاراگراف، تک گستره، دوگستره، متن، تصویر، جلد و کل داستان توجه دارند. پژوهش پیشرو، برپایه نظریه *ماریا نیکولایوا و کارول اسکات* بنا شده اما راه خود را برای گشایش افقی تازهتر، بازگذاشته است. ازاینرو، درکنار رویکرد توصیفی- تفسیری، به رویکرد تفسیری- تجریدی نیز نزدیک شده و در بررسی آثار، هر دو راه تحلیل محتوای کیفی یعنی قیاسی و استقرایی را بهروش تعریفی میرینگ (۲۰۰۰)، پیموده است. درپی چنین خوانشی، مبانی نظری مقولههای یادشده را پرداخته تر کرده و برای نخستینبار به چند یافته مهم و اثرگذار در سازوکارهای کتابهای داستانی- تصویری دست یافته که برخی از روشهای فراتنیدگی متن

این پژوهش نشان داد، داستانهای ایرانی و اروپایی- آمریکایی معاصر، ازنظر رابطه متن و تصویر، تفاوتهای چشمگیری دارند؛ رابطه متن و تصویر در داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر، با ساختاری هنرمندانه و سنجیده، پویا و نیرومندتر است. درمقابل در داستانهای ایرانی، با رابطه متن و تصویر نهچندان ماهرانه و روایتساز، آسیبهایی وجود دارد که بهنظر میرسد بیشتر برایند جدااندیشی نویسنده و تصویرگر باشد. همچنین در میان این آثار، همسانیهایی ازجمله استقلال زبانی متن و تصویری دانست.

**کلیدواژگان:** رابطه متن و تصویر، کتابهای داستانی- تصویری، ایرانی و اروپایی- آمریکایی معاصر، ماریا نیکولایوا و کارول اسکات.

\* مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد ملیحه مصلح "مقایسه شخصیت، شخصیتپردازی و رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی- تصویری برگزیده ایرانی و خارجی (برپایه نظریه ماریا نیکولایوا و کارول اسکات)" بهراهنمایی دکتر سعید حسامپور در دانشگاه شیراز است.

\*\* دانشیار، دانشکده زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شیراز.

\*\*\* دانشجوی دکتری زبان و ادبیات فارسی، دانشکده زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شیراز (دبیر آموزش و پرورش استان فارس). malihemosle@yahoo.com

۴٧

# مقایسه رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی-تصویری برگزیده ایرائی و اروپایی – آمریکایی معاصر کر برپایه نظریه ماریا نیکولایوا و کارول اسکات

#### مقدمه

کتابهای داستانی – تصویری، شکل ویژهای از هنر هستند که با افسون نهفته در واژگان و تصویر شان، به گونهای لذت آفرین و شورانگیز با کودکان، پیوند خوردهاند. در این گونه ادبی، متن و تصویر درهم تنیدهاند و با تعاملی دوسویه، مانند کلی یگانه، داستان را پیش میبرند. چگونگی رابطه متن و تصویر می تواند بر کنجکاوی و خلاقیت کودک تأثیر گذار باشد. برخی تصویرها با رابطه معنادار و پیچیدهای که با متن دارند، می توانند کودک را به درون داستان بکشند و برخی دیگر با رابطهای هماهنگ، تنها کارکرد تزئینی دارند و کودک در رابطه با آنها، شنونده یا بینندهای بیش نیست. ازاینرو، بررسی این آثار، ازنظر رابطه متن و تصویر، می تواند بر غنایشان برای لذت، هنر آفرینی، ادبیت، توانش ذهنی بیشتر و درنتیجه حل مسئلههای پیشرو، به کودکان یاری رساند و به نویسندگان، تصویر گران و منتقدان ادبیات کودک یادآوری کند تا با بینشی زیرکانه و ژرفتر، آثاری هوشمندانهتر را به مخاطبان خود ارائه دهند.

در باور بسیاری از صاحبنظران، هستی کتابهای تصویری بر چگونگی رابطه متن و تصویر، قرار دارد؛ اما، تنها برخی از صاحبنظران، به انواع رابطهها توجه کرده و پویایی کتابهای تصویری را از این دیدگاه، نشان دادهاند. ازجمله شوارکز<sup>۱</sup> (۱۹۸۲)، گلدن<sup>۲</sup> (۱۹۹۰) و دو*نان*<sup>۲</sup> (۱۹۹۳).

نیکولایوا<sup>†</sup> (۲۰۰۰) و اسکات<sup>۵</sup> (۲۰۰۶) نیز، ازجمله کسانی هستند که در آثاری مشترک، به پویایی رابطه متن و تصویر توجه کردهاند. این صاحبنظران، براین باورند که ویژگی منحصربهفرد کتابهای تصویری بهعنوان شکلی از هنر، این است که با دو مجموعه جداگانه از نشانههای نمایشی (تصویر) و نشانههای قراردادی (واژه) رابطه برقرار میکنند و تنش میان این دو عملکرد، احتمالهای بی پایانی را برای برهم کنشی آنها فراهم میکند.

آنها براین باورند که تنها در کتابهای تصویری امکان چنین پویایی وجود دارد: ازاینرو، در بررسیهای شان میان کتابهای مصور و تصویری تفاوت گذاشته و انواع کتابها را بسته به چگونگی متن و تصویر و رابطه شان، بر پیوستار (جدول) نشان دادهاند. در یک سوی این پیوستار، کتابهای بدون تصویر و سوی دیگر، کتابهای تصویری بدون متن قرار دارد. با کمی پیشروی، روایت کلامی میتواند با یک یا چند تصویر، به داستانی مصور تبدیل شود که در آن، تصویرها به واژ گان وابسته هستند. در طرف دیداری پیوستار نیز روایت

همراهشدن واژگان به کتابهای مصور، تبدیل میشوند. کتابهای دیگر، در میانه این پیوستار قرار گرفتهاند. این آثار که کتابهای داستانی- تصویری نام دارند، باتوجهبه رابطه متن و تصویرشان، به ۵ دسته تقسیم شدهاند:<sup>۶</sup>

- داستانی – تصویری قرینهای:<sup>۲</sup> در این کتابها، واژگان همان داستانی را روایت می کنند که می توان آن را در تصویر دید گرچه واژگان نمی توانند همه جزئیات تصویر را بیان کنند. - داستانی – تصویری مکملی:<sup>۸</sup> اگر متنشان، مطلبی را

بیان نکرده است یا نتوانسته بیان کند، تصویر با نشاندادنش، آن را کامل میکند و برعکس. البته زمانی که در متن و تصویر شکافهای کمی وجود داشته باشد، چنین رابطهای برقرار میشود.

- داستانی- تصویری گسترشی یا افزایشی:<sup>۹</sup> کتابهایی که تصویرشان، افزونبر اینکه مفاهیم متن را در خود دارند، داستانی گستردهتر اما با همان درونمایه، بیان میکنند و آن را گسترش میدهند.

- داستانی - تصویری تقابلی: <sup>۱۰</sup> در کتابهای تقابلی، روایت متن و تصویر، متفاوت است. این کتابها، میتوانند مخاطب را به چالش بکشند تا با تعبیرهای متفاوت، در آفرینش داستان سهیم شوند. این چالشها به شیوههای گستردهای انجام می گیرد:

تقابل در مخاطب با ارائه دو معنای نهفته پیچیده و ساده؛ تقابل در سبک؛ تقابل در گونه و کیفیت؛ تقابل در شخصیت پردازی؛ تقابل در فضا و زمان؛ تقابل در چشمانداز (دیدگاه) که البته محدود به زاویه دید نمی شود و می تواند نگرش و ایدئولوژی را هم دربرگیرد؛ تقابل در ماهیت فراداستانی که متن می تواند موضوعاتی را بیان کند که تصویر از عهده آن برنمی آید؛ مفاهیمی مانند دایره چهار گوش و تقابل در پهلوی هم گذاری. نیکولایوا و کارول اسکات، در پیوستار، کتابهای با تقابل در پهلوی هم گذاری را بانام هم جواری، میان کتابهای روایت تصویری و تقابلی قرار داده ند.

- داستانی - تصویری هم جواری: " در این کتابها، دو یا چند روایت ناهمسان، درکنار یکدیگرند. با مقایسه آثار نیکولایوا و اسکات با دیگر صاحبنظران، بهنظر می رسد آنها، در زمینه رابطه متن و تصویر، واکاوی همهجانبهتری دارند؛ زیرا در بررسیهایشان، به سازههای روایت و همچنین تفاوتهای میان کتابهای مصور و تصویری، توجه داشتهاند. افزونبرآن، پژوهشهایشان یکی از جدیدترین بررسیها در زمینه موردنظر است. ازاین رو، این پژوهش برمبنای تعریفها و مؤلفههای این دو صاحبنظر مطرح در ادبیات کودک و نوجوان، انجام گرفته است.

باتوجهبه ضرورتهای پیش گفته و با تکیه بر این باور که با مقایسه آثار، میتوان به نگرشی علمی، فرامرزی و گستردهتر دست یافت، پژوهش پیشرو برآن است تا با نگاهی انتقادی، چگونگی و کارکرد رابطه متن و تصویر را باتوجهبه سازههای روایی، در ۶ کتاب داستانی- تصویری ایرانی و اروپایی- آمریکایی معاصر، واکاوی و مقایسه کند. همچنین، به پاسخ این پرسشها برسد که رابطه متن و تصویر در این آثار چگونه است و در مقایسه باهم، برجستگیها و کاستیهای شان، چیست.

## پيشينه پژوهش

پژوهشهای اندکی به بررسی رابطه متن و تصویر در کتابهای تصویری پرداختهاند: در خارج از ایران، *سایب<sup>۱۲</sup>* (۱۹۹۸) کوشیده است تا با تکیه بر مفاهیم نشانه شناختی، نشان دهد زمانی که در فرایند خوانش کتابهای تصویری، میان زبان کلامی و ديداري رابطه ايجاد مي كنيم، در سر ما چه مي گذرد. او براين باور است که در این فرایند هر صفحه جدید از کتاب، می تواند عاملی برای ساخت معنایی جدید باشد. در همین راستا، *لوئیس*<sup>۱۳</sup> (۲۰۰۱) نیز به شیوههای ناهمسان معناسازی متن و تصویر در کتابهای تصویری، توجه کرده است. وی کار متن را گفتن و کار تصویر را نمایش دانسته و با تحلیل کوتاهی از داستان گوریل، نشان داده که چگونه این تفاوتها می توانند برای خلق روایتهایی ویژه و متفاوت به کار گرفته شوند. *چونگ<sup>۱۱</sup>* (۲۰۰۶) نیز، با بررسی رابطه متن و تصویر داستان گوریل و بیان پیچیدگیهای آن، بر نقش سواد دیداری و لزوم استفاده آن در کلاسهای درس تأکید کرده است. همین طور، *توماس*۱<sup>۵</sup> (۲۰۱۰) در پژوهشی با بررسی رابطه متن و تصویر، نشان داده که مفاهیم موجود در کتابهای تصویری می تواند بر درک و فهم دانش آموزان کلاس دوم تأثیر بگذارد و آن را افزایش دهد. او نیز همانند چونگ، بدون توجه به انواع رابطه متن و تصویر، بیشتر بر نقش سواد دیداری و لزوم استفاده آن در کلاسهای درس تأکید داشته است.

در داخل ایران ناصرالاسلامی (۱۳۸۷) در « رابطه نوشتار با تصویر در ادبیات کودک معاصر ایران «، با بررسی نظامهای نشانهای که در دل تصویرهای کتابهای مصور وجود دارد، به انواع نشانهها (نمادین، شمایلی، نمایهای)، محورهای همنشینی، جانشینی و بینامتنی در نشانهشناسی تصویری و چگونگی تولید معنا توجه نموده است. او بیش از توجه به چگونگی و پویایی رابطه متن و تصویر، به تواناییهای تصویر و افزودههای آن بر داستان، تکیه دارد که از نظر روش و رویکرد با پژوهش پیشرو، متفاوت است. همچنین، ترهنده (۱۳۸۸) در "رابطهای ناگزیر میان متن و تصویر، "رابطه متن و تصویر چند اثر را نقد

و بررسی کرده است. او در این اثر، بیشتر درپی این است که بداند تصویر گر چقدر توانسته است مفاهیم متن را نشان دهد. یکی از تازهترین پژوهشهایی که ردپای این موضوع را میتوان در آن جستجو کرد، کتاب "تصویر گری کتاب کودکان: تاریخ، تعریفها و گونهها" از قائینی (۱۳۹۰) است که در آن بسیار کوتاه، به برخی از دیدگاههای موجود درباره رابطه متن و تصویر، اشاره کرده است. با یک باهمنگری در پژوهشهای پیش گفته، میتوان گفت که هیچکدام از آنها به پویایی، انواع رابطه متن و تصویر و آسیبشناسی آن، توجه نکردهاند و مقاله حاضر، نخستین اثری است که به این مهم به امید دستیافتن به آثاری با رابطه متن و تصویر پویا و سازندهتر میپردازد.

## روش پژوهش

براساس تقسیم بندی میرینگ<sup>۱</sup> (۲۰۰۰)، تحلیل محتوا به سه شکل: کمی، کیفی-استقرایی و کیفی-قیاسی انجام می پذیرد. کاربرد الگوی قیاسی برمبنای مقولههای از پیش تنظیم شده که به طور نظری استخراج شدهاند، صورت می پذیرد اما در الگوی استقرایی، پژوهشگر خود به استخراج مؤلفه ها می پردازد. پژوهش پیشرو، از روش تحلیل محتوای کیفی-قیاسی بهره گرفته و البته راه را بر استقرا نیز نبسته است. به این شیوه که رابطه متن و تصویر آثار را براساس مؤلفه ها و تعریف های نیکولایوا و اسکات، واکاویده است. چنانچه در مسیر پژوهش، به یافته های تازهای دست یافته که این دو صاحب نظر به آن اشاره نکردهاند، بیان و گاهی نقد کرده است.

رویکرد مورداستفاده در تحلیل دادهها، توصیفی – تفسیری است که به رویکرد تفسیری – تجریدی نیز نزدیک شده است. بنابر باور میکات و مورهاوس<sup>۱۷</sup> (۱۹۹۴) در رویکرد توصیفی – تفسیری، توصیف، هدفی مهم است، اما برخی از این توصیفها بهطرف تفسیر و تأویل می رود و در رویکرد تفسیری – تجریدی، بالاترین میزان تفسیر انجام می گیرد و حتی پژوهش گر به سمت نظریه پردازی می رود.

در این پژوهش، روند تحلیل از کل به جزء؛ جمع آوری دادهها بهروش اسنادی و واحد تحلیل، واژه، جمله، پاراگراف، تک گستره، دوگستره، متن، تصویر، جلد و کل داستان است.

نگارندگان، بهمنظور اعتبارسنجی، از دو روش مسیر ممیزی و تیم پژوهشی استفاده کردهاند و هرجا که لازم دانستهاند از راه رایانامه، با ماریا نیکولایوا مشورت کردهاند. در روش مسیر ممیزی، پژوهشگر مسیری را که در پژوهش طی کرده، گامبهگام ثبت می کند و در اختیار خوانندگان قرار میدهد. در تیم پژوهشی، پژوهشگر همواره با تیم پژوهش مشورت می کند. (Lincon & Guba, 1985; Maykut & Morehouse, 1994) نمونههای این پژوهش، هدفمندانه و از میان کتابهای داستانی- تصویری تألیفشده ایرانی و اروپایی- آمریکایی که متخصصان این دو گروه، آنها را بهعنوان آثار برتر معرفی کردهاند، انتخاب شدهاند. کتابهای ایرانی از میان کتابهایی بوده که به در خواست نگارندگان، ۴ متخصص ایرانی فعال در حوزه ادبیات کودک و تصویر گری، آنها را بهعنوان آثار برتر انتخاب کردهاند. کتابهای اروپایی- آمریکایی معاصر نیز، از میان ده کتابی بوده که پیش از این پیتر هانت،<sup>۸</sup> از نامآوران نقد و نظریه ادبیات کودک، به پیشنهاد مرکز مطالعات ادبیات کودک دانشگاه شیراز، آنها را از بهترین آثار داستانی- تصویری در جهان، دانسته است. از آنجاکه بررسی همه این آثار در یک مقاله امکانپذیر نبود، درپایان پژوهش گران، بدون هیچ دخالتی ۶ داستان را از میان آنها انتخاب کردهاند. کتابهای عبرایرانی این پژوهش، همگی اروپایی- آمریکایی بودند.

از آنجاکه این آثار شماره گذاری نشده بودند، نگارندگان، برای هماهنگی در ارجاع خود به شماره گذاری دست زدند. در بیشتر این آثار، متن و تصویر، در دو صفحه گسترده شده بودند یا متن در یک صفحه و تصویر مربوط به آن، در صفحه روبهرو قرار داشت. بنابراین نگارندگان، آنها را یک صفحه حساب کردند و براساس اصطلاح کاربردی نیکولایوا و اسکات، آنها را دوگستره<sup>۱۰</sup> و مواردی را هم که متن و تصویر، در یک صفحه قرار داشتند، تک گستره<sup>۲۰</sup> نامیدند (3: 2006, 2006).

دلیل استفاده از کتابهای برگزیده متخصصان، در این فرض نهفته است که مقایسه، زمانی پذیرفتنی است که آنچه مقایسه می شود، جنبههای مشتر کی داشته باشد و این افراد، در انتخاب آثار، آنها را از جنبههای گوناگون زیبایی شناختی، تصویر، عناصر ادبی و ... بررسی کنند. باتوجهبه روش نمونه گیری و شرایط یادشده، نمونههایی بدین قرار، بررسی خواهند شد:

- کتابهای داستانی - تصویری ایرانی: دیو سیاه دمبهسر، شب بهخیر فرمانده و کفشهای هیپا و شیپا. - کتابهای داستانی - تصویری اروپایی - آمریکایی

معاصر: خانم حنا به گردش می رود، داستان خرگوش کوچولو و می خوایم یه خرس شکار کنیم.

#### تحلیل و بررسی داستانهای ایرانی

در ادامه، تحلیل هر کدام از داستان ها آورده شده است.

### – ديو سياه دمبهسر

نویسنده: *طاهره ایبد |* تصویر گر: *مهکامه شعبانی |* گروه سنی: ب و ج

خلاصه داستان: دیو سیاه دم به سر، سر گذشت پیرزنی است که به طور ناگهانی در آب دریا می افتد و در آنجا با هشت پا،

نهنگ و کوسه روبهرو میشود. پیرزن برای نجات جانش به آنها می گوید که می خواهد به خانه پسرش، دیو سیاه دمبهسر برود. آنها تا اسم دیو را می شنوند، می ترسند و از خوردن او صرفنظر می کنند. اما ناگهان پیرزن، با دیو سیاه دمبهسر روبهرو می شود؛ در آغاز می ترسد، اما خیلی زود، دیو سیاه قصهاش را می شناسد و می گوید: «الهی قربون اشکت برم ننه» (ایبد،۱۳۸۹ : ۶) و سپس به خانه دیو سیاه دمبه سر می رود و چندروز در آنجا می ماند.

در دیو سیاه دمبهسر، تصویر به چند شیوه با متن برهم کنشی دارد لیکن در بیشتر مواقع، با رابطهای مکملی، معنای متن را کامل کرده است (جدول ۱).

همان طور که از مطالب جدول ۱ برمی آید، در این داستان، رابطه مکملی دارای بیشترین بسامد است. به این شیوه که تصویر با افزودن جزئیاتی به متن، معنای آن را کامل تر می کند. برای نمونه، در دوگستره ۵، تصویر افزون بر نمایش جزئیات چهره و اندام دیو سیاه دمبه سر، با نمایش عصای پیرزن که در کف دریا افتاده است، اوج درماندگی پیرزن را نشان می دهد. در برخی از دوگسترهها، تصویر، شخصیتهایی را نشان داده یا

نادیده گرفته و بر پیچیدگی این رابطه افزوده است. در دوگستره ۴، متن، افزون بر بیان در گیری های پیرزن، می گوید: «یک دفعه چشم پیرزن افتاد به دیو سیاه دم به سر» (همان: ۴) اما در تصویر پیرزن حضور ندارد و تنها قسمتی از سر دیو از داخل آب، دیده می شود. به نظر می رسد، تمامی ماجرای متن در پشت ستونی که در تصویر سایه انداخته، اتفاق افتاده است (تصویر ۱–الف).

همچنین در متن دوگستره ۳، هیچ صحبتی از لاکپشت نیست اما در تصویر، پیرزن از لاکپشت بهعنوان سپر استفاده کرده است. این تصویرها، با رابطهای تقابلی، مکمل خوبی نیز برای متن هستند.

در تک گستره ۸، رابطه متن و تصویر افزایشی است؛ در این گستره، متن خاموش است و تصویر با نشاندادن دیوی که سرش را تا نیمه از آب درآورده و با نگاهی اثرگذار، انتظار پیرزن را می کشد، مخاطب را وارد دنیای داستانی جدیدی می کند (تصویر ۱–ب).

گفتنی مهم درباره رابطه مکملی این داستان، ظهور بههنگام شخصیتهای مؤثر در متن و تصویر است که بر جذابیت داستان، افزوده است. عنوان داستان دیو سیاه دمبهسر است، اما این شخصیت، نهتنها در تصویر صفحه عنوان بلکه تا میانه داستان، نه در متن و نه در تصویر حضور ندارد. به گونه ای که در نگاه اول بهنظر می رسد دیو، مفهومی انتزاعی است که هیچ حضوری در داستان نمی یابد، اما در میانه داستان از گفته های هشت با برمی آید که او در قصه وجود خارجی

دارد: «کوسه تا اسم دیو سیاه دم به سر را شنید، دمش را گذاشت رو کولش و گفت: ... اگه ننه دیو سیاه نباشی، می آم می خورمت!» (همان: ۳). از طرفی دیگر، دیو همزمان با متن



تصویر ۱-الف. رابطه متن و تصویر در دیو سیاه دمبه سر (ایبد، ۱۳۸۹: ۴)



تصویر ۱-ب. رابطه متن و تصویر در دیو سیاه دم به سر (ایبد، ۱۳۸۹: ۸)

جدول ۱. رابطه متن و تصویر در داستان دیو سیاه دمبهسر

در تصویر حضور نمی یابد و برای تعلیق بیشتر در دو گستره بعد (دوگستره ۴)، با نمایش تنها قسمتی از سرش، تنها دم به سر و سیاه بودن او نمایان می شود. در ادامه نیز (دوگستره ۵)، تنها نیمی از بالاتنه او در تصویر نمایان می شود و در دوگستره ۶، شخصیت دیو، آن هم متفاوت با معرفی نخستین متن، حضور می یابد. بنابراین، مخاطب با گمانهزنی های پی در پی، در آفرینش داستان سهیم می شود.

#### - شببهخير فرمانده

نویسنده: *احمد اکبر پور ا* تصویر گر: *مرتضی زاهدی ا* گروه سنی: ب و ج

خلاصه داستان: شببهخیر فرمانده، نمایی از زندگی پسربچهای است که مادر و یکپای خود را در جنگ از دست داده. یکشب پسربچه با اسباببازیهایش، جنگی خیالی را بازسازی می کند تا در آن، انتقام مادرش را از دشمن بگیرد؛ اما در پایان وقتی می بیند دشمن نیز کودکی همسن و سال خودش است که او هم پایش را در جنگ از دست داده و آمده است تا انتقام مادرش را بگیرد، دستور آتشبس می دهد.

در شب به خیر فرمانده، رابطه متن و تصویر ساده و یک دست است، اما زاویه دید این دو رسانه داستانی، یکسان نیست. جدول ۲، چگونگی رابطه متن و تصویر را در این داستان نشان می دهد: نگاهی به جدول مذکور نشان می دهد، در این داستان، میان متن و تصویر رابطه تقابلی برقرار است؛ زاویه دید متن، اول شخص (من) است و شخصیت اصلی، داستان را روایت می کند. اما اگر به تصویر، بدون توجه به متن بنگریم، می بینیم که زاویه دید تصویر، سوم شخص است و راوی، خود، بیرون از تصویر قرار دارد و از شخصیت های آن نیست.

| مکملی/ تقابل در شخصیت پردازی | افزایشی  | مكملى       | قرينەاي | نوع رابطه متن و تصوير |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------|----------|-------------|---------|-----------------------|--|--|--|--|--|--|
| ٣٩٣                          | ٨        | ۱، ۲، ۵ و ۷ | ۶       | شماره دوگستره         |  |  |  |  |  |  |
| Υ/۵                          | ۱۷/۵     | ۵۷/۵        | ۱۷/۵    | درصد تقريبى           |  |  |  |  |  |  |
|                              | ۸/ مکملی |             |         |                       |  |  |  |  |  |  |

جدول ۲. رابطه متن و تصویر در شببهخیر فرمانده

| مکملی/ تقابل در زاویهدید | تقابل در زاویهدید | نوع رابطه متن و تصوير   |
|--------------------------|-------------------|-------------------------|
| ۲ و ۳                    | ۱، ۴، ۵، ۶، ۷ و ۸ | شماره دوگستره           |
| ۲۵                       | ۷۵                | درصد تقريبي             |
| ۸/ تقابل در زاویهدید     |                   | تعداد کل دوگسترہ/ نتیجہ |
|                          |                   |                         |

(نگارندگان)

(نگارندگان)

مقایسه رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی-تصویری برگزیده ایرانی و اروپایی – آمریکاییِ معاصر کی برپایه نظریه ماریا نیکولایوا و کارول اسکات

گفتنی است رابطه تقابلی این داستان، روایتساز و چالشبرانگیز نیست و واژهها و تصویرها، گفتوگوی چندان پیچیدهای ندارند. بهنظر می سد این رابطه، بیشتر ناشی از اول شخص باشد. زیرا کاربرد زاویه دید اول شخص برای تصویر، می توانست داستان را که حاصل تک گوییهای درونی کودک در تنهایی خویش بود، به سطحی بسیار بالاتر برساند و حس همدلی بیشتری را برانگیزد. برای نمونه، در دوگستره ۴، در متن آمده است: «من می دانم برای چیست ... تندتند شام می خورم و به اتاقم برمی گردم» (اکبرپور، ۱۳۸۳: ۴)، اما در تصویر هیچ نشانی برای راوی اول شخص وجود ندارد (تصویر ۲ – الف).

در دوگسترههای ۲ و ۳، رابطه متن و تصویر مکملی نیز هست. برای نمونه، در متن دوگستره آمده است: «فرمان حمله می دهم و با سربازهایم به طرف دشمن حمله می کنیم... .» (همان: ۳) و در تصویر، پسربچه تنها یک تفنگ در دست دارد و با شجاعت در میان شلیک تانک و هلی کوپتری دشمن، برای نجات سرباز زخمی اش تلاش می کند. در حالی که فرمانده دشمن در پشت میز پنهان شده است و بی هدف شلیک می کند. بدین تر تیب، تصویر، تفاوت این دو گروه را از نظر شجاعت و تجهیزات جنگی نشان می دهد (تصویر ۲ – ب).

تصویرهای شببه خیر فرمانده، با خطهایی نامنظم، تخت و رنگ آمیزی ویژه، به نقاشیهای کودکانهای میماند که بهنظر می سد شخصیت اصلی داستان آن را با مداد، طراحی کرده است. این تصویرها با پس زمینه قهوهای متمایل به زرد و دیدگاهی غیر معمول که مخاطب آن را از بالا و از زاویه دور می بیند، همراه با چهرههایی که با رنگ قهوهای پر رنگ تر شدهاند و وجود عناصری مانند تانک و همانند آن توانسته است، فضایی دلهره آور را متناسب با فضای عاطفی متن (و البته نه زاویه دید آن) بیافریند. اما این تصاویر، شکاف در خور توجهی باقی نمی گذارد و همان طور که گفته شد، کاربرد زاویه دید اول شخص برای تصویر، در کنار این ویژگیها، می توانست حس همدلی بیشتری را برانگیزد.

#### - کفشهای هیپا و شیپا

نویسنده: *مرتضی خسرونژاد |* تصویر گر: *علی خدایی |* گروه سنی آمادگی و دبستان

خلاصه داستان: هیپا و شیپا دو بچههشت پای دوقلو هستند. این برادر و خواهر ظاهر و رفتاری شبیه بههم دارند. آنها زندگی خوب و خوشی را کنار پدر و مادرشان می گذرانند. تا این که یکروز سرشان را از آب بیرون می آورند و بچههایی را در ساحل می بینند که کفش به پا دارند. بنابراین با پافشاری، از مادرشان می خواهند تا بر ایشان کفش بخرد.

هیپا و شیپا، همراه مادرشان به ساحل میروند و کفش میخرند. در راه بازگشت، در دریا مادرشان از آنها دور می شود. ناگهان، موجودی بزرگ و ترسناک، هیپا و شیپا را دنبال می کند. آنها پا به فرار می گذارند؛ کفش های شان را درمی آورند تا بتوانند سریعتر حرکت کنند و سپس با حرکت از لابه لای علف های دریایی و جاهای شلوغ خود را به مادرشان می رسانند. پس می کنند؛ گاهی در زیر آب با آنها بازی می کنند و گاهی آنها را از این ماجرا، هیپا و شیپا کفش ها را به دیوار خانه شان آویزان می کنند؛ گاهی در زیر آب با آنها بازی می کنند و گاهی آنها را متن و تصویر کفش های هیپا و شیپا، با برخی ریزه کاری ها، فرافت و ابهام آفرینی ها، زمینه حضور مخاطب را در داستان فراهم می سازند؛ اما روی هم رفته، طرح آن به راحتی از راه رابطه متن و تصویر را در این داستان نشان می دهد:

همان گونه که از جدول ۲ برمی آید، در این داستان، رابطه قرینهای دارای بیشترین بسامد است. اما مطلب شایسته درنگی که در این داستان نمی توان از آن چشم پوشید: گاه، کنایهها و گمانهزنیهایی ظریف در برخی از دوگسترهها وجود دارد که گرچه رابطه متن و تصویر را در سطحی بالاتر از رابطه قرینهای، قرار نمیدهد، اما نمی توان تأثیر آن را بر ذهن کودک مخاطب نادیده گرفت. در متن دوگستره ۱، آمده است: «هیپا و شییا ... خیلی شکل هم بودند. قدشان درست اندازه هم بود. چشمانشان درست مثل هم بهنظر می رسید ... » (خسرونژاد، ۱:۱۳۸۹) در تصویر نیز آنها، درست شبیه هم هستند، به گونهای که جداسازی و شناخت آنها از یک دیگر ممکن نیست، اما در گستره ۴، در متن آمده است: «هیپا سرش را کرد زیر آب و به پاهای خودش نگاه کرد» (همان: ۴). در تصویر نیز هماهنگ با متن، یکی از هشت پاها در زیر آب است، که باتوجه به متن، او هیپاست. بنابراین کودک مخاطب، از این که توانسته هیپا را از خواهر دوقلوی هم سانش باز شناسد، لذت می برد؛ اما این بازیها در اینجا پایان نمییابد، زیرا بیدرنگ در دوگستره بعد، این جداسازی به ابهام نخستین برمی گردد. پس از آن در دوگسترههای ۶ و ۷، مخاطب باتوجه به واژگان که می گویند: «کفاش ... کفشهای پسرانه را به هیپا و کفشهای دخترانه را به شیپا [نشان داد]، روی کفشهای دخترانه یک گل چسبیده بود و روی کفشهای پسرانه یک پروانه» (همان: ۶)، هیپا را از شیپا بازمی شناسد و این نوسان هم سانی و جداسازی تا پایان داستان، کودک را به تکاپو و هیجان فرامی خواند.

در این داستان، برجستهترین غنیسازی از آنِ شگردهای متنی و تصویری روی جلد کتاب است؛ بهگونهای که این شگردهای کنایه آمیز، با برخی مفاهیم داستان، نوعی رابطه

تقابلی فراداستانی برقرار کردهاند. در این صفحه، متنی با عبارت كفشهاى هيپا و شيپا، تصوير را همراهي ميكند که عنوان داستان است، اما تصویر با ابهام آفرینی، مخاطب را به چالش می کشد. در تصویر باتوجه به اسم هیپا و شیپا، دو کودک با جنسیت پسر و دختر، با فاصلهای نزدیک تر و اندازهای بزرگتر برجسته شدهاند؛ این کودکان کفش به پا دارند و با بادکنکی بزرگ که حتی از قاببندی تصویر نیز بیرون زده است، در ساحل میدوند. دورتر از آن و با اندازهای کوچکتر، دو تا سر که شبیه یکدیگرند، از آب بیرون آمدهاند؛ این دو شخصیت که مخاطب، پس از ورود به داستان و خوانش آن، کشف می کند، هیپا و شیپا هستند. در مرکز توجه قرار ندارند بنابراین، در اینجا مخاطب، بهاشتباه گمان می کند که هیپا و شیپا، دختر و پسری هستند که در ساحل درحال دویدن و جستوخیز هستند. این گمان در نخستین گسترش داستان، با نوعی تردید آمیخته میشود. در این دوگستره، دو سری که از آب بیرون آمده بودند و خیلی بههم شبیه بودند، در زمینهای بدون جزئیات، در مرکز توجه قرار می گیرند و این ابهام، مخاطب را به بازبینی و گمانهزنی دیگری وامیدارد. گمانهزنیهایی که با دخالت واژگان به اوج میرسند. متن در این گسترش می گوید: «هیپا و شیپا خیلی شکل هم بودند. قدشان درست اندازه هم بود. چشمانشان درست مثل هم بهنظر میرسید» (همان: ۱). البته باز با جمله: هیپا و شیپا برادر و خواهر دوقلو بودند، ذهن مخاطب را به تصویر روی جلد و دختر و پسری را که در آنجا دیده است، می کشاند. سپس در دوگستره ۲ واژگان با عبارت «یکروز هردو باهم سرشان



تصویر ۲- الف. رابطه متن و تصویر در شببهخیر فرمانده (اکبرپور، ۱۳۸۳: ۴)

جدول ۳. رابطه متن و تصویر در کفشهای هیپا و شیپا

را از آب درآوردند و بیرون را تماشا کردند ... » (همان: ۲)، دودلی مخاطب را به یقینی ابتدایی میرساند. سرانجام در دوگستره ۳، روایت گر به گونهای مستقیم وارد عمل میشود و بهصراحت می گوید: «.. هیپا و شیپا دوتا بچههشت پا هستند و در دریا زندگی می کنند» (همان: ۳) در اینجاست که مخاطب با شناختی تدریجی و سازنده، لذت همراهی در خلق داستان را می چشد (تصویرهای ۳-الف و ۳-ب).

از نگاه نگارندگان، حذف جمله اخیر، میتوانست رابطه متن و تصویر را به مرحلهای فراتر از آنچه هست، ببرد. دراینصورت، مخاطب خود، میتوانست با دلالتهای ضمنی متن همین گسترش، به کشف و شناختی ژرفتر برسد. همچنین، با عبور از این روند ابهامزدایی ظریف و طبیعی، با حضوری سازندهتر در داستان، به لذت بیشتری برسد؛ جملههایی مانند مردم در ساحل میآمدند و میرفتند. ... شیپا با خودش فکر کرد «قدمزدن در ساحل خیلی جالب است» (همان). این آسیب بیانگر نیازمندی بیشتر رابطه نویسنده با تصویر گر است.

باتوجهبه آنچه درباره دوگستره ۱و ۲ گفته شد، رابطه متن و تصویر در این گسترهها، فراتر از قرینهای است و به نوعی رابطه مکملی، البته در سطح ساده آن، رسیده است.

تصویر در تعداد کمی از دوگسترهها با متن، رابطه تقابل در شخصیت پردازی را برقرار کرده است. این نوع رابطه در دوگسترههای ۶ و۷ دیده می شود؛ دوگستره ۶، جایی است که کفاش در متن حضور دارد، اما تصویر با نادیده گرفتن آن، بر کنش هیپا و شیپا تمرکز کرده است. اما برعکس، در دوگستره



تصویر ۲- ب. رابطه متن و تصویر در شب به خیر فرمانده (اکبرپور، ۱۳۸۳: ۳)

| تقابل در شخصیت پردازی | مکملی/ تقابل در شخصیت پردازی | مكملى | قرينەاي                   | نوع رابطه متن و تصوير |
|-----------------------|------------------------------|-------|---------------------------|-----------------------|
| ۶                     | ٧                            | او ۲  | ۳، ۴، ۵، ۸، ۹، ۱۰، ۱۱و ۱۲ | شماره دوگستره         |
| λ/٣                   | ٨/٣                          | 18/4  | 88/V                      | درصد تقريبي           |
|                       | ۱۲/ قرینهای                  |       |                           | تعداد کل گسترش/ نتیجه |

دوفصلنامه علمی- پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر سال پنجم، شماره نهـم، بهـلر و تابستـان ۲۲۲۴

(نگارندگان)

بعد (دوگستره ۷)، تصویر با مصور کردن مادر و کفاش که بهنظر میرسد برای متن اهمیت چندانی نداشته، با افزودن جزئیاتی به روایت، شکافهایی ساده را آفریده است. در این گسترش، مادر با ظاهری درشتتر، در پشتسر شیپا ایستاده و هیپا و شیپا، متفکرانه، خود در حال انتخاب و تصمیم گیری هستند. بهنظر میرسد، مادر هیچ دخالتی در این انتخاب ندارد و تصمیم گیری را به آنها سپرده است. بنابراین تصویر گر، با این شگردها جنبهای از شیوه تربیتی و نگاه شخصیت مادر را نمایان ساخته و با این تقابل در شخصیت پردازی، با متن رابطهای مکملی نیز برقرار کرده است.

## داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر

#### - خانمحنا به گردش میرود

نویسنده و تصویرگر: *پت هچینز <sup>۲۱</sup> م*ترجم: *طاهره آدینه پور ا* گروه سنی: الف و ب

خلاصه داستان: خانم حنا به گردش می رود، خاطره گردش یک روزه مرغی به نام حنا، در یک مزرعه است. این خاطره بنابر روایت متن، بدون هیچ گونه حادثه ای هنگام شام به پایان می رسد و بنابر روایت تصویر در تمام مدتی که حنا با خیال راحت در گردش است، روباهی او را دنبال می کند تا شکارش کند ولی هربار حادثه ای خنده دار، سد راه او می شود.

خانم حنا به گردش می رود، نمونه ای متفاوت از داستان های تصویری است که بر رابطه کنایه آمیز متن و تصویر بنا شده است. رابطه متن و تصویر در این داستان، در افراطی ترین حالت ممکن است؛ تصویر با خلق شخصیت روباهی که در متن نیست و بر پایه آنچه متن می گوید، داستانی را با دیدگاه و درون مایه ای متفاوت می آفریند و مفاهیمی را به آن می افزاید. پس در این داستان، هم زمان سه نوع رابطه متن و تصویر وجود دارد (جدول ۴).

همان گونه که در جدول مذکور دیده می شود، در داستان یادشده در هر گسترش میان متن و تصویر، افزون بر رابطه افزایشی، رابطه تقابلی نیز وجود دارد. رابطه متن و تصویر این داستان، ازنظر پیرنگ، افزایشی است و ازنظر شخصیت پردازی و دیدگاه (چشم انداز)، تقابلی. واژه های این کتاب، با بیان خاطره گردش نه چندان هیجان انگیز خانم حنا، تنها مسیری را که او جدول ۴. رابطه متن و تصویر در خانم حنا به گردش می رود

در مزرعه طی می کند، بیان می کنند ولی تصویرها، در تمامی گسترشها و حتی روی جلد، بر داستان روباه تمر کز دارد. روباهی که در این گردش، بهدنبال خانم حناست و تلاش می کند تا او را بگیرد؛ ازاینرو میتوان گفت، تصویر چشماندازی گستردهتر از متن دارد و حوادثی را نشان می دهد که متن آن را نادیده گرفته سامان داده است؛ در دوگستره اول، با جملهای کوتاه، روباه متنی، گرفتاری روباه را به تصویر می کشد. این شیوه تا پایان داستان ادامه می یابد؛ بنابراین تصویر، آنچه را متن می گوید، نیست، گفتههای راوی را بی اهمیت و حتی نقض می کند و گسترش می دهد و با محوری کردن شخصیتی که در متن نیست، گفتههای راوی را بی اهمیت و حتی نقض می کند و گفتنی است، شخصیت بزی که در تصویر دو گستره های ۶-

کو بست العلی است، سخصیت بری که در نصویر دو دسترههای ۲، ۲، و ۸، دیده می شود، هیچ نقشی در پیشبرد حوادث داستانی ندارد. اما می تواند بر برداشت مخاطب و تفسیر او از حوادثی که متن و حتی تصویر بر آن تکیه دارد، تأثیر بگذارد؛ زیرا بی تفاوتی او نسبت به آنچه در تصویر اتفاق می افتد، می تواند دلیلی بر بی اهمیتی گردش حنا و دردسرهای روباه باشد. همان گونه که *نودامن* نیز می گوید، گاهی شخصیتهای فرعی که عملی حیاتی را در داستان نادیده می گیرند، این پیام کنایی را در خود دارند که آنچه برای شخصیت اصلی داستان اهمیت فراوان دارد، در بیشتر مواقع، برای دیگران بی اهمیت است. نودلمن برای تأیید گفته خود، از شخصیت بز در این کتاب نام می برد (Nodelman, 1988: 235-236)

نیکولایوا و اسکات معتقدند در این داستان، تصویر، متن را گزینش می کند و روایتی پیچیده تر و هیجان انگیز تر از آن نمایش می دهد (Nikolajeva & Scott, 2006: 18). بنابر دیدگاه این دو صاحب نظر، خانم حنا به گردش می رود، اغلب برای نمونه ای استفاده می شود که متن و تصویر، دو داستان را از دیدگاه بسیار متفاوت بیان می کنند (233).

نودلمن، این کتاب را نمونه آشکار تخریب دوسویه متن و تصویر میداند و معتقد است، تصویرهای این کتاب با نمایش چیزی بیش از واژگان، نهتنها داستان خود را روایت

| تقابلی (در شخصیت پردازی و دیدگاه)            | افزایشی             | نوع رابطه متن و تصویر    |
|----------------------------------------------|---------------------|--------------------------|
| ۱ تا ۱۴ (کل داستان)                          | ۱ تا ۱۴ (کل داستان) | شماره دوگستره            |
| ١                                            | )•••                | درصد تقريبى              |
| ۱۴/ افزایشی و تقابلی در شخصیتپردازی و دیدگاه |                     | تعداد کل دو گستره/ نتیجه |

میکنند، بلکه به گونهای کنایی به واژگان نیز نظر دارند. این تصویرها، با ناقص کردن واژگان و تبدیل کردنشان به چیزی نیمهواقعی، آنها را خندهدار نشان میدهند. بنابراین، با آنکه واژگان خستهکننده بهنظر میرسند، بدون آنها کتاب به موفقیت نمیرسید (Nodelman, 1988: 223-224).

#### - داستان خرگوش کوچولو

نویسنده و تصویر گر: *بیتریکس پاتر*<sup>۳۱</sup> مترجم: طاهره آدینهپور/ گروه سنی ب و ج

خلاصه داستان: خرگوش کوچولو، داستان خرگوش بازیگوشی بهنام دمکاکلی است؛ خرگوشی که مادرش به او میگوید: «به باغ آقای گوگوری نباید بروید. در آنجا برای پدرتان حادثه دردناکی اتفاق افتاد و خانم گوگوری از او یک ساندویچ خرگوش ساخت» (پاتر، ۱۳۸۳: ۲)؛ اما او به آنجا میرود و به دردسرهایی میافتد که به سختی جان سالم به درمی برد.

رابطه متن و تصویر در داستان خرگوش کوچولو، بیشتر قرینهای است؛ اما حضور درخور توجه رابطه مکملی، رابطهای سازنده را میان متن و تصویر، به وجود آورده است. مطالب جدول ۶، چگونگی رابطه متن و تصویر را در این داستان نشان می دهد.

مطالب جدول ۵، نشان می دهد که در داستان یادشده، رابطه قرینهای دارای بیشترین بسامد است. اما آنچه در جدول دیده نمی شود، استفاده هوشمندانه پاتر از لباس، شخصیت پردازی و دیگر عناصر تصویری است که این داستان را خلاق و متفاوت کرده است. شخصیتهای جانوری این داستان، گاه بدون لباس و با ویژگی طبیعی شان ظاهر می شوند (دوگسترههای ۱، ۱۵و...)؛ گاه با منش و رفتاری انسانی، لباس و کفش می پوشند و حتی نصیحت می شوند (دوگستره ۳)؛ و گاه با ظاهری حیوانی و بدون پوشش، رفتار انسانی دارند (دوگستره ۶).

در این داستان، متن و تصویر یکی از جالب ترین نمونه رابطه مکملی را در کتاب های داستانی- تصویری آفریدهاند. این نوع رابطه در دوگستره های ۱ و ۲ دیده می شود. همان طور که نیکولایوا و اسکات نیز گفتهاند، در دوگستره ۱، متن از چهار خرگوش نام برده ولی در تصویر در نگاه اول، سه خرگوش جدول ۵ رابطه متن و تصویر در داستان خرگوش کوچولو



تصویر ۳- الف. رابطه متن و تصویر در کفشهای هیپا و شیپا (خسرونژاد، ۱۳۸۹: جلد کتاب)



تصویر ۳- ب. رابطه متن و تصویر در کفشهای هیپا و شیپا (خسرونژاد، ۱۳۸۹: ۳)



تصویر ۴-الف. رابطه متن و تصویر در خانم حنا به گردش می رود (هچینز، ۱۳۸۳: ۲)



تصویر ۴- ب. رابطه متن و تصویر در خانم حنا به گردش می رود (هچینز، ۱۳۸۳: ۳)

| افزایشی/ تقابل در<br>شخصیت پردازی | مکملی/ تقابل در<br>شخصیتپردازی | مكملى                          | قرینهای                                                  | نوع رابطه متن و تصوير |
|-----------------------------------|--------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------|
| 77                                | ۲۴ و ۲۵                        | ۱، ۲، ۳، ۱۰، ۱۱،<br>۱۶،۱۳ و ۲۳ | ۴، ۵، ۶، ۷، ۸، ۹، ۲۱، ۱۴، ۵۱،<br>۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۰، ۲۱ و ۲۶ | شماره دوگستره         |
| ٣/٧                               | ۷/۶                            | ٣٠/٧                           | ۵۸                                                       | درصد تقريبي           |
| ۲۶/ قرینهای                       |                                |                                | تعداد کل دوگستره/ نتیجه                                  |                       |

(نگارندگان)

مقایسه رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی-تصویری برگزیده ایرانی و اروپایی – آمریکاییِ معاصر کل برپایه نظریه ماریا نیکولایوا و کارول اسکات

ديده مي شود (Nikolajeva& Scott, 2006: 230-232). با نگاهی دقیق تر است که مخاطب متوجه می شود که دم و پاهای عقبی درسمت چپ، از آن خرگوشی دیگر است که سرش را زیر ریشه درخت کرده و بهجای اینکه مانند دیگران ساکت بنشیند، در حال جستوجوگری در زیر در خت است و در آن پشت، ماجراهایی در حال انجام است که از دید مخاطب ینهان است. در این گستره، متن و تصویر ترفندهایی به کار بردهاند تا مخاطب را به این تفسیر برسانند که خرگوش یادشده، دم کاکلی است؛ متن به عمد نام خر گوش ها را از هم جدا کرده و در زیر هم بهترتیب، آورده است. حتی برای اینکه چشم مخاطب را به تصویر که خرگوش ها به تر تیب و یکی پس از دیگری دیده می شوند، هدایت کند، در متن اصلی که به زبان انگلیسی است و جهت نوشتار از چپ به راست است، نام آنها برعكس و از راست به چپ آمده است (Potter, 1902: 2). در تصویر، خرگوشی که سرش زیر درخت است، از سمت راست، آخرین نفر قرار گرفته و در متن اصلی نیز آخرین شخصیتی که معرفی می شود، پیتر، و البته در متن فارسی، دم کاکلی است (تصویرهای ۵- الف و ۵- ب).

ازنظر نگارندگان، این دوگستره، یکی از هنرمندانهترین و لطیفترین رابطه مکملی است که متن نیز در آفرینش چالش و شکافهای موجود نقشی همسان یا حتی بیشتر از تصویر دارد.

نیکولایوا و اسکات، دوگستره ۲ را مثال بسیار خوبی برای رابطه مکملی میدانند. آنها معتقدند که در اینجا، متن، اشاره به گذشته (و آنچه بر سر پدر دمکاکلی آمده است) مینماید، ولی تصویر هشداری برای آینده است و خطری نزدیک را به مخاطب هشدار میدهد. در این تصویر دختران دور مادر جمع شدهاند و به او توجه دارند؛ اما دمکاکلی از همه جدا شده و به آنها پشت کرده است؛ گویا به آنچه به او گفته میشود، گوش نمی دهد یا حتی رد میکند (تصویر ۵-ج).

در دوگستره ۲۴ و ۲۵، تصویر با تقابل در شخصیت پردازی، مفاهیم متن را کامل تر کرده است. در این دوگسترهها، تصویر با نمایش خواهران دمکاکلی که در متن از آنها سخنی نیست، با مقایسهای ظریف، آرامش و آسودگی آنها را دربرابر سختیها و ناراحتیهایی که دمکاکلی، با نافرمانیهای خود تجربه کرده است، نشان میدهد.

گفتنی است، دوگستره۲۲، با داشتن هر دو رابطه تقابلی و افزایشی زمینه حضور بیشتری را برای مخاطب فراهم کردهاند. در این دوگستره، متن میگوید: «آقای گوگوری، برای لحظهای او ]یعنی دمکاکلی] را دید، اما توجهی نکرد» (پاتر،۱۳۸۳، ۲۲) ولی تصویر آقای گوگوری را نشان میدهد

که با شن کش به دنبال دم کاکلی افتاده است و سه گنجشکی که در دوگستره ۱۳، با التماس از او می خواستند که بلند شود، به گونهای ضمنی، در این دوگستره او را به فرار تشویق می کنند؛ شخصیت هایی که متن از وجود آنها حرفی نزده است.

## میخوایم یه خرس شکار کنیم

نویسنده: *مایکل روزن <sup>۲۳</sup> تص*ویر گر: *هلن اکسنبری |* مترجم: طاهره آدینه پور / گروه سنی:

خلاصه داستان: بچهها به شکار خرس میروند، آنها از میان آبهای عمیق، لجنزار، جنگل سیاه و ... رد می شوند و به غاری سرد و تاریک میرسند که خرس در آنجاست. خرس تا آنها را می بیند، به دنبالشان می افتد. بچه ها فرار می کنند؛ به خانه برمی گردند و در رخت خواب پنهان می شوند. تصمیم می گیرند که دیگر به شکار خرس نروند.

میخوایم یه خرس شکار کنیم، با طنزی دلنشین و واژههایی کوتاه و گیرا که با ایجاز و فشردگی در سطح تصاویری هیجان انگیز پخش شدهاند، با زیبایی بی همانندی،



تصوير ۵-الف.رابطه متن و تصوير در داستان خر گوش کوچولو (Potter, 1902: 1)



تصویر ۵-ب. رابطه متن و تصویر در داستان خر گوش کوچولو (یاتر،۱۳۸۳:۱)

یک روز صبح خلام خرگرش پیر به بچه ها کلک: حوزیزان من اشما فقط می توانید به مزد عمای اهراف بروید یا تا آخر لین جام نیاید پروید در آنجا برای پدرتان حاشهٔ مردناکی اتاق افتاد: خلام گرکردی از او یک ساندویچ خرگرش ساختاه



تصویر ۵-ج. رابطه متن و تصویر در داستان خرگوش کوچولو (پاتر، ۲۸۳۱ :۲)

بیشتر روایت را به تصویر واگذار کرده است. ازاینرو، تصویر با رابطه افزایشی و گاهی مکملی، مخاطب را به همیاری در بازخوانی اثر فرا میخواند. مطالب جدول ۶، چگونگی رابطه متن و تصویر را در این داستان نشان میدهد.

مطالب جدول مذکور نشان میدهد که در این داستان، رابطه افزایشی دارای بیشترین بسامد است. اما پیش از هر تفسیری درباره این داستان باید گفت، آنچه این کتاب را لذتبخش و جذاب تر کرده، ساختار رابطهها و روایت داستان است که در جدول دیده نمی شود. در کتاب یادشده، دو گونه روایت با رابطه ای متفاوت وجود دارد:

روایت اول در دوگسترههای فرد ۱، ۳، ۵، ۷، ۹ و ۱۱ دیده میشود که در آن بخشی از متن بهصورت ترجیع بندی موزون در دوگسترههای سیاه و سفید، دیده می شود. به نظر می رسد، این ترجیع بند که تک گویی های درونی یکی از شخصیت هاست، تکراری برای ایجاد شجاعت و اعتماد به نفس باشد. در این دوگستره ها، رابطه متن و تصویر مکملی است؛ بدین گونه که با دهمه آنها، متن دشواری های راه را بیان می کند و تصویر جنس، سن و نوع و بی تفاوتی شان را در برابر دشواری های راه با دوگستره های راه تکمیلی است؛ بدین گونه که جنس، سن و نوع و بی تفاوتی شان را در برابر دشواری های راه با دوگستره های رنگی و پر هیجان روایت دوم، یک در میان نمایان و روایت متن را تکمیل می کند. این دوگستره ها که مستند، زمان استراحت، اندیشیدن و آماده شدن برای یک کنش پر حرکت را در روایت های پر هیجان دوگستره های رنگی که همراه با آواهای طبیعت تکرار می شوند، فراهم می سازند (تصویر ۶– الف).

در روایت دوم که در دوگسترههای رنگی آمده، رابطه متن و تصویر در همه آنها افزایشی است. این رابطهها به چهار شیوه متفاوت، نمود یافته است:

دوگسترههای زوج ۲، ۴، ۶، ۸ و ۲۰ که با دوگسترههای سیاه و سفید یک در میان هستند؛ تصویر این گسترهها، گذر شخصیتها را از راههای پرخطر جنگل، برف و ... نشان می دهد و متن تنها آوای برخاسته از طبیعت است. برای نمونه، در دوگستره ۶، تصویر، گذر نه چندان آسان شخصیتها را از لجنزارها با تمامی جزئیات نشان می دهد ولی متن، آوای جدول ۶ رابطه متن و تصویر در می خوایم یه خرس شکار کنیم

برخاسته از این گذر را به گوش میرساند: «شالاپ شولوپ/ شالاپ شولوپ» (روزن، ۱۳۸۳: ۶)، (تصویر ۶– ب).

دوگستره ۱۴ و ۱۵ که زمان فرار سریع و پرهیجان بچههاست؛ هرکدام از این دوگسترهها با نمایش چند روایت، سرعت و هیجان شخصیتها را نشان دادهاند. در دوگستره ۱۴، شش روایت (متنی و تصویر ۶- ج). روایت دیده می شود (تصویر ۶- ج).

در این دوگسترهها، تصاویر، افزون بر آنچه متن می گوید، با نمایش شخصیتها، واکنشهای آنها و مهم تر از آن خرسی که دنبالشان می کند و متن هیچ حرفی از آن نزده، بر روایت متن افزودهاند. برای نمونه، در نخستین تصویر دوگستره ۱۵، سمت راست، متن تنها می گوید: «اینجا خونس، بدو بدو/ در بازه، زود بالا برو» (روزن، ۱۳۸۳: ۱۵) ولی تصویر افزون بر نمایش هیجان بچهها و کنشهایشان، خرسی را نشان می دهد که چار چوبی در دست دارد و در فاصله نزدیک با آنها، آماده ورود به خانه و حمله به بچهها است؛ خرسی که در هیچ جای این دوگسترهها از آن نامی برده نشده ولی وجود او در تصویر، فرار بچهها را حیاتی و ملموس تر کرده است.

- دوگسترههای ۱۳ و ۱۶ که تصویر آنچه را متن می گوید، گسترش می دهد؛ برای نمونه، در دوگستره ۱۶، متن می گوید: «نه، دیگه بعد از این فرار خرسی نمی کنیم شکار» (روزن، ۱۳۸۳: ۱۶) تصویر با نمایش بچهها که همگی در یک رختخواب پنهان شدهاند و تنها قسمتی از صورتشان از زیر رختخواب بیرون است، ترسشان را نشان می دهد.

- دوگستره ۱۷ که در آن متن خاموش است ولی تصویر درحالی که کل دوگستره را پر کرده، خرسی را نشان می دهد که ناامیدانه به خانه برمی گردد؛ گویا او تا شب منتظر خارج شدن بچه ها و شکار آنها ایستاده است و با حال ناامید از شکار، به خانه برمی گردد.

باتوجهبه مطالب بیانشده، می توان گفت، در این داستان متن و تصویر در تعاملی سازنده، داستانی پرهیجان آفریدهاند که با جملاتی کوتاه و تصویرهایی کنشبرانگیز، می تواند مخاطب را به بهتردیدن، شنیدن و تجربه کردن تشویق کند. همچنین، شاید یکی از جذابیتهای این داستان، شگردهایی

| افزایشی                           | مکملی             | نوع رابطه متن و تصوير |
|-----------------------------------|-------------------|-----------------------|
| ۲، ۴،۶، ۸، ۱۰، ۱۳، ۱۴، ۱۵، ۱۶و ۱۷ | ۱، ۳، ۵، ۷، ۹و ۱۱ | شماره دوگستره         |
| ۶۴/۸                              | ۳۵/۲              | درصد تقريبى           |
| ۱۷/ افزایشی                       |                   | تعداد كل/ نتيجه       |

دوفصلنامه علمی- پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر سال پنجم، شماره نهـم، بهـار و تابستـان ۲۳۲۴

(نگارندگان)

مقایسه رابطه متن و تصویر در کنابهای داستانی-تصویری برگزیده ایرانی و اروپایی – آمریکایی معاصر برپایه نظریه ماریا نیکولایوا و کارول اسکلت

است که راوی را مانند دیگر شخصیتها، ناشناخته گذاشته است. بدین گونه که گاهی متن، حاصل تک گوییهایی درونی است که بهصورت اول شخص جمع بیان شده (دو گسترههای ۱۰، ۳، ۵، ۲، ۹، ۱۱ و ۱۶)، گاه آوای موجود در طبیعت داستان (دو گسترههای ۲، ۴، ۶، ۸ و ۱۰) و در برخی دو گسترهها (۱۲، ۱۴ و ۱۵)، چون فعل جملهها امری است، راوی آن ناشناس. که مخاطب را به معناسازی بیشتری وامیدارد. در دو گستره ۱۳، تصویر با نمایش صحنهای که تنها خرس و سگ در آن دیده میشود، متن را حاصل تک گوییهای درونی سگ میداند. در مینگرد و متن که به شکلی هندسی در کنارش قرار گرفته، به گونهای است که می توان آن را از تک گوییهای درونی او

دانست: «گنده و گرم و نرم، کیه؟ ... » (روزن، ۱۳۸۳: ۱۳). این گمانهزنی، قابلیت تعمیم به همه داستان را ندارد؛ زیرا در دوگستره ۱۵، در دومین تصویر، راوی میگوید: «نه، بیا پائین و نخند/ در را نبستهای، نبند»، اما سگ در بالای نردهها ایستاده و این بچهها هستند که بهسرعت از پلهها پائین میآیند و میکوشند تا در را ببندند. بنابراین راوی این قسمت، سگ نیست یا در تصویر دوگستره ۵، همه شخصیتها در جستوخیز هستند، اما پسر بزرگتر، روی نردهها نشسته، در جستوخیز هستند، اما پسر بزرگتر، روی نردهها نشسته، دستش را زیر چانهاش زده و در فکر فرورفته است. ازاینرو، بهنظر میرسد متن حاصل تک گوییهای درونی او باشد. این ویژگی در دوگستره ۷ نیز، دیده میشود. این شگردها به ناشناختهماندن شخصیتها، ابهام و حضور فعال مخاطب، یاری رسانده است.



نصوير ۶- الف. رابطه متن و تصوير در مىخوايم يه خرس شكار كنيم (روزن، ١٣٨٣: ۵)



تصوير ۶- ب. رابطه متن و تصوير در مىخوايم يه خرس شكار كنيم (روزن، ١٣٨٣: ۶)



تصوير ۶-ج. رابطه متن و تصوير در میخوايم يه خرس شکار کنيم (روزن، ۱۳۸۳: ۱۵)

#### نتيجهگيرى

هدف این پژوهش، واکاوی و مقایسه رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی- تصویری برگزیده ایرانی و غیرایرانی بود. در مقایسه با داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر، در داستانهای برگزیده ایرانی، متن، رسانهای پیشرو بود که داستان را با جزئیات تمام شرح میداد و مجالی برای معناسازی دیداری نمیگذاشت. ازاینرو، تصویرها، تکرار نهچندان ماهرانه و روایتساز از واژگان بودند که بیشتر وظیفه نمایش مفاهیم داستان یا عمق خشیدن به آن را داشتند. در این گروه داستانی، ۳ نوع رابطه (قرینهای، مکملی و تقابلی) وجود داشت که درادامه، چگونگی آن بررسی می شود:

رابطه متن و تصویر در کفشهای هیپا و شیپا، بیشتر قرینهای بود، اما در برخی موارد، تعامل نویسنده و تصویرگر در استفاده دقیق و درست از عناصر متنی و تصویری، میتوانست خواننده/ بیننده را از سطح آغازین متن و تصویر عبور دهد و به لایههای پیچیدهتر و زیرینتری وارد کند. بااینهمه، آسیبی تأثیرگذار، در این داستان وجود داشت؛ بدینگونه که گمانهزنیها و ابهامهایی که از جلد کتاب آغاز میشد و در دوگسترههای ۱ و ۲ اوج می گرفت، بهطور ناگهانی و با دخالت مستقیم واژگان در دوگستره ۳، پایان مییافت. این داستان، یکی از نمونههایی بود که واژگان، در جایی، زمینه حضور عناصر دیداری و گمانهزنی و کشف را فراهم می کردند و در جایی، راه را بر فضاسازی تصویر و همراهی مخاطب در شناختی تدریجی و سازنده می ستند.

داستان دیو سیاه دمبهسر، رابطهای مکملی داشت. این رابطه، سطحی و ساده بود و چالشهای زیادی را برای گمانهزنیهای معناساز نداشت. یکی از ویژگیهای برجسته این اثر، ظهور بههنگام و تدریجی شخصیتهای مؤثر داستان بود که از تعامل دوسویه متن و تصویر، ناشی میشد.

در شب بهخیر فرمانده، رابطه متن و تصویر ازنظر زاویه دید، تقابلی بود. بهنظر میرسید، این رابطه، بیشتر ناشی از ناآگاهی تصویرگر از تواناییهای تصویر در نمایش زاویهدید اول شخص باشد؛ زیرا کاربرد این زاویهدید، میتوانست داستان را که تک گوییهای درونی کودک در تنهایی خویش بود، به سطحی بسیار بالاتر برساند.

در داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر، ۳ نوع رابطه: قرینهای، افزایشی، افزایشی/ تقابل در دیدگاه و شخصیتپردازی، وجود داشت:

در داستان خرگوش کوچولو، رابطه قرینهای، دارای بیشترین بسامد بود؛ اما برخی از هنرمندیهای پاتر، در کاربرد عناصر ریزمتنی و تصویری و وجود چند رابطه مکملی برجسته، تعاملی سازنده را میان متن و تصویر، آفریده بود. به گونهای که شاید دوگستره ۱ و ۲ این داستان، یکی از بهترین نمونهها برای بیان رابطه مکملی باشد.

متن و تصویر میخوایم یه خرس شکار کنیم، بیشتر رابطهای افزایشی داشتند. این داستان با طنزی دلنشین و متنهایی کوتاه و گیرا که با ایجاز و فشردگی در سطح تصاویری پرکنش و هیجانانگیز پخش شده بودند، با زیبایی بیمانندی، بیشتر روایت را به تصویر وامیگذاشت. ساختار سنجیده آن نیز میتوانست مخاطب را به بهتر دیدن، شنیدن و تجربه کردن تشویق کند.

در خانمحنا به گردش میرود، همزمان، سه نوع رابطه: افزایشی، تقابل در دیدگاه و شخصیتپردازی، وجود داشت. این کتاب نمونهای آشکار، برای بیان رابطه کنایهآمیز، طنزآمیز و سازنده متن و تصویر بود.

مقایسه دو گروه داستانی نشان داد، رابطه متن و تصویر در داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر، متنوع، پیچیده و نیرومندتر بود. کاربرد سنجیده متن و تصویر، در این داستانها، منجر به نوعی طراحی و ساختار خلاق و بدیع، شده بود. خالقان این آثار، با شناختی هوشمندانه از جادو و قدرت سحرآمیز کتابهای تصویری و تعاملی سازنده، تعلیقزایی و حسآفرینی، مخاطب را به بهتردیدن و شنیدن فرامیخوانند.

رابطه قرینهای در داستانهای ایرانی، با یکنواختی و سادگی بیشتر، ظرفیت کمتری را برای معناسازی و کشف داشت؛ درحالیکه این رابطه در داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر، با جذابیتهای ساختاری، مخاطب را به خوانشی متفاوت فرامیخواند. همچنین، رابطه تقابلی در داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر، چنان تنش آفرین بود که گاهی، به رابطه برجسته دیگری (افزایشی) می انجامید و برای همین، نگارندگان آنها را در گروهی دیگر قرار دادند. اما بهنظر می رسید، این رابطه در داستانهای ایرانی، بیش از آن که هنری و چالش برانگیز باشد، از ناآگاهی تصویر گر ناشی می شد. همچنین، در داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر نوعی رابطه افزایشی با ساختاری خلاق وجود داشت که در داستانهای ایرانی این نوع رابطه، یافت نشد. از دیگر ویژگیهای برتر داستانهای اروپایی- آمریکایی معاصر، طنز و شوخطبعی بی نظیری بود که در میان متن و تصویر، نهفته بود.

میان دو گروه آثار، همسانیهایی یافت شد که شاید بتوان آن را بیانگر ویژگیهای کلی و بنیادین رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی- تصویری دانست. این همسانیها، بدینقرار است:

- بررسیها نشان داد، حتی در سادهترین پیوندهای متن و تصویر، عناصر دیداری میتواند افزونبر روشن گری و تأکید، دلالت گر مفاهیم و دنیایی باشد که در نظام معنایی واژگان، وجود ندارد. ازسویی دیگر در بسیاری از موارد، عناصر متنی میتواند معانی دیداری را برجسته، شفاف، مبهم یا گاهی وارونه کند. ازاین رو میتوان گفت، نظام معنایی واژگان و تصویر در کتابهای تصویری، هریک استقلال زبانی خود را دارند و نمیتوانند به طور کامل قرینه یکدیگر باشند.

این یافته، گرچه ساده بهنظر میآید، میتواند دو پیام جدی و مهم داشته باشد؛ نخست اینکه تصویرگران کشورمان با آگاهی از استقلال بیانی تصویر، آن را نقاشیهایی افزودنی به متن ندانند و همان طور که هماهنگ با متن پیش میروند، روایت شخصی و خلاقیت دیداری خود را نیز به کار گیرند تا بتوانند گامی اساسی به سوی داستانهایی بافتزداتر و خلاق تر بردارند. دیگر اینکه نویسندگان هم آگاه باشند که بسیاری از مفاهیم داستان را میتوان به تصویر و حتی فضای خالی و سپید میان متن و تصویر سپرد؛ زیرا گاه تصویر، برخی از مفاهیم را بهتر و سریعتر از هزاران واژه، انتقال می دهد.

- رابطه متن و تصویر، در این داستانها، بهطور کامل متناسب و مطلق نبود و در بیشتر داستانها، گسترش به گسترش نیز فرق می کرد؛ هرچند در کل بسامد برخی بیشتر بود.
- باید توجه داشت که کل داستان در تحلیل، اهمیت بیشتری نسبت به اجزای آن دارد؛ زیرا گاه کل اندیشه و مفاهیم جاری در متن، بسیار فراتر از تأثیری است که اجزای آن به صورت جداگانه می گذارد. برای نمونه اگرچه داستان خرگوش کوچولو، دارای رابطه قرینهای بود ولی با شگردهای مختلف درون متنی و تصویری، هنری و بلیغ بود.
- همان طور که متن های ادبی دارای سازه ها و عناصر متفاوتی هستند که درهم تنیده اند، تصویر نیز دربردارنده سازه هایی مانند شخصیت پردازی، فضاسازی و زاویه دید است و شناخت نویسندگان و تصویر گران از این عناصر ادبی، بسیار حیاتی است. بی توجهی به این نکته، به رابطه متن و تصویر داستان شب به خیر فرمانده، آسیب زده بود.

آسيبشناسي

ویژگی مهم دیگری که داستانهای ایرانی را به عقب میراند، آسیبهای موجود در آنها بود. باتوجهبه تحلیلها، بهنظر میرسد ریشه این آسیبها را که پیش از این به آن اشاره شده، میتوان در این عوامل جستوجو کرد: – ناآگاهی تصویر گران از سازههای داستانی؛ - ناآگاهی نویسندگان از توانایی تصویر در بازنمایی سازههای داستانی؛ - جدااندیشی و تعامل اندک نویسنده و تصویر گر؛ - کمبود نقد و منابع علمی در زمینه مدنظر براساس بررسیهای پیشینه پژوهش. ازاینرو، ضروری است که آفرینش گران کشورمان، با آگاهی بیشتر از سازههای متنی و تصویری، آثاری هوشمندانه و همهسویهتر بیافرینند و درنتیجه، رشد و شناخت کودکان کشورمان را با لذت و زیباییهای هنری همراه کنند. همچنین، منتقدان نیز، با نقد و توجه بیشتر، زمینه آفرینش آگاهانه و تراشخوردهتری را فراهم کنند؛ هرچند

این گفتهها بهمعنای آفرینش ساختگی و نادیدگی الهام نیست.

Ŕ مقایسه رابطه متن و تصویر در کتابهای داد تصویری برگزیده ایرانی و اروپایی – آمریکاییِ برپایه نظریه ماربا نیکولایوا و کارول اسکات ، رابطه متن و تصویر در کتابهای داستانی-یِ برگزیدہ ایرانی و اروپایی – آمریکایی معاصر

۶.

۶١

#### يافته جانبى

یافته دیگر این پژوهش، با طبقهبندی کتابهای تصویری پیوند دارد. همان طور که گفته شد، نیکولایوا و اسکات (۲۱ :۶۰۰۲)، انواع کتابهای تصویری را باتوجهبه رابطه متن و تصویرشان، در پیوستار طبقهبندی کردهاند. این پژوهش، نشان داد که این طبقهبندی گرچه در آغاز میتواند، الگویی روشن و مناسب را فراروی خالقان آثار و پژوهش گران قرار دهد، جواب گوی پویایی و تنوع کتابهای تصویری نیست و شکافهای میان متن و تصویر، میتوانند، از راههای بسیار متفاوتی، آنها را پیوند دهد. همان طور که در داستان خانم حنا به گردش می رود، همزمان سه نوع رابطه متن و تصویر در تمام دوگسترهها وجود داشت و بنابراین، قراردادن آنها در پیوستار ممکن نبود و خود دسته دیگری را می طلبید.

درپایان، پیشنهاد می شود پژوهشی به شیوه مخاطب محور و به منظور بررسی واکنش دانش آموزان به رابطه متن و تصویر آثار مورد مطالعه در این پژوهش، صورت گیرد. همچنین، آسیب شناسی جدااندیشی نویسندگان و تصویر گران کشورمان، رویکردی ژرف است که انجامش حیاتی به نظر می رسد. باوجود همه تبیین های صورت گرفته، این یافته ها، نتیجه پژوهش حاضر است و قابلیت تعمیم به دیگر آثار اروپایی - آمریکایی معاصر و ایرانی را ندارد.

پىنوشت

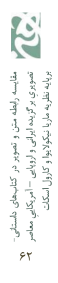
- 1. Schwarcz
- 2. Golden
- 3. Doonan
- 4. Nikolajeva
- 5. Scott

۶. این مطالب بر گرفته از آثار نیکولایوا (۲۰۰۰) و اسکات (۲۰۰۶) است.

- 7. Symmetrical Picture Book
- 8. Complementary Picture Book
- 9. Expanding or Enhancing Picture Book
- 10. Counter Pointing Picture Book
- 11. Sylleptic
- 12. Sipe
- 13. Lewis
- 14. Chung
- 15. Thomas
- 16. Mayring
- 17. Maykut & Morehouse
- 18. Hunt
- 19. Doublespread
- 20. Single Page (Spread)
- 21. Hutchins
- 22. Beatrix Potter
- 23. Michael Rosen

## منابع و مآخذ

- اكبرپور، احمد (۱۳۸۳). شببهخير فرمانده. تهران: يونيسف (صندوق كودكان سازمان ملل متحد).
  - ایبد، طاهره (۱۳۸۹). دیو سیاه دمبه سر. تهران: امیر کبیر.
- پاتر، بیتریکس (۱۳۸۳). داستان خرگوش کوچولو. ترجمه طاهره آدینه پور، تهران: علمی و فرهنگی.
- ترهنده، سحر (۱۳۸۸). رابطه ای ناگزیر میان متن و تصویر، کتاب ماه کودک و نوجوان. سال دوازدهم، (۱۴۴)، ۷۱–۷۸.
  - خسرونژاد، مرتضی (۱۳۸۹). کفشهای هیپا و شیپا. مشهد: بهنشر.
  - روزن، مایکل (۱۳۸۳). میخوایم یه خرس شکار کنیم. ترجمه طاهره آدینه پور، تهران: علمی و فرهنگی.
- قائینی، زهره (۱۳۹۰). تصویرگری کتاب کودکان: تاریخ، تعریفها و گونهها. تهران: مؤسسه فرهنگی، هنری و پژوهشی تاریخادبیات کودکان.
- ناصرالاسلامی، ندا (۱۳۸۷). رابطه نوشتار با تصویر در ادبیات کودک معاصر ایران. پایان نامه کارشناسی ارشد، رشته تصویر سازی، تهران: دانشگاه شاهد.
  - هچینز، پت (۱۳۸۳). خانم حنا به گردش میرود. ترجمه طاهره آدینه پور، تهران: علمی و فرهنگی.
- Chung, Y. L. (2006). Recognizing the Narrative Art of a Picturebook. Word and Image Interactions in Anthony Browne's Gorilla. **University of Education**. Journal of Taipei municipal, 37 (1): 1-16.
- Doonan, J. (1993). Looking at Pictures in Picture Books. Stroud: Thimble Press.
- Golden, J. M. (1990). The Narrative Symbol in Childhood Literature: Explorations in the Construction of Text. Berlin: Mouton de Gruyter.
- Lewis, D. (2001). Showing and telling: The difference that makes a difference. **Reading Literacy** and Language, 20 (5): 94-98.
- Mayring, P. (2000). Qualitative Content Analysis. Forum Qualitative Social Research. 1(2).
   Maykut, P. & Morehouse, R. (1994). Beginning Qualitative Research. London: The Falmer Press.
- Nikolajeva, M. & Scott, C. (2000). The Dynamics of Picture Book Communication. Children's Literature in Education, 31(4): 225-238.
- (2006). How Picture Books Work. Great Britain: Routledge. New York: NY100.
- Nodelman, P. (1988). Words about Pictures: The Narrative Art of Children's Pictures Book. The University of Georgia Press.
- Potter, B. (1902). The Tale of Peter Rabbit. New York: Warne.
- Sipe, L. R. (1998). How Pictures Books Work: A Semiotically Framed Theory of Text-Picture Relationships. **Children's Literature in Education**, 29(2): 97-104.
- Schwarcz, J. H. (1982). Ways of Illustrator: Visual Communication in Children's Literature. Chicago: American Library Association.
- Thomas, L. C. (2010). Exploring Second Graders' Understanding of the Text: Illustration Relationship in Picture Storybooks and Informational Picture Books. Kansas State University. Approved by: Major Professor Dr. Marjorie R. Hancock. UMI 3408153. Copyright by ProQuest LLC.



۶٣

دریافت مقاله: ۹۲/۲/۷ پذیرش مقاله: ۹۲/۱۲/۷

# بررسی تطبیقی تعامل هنر پیکرهتراشی و نقشبرجستههای محوطه بوتکارای پاکستان با دوره تاریخی در ایران

يعقوب محمدىفر\* فخرالدين محمديان\*\* خديجه شريفكاظمى\*\*\*

چکیدہ

هنر پیکرتراشی در کهنترین تمدنها پیدایش یافته است. در ادوار گذشته، این فرایند بنابر دستیابی به مواد اولیه فراوان بهویژه در قالب سنگ و چوب، مجسمهها و پیکرههایی باشکوه، سهم بسزایی در بازنمایی و انعکاس فرهنگهای گوناگون بشری داشته است. بوتکارا یک سایت باستانی است که طی قرون سوم قبل از میلاد تا دوم میلادی، در مرزهای شرقی ایران، بودائیان در دورههای حکومتی مختلف از آن استفاده کردهاند. بدون شک، اغلب سرزمینهای همجوار ازنظر ارتباطات فرهنگی و هنری باهم تعامل داشتهاند. با این تعابیر، میتوان به میزان ارتباطات فرهنگی و هنری محوطه بوتکارا و تمدن ایران بیردازیم. از آنجائی که مهمترین یافتههای محوطه بوتکارا در سالهای اخیر که بهدست باستان شناسان کشف شده، استوپاها، نقش برجستهها و پیکرههای متعددی هستند، می توان با مطالعه دقیق آنها و همچنین تطبیق با هنر پیکرهتراشی دوره تاریخی ایران، به میزان تعاملات فرهنگی و هنری این مناطق پیبرد. واکاوی این مهم، میتواند به تبیین بسیاری از ناگفتهها در زمینه ظهور، ارتباطات و گسترش ابعاد هنری و همچنین بسیاری از ابهامات در این محوطه باستانی منجر شود و درواقع، نگرش جدیدی را برای درک این موضوع ایجاد نماید. حال این پرسش مطرح است؛ چرا بااینکه محوطه بوتکارا تحت لوای حکومتی مستقل اداره می شده و نیز سبکهای هنری آن، متأثر از تفکرات مذهبی بودا، یونان و دولت کوشانی بوده است؛ نمی توانیم آن را از فرهنگ و هنر دوره تاریخی ایران جدا بدانیم. بهنظر می رسد هرچند محوطه بوتکارا بیرون از مرزهای سیاسی ایران قرار گرفته اما همجواری آن با تمدن عظیم و کهن ایران، سبب شده است که هنرمندان و حاکمان این منطقه توجه وافری به فرهنگ این سرزمین داشته باشند. لذا این عامل باعث شده است که ایران سهم بسزایی در شکل گیری فرهنگ و هنر بوتکارا بهویژه هنر پیکرتراشی آن داشته باشد. البته بهاحتمال قوى، اين ارتباط دوسويه بوده است. يافتهاندوزي دادههاي اين يژوهش بهروش كتابخانهاي صورت پذیرفته است. هدف هم، تبیین میزان تعامل پیکرهتراشی و نقش برجستههای محوطه بوتکارای پاکستان با سرزمین ایران در دوره تاریخی است.

كليدواژگان: بوتكارا، پيكرەتراشى، دورە تاريخى ايران.

» دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه بوعلیسینا، همدان.

\*\*کارشناسارشد باستانشناسی، دانشگاه هنر اصفهان.

\*\*\*دانشجوی دکتری باستانشناسی، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه بوعلیسینا، همدان.

Fakhredin.gh@gmail.com

#### مقدمه

موقعیت خاص کشور ایران به گونهای است که در همه ادوار تاریخی شاهراه شرق و غرب بوده است. در حقیقت، در مسیر این شاهراهها علاوهبر امر تجارت، تبادلات فرهنگی نیز صورت می گرفته است. ازاینروی، تعجببرانگیز نیست که فرهنگ و هنر ایران با اغلب تمدنها و فرهنگهای مجاور قابل مقایسه باشد. مقایسه آثار هنری دوره تاریخی ایران با فرهنگهای شرقی بهندرت صورت گرفته است. در این مقاله، سعی برآن است نقش بر جسته ها و پیکره های محوطه بوتکارای پاکستان که از مهمترین یافتههای باستان شناسان در این مكان به حساب مى آيد؛ با دوره تاريخى ايران بهويژه پارتى تطبيق شود. بوتکارا، از بزرگترين معابد بودايي در دره سوات پاکستان بوده است. وضعیت زیست بوم این منطقه، به گونهای است که شرایط مناسبی را برای چندین دوره استقراری، در این محوطه فراهم نموده است. قرار گیری این محوطه آئینی درکنار بناهایی مذهبی چون تاکسیلا و سرخکتل در افغانستان، بیانگر روحیه مسالمت آمیز آن برای پذیرش مذاهب گوناگون بوده است. حال این پرسش مطرح است؛ چرا بااینکه محوطه بوتکارا تحت لوای حکومتی مستقل اداره می شده و نیز سبک های هنری آن، متأثر از تفکرات مذهبی بودا، يونان و دولت كوشاني بوده است؛ نمي توانيم آن را از فرهنگ و هنر دوره تاریخی ایران جدا بدانیم. ارزش این کار پژوهشی از آنجا ناشی می شود که در زمینه مقایسه و ارتباط هنر دوره تاریخی ایران با نواحی خارج از مرزهای شرقی ایران بەندرت پژوهشی صورت گرفته است. ازسویدیگر، بەدلیل اینکه در منابع فارسی اشارهای به محوطه بوتکارا نشده است، می توان آن را پژوهشی نو و ارزشمند به حساب آورد. امید است با انجام این پژوهش، بتوانیم در تبیین ارتباط فرهنگی و هنری دوره تاریخی ایران با نواحی خارج از مرزهای شرقی گام کوچکی برداریم. در این مقاله سعی شده علاوهبر مطالعه تطبيقي هنر پيكرهتراشي و نقشبرجستههاي محوطه بوتكارا با دوره تاريخي ايران، مختصري نيز به معرفي سايت بوتكارا و نقش جاده ابریشم در این فرایند پرداخته شود.

#### پیشینه پژوهش

عبدور رحمان ( ۱۹۹۱) در گزارشهای حفاری سایت بوتکارا طی سالهای ۱۹۸۲ تا ۱۹۸۵ با بررسی دورههای استقراری آن، به این نتیجه میرسد که عوامل تاریخی- جغرافیایی، مذهبی و هنری در رابطه با پیدایش آثار نقوش برجسته و مجسمههای آن بی تأثیر نبوده است. تاکنون درباره تعامل و تطبیق هنر پیکره سازی و نقش برجسته های بوتکارا با دوران تاریخی ایران،

پژوهشی صورت نپذیرفته است لذا وجود این خلاً پژوهشی، انگیزهای شد تا با انجام این کار پژوهشی این مهم صورت پذیرد.

## روش پژوهش

تحقیق حاضر دارای نظامی کیفی و راهبردی، براساس هدف بنیادی و ازنظر روش، تاریخی است. روش یافته اندوزی دادهها بهشیوه اسنادی و کتابخانهای صورت گرفته است. فرایند این مقاله با مطالعه نمونههای موردنظر و تطبیق آنها با سایر نمونههای آثار هنری محوطههای دیگر بررسی و تحلیل شده است.

## معرفى محوطه بوتكارا

بوتکارا، محوطهای باستانی در دره سوات، شمال غرب پاکستان، است که میان دو دره ناریخاور و اوبوخاور قرار دارد. نام بوتکارا بر گرفته از کلمه بوتکادا به معنی تصاویر خانه است. این محوطه در دوران معاصر به دست ساکنان آنجا معروف به باشی پَتی تحت تصرف درآمده است (تصویر ۱). طی بررسیهای باستان شناسی آنچه در اینجا اهمیت دارد، مجموعه معابد بودایی است که از قرن ۳ ق.م. به بعد، برای چندین قرن بودائیان از آن به عنوان مرکزی مذهبی استفاده کردهاند. محوطه مذکور، زیر نهشته آی از رسوبات رودخانه سوات قرار گرفته بود و به همین دلیل، بسیاری از این معابد سالم باقی مانده است. محوطه به دو قسمت: B و A تقسیم گردیده است (Rahman, 1991:44).

قسمت A؛ یک ردیف ششتایی از اتاق هایی است که بهمرور زمان غارت شدهاند. بقایای ساختمانی فراوانی از این قسمت بهدست آمده که به دو گروه اصلی: حیاط باز و اتاق های زیرزمینی (معابد)  $A \in B \in C \in C$  (معابد)  $A \in B$ چند استویا<sup>۳</sup> است که از سنگ ساخته شده است. در اطراف این استوپاها، سنگهای ایستاده وجود دارد. ناحیه A قدیمی تر از ناحیه B است. اغلب مجسمه ها و پلاک های سنگی بوتکارا از این قسمت بهدست آمده است. از میان ۱۸۸ شیء کشفشده، حدود ۱۸۰ نمونه آنها مجسمه و نقش برجسته های سنگی است. ۱۹ عدد از نقش برجسته ها به صورت اشکال انسانی و در قاب های سنگی با اندازههای مختلف است که برای ساخت آنها از سنگهای فراوانی استفاده شده است. این نقوش، بسیار استادانه حجاری شدهاند. موضوع بسیاری از آنها مربوط به زندگی بودا است. علاوهبر آن آثار دیگری چون؛ سفال شکسته، میخ آهنی و چراغهای سفالی از این منطقه پیدا شده است. مکان قرار گیری این مجسمهها متفاوت است چراکه شواهدی بر وجود حفرههایی در ورای گنبد استوپاها برای نصب آنها موجود است (Ibid: 45). همان طور که

اشاره گردید، اغلب موضوعات این قابهای سنگی، نقوش انسانی است که از این طریق میتوان سبکهای هنری گوناگون را که در ساخت مجسمههای بوتکارا به کار رفته، مطالعه و تحلیل کرد.

## طبقهبندی دورههای استقراری در سایت بوتکارا باتوجه به نتایج گاهنگاری

**مائوری:** در سال ۳۰۴ ق.م سرزمینهای جنوب هندوکش به تصرف مائوریهای شمال هند درآمد. مقتدر ترین فرمانروای آنها، آشوکا بود. دین بودا در عهد این پادشاه مقتدر، از حدود شبهقاره هند بیرون رفته و از شمال غربی تا کشمیر و قندهار و سیستان تا سواحل آمودریا را دربرمی گیرد (هرمان، ۱۳۸۳: ۲۶ و ۲۷). حکومت پادشاهان این سلسله منجر به شکل گیری عصر طلایی هند گردید. در سال های ۳۰۰ تا ۲۰۰ ق.م سبک جدید هنری قندهار پدید آمد. جاده ابریشم نیز تحت کنترل چینیها درآمده و مسیر ارتباطی با غرب احیا میشود.

**یونانی\_باختر**: زمانی که سلوکیان در غرب سرزمینهای خود با پتلیموس سوم فرمانده مصر در حال جنگ بودند، ار شک از این اوضاع سود جسته و پایههای سلطنت خود را در پارت و هیر کانی محکم می کند. همچنین این نزاع به دیدوتوس اول در آسیای مرکزی امکان قیام و تأسیس دولت یونانی-باختر را داد. ضعف دولت سلوکی در زمان آنتی خوس دوم منجر به جدایی متصرفات پارت و باختر گردید، چراکه او در سال ۲۳۹ ق.م بر ضد سلو کی قیام نمود و دولت مستقل یونانی- باختر را بنیان گذاری کرد (شیپمان، ۱۳۸۸: ۲۶ و ۲۷). وسعت این دولت در جنوب از هندوکش تا کوههای بَدَخشان در شرق بود که مرز قلمرو اشکانی را دربرمی گرفت. مهرداد اول با فرستادن سفیرانی مانند؛ *سولا*<sup>†</sup> و *ووتی<sup>6</sup>* به روم و چین، ایجاد ارتباط با این دو دولت را فراهم نمود. در این دوره بهعلت روابط دوستانه با دولت اشکانی، گروهی از هنرمندان یونانی به شرق آمده و زبان و خط یونانی در این منطقه گسترش یافت .(Kawami, 1987: 16)



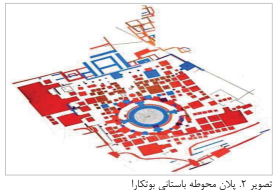
تصویر ۱. موقعیت سایت بوتکارا در دره سوات پاکستان (www.pakistanpaedia.com)

هندویونانی: حمله دمتریوس یکم به هند در سال ۱۸۰ق.م منجر به پیدایی دولت هندویونان گردید که مناطق شمال و شمال غربی هند با مرکزیت تاکسیلا را دربرمی گرفت. هنر قندهار در این دوره به شکوفایی خود رسید (پوری، ۱۳۷۵: ۲۴۹).

هندوسکایی: برخی از اقوام چادرنشین در سال ۱۲۷ق.م، در مرزهای پادشاهی یونانی- باختر ظاهر شده که یکی از این اقوام سکاها بودند. آنها تحت فشار یوئه چیها به باختر نفوذ کردند (شیپمان،۱۳۸۸: ۳۳). با روبه روشدن دولت اشکانی به سمت شرق رفته و در افغانستان کنونی مستقر گردیدند. چندی بعد دولت هندویونانی تابع سکاها شده و دولت هندوسکایی در سال ۷۲ تا ۵۰ق.م به وجود آمد. سپس پادشاهی یونانی- باختری را نابود ساختند. این سلسله را مائوس دوم تأسیس کرد (بار تولد، ۱۳۵۸: ۳۱۲).

هندوپارتی: پس از هندوسکاییها، دولت هندوپارتی قدرت می گیرد و جانشین سکاها در ایالت سند می شوند که با خود فرهنگ هلنی را وارد این سرزمین می کنند. این سلسله بهدست گندوفار در سال ۲۰ میلادی آغار گردید. قلمرو این سلسله از سیستان تا پنجاب بود (پوری، ۱۳۷۵: ۲۶۶).

**کوشانی**: طبق منابع چینی، کوشانیان از قبیله یوئه چی مستقر در سواحل دریاچه خوارزم در ۱۵۰ ق.م بودهاند. آنها همسایه شرقی اشکانیان بودند که با غلبه بر یونانیها در نیمهدوم قرن ۲ ق.م، درپی سکاها، از شمال وارد باختر شدند. سپس با تسلط بر جلگه شمال هند، بر این ناحیه حمله برده و در باکتریا، بین سالهای ۱۳۳– ۱۲۹ ق.م وارث هنر هلنی شدند. شالوده این امپراطوری کَجولاکادفیس بود که در زمان او، ناحیه قندهار از پادشاهان سکایی، بازپس گرفته شد. زبان رسمی این امپراطوری، گویشی ایرانی با نوشتار یونانی بود (بیوار، ۲۹۷۱:۲۹۷۲). شکوفایی این دولت با ضرب مجدد بر سکههای ارسالی روم و آثار هنری در مراکز مربوط به امپراطوری کوشانیان مانند، تاکسیلا و بگرام روشن می گردد. قلمرو این امپراطوری از سغد و باکتریا در شمال آغاز و از



(www.pakistanpaedia.com)

سراسر افغانستان تا شمال غرب هند گسترش یافته است. کانیشکا بزرگترین پادشاه کوشانی مانند آشوکا، مذهب بودایی را انتخاب و حامی قدرتمندی درجهت ساخت معابد برج گونه بودایی بود. در زمان او هنر پیکرهتراشی دینی و غیردینی رواج یافت (هرمان، ۱۳۸۳: ۸۰ و ۸۱). با گسترش امپراطوری روم و تجارت سغدیان بر جاده ابریشم شرایطی برای بازاریابی انواع کالاهای شرقی فراهم گردید.

## تأثير هنر ايراني بر قلمرو شرقي

موقعیت فلات عظیم ایران چنان است که در میان سرزمینهای شرق دور و خاور نزدیک، بهعنوان یک منطقه واسطهای عمل می کند. یعنی از یک طرف بهواسطه ارتباط با یونان و بیزانس و ازسویی دیگر با چین و هند، می توانست در نوعی بدهوبستان مشارکت داشته باشد.

قبل از نفوذ هنر یونانی بر پیکرههای هندی، تأثیر هنر ایرانی بیشتر بوده است. پژوهشهای اخیر نشان داده، یکی از راههای انتقال هنر ایران به امپراطوری موریائی مهاجرت صنعت گران و معماران از شوش، اکباتان و پرسپولیس به هند بوده است. بعد از حمله اسکندر به ایران و آشفتهشدن اوضاع این که توانسته بود محیطی مساعد را برای جذب هنرمندان فراهم آورد. در حقیقت پیش از موریائیها، ساخت بناهای بزر گ و باشکوه در هند سابقه نداشته است (Fussman, 1968: 780). این تأثیر نه تنها در بناهای درباری بلکه در بناهای مذهبی سنگی نیز مشاهده می گردد. با هجوم بیگانگان به سوی مناطق شرقی، این هنر کاملاً حذف نگردید و اثرات آن در دورههای بعد به طور نامحسوسی درک می شد.

پنج ویژگی بارز هنر اشکانی: روبهرونگری، بار روحی، بار مذهبی، مقیدبودن به خطوط مستقیم موازی و صراحت هنری است (Schlumberger, 1969:331). هرچند پارتیان و کوشانیان دارای مذهبی واحد نبودند اما این ویژگیهای مشترک با هنر پارتی، به جز ویژگی آخر، پذیرش مسالمتآمیز ساکنان بومی را با دیگر اقوام منعکس می کند.

حمله اسکندر بهعنوان یک پیروزی سیاسی و فرهنگی عمل نمود. ازاینروی، فرهنگ هلنی در ارائه به سرزمینهای پارسی، بازتاب نگرش یونانی بود. سلوکیان توانایی ایستادگی با این مکتب هنری را نداشتند. در آغاز حکومت اشکانیان، هنر هلنی، هنر غالبی بود که با گذشت زمان، سبک جدیدی را با گرایش به سنتهای شرقی، پدید آورد (Vonder Osten, 1926: 16). با روی کارآمدن پارتها، فرهنگهای محلی و بومی، بهتدریچ خود را از یوغ حاکمیت فرهنگ و هنر هلنی آزاد ساختند. چنانچه

در قرن اول میلادی، شاهد به وجود آمدن هنری ملی و ایرانی هستیم که می توان از آن به عنوان یک رنسانس فرهنگی یاد کرد (قادری، ۱۳۸۲: ۹). همچنین حضور پارتی ها در باکتریا (بلخ)، شمال هند و قلمرو اشکانی، بیانگر وجودنداشتن یک رهبری قوی مرکزی است. بنابراین پارتها هیچ یک از سنتهای هنری رایج را بر هنرمندان تحمیل نمی کردند(Gray, 1985:282). وضعیت پیچیده هنری که در دوره پارتیان آغاز شده، ترکیبی از سنتهای بومی و مناظر فرهنگی هلنی است. این موضوع با تغییرات ناگهانی سیاسی، از اواخر قرن چهارم ق.م تا قرن دوم ق.م صورت پذیرفته است. درواقع، هنر در این زمان، کمتر شناخته شده است.

برای درک هنر پارتی می ایست دو سبک هنری هخامنشی و هلنی را جداگانه تحلیل کرد. باتوجهبه یافتههای معماری، مجسمهها و آجرهای خشتی منقوش لعابدار در شوش، می توان دریافت که تلاش دولت سلوکی و پارتی بهطور مستقیم براساس ساختار قدیمی هخامنشی بوده است. جنبه مهم دیگر هنر ایرانیان در آغاز دوران پارتی مربوط به سنت یونانی بود. هخامنشیان برای خلق آثار خود از هنرمندان و کارگران یونانی بهره می بردند، این امر باتوجه به کتیبه های برجای مانده، جای تأمل دارد. بررسی غنایم جنگی از تختجمشید نشان میدهد که بهدست آوردن مجسمههای یونانی، سابقه خوب سلطنتی برای پادشاهان پارسی محسوب می شده است. از جمله می توان به مجسمه تیرانسیدز<sup>۶</sup> که بهدست *آنتنور ۲ ساخ*ته شده، اشاره نمود. این شیء از سوی خشایار شاه از مکانی به نام آتنیاناگورا^ در سال ۴۷۹ق.م بهغنیمت رفته و در دوره هلنی در شوش بود تا اینکه در زمان اسکندر یا آنتی خوس به آتن باز گردانده شد .(Kawami, 1987: 25)

ویژگیهای مشترک مجسمهسازی پارتی و کوشانی طبقهبندی هنر پیکرهسازی براساس سبک، تاریخ دقیقی را نشان نمیدهد اما با مقایسه میتوان، زمانی تقریبی را برای آن حدس زد. در دوره پارتی بهندرت به موضوعهای رشد و گسترش هنر مجسمهسازی توجه شده ازاینروی، همزمانی دولت پارت با کوشان میتواند پارهای از این خصوصیات مشترک را نمایان سازد.

در این دوره برای ساخت مجسمهها در ایران از اصول رایج منطقه مدیترانه استفاده می شده با این تفاوت که در ایران بهندرت مجسمههای بدون پوشش و لباس سراغ داریم (115 :Kawami, 1987). هنر پیکره تراشی اشکانیان، یادآور بدنی ناهمگن و نامتجانس است که به نسبت دوره هخامنشی و ساسانی بیانگر متمر کزنبودن سیاست، در آن دوره است. اشکانیان نمی توانستند به طور هنر مندانه تسلط خود را در این برهه زمان داشته با شند؛ اکثر پیکر کهای

این دوره مدل سازی شدهاند. نسبت ار تباط بین این اشکال و نقوش برجسته کوشانی، بیانگر این است که چنین سبکهایی از شرق آمدهاند؛ با این فرض که این تندیسها به شرق برده یا هنرمندان شرقی با مهاجرت به این مکان، آنها را بهوجود آوردهاند. بعد از نیمهدوم سده اول میلادی تأثیرات کمی از هنر رومی بر نقش برجسته های اشکانی دیده می شود. به احتمال، واردات این اشیا نتوانسته نمونههای ترکیبی معناداری را در رابطه با دین و سیاست اشکانی و نقوش برجسته رومی ایجاد نماید (Ibid: 146). نمونه پیکرههای مشابه پارتی با ساختار سهبعدی توپُر، قسمت تنه برجسته و دست چپ به حالت آویزان در منطقه کوشان (افغانستان امروزی) مشاهده گردیده که حجارى أنها با تاريخ حكومت پارتها مطابقت دارد. لباس پارتيان اهمیت خاصی دارد زیرا در این دوره است که پوشش مردان با شلوارهای گشاد و چینخورده با پوشش کتمانند و آستیندار شاخصه عموم پوشش ساکنان شرق می گردد. همچنین زنان با لباس های بلند مشاهده می شوند. شلوار مردان با چین های بیضی شکل تا روی قوزک پا به صورت تنگ و در داخل چکمه قرار می گیرد. این چنین لباسی و نمونه لباس های آستین دار بلند فقط در بَردنشانده \* ظاهر شدهاند (تصویر ۳). این الگو مشابه پوشش هترا<sup>۱۰</sup> است و بعد از آن، در دوره ساسانی نیز دیده می شود (تصویر ۴).

نوارهای باریکی در حاشیه لباس، کمربندهایی با نوار پهن و ساده، احتمالاً از چرم با قلابهای فلزی دیده می شود که نمونه آن در پیکرههای کوشانی در آسیای مرکزی یافت شده است. این نوع کمربندها به احتمال از هترا در شمال عراق نشأت گرفته اند (تصویر ۵). شنلی که تنها شانه چپ را پوشانده فقط در خوزستان ظاهر می گردد (تصویر ۲۰–ب). استفاده از گردنبند با سنگهای منبت کاری نیز در پالمیر <sup>۱۱</sup> و دورااوروپوس، <sup>۱۲</sup> هترا، استل اردوان در شوش مشاهده شده است (Sarkhosh,1993:65). گردن کلفت پیکره، هنری با منشأ شرقی را نشان می دهد. تزئینات



تصویر ۳. نقشبرجسته بردنشانده، مسجد سلیمان (Tawil,1997: 101)

مرواریدی شکل در لباس های کوتاه، شلوار و چکمه وجود دارد (Homes, 1960: 321). نقش برجسته های تنگ سروک<sup>۱۲</sup> پیکرههایی خشک با اشکالی بزرگ و پارچه های صاف نشان داده می شود که باوجود کنده کاری عمیق، جزئیات کمی را دراختیارمان قرار می دهند (تصویر ۴). این نقوش در قرن دوم میلادی، نشان دهنده ارتباط هنری و تأثیرات سبک شناسی با بین النهرین و شمال غرب هند است. مجسمه های سنگی مکتب به غرب در حرکت بوده است. توجه به عمق زیاد برای جبران نور ضعیف در بخش هایی از نقش برجسته های تنگ سروک و بردنشانده، حاکی از تأثیرات کوشانیان است.

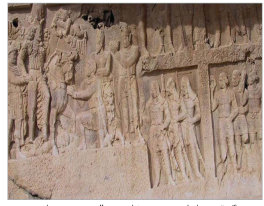
نمونه پیکرههای لمیده، در هترا، پالمیر، الیمایی<sup>۱۰</sup> و بینالنهرین وجود دارد. این تعامل هنری از هزاره سوم ق.م مستند شده است (۸4-88 Kawami, 1987)، (تصویرهای ۷ و ۸).

بنابراین میتوان اظهار نمود که هنر پارتی مانند هنر دوره هخامنشی و ساسانی جنبه درباری داشته و متناسب با تبلیغات درباری بوده و همواره از تأثیرات یونانی و رومی الهام پذیرفته است.

# ار تباط پیکر تراشی بودایی و تأثیر پذیری آن از هنر یونانی، پار تی، کوشانی

این هنر در تمدنهای باستان علاوهبر کاربردهای زیبا و بیان گرانه، کارکردی مذهبی و آئینی داشته است. گستردگی در بهکارگیری هنر پیکرهسازی در میان اقوام و تمدنهای دوران باستان تاحدی بوده که بین یافتههای باستانی، تعداد نامحدودی از آثار هنر مندان مجسمهساز این دوران، به چشم می خورد.

هنر بودایی اولیه، هنر مردمی بود. مردمی که میخواستند با روایت حکایات بودایی، به سادهترین و صریحترین وجه ممکن، شوکت دین را پاس بدارند و هر گز تلاش نمی کردند که به آرمانهای روحانی در کالبد شکل، تجسم بخشند. در دوران



تصویر ۴. نقش ساسانی، پیروزی شاپور بر والرین روم، بیشاپور (www.tarikhema.ir)

اولیه هنر بودایی، اثری از پیکره بودا و حتی صحنههای تاریخی مربوط به بودا، دیده نمی شود. مجسمه سازان این دوره هنوز مقید به نمایش از روبه رو بودهاند (کومار وسوآمی، ۷۱:۱۳۸۴). در دوره یونانی – باکتریایی بعد از سلسله مائوری ها، نفوذ هنر و فرهنگ یونانی در قلمرو شرقی گستر ش یافت. یونانیان، مجسمه سازانی زبر دست بودند بااین وجود، بودائیان نیز از این هنر بی نصیب نبودند. هنر پیکره تراشی تنها به مذهب بودایی اختصاص نداشت اما از سوی آنها به به ترین شکل ممکن رو به پیشرفت نهاد.

مراوده پیوسته بین هند و ایران در قرون قبل و بعد از سال اول میلادی، جریان مداومی از عقاید هنری پارت را وارد هنر هند ساخت. همچنین استقرار سلسلههای یونانی- باکتریایی و هند و یونانی در منطقه سیحون و ینجاب موجب توسعه فرهنگ هلنی گردید. لیکن این فرهنگ، طبقه محدودی از ناحیه مذکور را تحت تأثیر قرار داده و شدیداً با عناصر ایرانی ترکیب شده است. با ورود سکاها، تماس بین هند و ایران و سپس پارتیان افزایش یافت. مجاورت ایران با هند، عقاید مذهبی و همچنین هنر آن را تحت تأثیر قرار داد. تأثیر پارتیان ایران در سبک یونانی- بودایی در زمان کوشانیان از اواخر قرن اول میلادی تا اواسط قرن پنجم میلادی شکوفا گردید (هالاید و گوتس، ۱۳۷۶: ۱۵-۲۰). پذیرش هنر هلنیستی با تجسم حالات، نرمش دقیق پیکره و نمودارساختن زیبایی طبیعت گرایانه و توجه به مناظر و مرایا، هنرهای شرقی را سخت تکان داد. هنرمندان پارتی، نخستین شرقیانی بودند که ناگزیر شدند با هنر هلنیستی دست و پنجه نرم کنند و شیوههای آن را بپذیرند. در این زمان انقلاب سبک چهرههای از روبهرو، در هنر شرق بهسرعت فرارسید (کالج، ۱۳۸۰: ۱۲۸و ۱۳۵). هلنیسم تأثیر بسیار عمیقی در توسعه هنرهای تجسمی آسیای مرکزی داشته است. کشفیات باستانی در شمال منطقه افغانستان، اعم از مجسمههای سنگی که ازطریق یونان به این سرزمین آمده یا آثاری که در محل بهوجود آمده، گویای حضور فعال هنرمندان مکتب هلنیستی در ساختن این گونه مجسمهها است. این تأثیر ابتدا در باکتریا و قسمت شرقی سرزمین سلطنت پارتها محسوس بود. در تفکر بودایی، تأثیر تندیس گران باختری در پرداختن به اشخاص واقعى يا خدايان كوچكتر، مشاهده مي شود. آنها كمتر به الگوها مقيد بودند، ترسيم ظريف و دقيق چهرهها، لبخندی که بهزحمت محسوس است و نگاه متفکرانه از دیگر عواملی هستند که در تندیس گری این دوره، به چهرهها روح بخشیدند (مانزو، ۱۳۸۰: ۴۵-۴۷). کلیه آثار بودایی سرحد شمال غربی هند دارای موضوعات بودایی هندی هستند. گاهی

این پیکرهها در ترکیببندیهای تاریخی نقش اصلی و مرکزی را ايفا مي كنند و درمواردي، با شمايل مستقل نشسته و ايستاده آنها روبهرو می شویم. با روی کار آمدن دولت کوشانی، تمرکز قدرت بر دو ناحیه متمر کز بود؛ مَتورا در شمال مرکزی هند، نزدیک آگرا و دیگری، قندهار در شمالغربی هند (فیشر، ۱۳۸۰: ۳۴ و ۳۵). هنر هلنی به طور اساسی با هنر هند بیگانه است چراکه هنر غربی به نمایش گرایش داشته و هنر هندی همواره به نماد توجه می کند (کوماراسوآمی، ۱۳۸۴: ۸۸). برجستهترین سبک قندهار، در هنر بازنمایی بودا به شکل انسان است. البته در گذشته گمان می رفت تصویر کردن اندام بودا، فراتر از دسترسی هنرمندان است. پرستش بودیساتوا<sup>۱۵</sup> در هنر قندهار، بازتاب و اهمیت آن در بودای میتریه، همان مسیح و سوشیانت رهاییدهنده اقوام یهودی و زرتشتی بوده است (کمبریج، ۱۳۸۰: ۴۰۵). این پیکرهها جامههای یونانی برتن کردهاند، اشکالی که خواستگاه یونانی دارند. در قرن دوم میلادی، حالت تمامرخ در پیکره فرمانروایان هندی کوشانیان ظاهر می گردد (پرادا، ۱۳۸۳: ۲۷۴).

#### تحليل مكتب هنرى قندهار

بقایای سنت هلنی در شمال غرب، انعکاس کمرنگی از هنر یونانی را در مجسمه سازی اولیه تاکسیلا نشان می دهد. این یک نتیجه طبیعی برای روابط تجاری بین اولین سلسله کوشانی و امپراتوری روم به شمار می رود. به نظر می رسد سه سبک رومی در قندهار وجود داشته؛ نمونه اول، پیکره ها در زمینه ای خالی رها شده اند (سبک قرن ۵ یونان و تجدید حیات روم). نمونه دوم، اشکال بین گروه های متفاوت با یک عمق پیشنهادی باهم تداخل دارند. نمونه سوم، توسعه روش دوم با اشکال متحرک در یک فضای عمیق است (8 :Rowland, اعلا) (تصویر ۹). بیشتر آثار یافت شده از بوتکارا در این مکتب هنری قرار می گیرد. این مکتب مانند اصول هنر مجسمه سازی هند، بر گرفته از طبیعت است. بدون شک هنر قندهار علاوه بر هنر هلنی، از هنر بومی نشأت گرفته است.

این هنر، بازتاب ساختار اجتماعی و قومی سرزمینی با این فرض است؛ حاکمی ضعیف که اجدادی غربی داشته است. اگر این فرضیه صحیح باشد، هنر قندهار میتوانست دیر یا زود به هنری از هنرهای بومی هند تبدیل گردد اما این اتفاق نیفتاد. هنر هند و هنر قندهار در قرن دوم میلادی در مرزی بینابین قرار گرفته بودند. هنگامی که گفته میشود مجسمهای به سبک قندهار است، موضوع ماده به کاررفته در آن نیست بلکه منظور، ایده و نحوه اجرای آن است. بنابراین این هنر برپایه و اساس هنری جدید شکل گرفته که ازطریق کاهش شکاهای پیچیده و متفاوت مجسمهسازی هلنی، قابل

مقایسه است. حاملان این هنر جدید پارتی، هندی و یونانی، درخدمت مذهب بیگانگان نبودهاند بلکه آنان، مهاجمانی از مرکز آسیا یعنی سکاها و کوشانیها بودند که بعدها در سرزمین شمال غربی هند و افغانستان ظاهر شده و تا اواخر حکومتشان در آنجا حضور یافتند (Bashhofer,1994: 223-230).

## جاده ابريشم

در سال ۱۱۵ ق.م مهرداد دوم با فرستادن ووتی، روابط تجاری خود را با امپراطوری هان تقویت کرد. درطی سلطنت آگستوس راههای تجاری گسترش یافت. در اواخر قرن اول میلادی تا اوایل قرن دوم میلادی، از شمال چین تا روم، شرایط مسالمت آمیزی برای وضعیت مطلوب تجاری برقرار گردید.

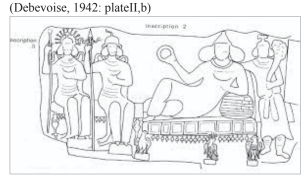
بازرگانان بعد از گذر از قلمرو کوشان وارد مرو مهمترین شهر پارتی شده و سود خوبی بهدست آوردند. سپس از منطقه پارت به فرات و بعد از دورااروپوس و پالمیر سر از شهرهای رومی درآوردند (Thorely,1971:71). در زمان ویما کادفیس پادشاه کوشانی، شواهدی مبتنیبر توسعه روابط با جهان رومی وجود دارد. کوشانیها بهاندازه کافی با تجارت ابریشم صادره از پالمیر و سند آشنا بودند و امتیازات ویژه کنترل سند را دریافته بودند. همچنین رومیها به سنگهای گران بها مانند فیروزه و پوشاک که از افغانستان و آسیای میانه بهدست می آمده، مشتاق بودند و درمقابل، کالاهای رومی را برای شرقیها هدیه می بردند.



تصویر ۵. نمونه کمربند در پیکره هترا (www.blogfa-archeology.blogfa.com)



تصویر ۶. تنگ سروکII



تصویر ۸. پیکره لمیده در تنگ سروک (mohsenmmn.blogfa.com)



تصویر ۲. پیکره لمیده در پالمیر (www.usc.edu)



تصویر ۹. صف اهداکنندگان، نقش برجسته، مکتب قندهار، آتنیوم در هار تفورد (Rowland, 1956: 10)

شرق رونق فراوانی گرفت و بدین تر تیب، روابط مستحکمی بین این دو دولت ایجاد گردید. شواهدی دال بر صحت این موضوع، از حفریات گیرشمن در معابد بگرام تبیین گردید. اشیای بهدست آمده از این محوطه شامل؛ ساغرهای سوری و مصری، کاسه برنزی، مجسمههای برنزی با چهرههای کلاسیک و مدالهای گچی است. کنترل راه تجاری ابریشم در بگرام دراختیار کوشانیان بود بنابراین با بررسی میتوان دریافت که هنر هلنی و سایر تأثیرات آن، رشد چشمگیری در قلب سرزمین کوشان داشته است. تکنیک و جزئیات نقوش و همچنین سبک کلی از ترکیب، می توانسته نشان دهد که آثار هنری بهسادگی از اسکندریه به قندهار وارد شده است. رونق تجارت پارت علاوهبر تجارت ابریشم، هنر مجسمهسازی بود. بەنظر مىرسد كە برخى از صنعت گران شرق مديترانە به کوشان مهاجرت نموده و مهارت و تکنیکهای خود را به هنرمندان محلى آموزش دادهاند (Ibid: 182-188)، (تصوير ١٠). برای دریافت ویژگیهای مرتبط با انواع سبکهای هنری، نمونههایی از مجسمهها و برخی از نقش برجستهها را از بوتکارا انتخاب نموده و تحليل مي كنيم:

- سرستونی متعلق به اواخر قرن اول میلادی، بهدست آمده **از یکی از معابد؛** این سرستون دربر گیرنده نقش یک زاهد بودایی با تزئینی به سبک هندو-کورنتی است (تصویر ۱۱-الف). پوشش این شخص، ردایی بهسبک یونانی بوده که با یک

سنجاق روی شانه سمت راستش مشاهده می شود. صورتی با گونههای برآمده و چشمانی باز دارد که تأثیر هنر هلنی را بازگو می کند. تزئیناتی گیاهی به صورت برگ کنگر در اطراف این فرد قرار دارد که بهشکل قرینه، دو نوار مارپیچی را در دو سوی مخالف هم بهوجود آورده است. در بالای سر او، دو تزئین متقارن بهصورت گلمیخ که از نمادهای دین بودایی است، وجود دارد. قسمت پائين سرستون روى بشقابمانندى جای گرفته است (Faccenna, 1980: 2).

مشابه این سرستون در تزئینات بر گ گنگری و پیچکی های متقارن با سرستون ستون کاخی در آی خانم در شمال شرقی افغانستان (تصویر ۱۱ – ب) و همچنین سرستونی از استخر فارس نیز دیده می شود (تصویر ۱۱-ج). در نمونه سرستون استخر، تزئین گیاهی با دور دیف برگ گنگر ترکیب شده که هر وجه آن به شکل یک سبد میوه در آمده است. دو جوانهای که از یک ساقه سربریده به بیرون جهیده نیز، در اینجا دیده می شود. در هر وجه این سبد شاخهای موجدار بالا رفته و در انتهای آن یک گل مینا قرار دارد. بالای سرستون کلاهکی قرار دارد که با یک تزئین گیلویی، نقش بسته است (برنارد، ۱۳۷۷: ۴). در استخر نیز، سرستونی مشابه وجود دارد که با برگهای کنگری بزرگتری تزئین شده است. اهمیت این نقش برجسته در آن است که نگرش بودایی را معرفی می کند چراکه ما با نقش مریدی بودایی در حالت نشسته و ادای



صویر ۱۰. نقشه مسیر ارتباطی بوتکارا با جاده ابریشم (هرمان، ۱۳۸۳: ۵۶)



تصوير-١١ الف.نمونه سرستونى ازمحوطه تصوير -١١ ب. سرستون مكشوفه (Faccenna, 1980) بوتكارا



از آیخانم (برناد، ۱۳۷۷: ۶)



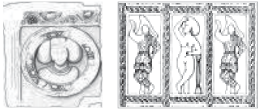
تصویر -۱۱ ج. سرستونی از استخر فارس (برناد، ۱۳۷۷: ۶)



تصویر -۱۲ الف. بودا و سوماتی (Rahman, 1991)



تصویر -۱۲ ب. قاب ورودی کاخ تچر در تختجمشید (persepolis.farstourist.com)



تصویر -۱۲ ج. حجاریهای گچی قلعه یزدگرد در کرمانشاه (Keall et al., 1980: 14)

سمت راست در حالی که او را موعظه می کنند، مشاهده می شوند (تصویر ۱۳ – الف). دو دسته گل پراکنده در بالای سرشان روئیده است. در پشت سر بودا، شاخهای با حجاری عالی، از درختی جوانه زده و روی آن یک حلقه گل و از مرکزش یک شاخه کهنه رد شده است. دو حلقه گل بالای سر حاملین بودا نیز وجود دارد. این نقش برجسته متعلق به قرن اول ق.م است که اواخر هنر دوره هندویونانی و سکایی هند را دربر می گیرد. در اینجا چهره بودا با چشمانی باز، ابروانی پهن، گوش هایی بزرگ، اینی باریک و محاسن اندک به نمایش در آمده است. چهره او مانند مجسمه های دوره مائوری از روبه رو است. موهای بالای سر او همانند سبک مغولی در بالای سرش جمع شده و نشانه اورنا<sup>۸۱</sup> میان ابروان او نقش شده است. احتمالاً این نوع تزیین در اواخر هزاره اول ق.م پدید آمده است.

براساس سکههای پارتی و رومی کشفشده از قبور باستانی شمال افغانستان که متعلق به نیمه اول سده اول میلادی است، احترام، روبهرو هستیم. این سرستونها بهطور کلی تلفیقی از هنر محلی، ایرانی و یونانی است.

- نقش برجسته ای به دست آمده از استو پای هفتم؛ این پیکره مربوط به دی پانکارا جاتاکارا<sup>۱</sup> و جنس آن از سنگ سبز متورق است. نقش برجسته یادشده در قابی مستطیل با ابعاد ۴۴×۳۴ سانتیمتر به تصویر در آمده است (تصویر ۱۲–الف). در سمت راست بودا ایستاده، در حالی که یک بطری آب در دست سوماتی است. پنج گل غلطان در دست چپ بودا و حالت قبل از معلق شدنشان بر زمین، نشان ویژه براهمائیان را نشان میدهد. سوماتی ریشدار، جلوی دی پانکارا است. قاب دارای کتیبهای است که نیمی از آن بهدست آکروباتبازان مرزبندی شده است. قدمت آن، متعلق به قرون اول و دوم ق.م است. ویژگی تحرک را از هنر هلنی یونان وام گرفته هرچند نوع فرم و یوشش پیکرهها، از سبکهای بومی نشأت گرفته است. قرینه سازی آن از جهات بسیاری متأثر از هنر هخامنشی است كه ازطريق حكومت مائورىها انتقال يافته است. خطوط موازى روى قاب بەطرز فوقالعادەاى، قاب ورودى آستانە كاخ تچر در تختجمشید را به یاد می آورد (تصویر ۱۲ - ب). در بالای این قاب، گیلوهایی مصری اضافه گردیده است. تفاوت آن، وجود تزئینات خاردار بهجای تزئینات شیاری است. در مرکز تصوير، هاله نور در سوريه و بينالنهرين نشانه الوهيت است. در نقاشی های یافت شده از دور ااروپوس و نقش بر جسته ار دشیر دوم در طاق بستان نیز این ویژگی مشاهده می شود. نمونه قابل مقایسه با این اثر، پانلهای گچی قلعه یزدگرد در کرمانشاه است. پیکرهها داخل قابی مزین است. حاشیه قابها دارای طومارهایی از ویژگیهای گچبری قلعه یزدگرد است (هرمان، ۱۳۸۳: ۷۶). نقشهای گچبریشده در قلعه یزدگرد (تصویر ۱۲-ج) بهصورت پانلهایی متنوع، با نقوش انسانی هستند که هریک در قابی مجزا جای گرفتهاند. حالت ایستادن آنها با اشکال رقصان متوالی و منظم، مشابه پیکرههای سوماتی است. برخلاف قاب تزئینی، نمونه بوتکارا در اینجا، باندهای مجزای تزئینی با الگوی گیسباف پوشانیده شده است. هرپانل بهعنوان واحد گسستهای قالب گذاری نشده و از تقسیمات افقی کمتر استفاده شده است (Keall et al., 1980:13).

گچبریهای قلعه یزدگرد نشان میدهد که برخی از نقشمایهها و تزئینات رومی تنها برای اهداف تزئینی بوده ولی در بوتکارا نماد آئینی نیز مدِنظر بوده است.

- نقش برجستهای از بودا از جنس سنگ سبز متورق، بهدست آمده از استوپای شماره ۱؛ متعلق به دوره سوم است. نقش بودا به گونه ای است که دستانش را به حالت نیایش قرار داده و روی سکویی نشسته است. ایندرا<sup>۱۷</sup> در سمت چپ و برهما در

۷١

اگر کوشانیان تمثال بودا را بعد از ویمه کادفیس ساخته باشند، این آرایه به زمانی قدیمی تر از اورنای بودایی تعلق دارد. درنتیجه، اورنای بودایی از آرایههای چهره یا نمادهای ایرانی گرفته شده است نه فرهنگ و آئین بودایی (تصویر ۱۳–الف). هندواروپائیان در نیمه نخست سده اول، این نماد را با خود به قندهار بردند (تانابه، ۱۳۸۷: ۱۱۷). نمونه قابل مقایسه با این مورد، تندیسی از تاشکند است. این تندیس مربوط به سده ۲ میلادی است که هنر قندهار دوره کوشانی را دربرمی گیرد. نقش بودا و دو راهب بودایی را در زمینه ای متقارن و داخل طاقی نشان میدهد (تصویر ۱۳–ب). با این تفاوت که در اینجا از مرتبه آسمانی بودن بودا تنزل یافته است.

- نقشبرجستهای با ابعاد۳۰×۳۴ سانتیمتر، متعلق به دوره دوم، به دست آمده از محوطه بو تکارا؛ در سمت چپ آن نیمستونی تزئینی (هند\_ کورنتی) با یک استوپا مشاهده می شود. دو زاهد بودایی نیز در حالی که یکی از آنها گلهایی برای هدیه به معبد دردست دارد، دیده می شود (تصویر ۱۴ – الف). پوشش نیم تنه بالایی هر دو به شکل شنلی است که در نمونه های هنر هلنی به چشم می خورد. گنبد استوپا روی دو سکویی با پایه ای گرد قرار دارد. در مرکز، چهار ستون است که هرکدام از آنها در چهار گوشه سکوی مربعشکل با سرستون پیکره شیر قرار گرفتهاند. بالای گنبد هارمیکا و روی آن سه چتر قرار دارد. زیر گنبد، تزئینات نردهای وجود دارد که نمونه این تزئینات در استویای سانچی (قرن سوم ق.م.) مشاهده می شود. موضوع نقوش آن داستان هایی با صحنه هایی مستقل و دنباله دار است که با تسلسلی منطقی در کنارهم قرار گرفتهاند. اشکال نردهای، نماد درخت معرفت و نمایش واقعه عظیم تنویر است. درواقع این آثار، بخشی از معماری مذهبی بهشمار میروند. نمونه سرستونها قابل مقایسه با نمونههای سرستون آشوکا است که خود متأثر از هنر معماری هخامنشی است (تصویر ۱۴-ب). البته در اینجا به سبک محلی در آمده، با این تفاوت که نمونه ستون های آشو کا به صورت یک پارچه است اما پایه ستون ها و ستونها در نقش برجسته بوتكارا، بهشيوه يوناني است. نمونه قابل مقایسه مربوط به نقش برجسته ای یافته از دور ااروپوس در سوریه از دوره اشکانی است (تصویر ۱۴ - ج). چین خوردگی زیاد لباس ها، صورت گرد با چشمانی درشت، موهای مجعد و عمقنمایی زیاد، حاصل تأثیر هنر رومی است. نشان دادن حد و مرز، از ویژگیهای هنر هلنی است که در این نمونه نشان داده شده است. این نقوش، اهمیت مذهب را نشان می دهد. - دو قاب تزئینی درکنار معابد بوتکارا؛ این دو نمونه

نقش برجسته، در مرکز دارای نقوش انسانی است. برخی به صورت نیم تنه و با چهرهایی از روبه رو ترسیم شده است.

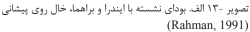
همچنین اطراف این نیم تنه با تزئیناتی شیاردار احاطه شده است. سبک این چهره یادآور صورتهای گرد، بینی پهن و چشمان کشیده مغولی- ترکی است (تصویر ۱۵). احتمالاً این نقشبر جسته متأثر از زمانی است که اقوام بدوی شمالی (سکایی) به این منطقه وارد شدهاند. لباس این پیکره مانند شنل سوارکاران پارتی، در قالب سبکی هنر یونانی است.

- گلمیخهای سنگی آبیرنگ، بهدست آمده از کف برخی از اتاقهای بوتکارا؛ تداعی کننده الهام هنرمند از طبیعت پیرامون خویش است. این گلمیخ در کادر سنگی مربع شکلی قرار گرفته است (تصویر ۱۶ – الف). در قسمت میانی، دایرهای وجود دارد که ۱۶ برگ و در بخش دایره دوم به ۸ گلبرگ و و کدام به دو قسمت مساوی تقسیم شدهاند. فرم این نوع گل و کادری که آن را دربر گرفته، یادآور نمونههای تخت جمشید و برازجان است. علاوهبرآن، در کف برخی از ساختمانهای هخامنشی و پوشش سربازان، در حجاریهای تخت جمشید و کاشیهای لعابدار شوش و نمونه ظرف فلزی دوره هخامنشی استفاده آگاهانه صنعت گران از این نقش است. به نظر می رسد سلسله مائوریها نقش بسیار مهمی در انتقال هنر هخامنشی به این منطقه داشته اند.

- نقشبرجستهای در محوطه بوتکارا حاوی یک گل **لوتوس؛** در وسط این تصویر پادشاه ناگارا دیده می شود. جنس این نقشبرجسته از سنگ سبز متورق و ابعاد آن ۲۵×۲۵ سانتیمتر است. این اثر متعلق به دوره مائوریها (قرن سوم ق.م) است (تصویر ۱۷ - الف). گل نیلوفر چون فیل و اسب بر تولد معجزهآسای بودا دلالت دارند. نیلوفر در آئین بودا نماد روشنبینی است و ریشه آن در آبهای گل آلود است و بهسمت آفتاب و روشنی باز می شود. چرخه دایرهای شکل، نماد پیچیدهای دارد که با گذاشتن انگشتان دست بر آن، احتمالاً بیانگر حالت کمال است. استفاده از نقوش انسانی در داخل قاب گلمانند در مقایسه با این نمونه، در نقش صورتک بانویی بر دیوارههای کاخ هترا در بینالنهرین به گونهای دیگر، تصویر شده است. نیمی از صورت او با برگ گنگر یا برگ مو پوشیده شده است (تصویر ۱۷ – ب). در نیمه بالای سر او بین موهایش مارهایی به هم پیچیدهاند. این اثر مربوط به قرن دوم میلادی است و از هنرهای اواخر پارتی بهشمار میرود. بهاحتمال زیاد، قرار گیری نقش انسان میان گل در بوتکارا، با نگرشی نو بر تندیس بانوی هترا در قلمرو سرزمینهای غربی تأثیر گذاشته است.

- حاشیههای تزئینی با صور تکهای حیوانی، بهدست آمده از بو تکارا (تصویر ۱۸- الف)؛ بین این صور تکها به صورت









تصوير -١٣ ب.بوداوراهبان، سده ٢ ميلادي، تاشكند، (مانزو، ۱۳۸۰: ۴۷)



تصویر -۱۴ الف. مریدان بودایی درکنار یکی از استوپاهای بوتکارا (Rahman, 1991)



تصویر -۱۴ ب. سرستون به شکل شیر در معبد آشوکا (en.wikipedia.org)



تصوير -۱۴ج.نقشبر جسته مذهبي از معبد گُده در دورااروپوس (Gates, 1984: 168)



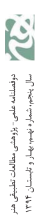
تصویر ۱۵. نمونههای دیگر نقوش برجسته از محوطه بوتکارا (www.dailynews.IK)



تصوير - ١۶ الف. گلميخ در كف ساختمان (Rahman, 1991)

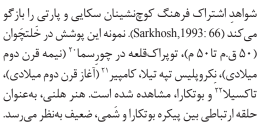


تصویر -۱۶ ب. نقشهای برجسته گل نیلوفر در تختجمشید (www.tarikhema.ir)



یکیدرمیان از پرندگان برای تعدیل نقوش استفاده شده است. مشابه این نمونه تزئینی، در تاکسیلا دیده شده است (تصویر ۱۸- ب). نقشی مشابه در دو پرستش گاه آئینی متفاوت، نشاندهنده برقراری ارتباطات دوستانه میان دو دولت پارتی و کوشانی است. بهاحتمال، این نمونهها بر حاشیههای تزئینی طاق کاخ هترا تأثیر گذاردهاند.

- ییکرههایی به صورت منفرد و ایستاده؛ در دیواره جنوبی یکی از استوپاها، پیکره مردی بهدست آمده که نوع پوشش و شلوار چین دار و مخصوصاً حالت ایستادن آن، سنت پارتی را منعکس می کند (تصویر ۱۹). یقه ای نازک و گردنبندی از مروارید بر گردن دارد. پلاک روی چرم کمربند با فواصل منظم است در حالم، که، در تندیسهای شَمی و شوش نزدیک هم قرار گرفته است. چهره این مجسمه به شدت صدمه دیده است. یک دست بر کمر و در دست دیگرش شیئی مانند یکدسته گل قرار دارد. این نمونه به مجسمه برنزی مردی یارتی با ارتفاع ۲ متر، مکشوفه از شَمی، همچنین تندیس شوشی و استلى از آشور شباهت دارد. اين سه تنديس، تقريباً معاصر هم هستند (قرن ۱ ق.م تا قرن ۱ م). باتوجه به تشابه بسیار دو تنديس شَمى (تصوير ٢٠- الف) و شوش (تصوير ٢٠- ب)، اشلومبرژه ۱۹ معتقد است، تندیس شَمی را صنعت گران شوشی ساختهاند. هرچند نمونه مجسمه بوتكارا ازنظر ارتفاع كوچكتر از نمونه شَمی است و جنس آن، از سنگ و روی سکویی ساخته شده است. فرم سازوبرگ مجسمه بوتکارا با کمربند و شمشیر، در قرنهای ۲ و۳ میلادی در مجسمههای هترا رواج یافت. موادی بین یاهای مجسمه بوتکارا و هترا وجود دارد که متفاوت از نمونه های قدیمی تر شوش و شَمی است. شیوه پوشش کتمانند نزد مردم تا چند قرن متوالی باقی ماند. پوشش شاپور در غار بیشاپور و نقش رجب شواهدی بر این امر است. بااینوجود، بهنظر میرسد، چنین پوششی برای سکائیان در قرنهای ینجم تا سوم ق.م وجود داشته است. این موضوع،





یک گل لوتوس



۱۷ الف. پادشاه ناگارا در تصویر ۱۷۰ ب. تندیس بانویی از هترا وتوس در عراق (Rahman, 1991) (www.plusone.google.com)



صویر –۱۸ الف. بوتکارا، استوپا شماره ۱۲۰ (Rahman, 1991)



تصویر -۱۸ ب. حاشیه تزئینی با سر جانور، تاکسیلا (www.cais.soas.com)



صویر -۲۰ الف. پیگره مرد پارتی از شَمی (Sarkhosh, 1993: 20)



تصویر -۲۰ ب. تندیس مرمری از شوش(Sarkhosh, 1993: 20)



تصویر ۱۹. مجسمه مردی در بوتکارا (Sarkhosh, 1993: 23)

#### نتيجهگيرى

بوتکارا یکی از معابد بزرگ بودایی در کشور پاکستان است که باتوجهبه شرایط خاص زیستبوم آن و همچنین قرارگرفتن در مسیر راه ابریشم، در گذشته، همواره موردتوجه حکومتها قرار گرفته است. طی بررسیهای باستانشناسانه، در این محوطه یافتههای بسیاری کشف شده است. از میان آثار بهدستآمده، استوپاها بهویژه نقش برجستهها و پیکرکهای متعدد، چشمگیرترین و مهمترین یافتههای این محوطه محسوب میشوند. بههمین دلیل، مطالعه و تطبیق دقیق این آثار با سبکهای مختلف هنری رایج آن دوران بهویژه آثار دوره تاریخی ایران، کاری نو محسوب میشود. بناب مطالعات انجام شده، نگرش به دان می با در بیشترین تأثیر ما در حمورت ها مشکل گیری ها به دیگر مسانی محمطه

بنابر مطالعات انجامشده، نگرش بودایی، بیشترین تأثیر را در جهتدهی و شکل گیری هنر پیکرهسازی محوطه بوتكارا داشته است. درواقع حاكمان وقت، بزر گترين حامي و متوليان اين دين كهن شرقي بهحساب مي آمدند. هرچند تأثیر آشکار تفکرات بودا را در چگونگی ساخت پیکر کهای بوتکارا می بینیم اما با مطالعه روی این آثار و تطبیق و مقایسه با سایر فرهنگهای آن دوره بهویژه دوره تاریخی ایران، متوجه تعاملات فرهنگی و هنری این محوطه با سایر مناطق می شویم. میزان تعامل هنر پیکرهسازی بوتکارا، در ادوار مختلف تاریخی ایران متفاوت بوده است؛ در این میان، سهم دوره پارت بهنسبت سایر دورهها بیشتر است. ازنظر زمانی، پارتها با قدرتمندترین و ثروتمندترین حکومتهای شرقی که بیشترین هنرها را بهوجود آوردهاند، همیوشانی دارند. باتوجهبه اینکه بیشتر محوطههای شاخص پارتی در خارج از مرزهای سیاسی ایران قرار دارد؛ آثار هنری بوتکارا را بیشتر میتوان با پیکرکها و نقوش برجسته محوطههایی چون دورااروپوس و هترا مقایسه کرد. البته محوطههای مهمی نیز در ایران کنونی هستند که تطبیق آثار هنری آنها با پیکر کهای محوطه بوتکارا جای تأمل دارد. گچبریهای قلعه یزدگرد یکی از این نمونههاست. هنر هخامنشی هم بهنوبه خود تأثیر خود را بر هنر پیکرهسازی فرهنگهای شرقی داشته است. هنر دوره مائوری با فرمانروایی آشوکا، شاه قدرتمند خود که عصر طلایی هنر هند را رقم زد، تأثیرات فراوانی را از دوران هخامنشی پذیرفت. نمونه آن را میتوان در گلمیخهای کف برخی از معابد که بهسبک هخامنشیان کار شده، دید. علاوهبر هنر ایران، تأثیر سایر فرهنگهای آن دوران ازجمله هلنی و یونانی که پایههای آن بعد از هجوم اسکندر مقدونی به شرق بنیان گذاشته شد، در محوطه بوتکارا مشاهده می شود. در اینجا مهمترین و چشمگیرترین سبک پیکرهسازی، سبک هلنی است. در این سبک نقش برجسته های بوتکارا با لباسهایی پرچین و شنلمانندی که قسمتی از یک شانه را نمی پوشاند، چهرههایی بدون ریش و سبیل، حالت موها و عنصر تحرک دیده می شوند؛ ویژگی هایی که بیانگر نفوذ هنر یونانی است. البته با دقت زیاد می توان دریافت که بهره گیری از این هنر، ناشیانه صورت پذیرفته است. هنر هلنی در اینجا با هنر محلی آمیخته و ترکیبی آشفته اما بینظیر را بهوجود آورده است. برخی از پوشش مجسمههای بوتکارا به گونهای خاص به نظر می سد. بهاحتمال، اقوام شمال اطراف جیهون (سکاییها، یوئهچیها) در تغییر نگرش و اجرای برخی از این مجسمهها، نقشه، مستقیم و اساسی داشتهاند. احتمالاً در یک محدوده زمانی این اقوام با پذیرش آئین بودایی و تصرف این منطقه، نفوذ هنری خویش را در این مکان اعمال کردهاند. اما آنچه حقیقت دارد، این است که در دوره کوشانی بهطور خاص، مکتب هنری قندهار بیشترین تأثیر را در برپایی چنین آثاری داشته است. از ویژگیهای شاخص آن می توان به نمایش چهرهها از روبهرو و پوششی بر گرفته از هنر یونان اشاره نمود. مجسمههای مکشوفه از بامیان افغانستان به گونهای بسیار ماهرانه، این موضوع را تأیید می کنند.

تمایز سبکهای هنری و چگونگی بازشناخت آنها باتوجهبه قرابت و همزمانی دورههای حکومتی مختلف در یک منطقه تاریخی، بسیار مشکل است. بااینوجود، بنابر مطالعات انجام شده نتایج قابل قبولی بهدست آمد؛ بهعنوان مثال سرستونهای بوتکارا از هنر یونانی تأثیر پذیرفته است اما فرم و حالت قرارگیری مجسمهها و عمقنمایی با استفاده از سایهروشن به نمونههای پارتی شباهت بسیاری دارد. در بسیاری از منابع مکتوب آمده است که برخی از شاهان پارتی، در این دوره ارتباط گستردهای با قلمروهای شرقی (هند، چین) داشتهاند. این نظر محتمل برآن است که روابط شاهان اشکانی منجر به نفوذ هنر پارتی در این منطقه گردیده است. ایران به سبب واقع شدن در

Ś

دوفصلنامه علمی– پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر سال پنجم، شماره نهـم، بهـار و تابستـان ۲۹۴۲ مرکز هنرهای شرق و غرب، بازتاب هنری ارزندهای را در این مکان داشته است. اهمیت ویژه این محوطه در این است که برای نشاندادن برپایی مراسم آئینی- مذهبی بودائیان منطقه مذکور، هنرهای یونانی، هلنی، پارتی و کوشانی به خدمت گرفته شده است. به احتمال، هنرمندان بوتکارا طی قرون متمادی سبکهای هنری فراوانی را با آغوش باز و بدون هیچ غرض ورزی پذیرا بوده اند. این مهم را می توان با هنر کنده کاری روی چوب که از مشاغل اصلی ساکنان امروزی این منطقه است، توجیه کرد. امید است با انجام این پژوهش، گامی کوچک در جهت شناخت و شکل گیری فرهنگ بوتکارا و همچنین تبیین میزان تأثیر و تأثر این محوطه با سایر فرهنگهای آن دوره به ویژه دوره تاریخی ایران برداشته باشیم.

#### پىنوشت

#### 1. Abdur Rahman

- ۲. هرنوع مادهٔ موجود، در زمین سست یا سخت که براثر فرایند یا عاملی طبیعی انباشته شده باشد.
- ۳. بنایی توپُر و نیم کرهای شکل که در مرکز آن بقایای بودا یا قدیسان قرار دارد. این بنا از جنس خاک، آجر یا سنگ است.
- 4. Sulla
- 5. votti
- 6. Tyrannicides
- 7. Atenor
- 8. Athenianagora
  - ۹. قدیمی ترین عبادتگاه روباز ایرانی و مربوط به دوره هخامنشیان است که برای قرنها تشریفات مذهبی، در هوای آزاد آن انجام می شد. نقوش برجسته روی سنگهای آن مربوط به عهد اشکانیان و دارای سهرشته پلکانی و فرورفتگی غرفهمانند است. حدود ۷۰۰ متر طول و ۲۵۰۰ متر عرض دارد.
  - ۱۰. حضر یا هترا در ۱۱۰ کیلومتری جنوبغربی موصل و ۷۰ کیلومتری آشور در منطقهای بیابانی واقع است. این شهر دایرهای شکل سه دوره استقراری، از نیمه اول پیش از میلاد را تا سال ۲۴۰ میلادی را تشکیل داده است.
  - ۱۱. پالمیر یا تدمر در کشور سوریه و ۲۴۰ کیلومتری شمالشرقی دمشق میان بیابان سوریه و درون واحهای واقع است. نقش تجاری این شهر بهعنوان منطقهای حایل در زمان دولت اشکانی و روم، مطرح بوده است.
  - ۱۲. از شهرهای غرب دولت اشکانی بوده که در ساحل فرات و دره ابو کمال سوریه واقع است؛ یکی از شهرهای تجاری در دوره سلو کی و اشکانی است که ساخت آن را به نیکاتور، یکی از ژنرالهای سلو کوس اول نسبت میدهند.
    - ۱۳. مهم ترین نقش برجسته های صخره ای الیمایی در تنگ سروک قرار دارد.
  - ۱۴. الیمایی باستان شامل جلگههای مرتفع و درههای کوههای بختیاری در شمال شرقی خوزستان است. هنر پیکرهسازی صخرهای در الیمایی در دوره اشکانی شکوفا شد.
  - ۱۵. کسی است که مقدر گشته و به مرتبه تنویر دست یافته است. این واژه برای بودا رسیدن به مرتبه تنویر است اما آن را طی نکرده است (بوکهارت،۱۳۸۱: ۱۷۴).
    - ۱۶. به معنای تولد یا تجسد است و اشاره به تولدهای بودا دارد (Rahman, 1991: 47).
  - ۱۷. از قدرتمندترین و کهنترین خدایان هند که نامش در ۲۵۰ سرود ریگ وِدا آمده است. حاصلخیزی و ثمربخشی در فرمان اوست (Rahman, 1991: 47).
    - ۱۸. این نشانه از زگیل چهره، نزد ایرانیان به نشانه خُوَرنه است (تانابه، ۱۳۸۷: ۱۱۹).
- 19. Schlumberger
- ۲۰. در صحرای خوارزم قرار گرفته در آسیای مرکزی است که از سه قلعه تشکیل شده است.
  - ۲۱. تپهای تاریخی نزدیک ترمذ، جنوب ترکمنستان است.
- ۲۲. در ۳۰ کیلومتری شمال شرقی اسلام آباد، پایتخت پاکستان و بنای این محوطه مربوط به سده هفتم یا ششم پیش از میلاد است.

## منابع و مآخذ

- اشلومبرژه، دانیل (۱۳۷۷). هنر پارتی، تاریخ ایران کمبریج. به کوشش احسان یار شاطر، ج سوم، تهران: امیر کبیر.
  - بارتولد، و. و (۱۳۵۸). **گزیده مقالات تحقیقی**. ترجمه کریم کشاورز، تهران: امیرکبیر.
  - برنارد، پل (۱۳۷۷). ستون های یونانی- باختری آی خانوم. ترجمه اصغر کریمی، تهران، مجله اثر. (۲۹)، ۴-۶.
    - بوکهارت، تیتوس (۱۳۸۱). هنر مقدس. ترجمه جلال ستاری، چاپ سوم، تهران: سروش.
  - بیوار، دیوید (۱۳۷۷). **تاریخ ایران کمبریج**. به کوشش احسان یار شاطر، ج سوم، قسمت دوم. تهران: امیر کبیر.
    - پرادا، ایدیت (۱۳۸۳). **هنر ایران باستان**. ترجمه یوسف مجیدزاده، چاپ دوم، تهران: دانشگاه تهران.
- پوری، پ. ن (۱۳۷۵). سکاها و هند و پارتیها، **مجموعه مقالات در تاریخ تمدنهای آسیای مرکزی**. ترجمه صادق ملکشهمیرزادی. تهران: وزارت امور خارجه.
- تانابه، کاتسومی (۱۳۸۷). خاستگاه ایرانی اورنای بودایی، ترجمه آهنگ حقانی، مجله باستان پژوهی. سال سوم، (۵)، ۱۱۴ - ۱۱۷.
  - شيپمان، كلاوس (۱۳۸۸). **مباني تاريخ پارتيان**. ترجمه هوشنگ صادقي، تهران: فرزان روز.
  - فیشر، رابرت ایی (۱۳۸۳). نگار گری و معماری بودایی. ترجمه ع. پاشایی، تهران: فرهنگستان هنر.
- قادری، محمد (۱۳۸۲). بررسی تأثیرات هلنی بر هنر پیکر تراشی عصر اشکانی. پایان نامه کار شناسی ارشد، تهران:
   دانشگاه تربیت مدرس.
  - کالج، مالکوم (۱۳۸۰). اشکانیان. ترجمه مسعود رجبنیا، تهران: هیرمند.
  - کومارا سوآمی، آناندا (۱۳۸۲). مقدمهای بر هنرهند. ترجمه امیر حسین ذکر گو، تهران: روزنه.
- مانزو، ژان پل (۱۳۸۰). هنر در آسیای مرکزی. ترجمه محمدموسی هاشمی گلپایگانی، مشهد: آستان قدس رضوی.
- هالاید، مادلین و گوتس، هرمان (۱۳۷۶). هنر هند و ایرانی هند و اسلامی؛ تاریخ هنر ایران (۴). ترجمه یعقوب
   آژند، تهران: مولی.
  - هرمان، جورجینا (۱۳۸۳). تجدید حیات هنر ایران باستان. ترجمه مهرداد وحدتی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
- Bashhofer, L. (1994). On Greeks and Sakas India, **University of Chicago**, Press, USA: Ares Publishing, 61(4), 223-230.
- Bussagli, M. (1996). Francine Tissot: **Béatrice Arnal. L'art du Gandhara**. Paris: Librairie Générale Française.
- Debevoise, N. C. (1942). The Rock Reliefs of Ancient Iran. Journal of Near Eastern Studies, 1(1): 76-105.
- Faccenna, D. (1980). Butkara I (Swāt, Pakistan) 1956–1962. Istituto Italiano Per Il Medio Ed Estremo Oriente (*IsIAO*), Centro scavi e ricerche archeologiche ; Università *di* Napoli "L'Orientale), 3(1).: 2-8.
- Fussman, G. (1980). Nouvelles Inscription Seka(II), Bul Jetin de l'ecole farncaise deextreme-Orient 73: 31-46.
- Gates, M. H. (1984). Dura-Europos: A Fortress of Syro-Mesopotamian Art. **The Biblical** Archaeologist, 47(3): 166-181.
- Gray, E. W. (1985). Parthian Art. The Journal of Roman Studies, 75: 282-283.
- Gray, E.W. (1985). **Parthian Art**, M. A. R. Colledge, The Journal of Roman Studies Studies, 75: 282-283.
- Homes, D. (1960). A propos d'une statue "parthe". Syria, Honigmann, Institut Francais du Proche-Orient, Syria, Iran(1980), 18, 321-325.
- Kawami, T. (1987). Monumental Art of the Partian Period in Iran, in Acta Iranica, Brill, 8.
- Keall, E. J.; Leveque, M. A. & Willson, N. (1980). Qal'eh-i Yazdigird: Its Architectural

γγ

Decorations. Iran, 18: 1-41.

- Rahman, A. (1991). Ancient Pakistan, Department of Archaeology, University of Peshawar, *Ancient* Sindh; Journal of District of North West Frontier Province of *Pakistan*, 7, 78-89.
- Rowland, B. (1956). Gandhara, Rome and Mathura. The Early Relief Style, University of Hawai'i Press for the Asia Society, Archives of the Chinese Art Society of America, Artibus Asiae, 10, 8-17.
- Sarkhosh Curtis, V. (1993). A Parthian Statuette from Susa and the Bronze Statue from Shami. Iran, 31: 63-69.
- Sarkhosh Curtis, V).1993). Illustration Plates for Articles. Iran, 31: 1-40.
- Schlumberger, D. (1969). Nachkommen der Griechischen Kunst, Der Hellenismus in Mittelasien.
   Altheim, Rehork, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaf.
- Sherwin-White, S. M. (1984). Shami, the Seleucids and Dynastic Cult. Iran, 22: 160-161.
- Tawil, Dalia. (1997). The Purim Panel in Dura in the Light of Parthian and Sasanian Art. Journal of Near Eastern Studies, 38(2): 93-109.
- Thorley, J. (1971). The Silk Trade between China and the Roman Empire at its Height. Greece & Rome, 18(1): 71-80.
- Thorley, J. (1979). The Roman Empire and the Kushans. Greece & Rome, 26(2): 181-190.
- Vonder Osten, H. H. (1926). Seven Parthian Statuettes. The Art Bulletin, 8(3): 169-174.
- http://plusone.google.com/1/ (access date: 12/09/2009).
- www.cais.soas.com/(access date: 12/07/2010).
- http://www.usc.edu/dept/LAS/arc/palmyrene/html/Uses.html/(access date: 20/12/2008).
- www.blogfa-archeology.blogfa.com/(access date: 10/06/2009).
- www.blogfa-archeology.blogfa.com/(access date: 10/06/2009).
- www.dailynews.IK/ (access date: 2009/09/03).
- mohsenmmn.blogfa.com/(access date: 14/12/2008).
- persepolis.farstourist.com/(access date: 27/03/2010).
- en.wikipedia.org/wiki/Image: (access date: 9/09/2009).
- File://khdiie\Butkara Stupa\3\Google.com (access date: 28/03/2010).
- http://tarikhema.ir/wp-content/uploads/a101\_sanchi1.jpg: (access date: 01/07/2010).

٧٩

دریافت مقاله: ۹۲/۱۰/۱۶ پذیرش مقاله: ۹۲/۱۲/۷

# مطالعه تطبیقی طرح مُحَرمات کورگانی در گلیم ایل شاهسون با گلیم اقوام یکجانشینِ استان اردبیل در اواخر دوره قاجار

مهدی جهانی\* لیلا چوبداری\*\*

چکیدہ

شاهسونهای مغان که وارثان فرهنگ و هنر آسیای مرکزیاند؛ در هنرها و صنایع دستی خود هم از اصالتهای اجدادی خویش و هم از فرهنگ و تمدنهای هم جوار تأثیراتی را پذیرفتهاند. آنها همگام با مهاجرت و گسترش سرزمینهای ییلاقی خود از همکاری و همفکری هنرمندانی که با ایشان برخورد داشتهاند؛ در تولید، پردازش و توزیع نقشمایهها و آرایههای تزئینی بهرههای فراوان بردهاند. بهطوری که سهم هنرمندان هر سرزمین بهوضوح در تولیداتشان دیده می شود. تبادلات فرهنگی شاهسونها، در اواخر دوره قاجار وارد مرحلهای تازه گردید. این فرهنگی و هنریشان دیده می شود. تبادلات فرهنگی شاهسونها، در اواخر دوره قاجار وارد مرحلهای تازه گردید. این فرهنگی و هنریشان دیده می شود. تبادلات فرهنگی شاهسونها، در اواخر دوره قاجار وارد مرحلهای تازه گردید. این فرهنگی و هنریشان دیده می شود. تحقیق حاضر با مقایسه طرح محرمات کورگانی در گلیمهای شاهسون با اقوام یکجانشین که در اواخر دوره قاجار و در سطح استان اردبیل بافته شدهاند؛ درپی پاسخ به این پرسش اصلی نوشتار حاضر، شناخت و تحلیل ویژگیهایی است که موجب تمایز و تشابه این آثار شده است. تحقیق پیشرو، است که خصلتهای تصویری هریک از آنها چگونه است و دارای چه وجوه اشتراک و افتراقی هستند. لذا هدف خوزهٔ مطالعات کیفی را دربر می گیرد و باتوجهبه ماهیت تطبیقی این پژوهش روش انجام آن، توصیفی – تحلیلی است. اطلاعات متن از دو طریق: اسنادی و میدانی گردآوری شدهاند. تحلیلهای تصویری نیز با اشاره به ۸ نمونه شاخص و ۲۱ نمونهٔ تطبیقی از جزئیات نقش، صورت پذیرفته است.

یافتههای تطبیقی نقوش، بیانگر آن است که شاهسونها درزمینه ترکیب بندی طرح و ساده سازی نقوش از یکجانشینان تأثیر پذیرفتهاند. ازطرفی، تأثیر گذاری آنها بیشتر از حیث آذین گری و تزئینات پرکار بوده است. عوامل اقتصادی، اقلیمی، اجتماعی و مهاجرتهای ایلی نقشی اساسی در چگونگی این دادوستدها داشتهاند.

كليدواژگان: شاهسون، يكجانشينان استان اردبيل، گليم، محرمات كورگاني.

\* کارشناسارشد پژوهش هنر، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر اسلامی تبریز. \*\* کارشناسارشد فرش، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر اسلامی تبریز.

#### مقدمه

شاهسون ها، بزرگترین اتحادیه طوایف عشایری بودند که شاه عباس به کمک آنها توانست طومار سرکشی قزل باش ها را درهم بپیچد. در قبال این خدمت، بهفرمان شاهعباس آنها به دشت وسيع مغان در شمال استان اردبيل و مراتع شمال شرق آذربایجان دست یافتند. «عوامل سیاسی، نداشتن رهبریت مرکزی<sup>۳</sup>و کوچهای پراکندهٔ این ایل بزرگ، اقلیم فرهنگی آنها را از شمال شیروان در جمهوری آذربایجان تا زنجان و ساوه در نواحی مرکزی ایران گسترش داد. دادوستدهای پیاپی با سایر اقوام، ازدواجها و تغییر تابعیتها گنجینه نقوش شاهسون را سرشار از ثروتهای فرهنگی گرانباری نمود.» (housego, 1996: 256)، (تصویر ۱) که تا پیش از شکسته شدن هسته مرکزی شاهسون ها، ٔ همهساله بر ارزش های آن افزوده شد. «در جریان سیاست تخته قاپوکردن عشایر (۱۳۱۳ه.ش.) و ازدست فتن انسجام ایلی، طوایفی از شاهسون که در محدوده استان اردبیل ییلاق-قشلاق می کردند، توانستند ارزشهای اصیل نقوش فرش خود را بیش از سایر شاهسونها حفظ و صیانت نمایند.» (چوبداری،۱۳۹۲: ۱۱)، (تصویر ۲). این اقوام کوچرو به تدریج توانستند به بسیاری از نواحی استان اردبیل راه یابند. گلیمبافهای شاهسون نیز با اندوختههای تجربی و خلاقیتهای تصویرسازی خود موجب انتشار و اعتلای این هنر در سراسر استان شدند. البته بافندگان شاهسون پس از مهاجرت به این استان به ظرایف خاصی از طراحی دست یافتند که تا پیش از آن در هنرشان وجود نداشت. «هرچند سنتها و هنرهای تجربی در نظام عشایری گرایش چندانی به دگر گونی ندارند.» (Cover, 1971: 180) و «سازمان اجتماعی و آفرینش هنری کوچنشینان، به شیوهٔ قبیلهای بوده و محدود به تیرهها می باشد.» (Marx, 1977:347) اما درباره اتحادیه عشایری شاهسون، پیروی از الگوی نظام تعاون<sup>۵</sup> در سازمان اجتماعي باعث شد تا تأثير هنر اقوام بومي بهطور چشمگیری در آن راه یابد.

«گلیم دستبافتهای است تخت، مرکب از تاروپود که با الیاف ریسیده شدهٔ پشمی، پنبهای یا کنفی جهت زیرانداز یا تزئین بافته می شود.» (دانشگر، ۱۳۷۶: ۴۷۰) هنوز سند معتبری درباره تاریخ و چگونگیِ شکل گیری این دستبافته در میان یکجانشینان و عشایر استان اردبیل دراختیار نداریم. ازطرفی، اجتماعات مختلف انسانی در بیشتر زیستبومهای استان اردبیل در ارتباطی نزدیک با یکدیگر به سر می برند. به تعبیری، تصور هنری مستقل و تعیین قدمت و سابقه برای آن نزد هریک از اقوام در قلمروهای زیستی این استان بسیار دشوار است. لذا انجام پژوهش در زمینه ویژگیهای بصری

آثاری که شاهسونهای این منطقه در آخرین مرحله از دوران اعتلای هنر خود (اواخر حکومت قاجار) خلق کردند نهتنها برای روشنشدن وضعیت دادوستد نقوش و تداخلهای فرهنگی بلکه برای پیشرفت و معرفی هنرشان و درنهایت، تولید ثروت ضروری مینماید. از آنجایی که تمامی طرحهای محرمات کورگانی استان اردبیل نزد بسیاری از تجار محلی، کارشناسان و صاحبنظران، یکسان پنداشته و شاهسونی خوانده می شوند (جهانی، ۱۳۹۲: ۲۲–۵۰)؛ در حال حاضر این موضوع که: در کنار وجوه تشابه، جنبههای متفاوتی نیز در آنها دیده می شود که تولیدات شاهسون را از آثار سایر اقوام بومی این استان متمایز می سازد، فرضیه ای است که متن پیش رو چگونگی آن را به طور موردی در گلیمهای اواخر دوره قاجار



تصویر ۱. نقشه پراکندگی شاهسونها در ایران (housego, 1996: 257)



تصویر ۲. نقشه استان اردبیل (www.ostan-ar.ir)

بررسی می کند. زیرا «در اواخر دوره قاجار انسجام ایلی شاهسون هنوز شکسته نشده بود. همچنین در این دوره آرامش نسبی و رونق اقتصادى موجب اعتلاى هنر شاهسون هاى مغان گرديد و تغییراتی در نظام تولید و فروش دستبافتهها روی داد که تأثیراتی اساسی را بر کیفیت طرح و رنگ آنها برجای نهاد.» (همان) یکی از این تغییرات، افزایش ریزه کاریهای مفصل بود که درمیان برخی از طوایف شاهسون به حدی نتایجی متنوع بهبار آورد که درابتدا موجب تمایز هرچه بیشتر این بافتهها از نمونههای یکجانشینی شد. اما این ویژگی، بهتدریج تأثير آشكار خود را بر گليم يكجانشينان برجاي نهاد. محرمات کورگانی ٔ یکی از شاخصترین طرحهایی است که در این دوره موردتوجه بافندگان هر دو گروه یکجانشین و عشایری بود. باتوجهبه دراختیارداشتن نمونههای کافی از انواع آن، بازتاب عوامل اجتماعي، اقتصادي و اقليمي را بهتر مي توان در این نمونهها بررسی نمود. لذا نوشتار حاضر در کنار پرداختن به این پرسش اصلی که ویژگیهای تصویری طرح محرمات کورگانی در گلیم شاهسون و اقوام یکجانشین استان اردبیل در مقایسه با یکدیگر چگونهاند، سعی دارد به پرسشهای جانبی دیگری نیز یاسخ دهد. از جمله:

وجوه تشابه و تفاوت درزمینه ترکیببندی طرح و تحول نقشمایهها یا تزئینات در اواخر دوره قاجار کداماند. دلیل اصلی تشابه بسیار زیاد انواع طرح محرمات کورگانی که اقوام مختلف ساکن در قلمرو استان اردبیل آنها را بافتهاند، چیست. اساسی ترین عوامل تأثیر گذار بر دادوستد آرایههای تزئینی در طرح محرمات کورگانی کداماند.

تبیین وجوه اشتراک و افتراق در شیوه تصویرسازی طرحهای محرمات كورگاني ميان اقوام مختلف استان اردبيل كه اين طرح را بافتهاند، هدف اصلى مقاله حاضر است. همچنين معرفي و توصيف طرح محرمات كورگانی، جستجوی علل اساسی مؤثر بر تغییرات این طرح در پایان دوره قاجار، اهداف جانبی دیگری است که محتوای مقاله به آنها می پردازد. باتوجه به آنچه گفته شد، هنر بافندگی شاهسونهای استان اردبیل، با گزینش طرح محرمات کورگانی و مراجعه به نمونههای بافتهشده بهدست سایر فرهنگهای بومی این استان ازمنظر تأثیر و تأثر، بررسی و ارزیابی شده است. چارچوب نظری تحقیق در سه بخش گنجانده شده است: بخش نخست، به معرفی طرح محرمات کورگانی پرداخته و تعابیر محلی و تعاريف صاحب نظران را درباره اين اصطلاح مطرح مي سازد. بخش دوم، خصلتهای تصویری طرح محرمات کورگانی را میان اقوام یکجانشین بررسی مینماید. بخش سوم، همین موضوع را در گلیم شاهسونهای استان اردبیل موردمداقه

قرار میدهد. بنابر گستردگی و تداخل مؤلفههای تطبیق، تحلیلهای تطبیقی در خلال بخش دوم و سوم ارائه شدهاند.

# پيشينه پژوهش

هرچند در هنر گلیمبافتههای استان اردبیل پرداختن به ویژگیهای تصویری برخی از نقوش مانند محرمات کورگانی از اهمیت خاصی برخوردار بوده است و کمتر طایفه یا قومی را در این استان می توان سراغ گرفت که این طرح را تولید نکرده باشد اما اغلب پژوهشها در زمینه فرش این منطقه، برمبنای بررسیهای تاریخی و قومشناسی صورت گرفته است. همچنین، به انجام تحلیل های تطبیقی درباره دستبافته های اقوام مختلف استان اردبیل کمتر توجه شده است. برای نمونه، *تا*پر<sup>۷</sup> (۱۹۷۲) در کتاب "شاهسونهای آذربایجان"^ که یکی از قدیمی ترین منابع مردمشناسی این قوم است، به صورت جسته گریخته به صنایع دستی آنها اشارههایی دارد. برخی از محققینی که به بررسی تحولات فرش این قوم و مقایسه نقش مایه های آن دست زدهاند بدینقرارند: محمودی و شایستهفر (۱۳۸۷)، در مقاله خود "بررسی تطبیقی نقوش دستبافتههای ایل شاهسون و قفقاز" با اشاره به مشخصات کلی دستبافته ها به دلایل تأثیر پذیری بافتههای قفقاز و ایل شاهسون از یکدیگر پرداختهاند. قانی (۱۳۹۰)، در "نقشمایههای طاووس در دستبافتههای گلیمی اقوام شاهسون و قشقایی" تأثیر پذیری ایل قشقایی از شاهسون را درباره نقشمایه طاووس بررسی کرده است. هرچند بیشتر این تحقیقها به مراجع توصیفی متكى اند بااين حال، همين اسناد معدود اطلاعات مفيدي ارائه میدهد که می تواند آغازی برای مطالعات تطبیقی گسترده در زمينهٔ فرش قبايل مختلف استان اردبيل باشد. پرويز تناولي یکی از محققانی است که نوشتههایش را درباره شاهسونها دراختیار داریم. ایشان در "نانونمک" (۱۳۷۰)، نمکدانهای دستبافتهای را بهطور اجمالی معرفی نمودهاند. این اثر، منبع تصویری مناسبی برای پژوهش در زمینهٔ نقشمایههای سنتی شاهسون هاست. از میان منابع خارجی کتاب مشهور "قالیهای آذربایجانی" نوشتهٔ کریموف، ۱۰ از قدیمی ترین منابعی است که در آن به فرش اقوام بومی آذربایجان ایران و جمهوری آذربایجان اشاره شده است. یکی از مشکلات اساسی که در ارتباط با تحقیقهای خارجی، افکار غیرعلمی و تمایلات سیاسی نویسندگان آنها است که باعث شده فرش اقوام پر سابقهٔ استان اردبیل همچون: کاسیها (تاتها)، كادوسيان (تالشان)، لزگيها و شاهسونها ارزيابي صحيح نشوند. مینورسکی یکی از مشهورترین مؤلفانی است که درباره وضعیت فرهنگی، سیاسی و اجتماعی شاهسونها مطالب ارزندهای در نوشتههایش ارائه نموده است. وی در یکی از مقالات دایرهالمعارف اسلام، چنین مینویسد: «پس از مرزبندی جدید، روسها شاهسونها را تشویق و حتی مجبور به یکجانشینی کردند و سعی نمودند برای تمامی جلوههای فرهنگی و تمدنی آنها، نامهایی تازه انتخاب نمایند.» (minoresky, 1997:608) در یاداشتهای وی اظهارنظر چندانی درباره سرنوشت سیاسی، فرهنگی و هنری شاهسونهای جمهوری آذربایجان دیده نمی شود. به هر حال، نوشته هایش بنابر نیازهای سیاسی، کاملاً محافظه کارانهاند. به گونهای که، خواننده در پایان مطالعه احساس می کند در شمال رود ارس هرگز شاهسونی وجود نداشته است. بدین ترتیب، بسیاری از آثار روستایی باف و حتی طوایف مختلف شاهسون هنوز بهدرستی از طرف محققان و فرششناسان معرفی نشدهاند. تقریباً همگان گلیمهای شمال استان اردبیل را شاهسونی میدانند. در حالی که، تولیدات شاهسون چه از نظر روش بافت و چه ازنظر جنبههای زیباشناختی تفاوتهایی با نمونههای اقوام يكجانشين استان دارند كه درخور تعمق است. بررسي بخشی از این تفاوتها با مطالعه موردی یکی از مهمترین طرحهای شاهسون یعنی محرمات کورگانی که از دسترس محققان پیشین دور مانده، موضوعی است که در این نوشتار بر آن بهعنوان توسعهٔ دانش پیشین تأکید شده است.

# روش پژوهش

ارتباط تنگاتنگ طرح و رنگ گلیم با ابعاد کمّی و کیفی زندگی بافندگان ازطرفی و فقر منابع مستقیم و معتبر ازسویی دیگر، موجب گردید تا نویسندگان پس از گردآوری اسناد کتابخانهای و یافتههای میدانی، مطالعات تطبیقی را بهعنوان یک روش مناسب، برای تقویت فرضیهٔ خود انتخاب نمایند. از آنجاکه مطالعه ماهیت ظاهری نقوش، ملاک اصلی ارزیابی آثار در این پژوهش است؛ از شیوه توصیفی- تطبیقی برای نگارش و ارزیابی نشانههای شاخص و مطالعهٔ روابط ساختاری بین آنها بهره گیری شده است. هرچند اساس تحلیلها، بیشتر بر اطلاعات درونی خود آثار تکیه دارد و در حوزه مطالعات کیفی انجام شده اما رویکرد این پژوهش بهلحاظ فرمی، در پارهای از موارد و برحسب نیاز در بستر خفیفی از مردمشناسی ارائه شده است. مبنای تحلیلها با گزینش جزئیاتی از تصاویر همراه است که قراردادن آنها در جداول جداگانه، مقایسه وجوه تمایز و اشتراک نمونهها را با سهولت و دقت بهتری نمودار میسازد. آنچه مطلوب نگارندگان در انتخاب نقد تطبیقی برای این تحقیق بوده؛ انتخاب روشی مناسب برای بیان فضایی است که این امکان را دراختیار پژوهشگران هنر قرار دهد

تا آگاهیشان نسبت به جنبههای مختلف و پیچیدهٔ اشکال بهظاهر ساده افزایش یافته و منظرهای متفاوتی را در میان بافتههای قومی-قبیلهای جستجو نمایند.

# طرح محرمات کورگانی

محرمات، اصطلاحی رایج در حوزهٔ فرششناسی برای نام گذاری طرحهای راهراه است. «شیوه ترسیم آن بدین گونه است که نقش راهراه تمام راستای طولی یا عرضی فرش را می پوشاند و یک یا چند نقش مایه نیز به طور موازی بین آنها تکرار می گردد.» (دانشگر، ۱۳۸۸ :۶۹) «کورگان نیز عبارت است از گور تپههای باستانی که به صورت بر جستگی های مدور بوده و بنابه اهمیت و مقام اجتماعی افراد دفن شده، اندازه و ابعاد آنها باهم فرق مي كند. كور گان ها درواقع تنها نمونه هاي معماری مرتبط با فرهنگ و هنر اقوام کوچرو و مهاجر در استان اردبيل محسوب مي شوند.» (Irvani ghadim, 2011: 26). برایناساس، نقش کورگانها در گلیمهای عشایری استان را می توان نسخه های تصویری به جامانده از شیوه تدفین قبایل کوچرو و مناسک مربوط به آن دانست (جدول ۱، ردیف ۱) که اثبات آنها نیاز به مطالعات میانرشتهای و بررسیهای بیشتری دارد. این واژه را گلیم بافان برخی از حوزه های روستایی شمال استان اردبیل مانند: اصلاندوز، پارسآباد، بیلهسوار و جعفر آباد به کار می برند. اما در مناطق جنوبی ار دبیل واژهٔ اسپران رایج است. «اسپه درلغت بهمعنی مخفف سپاه و لشکر می باشد.» (دهخدا، ۱۳۷۷: ذیل واژه اسپه) اسپران یا اسپه- ران، اصطلاحي است كه بهرغم تلاش نويسندگان، معادل و معنايي در فرهنگها و لغتنامهها نداشت. اما در فرهنگ شفاهی گلیمبافان برخی از شهرهای جنوب استان اردبیل مانند: فیروزآباد، هشجین و حوزههای روستایی حاشیه رودهای قزل اوزن و شاهرود، به مجموعه ای از نگاره های جانوری اطلاق می شود که بن مایه ای هندسی دارند و مثلث هایی تند و حاد و تکرار شونده به شیوهٔ کورگانی ها دارند (جدول ۱، ردیف ۲). بافندگان شاهسون و سایر اقوام بومی استان اردبیل نیز، بر جانوریبودن آنها اتفاق نظر دارند. به طوری که «از دیرباز درمیان ايلات نواحي قرهباغ و دشت مغان بهنامهاي بوينوز (بهمعني شاخ) و قوچکی شهرت داشته است.» (muradov,2010:99)

*ادواردز* براین اساس که رواج طرح محرمات کورگانی را در مناطق قرهباغ و مغان مشاهده کرده بود؛ ریشه آن را ترکی دانسته و نام ستاره خرچنگی بر آن نهاده است (ادواردز، ۱۳۶۸: ۵۸). پس از وی، بسیاری از فرش پژوهانِ معاصر نیز زمانی که در تحقیقات خود به این آرایه می رسند؛ به شباهتی اشاره می نمایند که بین آن و ستاره برقرار شده است. تناولی (Tapper, 1997:232)

بدین تر تیب، بعید نیست گروهی از نگارههای فرش شاهسون بهواسطه مهاجرتهای اجباری برخی از طوایف آن، به مناطق دیگر انتقال یافته و دستبهدست منتقل شده باشد؛ ۲۰ کورگان یکی از همین نگارههاست. باوجودی که این نقشمایه در سرزمینهای دورونزدیک به طور گیج کننده ای پراکنده شده اما در محدوده استان اردبیل بهمقدار غیرقابل مقایسهای نسبت به بافندگان سایر مناطق، در قالب طرح محرمات آورده شده و واجد ویژگیهای محلی گشته است. همچنین در این استان تغییرات ظاهری این نگاره تا دوره معاصر تنوع فرمی فراوان و تطور طبیعی ریشهداری را نشان مىدهد. برخى از پژوهشگران، ملاك اصلى شناسايى فرشهای شاهسون را طرحهای محرمات بهویژه محرمات حیوانی میدانند. آنان معتقدند «راهراه پر کاربردترین طرح دستبافتههای شاهسون است که در گلیمها و جاجیمها بیشتر بافته می شود.» (sabahi et al., 1998:12) «باتوجه به سمتوسویی که این قبیل طرحها به معنای حرکت و کوچ می دهند و نقوش جانوری خاصی که در دستبافتههای استان اردبیل دیده می شود؛ کوچک ترین شکی در اصالت و حتی ارزیابی و تاریخ گذاری آنها وجود نخواهد داشت.» (چوبداری،۱۳۹۲: ۱۱) فارغ از صحت یا سقم این فرضیه قاطع، حال پرسش موردنظر این است که آیا شاهسونها در ایجاد و پردازش اینقبیل طرحها از آثار اقوام بومی تأثیراتی را پذیرفتهاند یا نه. پاسخ به این پرسش، ما را به سمت تطبیق وجوه اشتراک و افتراق این نمونه ها سوق خواهد داد.

#### ویژگیهای محرمات کورگانی در گلیم یکجانشینان

زنجیرهای متوالی از کورگانیهای تجریدیافته و هندسی در طرح محرمات، یکی از شایع ترین نقوش دست بافته های استان اردبیل محسوب می شود. مهمترین ویژگی مشترک این طرحها، ترسیم هندسی آنهاست. گرایش هندسی، نهتنها نماینده کلی هنر در قلمرو دستبافتههای استان اردبیل، بلکه عالیترین تجلی آن بهشمار میآید. در میان گروههای یکجانشین که در استان اردبیل زندگی میکنند؛ گرایش هندسی طرح محرمات کورگانی بیش از همه در گلیم دشت مغان و شهر کهای عنبران و نمین دیده می شود. در حالی که در دستبافتههای روستایی تاتنشین جنوب خلخال، ۳ وضعیت به کلی متفاوت است. نگارههای جانوری در طرحهای محرمات قوم تات طبيعت گرايانهاند و تصويرسازي آنها كاملاً بدوي و ابتدایی بهنظر می رسد. جنبه های صوری آنها بسیار ساده انگارانه و عاری از هرگونه ظرافت است بهطوری که، شیوه نقاشان پیش از تاریخ را به یاد می آورند. موضوع اصلی بیشتر این آثار، طبیعتنگاریهای تمثیلی از صحنههای روزمره و زندگی

با ذکر این مسئله که گروهبندی و تعیین هویت و اصالت این گونه نقش مایه ها بسیار دشوار است؛ آن را یکی از انواع ستارهها برشمرده و مینویسد: «این نوع ستاره عمومی تر از بقیه ستارهها است که بهنوعی شناسنامه اصلی دستبافتههای شاهسون نیز محسوب می شود. در اصل از ستاره هشت پر انتزاع گردیده و با ایجاد چنگکهایی در سمت خطوط بیرونی آن، بهتدريج تكامل و تنوع يافته است.» (tanavoli, 1985:46) کیان نیز همچون تناولی، پیوند محرمات کور گانی را با ستاره اجتناب ناپذیر می داند. از طرفی، مضمون آن را با مرگ مرتبط دانسته و اعتقاد دارد: «این نقشمایه رایجترین، مشهورترین و قدیمی ترین نمونه از تصویر سازی های ستار گان و تداعی کنندهٔ مسیر ایلراههای شاهسون در شب است. یعنی زمانی که همهچیز مرده است، می در خشد.» (کیان،۱۳۸۱ : ۱۰۴–۱۱۱) کوه نور در تعبیری متفاوت اظهار داشته: «این نقش ظاهرا از روی یکی از گلهای شاهعباسی مشتق شده و آن گل را بهصورت شكسته درآوردهاند و چون طرح بهدستآمده كموبيش به خرچنگ شباهت داشته، نام این جانور را بر آن نهادهاند. به هر حال این نقش را باید استلیزه شده نقش گردان صفوی دانست که بهدست بافندگان «روستایی» آذربایجان شکل گرفته است.» (کوه نور،۲۴۷: ۱۳۸۱) / پی نگاره کورگان را بهاین صورت توصیف نموده: «آرایهای است که از واحدهای كوچكتر تكرارشونده تشكيل شده است. اين واحدها به شكل قوچکی های ساده ای می باشند که ریتم زیبایی از تقابل و تضاد را به نمایش می گذارند. پیشینه آن بهدرستی مشخص نیست اما یکی از کهنالگوهای شناخته شده شاهسون است.» (opie, 1992: 255) هم آمیزی و تنوع آرایه های کورگانی مانند عقایدی که درباره آن ازطرف بافندگان و محققان بیان شده، بسیار است و میتوان توصیف اپی را نیز در کنار سایر عقاید پذیرفت. تصاویر کورگانها در برخی از گلیمهای شاهسون آنچنان به تجرید هندسی گرائیده که ارتباط آن را با قوچکی بهراحتی نمیتوان تشخیص داد (جدول ۱، ردیف ۳). در نگاه نمادین یا اسطورهای که البته نشانی از آن در خاطرات و روایات بافندگان باقی نمانده و امروزه درباره صحت و سقم آن تردیدها و شبهات بسیار وجود دارد، کورگان شباهت ظاهری زیادی به حرکات متوالی موج آب، شاخ قوچ و هاله ماه در طبيعت دارد. بنابر اين، احتمالاً يكي از نمادهای وابسته به ماه بوده است. ۱۰ این نگاره در تولیدات مناطق مختلفی از ایران با نامهای متفاوتی شناخته می شود. بنابر اظهار تاپر محقق انگلیسی، «در قرن نوزدهم روسها از ضعف قاجار استفاده كردند و بيشترين ضربهها را به پيكره ایل شاهسون وارد ساختند و موجب پراکندگی آنها شدند.»

روستایی است (تصویر ۳). برخلاف سایر اقوام یکجانشین استان، برخوردهایی مقتدرانه در تصاویر و فامهایی ابرشی از رنگهای گیاهی و همچنین الیاف خودرنگ<sup>۱</sup> در گلیم آنان مشاهده میشود که نشانگر بیپیرایگی و طبیعت ابتدایی این تولیدات است. اکثر این آثار بهلحاظ محتوا برخوردار از باورهایی آمرانه و جایگاه تاریخی خللناپذیری هستند که توانستهاند تا اواخر دوره قاجار دوام خود را حفظ کنند. علت اصلی این موضوع، به زندگی آنان در جغرافیای محصور کوهستانی بازمی گردد که موجب شده تا این اقوام ارتباط کافی با همسایگان خود نداشته باشند و سرزمینشان خارج از مسیر مهاجرتها واقع شود.

«در سطح استان اردبیل گلیمهای بیشماری بهصورت دوتکه و یا یکپارچه بافته شدهاند.» (housego, 1996: 223) اگر مساحتهای یکپارچه و بزرگتر از چهار مترمربع و طیفهای یکدست از برخی رنگهای خاص مانند زنگاری، سبزآبی و نیز خودرنگهایی را که در پشم گوسفندان شاهسون وجود ندارد، از ویژگیهای گلیم مناطق یکجانشین بدانیم، امری که باتوجهبه قراین و شواهد و امکانات تولید<sup>۱۵</sup> محتمل بهنظر میرسد، انتساب گروهی از نقش مایههای کورگانی که در این تولیدات دیده می شوند به اقوام یکجانشین، باورپذیر خواهد بود.

در قسمتهای شمالی استان، زمینهای قشلاقی شاهسونها بسیار نزدیک به سکونتگاههای یکجانشینی است. این نزديكي اجتماعي طبيعتا ميبايست تبادلات دوسويه نقوش را میسر سازد اما بافندگان روستایی دشت مغان در مقایسه با گلیمبافهای شاهسونی، نتوانستند تحول چندانی را بهسمت تكامل و پیچیدگی تزئینات در نقوش تولیدات خود ایجاد كنند. دراختیارداشتن خاکهای حاصل خیز و اشتغال به کشاورزی، نداشتن ارتباط مستقيم و دائمي با اقوام يكجانشين مركزي و جنوبی استان، از مهمترین موانع بازدارندهٔ بومشناختی در این زمینه هستند. در برخی نمونههای باقیمانده از این مناطق، شاهد گونهای ثبات نقش پردازی بهمدت دست کم سیصدوینجاه سال پس از حضور شاهسون ها هستیم. در این آثار، تأثیر پذیری از آرایههای شاهسونی کمتر دیده میشود (تصویر ۴). متنوع نبودن دست بافته ها و توانایی نداشتن در ظريف يسيدن الياف، عوامل ديگري هستند که در پايداري این شیوه و تغییرات بسیار تدریجی آن دخالت دارند.

تصویر ۶، یکی از جالبترین نمونهها برای مقایسه بافتههای یکجانشینی و عشایر شاهسون است. این گلیم در شهر پارس آباد و تعدادی از روستاهای اطراف آن و برخی روستاهای قرهباغ بافته میشود. قواعد هندسی یکجانشینان در این طرح، اعتلای کامل تری یافته است. فرایند چینش نقوش در این اثر بهنحوی

پایان یافته که ما را دربرابر استحالههای متنوعی از مثلثهای ایستا و یویا قرار می دهد. اگرچه در اینجا نشانههای استلیزه شدهٔ عشایری بر فضای کلی طرح تسلط انکارناپذیری دارند اما درمجموع هماهنگی دلپذیری بین نقش مایه های یکجانشینی و عشایری ایجاد شده است. در طرح این گلیم، سه ردیف تكرارشونده از گروه نقش مایه های یکجانشینان، متن كورگانی ها را قاب و تزئین کردهاند. نوع رابطه این ردیفها بایکدیگر و ردیف کورگان هاست که باعث ادراک ما از تصویر نهایی می شود. نخستین نشان قابل ذکر، اشکال لوزی هستند که در نقاط متصل به رديف زنجيرهها به ششضلعي استحاله شدهاند و بر وضوح ترکیببندی افزودهاند. چینش خطوط مورب در سازماندهی تمامی ردیفها به گونهای طراحی شده که ساختار اصلی طرح را در سمت لوزی های تودر تو کنترل می کند. توالی واگیرهها بهدلیل چینش رنگهای متنوع نسبت به نمونههای شاهسونی، وضوح بهتری دارند. وقفهای که در سطوح کناری کورگان ها پدید آمده، ریتم مکرر متن را تاحدود زیادی کنترل نموده است. نظام فاصله گزاری بین نشانههای تصویری در تعادل طرح نهایی بسیار مؤثر واقع شده است. خودنمایی هریک از اجزای طرح حاصل سنجیدگی در رعایت فواصل آنهاست. بسیاری از طرحهای محرمات کورگانی شاهسون ازاین حیث، وامدار همسایگان یکجانشین خود بودهاند. خلاقیت بافنده روستایی در زمینهٔ شکستن لوزیها از این فراتر نمی رود درحالی که، سازوکار نقش آفرینی در نمونههای شاهسونی که در همین دورهٔ تاریخی بافته شدهاند؛ تحول بیشتری را نشان میدهد. بهطوری که در گلیم سوزنی های شاهسون به پیشرفتی دورازانتظار میرسد (تصویر ۸). خلاقیت تصویری بافنده در پرکردن فضاهای پس زمینه است که کامل تر می شود؛ در قسمتهایی که مثلثهای برشخورده از لوزیها، در فواصل جانبی پنجضلعیها قرار گرفتهاند. حرکت مواج این نشانههای مستقل و پرکننده درمقابل خشکی و ایستایی چلیپاهای مركزي، بهرغم تأكيد بر محور افقي، پيچيدگي طرح را افزايش داده است. البته تمركز بيش از اندازه بر خطوط شكستهٔ مورب، نسبت به نمونه های شاهسونی، بهمراتب از جنبه های زيبائي شناسانه اين اثر كاسته است. «اين كيفيت بهوسيله تأثير متقابل فضای مثبت و منفی در خلق نقوش، بیشتر تشدید می شود.» (محمودی و شایسته فر،۱۳۸۷: ۲۵-۴۰) این اثر نسبت به نمونه های شاهسونی، رنگ پردازی ساده تری دارد و حرکتهای مورب و کنتراستهای شدیدی در رنگ آمیز آن بهچشم میخورد. نشانههایی که بافنده بر وجودشان تأکید ورزیده از چرخش، تکرار و تقارن فرم هندسی مثلث بهدست آمدهاند. ریتم هماهنگ مثلثهای هماندازه داخل زنجیرهها در

مسیر خود به مانعی برخورد نمی کند و به صورت جریانی ممتد احساس می شود. به طوری که نگاه بیننده را از تمر کز در یک نقطه رها می سازد. این شیوه چینش نقوش، تمهید ساده ای است که به قصد نشان دادن مفهوم حر کت استفاده شده است. تنها مکث بصری موجود نقاط مر کزی شش ضلعی ها است که باعث شده تمر کز روی مهم ترین مضمون اصلی باشد؛ چلیپا. این تباین مقدار مناسب تنوع را برای جلب توجه بیننده به سمت کور گانی ها فراهم می سازد. نزدیکی بیش از حد کور گان ها، اقتباس دیگری از سنت های شاهسونی در این نمونه است که میسر ساخته است. درنهایت، آرایه های کور گانی هستند که تر کیب بندی کلی اثر را از طریق ار تباط متقابل ریتم و تنوع رنگشان، شکل می دهند و نمونه ای کامل از طرح محرمات کور گانی را در مناطق یکجانشین به نمایش می گذارند.

پیداشدن طرح محرمات کورگانی در گلیمهای کرمانژی<sup>۱۶</sup> نیز، گاهبهگاه و بهندرت است. اشکال و نشانههایی که در طرح گلیمهای تمامپشم این طوایف بازنمایی شدهاند، چهبسا اقتباسی دستچندم از طرحهای سادهتر گذشته باشند. درواقع، ادغام



تصویر ۳.طرح محرمات،۱۷ بافت تات های جنوب خلخال،اوائل قرن ۱۳ ه.ق. (نگارندگان)



تصویر ۵. طرح لانهزنبوری،۱۹ بافت اکراد کرمانژی، اواخر قرن ۱۳ ه.ق. (نگارندگان)

آنها با برخی نشانههای شاهسونی اصل الگویشان را دچار دگرگونی ساخته و سنتهای تصویریشان را نامتعارف نموده است. تلفیق نشانههای عشایری- کردی و ترکی و نشانههای یکجانشینی، نقش مهاجرت را در تحولات طرح محرمات کورگانی آشکار میسازد (تصویر ۵).

تصویر مذکور، نمونهای مناسب برای مشاهده تحولات طرح محرمات کورگانی بهدست عشایر است. در این نمونه ارتباط بین زمینه و پسزمینه ازطریق ترکیببندی لوزی برقرار شده است. نمادهایی مانند قوچکی در حاشیه بیرونی و نیمهچلیپاها در حاشیه درونی، ادغامی از موضوعات عشایری و روستایی هستند که کردهای کرمانژی در پردازش و تغییرات آن سهیم بودهاند. مقایسهٔ تصویرهای ۳ تا۶، نشان میدهد که چگونه سبک خلوت گذشته بسیار تدریجی جایگاه خود را از خطوط پویا و شکسته که در تصویر ۶ دیده میشوند، همچنین تأثیرات خطی رنگ که بیشتر بر خطوط کنارهنمای فرمها تأکید میورزند تا بر جزئیات داخلی آنها، از ویژگیهای سبک طرح و رنگ گلیمهای اقوام یکجانشین مغان است.



تصویر ۴. نقش کورگان،۱۸ بافت روستای اولتان از توابع پارس آباد، اواسط قرن ۱۳ ه.ق. (housego,1996:43)



تصویر ۶. طرح محرمات کور گانی، ۲۰ بافت پار س آباد، اواخر قرن ۱۳ ه.ق. (نگارندگان)

این اقوام همزیستی طولانی و گستردهتری را نسبت به سایر اقوام یکجانشین استان اردبیل با عشایر شاهسون داشتهاند. به همین دلیل، تزئینات بیشتری در گلیمهایشان دیده میشود.

#### ویژگیهای طرح محرمات کورگانی در گلیم شاهسون

اکثر طوایف شاهسون استان اردبیل، طرحهای محرمات را يولايول ميخوانند. كورگانلي، اصطلاحي است كه شاهسونهاي محدوده میان دو رود دیزه و سمور چای در این استان، برای طرح محرمات كورگاني به كار ميبرند. درواقع، شاهسونها برای طرحهای محرمات کورگانی اصطلاح اختصاصی ندارند. آنها درمجموع به همه طرحهاي محرمات، يولايول مي گويند. طرحهای محرمات کور گانی که بهدست شاهسون ها در اواخر دوره قاجار بافته شدهاند؛ ازلحاظ تركيببندى با آثار بومى یکجانشین شباهتی اساسی دارند. یعنی تمامی ردیفها به بخشهای کاملاً مساوی تقسیم گردیده و حدفاصل ردیفهای اصلی با نوارهایی مزین شده که دارای تزئین زیگزاگی هستند. در شیوه پردازش ریزنقشها نیز شباهتهایی درخور توجه دیده می شود. مثلاً برای پرنمودن فضاهای میانی هریک از کورگانها از لوزیهای تودرتو و گاه چلیپا استفاده شده است. آنچه در مطالعه تطبیقی دستبافتههای شاهسون و قبایل یکجانشین جلب توجه میکند، گردنداربودن قوچکیها در نمونه های شاهسونی است (تصویر ۷). در حالی که نمونه های مشابه یکجانشینان درنهایت سادگی و فقط با یک مثلث ترسیم شدهاند (جدول ۱، ردیفهای ۵ و۴). فاصله بین کورگانها در بیشتر نمونههای شاهسونی با نقشمایهٔ دَلیلر پر شده است (جدول ۱، ردیف ۶). این نگاره که از گسترش قوچکیهای گردندار در المانهای پسزمینه بهدست آمده، نشانهای است بر حس پرکنندگی و زینتگرایی هنر شاهسونها نسبت به اقوام یکجانشین. نگاره کورگان که بخش اصلی اسکلت طرح را تشکیل میدهد؛ به سبب اندازه و وضعیت چرخش دایرهای، آهنگ واگیرهای طرح محرمات را تحت شعاع قرار داده است. آرایهٔ فرعیتر سرمهدان، نسبتهای فرمی پنهانتری دارد؛ همان سنت جلوه بخشی نمادین را تکرار میکند که از رویارویی اشکال واضح و پیوسته با نشانههای تجسمی نیمه پنهان سرچشمه می گیرد (جدول ۱، ردیف های ۴ و ۳). حرکت زیگزاگ تریژههای محرماتی در ردیف میانی کورگانها بهمثابه عنصری جداکننده، حرکتی زنده و ریتمی محکم دارد (جدول ۱، ردیف ۷) این ریتم به صورت حرکتی مواج در هماهنگی با حرکات قوچکیها قرار دارد و بهطور یکسان در سرتاسر طرح ديده مي شود.

یکی از مهم ترین پیشرفتها در اواخر دورهٔ قاجار در ارتباط با

طرح محرمات، استفاده ازیک ردیف میانی کورگان بین سطوح متناوبی از نقوش مختلف در ترکیببندی طرح است. چینش ساده و مکرر نگارهها که در اوائل این دوره وجود داشت، در این زمان با پسزمینهای از آرایههای نیمه کور گانی تکمیل شد. بهنظر میرسد، بافندگان طایفه مغانلو بیش از سایر طوایف به بررسی این قبیل تلفیق ها دست یازیده اند. در تولیدات این طایفه گرچه نقشمایههای متنوعتری حضور دارند اما همچنان کورگانیها از اهمیت و مقبولیت عمومی نزد بافندگان بر خور دارند. تصویر ۸، یکی از همین گلیمهاست که نشانهٔ اصلی آن قوچکیهای متناوب است. ظرافت پیچیدهای از تقابل آنها بهوجود آمده که نمی توان به راحتی آنها را تشریح نمود. تزئینات در این گلیم به حدی استفاده شده که درشتی خطوط ساختاری را تاحد شگفتآوری پنهان ساخته است. درواقع کل کار، سندی شایسته از غنای تزئینات است تا قدرت و انسجام نقوش یک گلیم عشایری. اگرچه فاصله گذاریهای منظم نقوش و نوع رنگهای مکمل تأثیر شیوههای یکجانشینی را نشان میدهند اما تعدد زیاد مفصل های بین نقوش و تقابل نشانه های صوری زمینه و پسزمینه، جلوهای درخشان و تشریفاتی به آنها بخشیدهاند. در این طرح، شاخههای نیمه کور گانی در فضای بینابین فضاهای اصلی قرار گرفته و مرتباً در کنار کورگان،ها، فضاهای نیمه پنهانی را ایجاد کردهاند. حرکتها باوجودی که - در زمان تولید بهاقتضای محدودیتهای بافت- کمی دچار نقصان شدهاند اما از دقت فزایندهای بر خور دارند. بهطوری که بافنده بهصورت تعمدی چلیپاهای تودرتو را در پس زمینه تصویر نموده است (جدول ۱، ردیف ۸). درواقع این ردیف، طرحی دوگانه است. زیرا پس زمینه مملو از قوچکی های مورب و معلقی است که در همین زمان در گلیم اقوام یکجانشین بهصورت نشانههایی منفرد رواج داشت.

ازطرفی در ترکیببندی این قسمتها، مرز بین قابهای هندسی برداشته شده است و این، بازنمایی موفقی است برای ادغام نقشمایهٔ قوچکی و چلیپا که در تزئینات دورههای قبل بهطور کاملاً مستقل گاهبهگاه در گلیمهای شاهسون تکرار میشد. برای مثال در گلیمی از تیره هَدیلو،<sup>۲۱</sup> چارچوب طرح توسط نگارههای قوچکی و چهارپر با قرار گرفتن روی خطوط متناوب قطری، جلوهای ویژه پیدا کرده است (تصویر ۹). حرکت نقشمایهها، مسیر پیوستهای را بدون جهت و ظاهراً بدون نقطه پایانی و با نیرویی تحلیل ناپذیر دنبال می کند. تأثیر عناصر و تاحدی نحوه آرایش و کنارهم قرار گرفتن آنها بستگی دارد. این گونه ترکیببندی با روشنی و انسجامی که حاصل چینش مازهای رنگهاست، درواقع یکی از پیشطرحهای محرمات ٨٧

| توضيحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | نام محلی   | نقشمايه      | رديف |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------------|------|
| نگارهای واگیرهای از گلیم سوزنیهای <sup>۲۷</sup> شاهسون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | کورگان     |              | ,    |
| این نگاره را گلیمبافان فیروزآباد در جنوب استان اردبیل بافتهاند و در مقایسه با بیشتر آثار همدوره خود<br>که بهدست شاهسونها بافتهشده، برازندگی و همگونی خود را ازطریق سادهنگاری عرضه میدارد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اسپران     | • <b>X</b> • | ۲    |
| قرهبولاغ، بهمعنی چشمه بزرگ یا چشمه سیاه، از رایجترین نقوش گلیمهای استان اردبیل است که در<br>مواردی آن را ستاره یا ستاره الماسی نیز میخوانند. «این نگاره از معروف ترین نشانه های شاهسونی است<br>و منبع الهام بسیاری از نقش مایه های ستاره ای نیز می باشد.» (قلی پور، ۱۳۸۹: ۳۳) تطبیق ردیف های ۳<br>و ۴ که هر دو را تیره تکانلو بافته اند نشان می دهد؛ قره بولاغ که چندین سال پس از کورگان تولید شده<br>شکل ساده شدهٔ آن در گلیم شاهسون هاست. در حالی که در گلیم های یکجانشینان یکی از پیش طرحهای<br>کورگانی به شمار می آید. یعنی سیر تطور نشانه های کورگانی در اواخر دورهٔ قاجار مسیر دوسویه ای را<br>به سمت پیچیدگی در تولیدات یکجانشینان و سادگی نزد شاهسون ها، پیموده است. نگاره سرمه دانی که<br>در بخش میانی دیتیل ۳ دیده می شود؛ در نمونه ۴ به صورت نیمه پنهان درآمده و به دشواری تشخیص<br>داده می شود. شایان ذکر است شاهسون ها هرزمان با ساده سازی نقوش به تولیدات بسیار تزئینی و شلوغ<br>نیز پرداخته اند. اما در اغلب موارد یکجانشینان به تولید نمونه های ساده سنتی خود رغبتی نشان نداده اند<br>(بخشی از تصویر ۸). | قرەبولاغ   |              | ٣    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | کورگان     | 裟            | ۴    |
| تزئینات داخلی این نقشمایه بسیار سادهتر از نمونههای عشایری است. این طرح در مناطق جنوبی<br>استان اردبیل، از محدودهٔ شهرکوثر تا حاشیه قزل وزن، بهنام نقشمایهٔ آن یعنی لانهزنبوری معروف است.<br>انتخاب نام لانهزنبوری برای این نقشمایه را میتوان با نقش زنبورداری در تأمین اقتصاد مردمان این<br>ناحیه مرتبط دانست.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رنەزنبو    |              | ۵    |
| دلیلر در زبان ترکی بهمعنای دیوانگان است. نگارندگان در پرسوجوهای محلی ارتباط معنایی و فرمی<br>مناسبی درباره وجهتسمیه آن نیافتند.<br>شفافیت و سبکسازیِ تریژهها، در نمونههای شاهسونی بسیار پرکار و دقیق است. روی زمینه آنها<br>نقطهکاریهایی صورت گرفته که آنها را با چشمان قوچکی پیوند میدهد. انتخاب رنگهای نخودی و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |              | ۶    |
| قرمز و سیاه، تمهید خاصی برای هویت مستقل بخشیدن به عناصر پسزمینه است که درواقع، همان شیوه<br>تصویرسازی کورگانیها را بیان میکند (بخشی از تصویرهای ۸، ۱۰ و ۱۱).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تریژه      |              | ۷    |
| شکل واگیرهای (تکراری) این طرح در هر ردیف اصلی، چهاربازوییهای کلهقوچی است که تجار محلی این<br>ریزنقشها را خرچنگی و شاهسونها آنها را ایتقویروقی بهمعنی دم سگ، میخوانند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ايتقويروقى |              | ٨    |
| در این طرح، تجمع منظم عناصر مربع و لوزی در ردیفهای جداگانه که در داخل ریزنقشهای قوچکی<br>تکرار شدهاند؛ تداعیکننده چشم برای آنهاست. همچنین، تصویر آینهای آنها در قوچکیهای پسزمینه<br>تأکید بصریِ موفقی براین تکرار است که این گلیمها را از آثار مشابه یکجانشینی متمایز میسازد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1          |              | ٩    |

مطالعه تطبيقی طرح مُحَرمات كورگانی در گليم ايل شاهسون با گليم اقوام يكجانشينِ استان اردبيل در اواخر دوره قاجار

جدول ۲. تطبیق وجوه تمایز محرمات کورگانی در گلیمهای شاهسون و یکجانشینان استان اردبیل

| جزئیات تصویری نقش | نشانەھاى شاھسونى                                                                                                                              | جزئيات تصويرى نقش | نشانههای یکجانشینی                                                                                                       | مؤلفههای بصری | رديف |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------|
|                   | – نمادین و تزئینی،<br>– زمینه و پسزمینه ارزشی برابر<br>دارند،<br>– دارای هارمونی نسبتاً شلوغ و<br>نیمهپنهان.                                  |                   | - نمادین،<br>- قدرتمند و خشن،<br>- دارای هارمونی خلوت<br>و آشکار.                                                        | بيان بصرى     | n    |
|                   | - دارای نظامی پیچیده و متعدد،<br>- تنوع بنمایههای تصویر،<br>- بداههپردازی و اشتیاق فراوان<br>برای پرنمودن فضاهای خالی<br>شکل بارز خلاقیت است. | 38                | - پیروی از اصول ساده<br>و محدودشدن به عناصر<br>انگشتشمار در نظام<br>طراحی،<br>- فضای خالی برای<br>نوآوری در آن زیاد است. | خلاقيت        | ٢    |
|                   | - اجزا و ریزنقشها از خصوصیت<br>گرافیکی بالا برخوردارند اما هنوز<br>الگوی فراگیری برای ایجاد نظم و<br>تقارن دقیق دیده نمیشود.                  |                   | - دستیابی به سطح<br>مطلوبی از استانداردها؛<br>رعایت اندازههای دقیق در<br>طرحهای منظم، متقارن<br>و ساده.                  | ंतुर          | ٣    |
|                   | - رنگها دارای طیفهای ابرشی و<br>نایکنواخت اما خالص و شفافاند.                                                                                 |                   | - هرچند رنگرزی با مواد<br>طبیعی صورت گرفته اما<br>در بیشتر موارد دارای<br>طیفهای یکنواخت و<br>تخت است.                   | ંગુ           | ۴    |
|                   | - تأکید بر خطوط بیرونی با<br>استفاده از قلمگیریهای محکم<br>و قوی، ضخامت خطوط محیطی<br>حجم کورگانها را نشان میدهد.                             |                   | - سطوح تنها ازطریق رنگ<br>از یکدیگر جدا شده است.                                                                         |               | ۵    |

(نگارندگان)

کورگانی در اواخر دوره قاجار محسوب می شود. البته این شیوه با آرایهای متفاوت درمیان قالی بافان تیره طورون <sup>۲۲</sup> پیش از این دوره هم، رایج بوده است (تصویر ۱۰). در دست بافته های این تیره، عناصر قوچکی در ساختار نقش مایهٔ معروف به طورون در ردیف های زمینه تکرار شدهاند. پیچیدگی هنر شاهسونی دارای نظام هندسی زاینده و ریتم پخته ای است

که در هنر اقوام بومی، نشانههای بسیار محدودی از آن را مییابیم. در نمونههای شاهسونی فضاهای پروخالی یا زمینه و پسزمینه تماماً ارزشی برابر دارند. اینقبیل تصویرسازیها در گلیمهای اقوام یکجانشین از وضعیت آزمایشی و مرحله گذر فراتر نرفت. بهطوری که هیچیک از آنها واجد خلاقیت تصویری تکاملیافتهای درحد گلیمهای شاهسونی نیستند.

| شاهسون و یکجانشینان استان اردبیل | در گلیمهای | محرمات کور گانی | ، مشترک طرح | تطبيق ويژگىھاى | جدول ۳. |
|----------------------------------|------------|-----------------|-------------|----------------|---------|
|----------------------------------|------------|-----------------|-------------|----------------|---------|

| جزئیات نقش در نمونه شاهسون | جزئیات نقش در نمونه یکجانشینی | شرح نشانهها                                                                                                 | مؤلفه تطبيق    | رديف |
|----------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------|
|                            |                               | - بزرگنمایی و سترگیِ بیشازاندازه آرایه کورگان<br>نسبت به حاشیه،<br>- نظام فاصلهگذاریِ یکسان بین نقشمایهها.  | روابط بين اجزا | ١    |
|                            |                               | - ترکیببندی و قابگذاریهای همسان،<br>- نقشمایههای میانی در اغلب موارد یکسان و از<br>نگاره چلیپا مشتق شدهاند. | ترکیببندی طرح  | ۲    |

(نگارندگان)



تصویر ۷. طرح محرمات کور گانی،۲۳ بافت تیرهٔ تکانلو، اواخر قرن ۱۳ه.ق. (نگارندگان)



تصویر ۸. طرح محرمات کورگانی،۲۴ گلیم سوزنی، بافت طایفهٔ مغانلو، اواخر قرن ۱۳ه.ق. (نگارندگان)



تصویر ۹.طرح محرمات کور گانی،۲۵ بافت تیرهٔ هدیلو،اواسط قرن ۱۳ه.ق. (نگارندگان)



تصویر ۱۰.طرح محرمات کورگانی،۲۶ بافت تیرهٔ طورون، اواسط قرن ۱۳ه.ق. (نگارندگان)

٨٩

## نتيجهگيرى

از آن هنگام که اتحادیهٔ شاهسون وارد استان اردبیل شد و سرمایههای هنری خود را بههمراه آورد تاکنون، تحولات چشمگیری در نظام طراحی نقشمایهها در این استان بهوقوع پیوسته است. عوامل متعددی در چگونگی تغییرات نقوش گلیم این استان نقش داشتهاند. ازجمله:

- زیست بوم فقیر در زمینه فنون معیشتی و اجتماعات کوچنشینی که می تواند موضوع مهمی برای مطالعات بعدی باشد.
- نقش بنیادین کوچ و جغرافیا که در پایداری یا انتشار شیوههای گوناگون تصویر سازی بازتاب می یابد. روشن است که مطالعه تطبیقی درباره زیست بوههای بستهٔ نواحی جنوبی استان ار دبیل به مراتب آسان تر از نواحی شمالی آن خواهد بود زیرا در قسمتهای شمالی، میزان دقیق تأثیر گذاریها و تأثیر پذیریها به درستی معلوم نیست. همچنین، تا زمانی که ویژگی نقوش و نشانه های اصیل شاهسون در جغرافیای گستر دهتر خاور نزدیک و خاور میانه شناخته تر سیم نشود، هر گز نمی توان منشأ و میزان دقیق تأثیر گذاری ها و تأثیر پذیریها به درستی معلوم نیست. همچنین، تا زمانی که ویژگی نقوش و نشانه های اصیل شاهسون در جغرافیای گستر دهتر خاور نزدیک و خاور میانه شناخته تر سیم نشود، هر گز نمی توان منشأ و میزان دقیق تداخل ها را دریافت. لذا این مورد نیز می تواند موضوع دیگری برای انجام پژوهش های آتی باشد. به عنوان مثال، بررسی تطبیقی رنگ آمیز گلیمهای شاهسون با قشقایی های جنوب غرب ایران یا تر کمانان آسیای مرکزی، می تواند اطلاعات مفیدی در زمینهٔ ار تباطات فرهنگی هنری این

بسیاری از عناصر و نقش مایه های تزئینی در نواحی مختلف استان اردبیل به واسطه همزیستی طولانی مدت، از قومی به قوم دیگر دست به دست چرخیده و به همین دلیل، طرحهای محرمات کورگانی در این استان دارای شباهت های اساسی بسیار است. اما آنچه از شواهد تصویری گلیمها و قرائن بوم شناختی استان اردبیل برمی آید، این است که در کنار شباهت های ساختاری، تفاوت های در خور ملاحظه ای بین این طرحها وجود دارد. برخی از مهم ترین آنها براساس یافته های این تحقیق بدین قرار است:

- تسلط جنبه تزئینی که میتوان آن را خصلت مهم و همیشگی هنر شاهسونها دانست. تکامل چشمگیر این ویژگی در اواخر دوره قاجار، گلیم شاهسون را واجد شناسنامهٔ معینی از آرایش منظم و هندسی، سبکسازی سطوح پهن و سنگین، طراحی موزون و دقت استادانه در پدیدآوردن هماهنگی اجزا با کلیت طرح، نموده است. بسیاری از اقوام یکجانشین منطقه نیز، برخی از ویژگیهای آذین گری شاهسونها را پذیرفتند و با ایجاد تغییراتی در آن، به آثار خود حس زیباشناسانه شایستهای بخشیدند.
- در طرحهای محرمات کورگانی شاهسونها انواعی از سطوح هندسی چندلایه مشاهده می شود که نشانههای تصویری آن در مقایسه با تولیدات یکجانشینان، دچار نوعی تکرار گزافه آمیز شده است. این تکرار هرجا که امکانات و تکنیکهای بافت اجازه داده است، از حدود متعارف خود تعدی نموده است. شاهسونها علاوهبر حفظ سنت پیشین، در برخی از تولیداتشان سادگی و تجرید را از گلیم یکجانشینان اقتباس نموده و آنها را نیز به خصلتهای تزئین گری خود افزودند.

در نگاهی کلی، بررسی تطبیقی طرح محرمات کورگانی، نشان میدهد گلیمبافی استان اردبیل را در اواخر دوره قاجار، میتوان ازحیث طرح و نقش مرحلهای نوآور دانست که بیشتر نقوش زایا و ریزه کاریهای مفصل و متنوع را نمایان میسازد. بافندگان این دوره درابتدا به بازی و چینش انبوهی از ایدهها و شکلهایی که به آنها بهارث رسیده بود؛ پرداختند و سپس، ترکیبات پیچیده آنها را تکامل و سروسامان دادند و درحین این فرایند، طرحهایی تازه خلق کردند.

مطالعه تطبیقی طرح مُحَرمات کورگانی در گلیم ایل شاهسون با گلیم اقوام یکجانشینِ استان اردبیل در اواخر دوره قاجار ٩٠

- پىنوشت
- ۱. شاهسون: «واژه شاهسون بهمعنای دوستدار شاه می،باشد. اتحادیه شاهسون مهمترین ایل شمال غرب ایران می،باشد که مردمانش به زبان ترکی تکلم میکنند. البته اقلیتهایی از اقوام کرد، تاجیک وگرجی نیز در میان تیرههای ایل شاهسون بهچشم میخورد. این قوم را شاهعباس برای مقابله با سرکشی سران قزل،باش بهوجود آورد.» (tapper, 1972:125)
- ۲. «استان اردبیل ازنظر مختصات جغرافیایی در '۴۵و ۳۵ تا '۴۲ و ۳۹° عرض شمالی و '۳ و ۳۷° تا '۵۵ و ۴۸° طول شرقی واقع شده است که ۱۷۹۵۱۴ کیلومتر مربع مساحت دارد. این استان از شمال دارای ۲۸۲/۵ کیلومتر مرز مشترک با کشور آذربایجان است که حدود ۱۵۹ کیلومتر آن ازطریق رودهای ارس و بالهارود (رود بلقار) تعریف می شود. مابقی را مرزهای خاکی تشکیل می دهد.» (جهانی، ۱۳۹۱: ۸)
- ۳. «نظام سیاسی شاهسونها از آغاز شکل گیری متمرکز نبوده است. آنها برخلاف سایر ایلهای بزرگ ایران مانند قشقاییها، بختیاریها و غیره دارای رهبری متمرکز (ایلبیگ) نبودند ... نقش سازمان ایلی شاهسون پس از صفویه پیوسته روبه کاهش بوده است. در اواخر دوره قاجار بهخاطر عوامل مختلف از جمله سرنوشت تاریخی، مناسبات عشایری، وجود امنیت در منطقه و غیره، بسیاری از آنها نیازی به همبستگی با شاخههای بزرگتر و ایجاد وحدت ایلی احساس نمی کردند.» (قاسمی، ۱۳۷۷: ۴۳ و ۴۴)
- ۴. «باتوجهبه اینکه هدف رضاخان ایجاد حکومت قوی مرکزی بود، تضعیف سازمان ایلی و خلع صلاح عشایر در سالهای ۱۳-۱۳۱۲ تحت عنوان قانون معروف به «تختهقاپو» به مورد اجرا درآمد. درنتیجه بسیاری از عشایر ناگزیر به اتراق گردیده و تدریجاً سکونتگاههایی ایجاد کردند.» (ساعدی، ۱۳۵۷ :۵۴)
- ۵. «دامداری کوچنشینی دو الگو دارد. بنابر الگوی چراگردی Transhumance قبیله یک محل استقرار دائمی داشته و تنها چوپانان بههنگام تابستان دامها را به ارتفاعات ییلاقی کوچ میدهند. الگوی دیگر «نظام تعاونی» نام دارد. در این نظام قبیله می کوشد چنان کوچ کند که درطول مسیر، با جوامع محلی یکجانشین ارتباط یافته و با آنها به تجارت و مبادلهٔ کالا بپردازد.» (Cover, 1971: 181)
- 6. Kurgan Stripes
- 7. Richard Tapper
- 8. The Shahsavan of Azarbaijan: A Study of Political and Economic Change in a Middle Tribal Society
- 9. Azerbaijani Carpt
- 10. Karimov
  - ۱۱. «قوچ از دوران پیش ازتاریخ در ایران و بینالنهرین مظهر پدیدههای اقلیمی وجوی بودهاند. تا پیش از معمولشدن سال خورشیدی، قوچ منسوب به ماه بوده است.» (پرهام، ۱۳۷۵: ۱۶)
  - ۱۲. «تیرههایی از شاهسونها در نقاط مختلفی از ایران پراکنده شدند؛ گروهی از آنها بین بختیاریها و گروهی دیگر منطقه خمسه فارس مستقر شدند و گروهی دیگر به خراسان و نواحی آسیای میانه بازگشتند.» (Tapper,1997:234)
  - ۱۳. تات (کاسی)های جنوب خلخال در زمینه قالیبافی بسیار کمکار بودهاند و آثار معدودی از آنها باقی مانده است. ترسیم نقوش جانوری و انسانی در آغاز دوره معاصر، به کاسیهای جنوب خلخال محدود نمیشود و در مناطقی از پارس آباد نیز رایج بوده است. در این مراکز ترسیم نقوش حیوانی و انسانی، نیمه طبیعت گرایانه و به صورت خطوط شکسته است اما به طور مشخص، ظریف تر از دوره سنتی پیشین اند. مثلاً انتخاب مضامین تصویری آشکارا، علاقه به آثار قدیمی و گذشته های دور را نشان می دهد (جهانی، ۱۳۹۱: ۱۰۸).
  - ۱۴. الیاف پشمی که رنگرزی نشده باشد و بسته به نژاد گوسفندان بهصورت طبیعی برخی از رنگهای بیفام را داراست. مانند: سفید روشن تا سیاه تیره و قهوهای روشن تا قهوهای سوخته. «فام صفتی از رنگ است که جایگاه آن را در سلسله رنگی مشخص می کند و درواقع تعیین کننده اسم عام رنگها است. رنگهای سفید، سیاه و خاکستری جزء رنگهای بیفام محسوب میشوند. قرمز، زرد و آبی را فامهای اولیه مینامند و چون مبنای سایر رنگها میباشند به آنها رنگهای اصلی نیز گفته میشود.» (حسینی راد،۱۳۸۷)
  - ۱۵. دارهای عشایر شاهسونی، شیوه کوچنشینی و انتقال دارها، امکان تولید گلیمهایی بزرگتر از ۴ مترمربعی را به آنها نمیدهد.
  - ۱۶. کردهای یکجانشین شدهٔ شاهسونی در استان اردبیل هستند که بیشتر شان در دامنههای جنوبی رشته کوههای تالش در محدوده استان اردبیل مستقر شدهاند.

- مطالعه تطبیقی طرح مُحَرمات کورگانی در گلیم ایل شاهسون با گلیم اقوام یکجانشینِ استان اردبیل در گ اواخر دوره قاجار
- ۱۷. این نمونه، دراختیار یکی از تولیدکنندگان گلیم شهرستان خلخال، محمد طاهری، و دارای چنین مشخصاتی است:
  - نوع دستبافته: گلیم چاکدار دورو.
  - مواد اولیه: پنبه دستریس برای چله و پشم دستریس برای پودگذاری از نژاد بومی شاپور.
    - شیوهٔ رنگرزی: گیاهی و خودرنگ.
    - اندازه: ۱۳۰×۸۰ سانتیمتر مربع.
- رنگآمیز متفاوت آن با نمونههای شاهسونی، جنیهاوسکو را در انتساب آن به شاهسونها دچار تردید نمود. وی بدون توجه به اندازه یکپارچه و نحوه چینش نقوش که ویژگیهای گلیم روستایی دشت مغان را نمودار میسازد؛ آن را نمونهای خاص از بافتههای شاهسونی معرفی می کند.
  - ۱۸. «این نمونه با شماره ثبتی T۴۵۱ در موزه ویکتوریا آلبرت لندن نگهداری می شود و دارای مشخصات زیر است:
    - نوع دستبافته: گلیم چاکدار دورو.
    - مواد اولیه: تماماً پشم دستریس از نژاد بومی گوردیگل.
      - شيوه رنگرزي: گياهي.
    - اندازه: ۲۴۰×۱۸۰ سانتیمتر مربع.» (housego,1996:43)
  - ۱۹. این نمونه، زمان عکاسی دراختیار یکی از فروشندگان فرش دستباف بازار شیخ صفی بوده و دارای این مشخصات است:
    - نوع دستبافته: گلیم چاکدار دورو.
    - مواد اولیه: پنبه دستریس برای چله و پشم دستریس برای پودگذاری از نژاد بومی شاپور.
      - شيوه رنگرزى: گياهى.
      - اندازه: ۳۵۰×۱۳۵ سانتیمتر مربع.
    - ۲۰. این نمونه، دراختیار بازرگانی مهران مبرز در سرای گلشن بازار شیخصفی اردبیل و دارای این مشخصات است:
      - نوع دستبافته: گلیم چاکدار دورو.
      - مواد اولیه: پنبه دستریس برای چله و پشم دستریس برای پودگذاری از نژاد بومی مغان.
        - شیوه رنگرزی: گیاهی.
        - اندازه: ۳۹۰×۱۴۰ سانتیمتر مربع.
        - ۲۱. یکی از تیرههای طایفه اجیرلوی ایل شاهسون است.
          - ۲۲. از تیرههای طایفه اجیرلوی ایل شاهسون است.
    - ۲۳. این نمونه، دراختیار بازرگانی مهران مبرز در سرای گلشن بازار شیخصفی اردبیل و دارای این مشخصات است:
      - نوع دستبافته: گلیم چاکدار دورو.
      - مواد اولیه: پنبه دستریس برای چله و پشم دستریس بهمنظور پودگذاری از نژاد بومی مغان.
        - شيوه رنگرزي: گياهي.
        - اندازه ۱۶۵×۱۱۰ سانتیمتر مربع.
        - ۲۴. «این نمونه بخشی از یک خورجین اسب می باشد و دارای مشخصات زیر است:
          - نوع دستبافته: گلیم سوزنی.
          - مواد اوليه: تمام پشم دستريس از نژاد بومي مغان.
            - شیوه رنگرزی: گیاهی و خودرنگ.
        - اندازهٔ کلی خورجین ۱۰۰×۵۰۰ سانتیمتر مربع.» (housego,1996:49)
        - ۲۵. این نمونه دراختیار خانوادهای از تیره هدیلو و دارای چنین مشخصاتی است:
          - نوع دستبافته: گلیم چاکدار دورو.
      - مواد اولیه: پنبه دستریس برای چله و پشم دستریس بهمنظور پودگذاری از نژاد بومی مغان.
        - شیوه رنگرزی: گیاهی.
        - اندازه: ۱۶۵×۷۵ سانتیمتر مربع.
        - توضیح: در قسمتهایی از این گلیم سوزندوزی مشاهده می شود.
        - ۲۶. این نمونه، دراختیار خانوادهای از تیره طورون و دارای چنین مشخصاتی است:
          - نوع دستبافته: قالیچه.
      - مواد اولیه: پنبه دستریس برای چله و پشم دستریس بهمنظور پودگذاری از نژاد بومی مغان.
        - شيوه رنگرزي: گياهي.
        - اندازه: ۱۷۵×۱۰۲ سانتیمتر مربع.
- ۲۷. بهزعم سیروس پرهام، کهنترین نمونهٔ اینقبیل نگارهها: «بر جدار کاسههای سفالین نقش بسته که از آثار هزاره چهارم پیش از مسیح شهر باستانی پارسه یا «پرسپولیس» به ما رسیده است.» (پرهام، ۱۳۷۱: ۵)

#### منابع و مآخذ

- ادواردز، سیسیل (۱۳۶۸). قالی ایران. ترجمه میهن دخت صبا، چاپ دوم، تهران: فرهنگسرا.
- پرهام، سیروس (۱۳۷۱). دستبافتهای عشایری و روستایی فارس. ج دوم. تهران: امیر کبیر.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۷۵). شاهکارهای فرشبافی فارس. تهران: سروش.
  - تناولی، پرویز (۱۳۷۰). نانونمک. چاپ اول، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- جهانی، مهدی (۱۳۹۱). **نگرشی بر مفاهیم سه گانه شکل گیری قالی معاصر**. پایاننامه کارشناسی، تبریز: دانشگاه هنر اسلامی.
- \_\_\_\_\_ (۱۳۹۲). تقابل فن آوری های بومی و غیربومی در تغییر شکل کوچ و تأثیر آن بر دستبافته های گلیمی عشایر شاهسون مغان، **فصلنامهٔ پژوهش هنر**. زمستان، (۳)، ۴۳-۵۰.
- چوبداری، لیلا (۱۳۹۲). **شناسایی فرش معاصر شاهسون مغان**. پایان نامهٔ کار شناسی ار شد، تبریز: دانشگاه هنر اسلامی تبریز.
  - حسینی راد، عبدالمجید (۱۳۸۷). مبانی هنرهای تجسمی. تهران: شرکت چاپ و نشر کتابهای درسی.
    - دانشگر، احمد (۱۳۷۶). فرهنگ جامع فرش (دانشنامه فرش). تهران: یادواره اسدی.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۸۸). دانشنامه فرش ایران (کتاب دوم). چاپ اول، تهران: شرکت چاپ و نشر بازرگانی.
    - دهخدا، على اكبر (١٣٧٧). لغتنامه دهخدا. چاپ دوم، تهران: دانشگاه تهران.
      - ساعدی، غلامحسین (۱۳۵۷). خیاو یا مشکین شهر. تهران: امیر کبیر.
    - قاسمی، احد (۱۳۷۷). مغان نگین آذربایجان. ج دوم. تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- قانی، افسانه (۱۳۹۰). نقشمایه طاووس در دست بافته های گلیمی اقوام شاهسون و قشقایی، فصلنامه گلجام. پائیز، (۲۰)، ۷–۲۱.
- قلیپور، شیرین (۱۳۸۹). **آشنایی با نقوش ورنیهای شاهسون**. پایاننامه کارشناسیارشد، دانشکده هنرهای تجسمی، تهران: دانشگاه هنر.
  - کوه نور، اسفندیار (۱۳۸۱). **جلوهگری نقوش هندسی در آثار هنرهای سنتی ایران**. تهران: نورحکمت.
  - کیان، مریم (۱۳۸۱). نقوش در زیراندازهای اردبیل، کتاب ماه هنر. بهمن و اسفند، (۵۳ و۵۴)، ۱۰۴–۱۱۱.
- محمودی، فتانه و شایسته فر، مهناز (۱۳۸۷). بررسی تطبیقی دست افته های ایل شاهسون و قفقاز، فصلنامه گلجام.
   پائیز، (۱۱)، ۲۵-۴۰.
- Cover, L. B. (1971). Anthropology for Our Times. New York: Oxford Book Co.
- Irvani Ghadim, F. (2011). Jafarabad VIII, kurgan kazilari, kuzeybati iran. karadeniz denfirat a biligi uretimi, onder bilgiye armagan yazilari, Ankara,no.19: 196-216.
- Opie, J. (1992). tribal rugs, nomadic and village weavings from the near east centeral asia. london: Laurence king.
- Housego, J. (1996). Tribal Rugs. New York: Interlink.
- Karimov, L. (1985). Azerbaijan Carpet. Baku: Jazychy.
- Marx, E. (1977). The Tribe as a Unit of Subsistence: Nomadic Pastoralism in the Middle East.
   American Anthropologist (New Series), 79(2): 343-363.
- Minorsky, V. (1934). The Shahsavans, islamic encyclopedia, The shahsavans, islamic encyclopedia, (third impression), leiden:e.j. brill.
- Muradov, V. (2010). Azerbaijani Carpets, Garabagh group. baku: elm.
- Sabahi, T. & Goodwright, C. (1998). Shahsavan Jajim. Torino: Cato.
- Tanavoli, P. (1985). Iranian Rugs and Textiles. New York: Rizooli.
- Tapper, R. (1972). The Shahsavan of Azarbaijan: A Study of Political and Economic Change in a Middle Tribal Society. Cambridge: Cambridge University Press.
- Tapper, R. (1997). Frontier Nomads of Iran: A Political and Social History of the Shahsavan. Cambridge: Cambridge University Press.
- www.ostan-ar.ir (۱۳۹۳/۱/۳۰ )

٩٣

۹۲/۲/۷ دریافت مقاله: ۹۲/۲/۷ پذیرش مقاله: ۹۲/۳/۲۰

# تحلیل نحوه بازنمایی ساحل در اشعار نیما یوشیج و مقایسه آن با آثار بهمن محصص

زینب صابر\* نادر شایگانفر\*\*

چکیدہ

در سنت نگارگری ایرانی میان ادبیات و نقاشی رابطهای تنگاتنگ برقرار بوده است. این درحالی است که در دوره معاصر با ظهور جریانات نقاشانه نو، تلاش شد ادبیات و نقاشی به نحوی مستقل از هم ظاهر شوند. اما برخلاف این پویه جدید در این دوره، ما همچنان در مواردی شاهد آنیم که ادبیات و نقاشی بار دیگر به هم پیوند می خورند و قرابت قدیم خود را به نمایش می گذارند؛ از آن جمله می توان به پیوند میان شعر نیما یوشیج و نقاشی به من محصص اشاره نمود. در این مقاله این پیوند و شباهت، به لحاظ معنایی و نیز وجود تجربه مشترک نهفته در آثار این دو هنرمند بررسی می شود. همچنین، از رهگذر بررسی مفهوم ساحل در این آثار به بن مایه های تجربه دو هنرمند نامبرده از مدرنیته، توجه می شود.

روش به کاررفته در این مقاله، تطبیقی است که برمبنای مقایسه دو گفتمان شعر و نقاشی و تحلیل و تطبیق درونمایههای ادبیات موجود در این زمینه استوار است.

در پژوهش حاضر می کوشیم تا نشان دهیم که ساحل بهمثابه تجربه عمیقا زیسته شده ای برآمده از زیست بوم این دو هنرمند است که در دو رسانه متفاوت بازنمایی شده است. در توصیف و تحلیل این بازنمایی نشان داده می شود که تجربه های آفاقی و انفسی چگونه برهم انطباق می یابند. همچنین سعی می شود تا ساحل دریا استعاره ای تعبیر شود که معنای امر مدرن را از دو جهت در خود به همراه دارد. در نگاه نخست خواهیم دید که سیالیت به عنوان استعاره زندگی مدرن در آثار نیما یوشیج و به من محصص در تصویر ساحل و دریا نمایان است. از جنبه دیگر، تبیین خواهد شد که خط ساحلی به مثابه مرز بین دریا و خشکی، آب و خاک و مایع و جامد، شورشی علیه قطعیت دو گانه باور است.

كليدواژگان: نيما يوشيج، بهمن محصص، ساحل، تجربه زيسته، مدرنيته، سياليت.

\* استادیار، دانشکده صنایع دستی، دانشگاه هنر اصفهان.

\*\*استادیار، دانشکده حفاظت و مرمت، دانشگاه هنر اصفهان.

zeynabsaber91@gmail.com

۹۵

#### مقدمه

شعر و نقاشی، دو رسانه هنری هستند که از گذشته تا امروز در فرهنگ ایرانی در کنار هم بودهاند. نمونههای این درهم آمیزی را میتوان در میان متون ادبی و نگارههایی دید که در قالب دیوانهای مصور ظاهر شدهاند؛ همچون رابطه نگارههای بهزاد و اشعار جامی.

در دوره معاصر با ورود عناصر مدرن به هنر ایران، نقاشی تاحد بسیاری از متون ادبی فاصله گرفت. بااین حال، ما هنوز هم شاهد پیوند این دو رسانه هستیم که میتوان به رابطه اشعار نیما یوشیج<sup>۱</sup> با نقاشیهای بهمن محصص<sup>۲</sup>اشاره نمود. بهوفور ظاهر شده است. بهموازات اشعار نیما تصویر ساحل را بهوفور ظاهر شده است. بهموازات اشعار نیما تصویر ساحل را محصص یکی از نمونههای شاخص است که ساحل دریا، ماهی محصص یکی از نمونههای شاخص است که ساحل دریا، ماهی پژوهش آن است که میان این دو رسانه (شعر و نقاشی) یا بهعبارتدیگر، این دو هنرمند (شاعر و نقاش) بهلحاظ افقهای معنایی و زیستی نسبتی تنگاتگ برقرار است و این نسبت،

برهمین اساس، می کوشیم تا هدف خود را کشف قرابتهای بازنمایی ساحل در آثار این هنرمندان قرار دهیم. همچنین، نشان دهیم که علی رغم اختلاف نوع رسانه هنری، چگونه افقهای زیستی و تجربههای مدرن در کار ایشان بههم شبیهاند و دلالتهای معنایی مشابه را نشان می دهند.

پرسش پژوهش این است که باوجود تفاوت نوع رسانه هنری، مفهوم ساحل چگونه توانسته است بهمثابه محتوا و تجربهای زیستشده در آثار این دو هنرمند راه یابد.

این تحقیق از آنرو ضروری است که نیما را پیشرو شعر معاصر می شناسیم و بر آنیم که او با در ک جهان معاصر توانسته است تجربه های بومی و زیستی خود را در قالب محتوایی اصیل در آثارش نشان دهد. از دیگرسو، بهمن محصص هنرمندی پیشرو در زمینه هنر تجسمی ضمن بهرهمندی از تجارب مدرن بهویژه جنبشهای نقاشانه معاصر از بیان محتوای بومی و زیست شده در آثارش غافل نمانده است. به خصوص اینکه، تجربه ساحل در کارهای وی بهمانند نیما تجربه ای به جان در یافته است.

#### پیشینه پژوهش

نیما یوشیج، آغاز گر شعر نوی فارسی تاکنون موردتوجه بسیاری از بحثهای ادبی و هنری، پایاننامهها و مقالات قرار گرفته است. ازطرف دیگر، به آثار بهمن محصص هم

در بحثهای هنرهای تجسمی توجه شده است. اما بازنمایی ساحل در آثار این دو هنرمند معفول مانده و همچنین وجه شباهت و افتراق آثار این دو، تاکنون ارزیابی نشده است.

### روش پژوهش

تطبیقی برمبنای مقایسه دو گفتمان شعر و نقاشی و بهطورکلی، بر تحلیلی و تطبیق درونمایههای ادبیات موجود در این زمینه، استوار است. همچنین، در این پژوهش با تکیه بر مبانی نظری مذکور و استفاده از مطالعه کتابخانهای، تحلیل آماری و تجزیه و تحلیل، بازنمایی ساحل در آثار نیما یوشیج و بهمن محصص تبیین شده است.

# مبانی نظری

از آنجاکه بهمن محصص و نیما یوشیج دو تن از هنرمندان پیشرو معاصر ایران قلمداد میشوند و تجربه جهان مدرن بهلحاظ فرمی و بیانی در آثارشان دیده میشود، این پژوهش در بدو امر می کوشد تا با تکیه بر مفهوم مدرنیته و پارهای از وجوه آن نزد متفکرانی چون مارشال برمن<sup>۳</sup> و شارل بودلر،<sup>†</sup> به بحث در این خصوص بپردازد.

ازهمینرو، سعی شده است تا اندیشههای پدیدارشناسانه<sup>ه</sup> و آرای متفکران اگزیستانسیالیست<sup>۶</sup> بهمعنای عامتر آن از تجربه زیسته به کار ببریم.

# سیالیت؛ ویژگی هنر مدرن

بودلر در مقاله "نقاش زندگی مدرن"، نظریات خود را درباره هنر مدرن تبیین می کند. از منظر او، نقاش زندگی مدرن کسی است که کار خود را با مشاهده زندگی امروز شروع کند، نه با پیروی از اصول و قراردادهای گذشته. نقاش مدرن در راهورسم، مد، خلقیات و عواطف امروز، با کنجکاویای که به شوری کُشنده و طاقتفرسا بدل می شود، غوطهور است و خود را وقف لحظه در حال گذر و تمامی دلالتهای پایداری می کند که این لحظه در خود جای داده است (بودلر، ۱۳۸۲: ۱۴۱۱). به گفته وی: «منظور از مدرنیته کیفیت فانی، فرار و تصادفی هنری است که نیمه دیگرش جاودانی و تغییرناپذیر است. این عنصر انتقالی و فرار را که دگردیسی های آن این گونه سریع است، نباید به هیچ وجه تحقیر یا طرد کرد» (همان: ۱۴۵).

نیما یوشیج، پدر شعر نو، نیز در افسانه که بهنوعی بنیان شعر نوی فارسی در آن ریخته می شود، می گوید: «من بر آن عاشقم که رونده است» (اسفندیاری، ۱۳۸۴: ۷۲) نیما در جستجوی آن حضور رونده است و اولین توصیف وی از شخصیت عاشق در منظومه افسانه نیز این گونه است: «دل به رنگی گریزان سپرده» (همان: ۴۹)

بودلر آگاهی از لحظه در حال گذر و لحظه رونده و آن کیفیت گریزان را مشخصه مدرنیته میداند. وی در جای دیگری از مقاله خود، نقاش زندگی مدرن را این طور معرفی می کند: «کسی که تماشاگر پراشتیاقی است؛ سکنی گرفتن در قلب جمعیت و حرکت در متنی گریزان و نامتناهی برایش لذتی بس عظیم دارد» (بودلر، ۱۳۸۲ -۱۴۳)

برمن در کتاب "تجربه مدرنیته"، به ضرورت توجه به استفاده بودلر از ماهیت سیال (هستیهای شناور) و بخارگونه، اموری که نمادهای کیفیت خاص یا وجه ممیز زندگی مدرن تلقی می شود، اشاره می کند. وی بر این نکته تأکید دارد که ویژگی سیال و بخارگونه اشیا و امور، بعدها در عرصه نقاشی، معماری و طراحی، موسیقی و ادبیات مدرن، به عناصری بنیادین بدل شدند (برمن، ۱۳۸۱: ۱۷۳).

این مفاهیم مرتبط با سیالیت، استعارهای هستند از خصیصه متمایز زندگی مدرن که در نقاشی محصص و شعر نوی نیما ظهوری روشن، قاطع و چشمگیر دارد. دریا منبع لایزال سیالیت، مکان حدوث شعر نیما و نقاشی محصص است. دریا نماد و نمود سیالیت است. مکان اشعار نیما غالباً دریا، ساحل دریا یا رود است. همچون شعرهای ماخاولا، قایق، گل مهتاب، اندوهناک شب، کینه شب، سیولیشه<sup>۷</sup> و غراب. بههمین قیاس، در نقاشیهای محصص نیز پرندهها، آدمها، مینوتور <sup>۸</sup>ها و ماهیها اگر در مکان مشخصی باشند و آن مکان هم گوشهای از طبیعت باشد، غالباً آن مکان ساحل دریاست.

این سیالیت که به گفته برمن، کیفیت برجسته نقاشی و ادبیات مدرن است؛ در قالب و شکل شعر نو نیز متجلی شده است. نیما در یکی از نامههایش مینویسد: «وزن نتیجه روابطی است که برحسب ذوق تکوین گرفتهاند. وزن، جامد و مجرد نیست و نمی تواند باشد!» (اسفندیاری، ۱۳۷۵: ۱۵۷) نيما نمى خواهد وزن شعرش، جامد باشد بلكه مى خواهد آن را برحسب ذوق به سیلان وادارد. این سیلان و شدن در شکل و قالب شعر نو، کاملاً عیان است. بنابراین تجلی تصویری شعر نو، کالبد و قالب آن نیز از انجماد و ایستایی شعر سنتی رها میشود. شکل بیرونی مصراعها در شعر نیما در قالبی از پیش تعیین شده نیست بلکه در جریان سرایش آن است که شکل می یابد. این سیالیت در شعر و شباهت آن به امواج آب را خود نیما هم متذکر می شود و در نامهای که در خرداد وقتی کنار استخر نشسته و موجهای کوتاه و بلند را تماشا می کرده و به یاد طرز شعر گفتن خود افتاده، از آن یاد می کند: «مثل اینکه استخر حرف می زند. موج کوتاه و بلند جملات او هستند که بهاقتضای موقع، مقام و معنی، بلند و کوتاه می شوند» (همان)

در شعر گل مهتاب، دریا و ساحل در یک شب مهتابی تصویر شده و این شب تا رسیدن سپیده، توصیف می شود. راوی در قایق است و ساحل را می بیند و به سوی ساحل در حرکت است. این شعر به لحاظ زمان وقوع (سپیده) و نیز بازی ای که بین سیاهی (شب) و سفیدی (مهتاب – سپیده) درمی گیرد، حالتی گریزان و سیال دارد. سیالیتی که ویژگی هنر مدرن دانسته شده، در مکان و زمان این شعر بارز است. مکان سیال است و مرکز سیالیت، دریاست.

«اما به ناگهان،/ تیره نمود رهگذر موج؛/ شکلی دوید از ره پائین،/ آنگه بیافت بر زبری اوج» (اسفندیاری، ۱۳۸۴: ۳۵۴ و ۳۵۵)

نیما چنان بر قطعینبودن و سیالیت محض، تأکید دارد که نمی توان گفت مکان در این شعر، به طور قطع دریاست بلکه مکان شعر، بین ساحل و دریا درنوسان است. خشکی پیش نظر است و قایقرانان با شتاب به سوی خشکی در حرکتاند. مکان شعر ایستا و ثابت نیست، پویا و متغیر و سیال است. زمان، سپیده است و بین تاریکی و روشنی درنوسان. این تردید و نوسان به همه چیز سرایت مییابد: «با حالتی که بود/ نه زندگی نه خواب» (همان: ۳۵۴)

نیما در ابتدای شعر اندوهناک شب، شتاب موجها و لرزانی و سیالیت مکان را توصیف می کند. شعر این گونه آغاز میشود:

«هنگام شب که سایه هرچیز زیر و روست/ دریای منقلب/ در موج خود فروست./ هر سایهای رمیده به کنجی خزیده است/ سوی شتابهای گریزندگان موج./ بنهفته سایهای/ سر برکشیده ز راهی./این سایه، از رهش/ بر سایههای دیگر ساحل، نگاه نیست./ او را، اگرچه پیدا یک جایگاه نیست،/ با هر شتاب موجش باشد شتابها./ او می شکافد این راه را کاندران/ بس سایهاند گریزان./ خم می شود به ساحل آشوب./ او انحنای این تن خشک است از فلج.» (همان: ۴۱۳)

این سایه به راه خود میرود و به سایههای دیگر کاری ندارد، هنوز جایگاه و ارزش آن شناخته نشده است، بیشک خود نیماست؛ موج بزرگی که با هر شتاب موجش باشد شتابها. همان طور که نیما با هر نوآوری که در شعر حاصل کرد، امواج دیگری در شاعران پس از خود به وجود آورد، او خود را به ساحل آشوب (و نه ساحلی امن) افکند و به راهی رفت که دیگران از آن گریزان بودند. شعر به تنی خشک و منجمد و بی حرکت (فلج) تبدیل شده بود و نیما به این بدن خشک و فلج، انعطاف و انحنایی داد. وی در نامهای گفته بود؛ حرکات موج، کوتاهی و بلندی امواج، او را به یاد طرز شعر گفتن خود میاندازد. برخی توصیفات این شعر از امواج و سیالیت و لرزش:

«موجی شکسته میکند آرامتر عبور/ کوبیده موجهای وزینتر/افکنده موجهای گریزان زِ راه دور/ برکرده از درون موج دگر سر» (همان: ۴۱۴)

« آیا به خلوتی که کسی نیستش سکون،/ و اشکالِ این جهان،/ باشند اندران،/ لرزان و واژگون.» (همان)

«چون ماه خنده میزند! از دور روی موج/ در خردههای خنده او یافتهست اوج» (همان: ۴۱۶)

«موجی رسیده فکر جهان را بههم زده/ بر هرچه داشت هستی، رنگ عدم زده/اندوهناکِ شب.» (همان)

در گل مهتاب در کنار توصیف حرکت امواج، کلماتی مثل آشوب، لرزان، واژگون و خاموشهای لرزان، همه درراستای انتقال فضای سیال و رونده شعر هستند. حتی گریستن نیز در القای این سیالیت سهیم است: «در زیر اشک خود همه جا را/ بیند به لرزهتن» (همان: ۴۱۷)

بهمن محصص در ۱۳۳۸، سال مرگ نیما یوشیج، برای این شعر درخشان، تصویری نقاشی کرده است با نام "اندوهناک شب"(تصویر ۱). در این نقاشی که با آبرنگ کار شده است، گویا همه اجزا درحال ریزش و سیلان هستند.

در کینه شب، غروب و آمدن شبی کینهجو تصویر می شود که با روشنی روز سر جنگ دارد. کینهورزی های شب در ساحل



تصویر ۱. اندوهناک شب، بهمن محصص، ۱۳۳۸ (اسفندیاری، ۱۳۷۵)

دریا تصویر میشود. آغاز شعر با این جمله است: «شب به ساحل چو نشیند پی کین» (همان: ۵۰۱)

در روی بندرگاه، شهری بندری در روزی بارانی تصویر میشود: «آسمان یکریز میبارد/روی بندرگاه./روی دندههای آویزان یک بام سفالین در کنار راه/روی آیشها که شاخک، خوشهاش را میدواند./روی نوغانخانه، روی پل که در سرتاسرش امشب/ مثل اینکه ضرب می گیرند- یا آنجا کسی غمناک میخواند./همچنین بر روی بالاخانه همسایه من (مرد ماهی گیر مسکینی/ که او را میشناسی)» (همان: ۷۷۲)

توصیف ریزش باران، فضایی سیال به شعر داده است؛ شهر، بندری در ساحل است. همان طور که نیما، حرکت امواج را شبیه شعر گفتن خود میدانست؛ ریزش باران را هم به آواز خواندنی غمناک تشبیه میکند.

در شعر مرغ آمین، طنین صدای مردم به صدای رود تشبیه میشود:

«و به واریز طنین هردم آمین گفتن مردم/ (چون صدای رودی ازجاکنده، اندر صفحه مرداب آنگه گم)» (همان: ۷۴۹) برفراز دشت، این گونه آغاز می شود:

«برفراز دشت باران است. باران عجیبی!/ ریزش باران سر آن دارد از هرسوی وز هرجا،/ که خزنده، که جهنده، از ره آوردش به دل یابد نصیبی./ باد، لیکن این نمیخواهد.» (همان: ۶۸۷) در پایان شعر، با نزاع باد و باران روبهروئیم، سیالیت فضا

دیگر به اغتشاش میانجامد. اغتشاشی که در آن به تعبیر شاعر «باد میجوشد» (همان: ۶۸۸)

ماخاولا، نام رودی در مازندران است و نیز نام شعری از نیما. وی در این شعر، رود ماخاولا را توصیف می کند: «ماخاولا پیکره رود بلند/ می رود نامعلوم/ می خروشد هردم/ می جهاند تن، از سنگ به سنگ،/ چون فراری شدهایی/ (که نمی جوید راه هموار)/ می تند سوی نشیب/ می شتابد به فراز/ می رود بی سامان؛/ با شب تیره، چو دیوانه که با دیوانه.» (همان: ۶۸۵)

رود و شب هردو چون دو دیوانه، میگذرند و میروند. رود، مانند خود نیما راه هموار نمی جوید و خروشان به سوی مقصدی نامعلوم میرود. در اینجا، شباهت رود با شاعر بیشتر می شود: «و اوست در کار سرائیدن کنگ/ و افتاده است ز چشم دگران» (همان: ۶۸۶)

نیما نیز چون رود، رونده، درجریان و سیلان است. وی شاعری است که در زمانه خود همچون رود، سرائیدنش برای دیگران گنگ و نامفهوم است. به همین دلیل، از چشم بسیاری از شاعران هم عصر خود افتاده است. اما همچنان می گوید: «می رود نامعلوم/ می خروشد هر دم» (همان)

درماخاولانیز حرکتو سیلان رودبا سرائیدن یکی پنداشته می شود. همان طور که برمن، سیالیت را ویژگی ادبیات مدرن می دانست.

روایت شعر سیولیشه نیز، در ساحل می گذرد: «تی تیک تی تیک/ در این کران ساحل و به نیمه شب/ نُک میزند/ سیولیشه/ روی شیشه» (همان: ۷۷۹)

قایق این گونه آغاز میشود: «من چهرمام گرفته/ من قایقم نشسته به خشکی» (همان: ۷۵۲)

راوی شعر، قایقش را وامانده میخواند: «وامانده در عذابم انداخته است/ در راه پر مخافت این ساحل خراب؛/ و فاصله است آب/ امدادی ای رفیقان با من» (همان)

تصویر آغازین سیولیشه به یکی از نقاشیهای محصص، شخص و قایق، مانند است (تصویر ۲). در این نقاشی نیز، شخصی بر قایقی نشسته است و قایق هم نشسته به خشکی است. شخص به دوردستهای دریا خیره شده، آیا او نیز چون راوی شعر قایق، به فاصلهای که آب بین او و دیگران انداخته میاندیشد یا منتظر کسی است یا در انتظار وقت مناسبی که به دریا بزند. راستی، پاروهای قایق کجاست. تنهایی و انزوا، ویژگی تمام آدمها، مینوتورها و پرندگانی است که بر ساحل نقاشیهای محصص نشسته و دریا را تماشا می کنند. در شعر قایق نیز، راوی (شاعر) تنهاست. فریادهای او اثری نکرده و رفیقان تسلایی یا کمکی نیستند، جز پوزخند و هزالی و جلافت، کار دیگری نمی کنند: «گل کرده است پوزخندشان اما بر من» (همان)

نیما در این شعر می گوید:

«من درد میبرم/ خون از درون دردم سرریز می کند!/من آب را چگونه کنم خشک؟» (همان: ۷۵۳)

هنرمند اصیل و پیشرو درد میبرد و خون از درون دردش سرریز میکند، خونی که سرریز میکند، نمیتوان خشک کرد. سرریزکردن خون و آب دریا بر شباهت درد هنرمند و دریا صحه میگذارند. درد از فاصلهای است که هنرمند با دیگران دارد و دریا هم همین طور بین او و دیگران فاصله انداخته است: «و فاصله است آب» (همان: ۲۵۲)

به این تر تیب، سیالیت که ویژگی امر مدرن است، این بار در سیالیت و فوران خونی سرریز کننده و فراگیر، چون آب دریا جلوه می کند. آدم های نشسته بر ساحل نقاشی های محصص نیز که این طور غمگین و مستأصل به دریا خیره مانده اند، انگار که به تماشای درد خود و زخم خونریز خود نشسته اند. زخمی که کرانه هایش چون دریا وسیع است.

# ساحل، مرز میان جهانها

شعر غراب نیما یوشیج، حکایت غرابی نشسته بر ساحل است: «وقت غروب کز برکهسار، آفتاب/ با رنگهای زرد غمش هست در حجاب./ تنها نشسته بر سر ساحل یکی غراب» (همان: ۳۲۸)

و غراب در ساحل«بنشسته است تا که به غم، غم فزاید او/ بر آستان غم به خیالی در آید او» (همان: ۳۲۹)

«ویران کند سراچه آن فکرها که هست» (همان)

غراب، تنها و بیاعتنا به دیگران درفکر است. حالت این پرنده نشسته بر ساحل شبیه یکی از تابلوهای نقاشی محصص است: "پرنده در ساحل دریا" (تصویر ۳). در این نقاشی از رنگهای تیره و غمفزایی استفاده شده، رنگ تیره آب و آسمان، نشاندهنده غروب و شروع تاریکشدن هواست. بر بالهای پرنده، پَر دیده نمی شود. بالهای پرنده بافتی شبیه به عضلههای بدن آدمهای محصص دارد و نگاهش به دوردستهای دریا خیره است.

«لیکن غراب،/فارغ زِ خشکوتر،/بسته بر او نظر،/بنشسته سرد و بی حرکت آنچنان به جای/ و آن موجها عبوس می آیند و می روند» (همان: ۳۳۰)

پرنده که به خود هنرمند شباهت دارد، دیگر از خشکوتر فارغ شده و نگاه از دیگران برگرفته و به وسعت دیگری چشم دوخته است. سرد و بی حرکت پهنای دریا را سیر میکند،



تصویر ۲. شخص و قایق، بهمن محصص (Mohassess,1977:55)



تصویر ۳. پرنده در ساحل دریا، بهمن محصص ( Mohassess,1977:62)

دریایی که موجهای آن عبوسانه می آیند و می روند. آن کیفیت گریزان و فرار در این دو اثر هنری، هم در حرکت موجها و هم در بین روز و شب نمایان است. زمان دو اثر در مرز بین روشنی و تاریکی، شب و روز است. در آسمان تصویر، همآمیزی روشنی در تاریکی در رنگ سرد و سنگین خاکستری متجلی شده است. پرنده بر ساحل نشسته است؛ خط ساحلي، مرز بين دريا و خشكى است؛ بين خاك و آب، بين جامد و مايع. خط ساحلى، گویا دوگانه باوری جامد/ مایع را برنمی تابد. قطعیت ندارد. بر ماسههای ساحل، آب دریا میرود و میآید. نقطه معینی در خط ساحلی، لحظه ای خشکی است و لحظه ای دریا. با جزرومد دریا، این خط تغییر می کند. مکان و زمان در شعر غراب و نقاشى پرنده در ساحل دريا، انكار قطعيت هستند و در مرز بین زمانها و مکانها واقعاند. در نقاشی محصص، با دو خط بارز روبهروئیم: خطی که حد دریا و خشکی است و دیگر، حد دریا و آسمان است. نقاشیهای محصص جایی را نشان میدهد که مرز میان جهانهاست. در دیگر نقاشیهای او از ساحل، بازهم این خطوط بارز مرزی نمایان است (تصویر ۴).

# تأثير زادبوم هنرمند

نیما و محصص هردو در ساحل دریای خزر متولد شدهاند و کودکی و نوجوانی خود را در این مکان گذراندهاند. نیما یوشیج، حتی قسمت دوم نام خود را از زادبومش یوش بر گرفته است. فضای شعری نیما پر از تصاویر و واژههای مربوط به اقلیم جغرافیایی شاعر، اسم مکانهای خاص در مازندران و نیز اسمهای محلی حیوانات، حشرات و پرندگان است: وازنا،<sup>۹</sup> ازاکو<sup>۰۰</sup> و ماخاولا، توکا،<sup>۱۰</sup> اوزار،<sup>۲۲</sup> تلاجن،<sup>۲۳</sup> داروگ،<sup>۲۲</sup>کککی<sup>۵۱</sup> و ... ازاین دست واژههای محلی در شعر نیما بسیارند. فراوانی استفاده از این اصطلاحات و واژهها بهنحوی است که در پایان مجموعه کامل اشعار نیما یوشیج، واژهنامهای تحت عنوان واژهنامه طبری به چاپ رسیده است.

ژوزفه سلواگی<sup>۱۰</sup> در کتابی که سال ۱۹۷۷م. در رم، چاپ شده و به معرفی آثار محصص پرداخته است، محصص را نقاشی خاورمیانهای میداند که ردپای زادگاهش در آثارش نمایان است (Mohassess, 1977:33). ساحل دریا و پرندگان و ماهیها، در اغلب آثار او تکرار شدهاند. از ۸۲ نقاشی او که در این مقاله بررسی شده در اکثر مواقع، در پسزمینه تنها سطح یکدستی می بینیم که تا خط افق در بالای تصویر ادامه می یابد. از آثار او، تنها در ۳۱ اثر، مکانی خاص قابل شناسایی است که ۷ اثر در مکانی مانند فضای داخلی خانه، نقاشی شدهاند. ۲۸ اثر دیگر همه، ساحل دریا را نمایش میدهند. یعنی در بررسی آماری از ۳۱ اثری که مکان مشخصی در آن دیده می شود، حدود نود درصد تصاویر، ساحل دریاست. درواقع یگانه تصویر از طبیعت در نقاشیهای محصص، ساحل است. نام برخی از تابلوهای محصص نیز بدین شرح است: در ساحل دریا، شناگر، ساحل، پرنده در ساحل، ماهیگیر، شخص و قایق و ماهی مرده. بنابراین ساحل، مکان بسیاری از نقاشیهای محصص و

بابرایی ساحل، معای بسیاری از تعسیهای محصص و شعرهای نیماست. این تقابل آشکاری با مکان در هنر سنتی ایران دارد، چراکه مکان در هنر سنتی ایران غالباً باغ است. اشکال تخیلی نقاشیهای ایرانی، رنگهای هماهنگ قالیها، تلفیقهای شعر و موسیقی ایرانی، جامع ترین تحقق خود را همان طور که قالی ایرانی با غنای رنگ آمیزی، اسلیمیهای کاشی کاری مساجد به ویژه خود باغهای ایرانی مانند واحهای افسونگر در طبیعت جغرافیایی خشک ایران، همواره مطلوب و آرمانی بودهاند (شایگان، ۱۳۵۰).

دیوان شاعران فارسی نیز گلستان، بوستان، حدیقهالحقیقه و گلشن راز نام دارند. معشوق در شعر فارسی به باغ یا متعلقات باغ (سرو، نرگس و ...) تشبیه می شود. باغ، مکان تحقق هنر ایرانی بهویژه نگار گری است. «و این باغ همه جا به چشم می خورد: نه تنها در محوطه های محصور خانه ها، با در ختان، چمن زارها،



تصوير ۴. پرنده مرده، بهمن محصص (Mohassess, 1977: 59)

گلها و جویبارها، بلکه در تمام جنبههای زندگی، جهانی که بهصورت باغی وسیع در آمده است: صخرهها و کنارهها و رنگهای خارقالعاده آنها، خاک با رنگهای بینظیر، تزئینات قالیها، پوشاک و ساختمانها ... باغ یعنی بهشت حسها، بدون هیچ علت و معنایی.» (اسحاق پور، ۱۳۸۲ : ۴۹)

باغ، مكان وقوع هنر سنتى، بەشكل قراردادى درطول قرنها، جایگاه خود را حفظ کرد. اما در هنر مدرن ایرانی، این جایگاه متزلزل شد. هنرمندان نوگرا می خواستند مکان زندگی خود را در اثر هنری بهنمایش بگذارند. نیما می خواست توصیفی از جهان خود بدهد. او در یکی از نامههایش در کتاب "دنیا خانه من است" می نویسد: «وقتی مشغول تماشای آن جنگلهای قشنگ بودم. رفیق از من پرسید: چه می بینید؟» حقيقتاً ما چه چيز را مي بينيم. شعر ما آيا نتيجه ديد و رابطه واقعى بين ما و عالم خارج هست يا نه و از ما و ديد ما حكايت می کند. سعی کنید همان طور که می بینید، بنویسید و سعی كنيد شعر شما نشاني واضحتر از شما بدهد. وقتى كه شما مثل قدما می بینید و برخلاف آنچه در خارج قرار دارد می آفرینید، آفرینش شما به کلی زندگی و طبیعت را فراموش کرده است؛ با کلمات همان قدما و طرز کار آنها باید شعر بسرایید. اما اگر در پی کار تازه و کلمات تازهاید، لحظهای در خود عميق شويد؛ نيما مي خواهد آن چه را مي بيند، بنويسد تا آن که شعرش نتیجه دید و رابط واقعی بین او و عالم خارج باشد. به تعبیر نیما می توان گفت، هنر خودش و محصص نشانی واضحتر از جهان زندگی را با خود و در خود دارد. در آثار این دو هنرمند ساحل، مركز ثقل تجربه هنرمندانه است. تجربه هنرمندانهای که در، با و برای زندگی است. زیستبوم آن دو هنرمند سواحل دریای خزر بوده است و با طبیعت کویر که در آن هر واحهای، چون موهبتی بهشتی تلقی می شود، بسیار متفاوت است. لذا لزوم چرخشی بنیادین در بازنمایی مکان در رسانه هنری به عنوان نبض تجربه هنر مندانه آنها احساس می شود. بنابراین زادبوم این دو هنرمند، در نوآوری های آنان در شکل سنتی هنر بی تأثیر نبوده است. به عبارت دیگر، آنها آنچه را در اقلیم جغرافیایی خود تجربه کردهاند، نمی توانستند با قراردادهای هنر سنتی بیان کنند. چراکه اثر هنری در مقام عینیت یافتگی تجربه زندگی آنها بود. نیما و محصص، سیالیت فضای ساحلی را بهجای انجماد فضای کویری برمی نشانند.

## تجربهای بهجاندریافته از ساحل دریا

بهزعم فیلسوفان اگزیستانسیالیست تجربه در متن و بستر این جهان جریان دارد؛ آدمی تافته جدابافته از جهان نیست و در متن این جهان زندگی می کند. جان مک کواری، ۱۲ یکی از

برجسته ترین شارحان فلسفه اگزیستانسیالیست درخصوص واژه world می نویسد: «خود واژه world از واژه مرکب weor old-در انگلیسی قدیم گرفته شده است که در آن weor بهمعنای انسان و blo بهمعنای عهد یا دوره است، لذا از منظر ریشه شناسی، واژه world به معنای عهد انسان است» (Macquarrie, 1980: 79)

ازمنظر فلسفه اگزیستانسیالیسم، بین انسان و وضعیتش در جهان رابطهای دوسویه برقرار است و معنا از باطن رابطه انسان و جهان ظاهر میشود. معنا را ذهن اندیشنده کشف نمی کند بلکه در رویارویی انسان با جهان، بهظهور میرسد. در آثار نیما و محصص، حاصل رویارویی هنرمند با جهانش، در تصویر ساحل دریا تجلی یافته است. در این رویارویی، معنای امر مدرن ظاهر میشود.

بنابراین بازنمایی ساحل دریا، استعارهای میشود که از دو جهت معنای امر مدرن را در خود دارد:

نخست آن که، سیالیت بهعنوان استعاره زندگی مدرن، کیفیت برجسته آثار هنری مدرن است. این سیالیت در تصویر ساحل و دریا در آثار نیما و محصص به اوج خود میرسد. از جنبه دیگر، خط ساحلی بهمثابه مرز بین دریا و خشکی، آب و خاک و مایع و جامد، شورشی علیه ذهنیت و قطعیت دوگانهباور است. در رویارویی این دو هنرمند با ساحل دریا، معنای هنر آنها آشکار میشود.

برای تبیین تجربه نیما و محصص از زادگاه جغرافیایی و تاریخیشان، میتوان از واژه آلمانی Erlebenis استفاده کرد. «در زبان آلمانی معادل واژه تجربه دو واژه وجود دارد: واژه متأخر و فنی تر Erlebenis. واژه نخست به تجربه بهمعنای عام دلالت دارد، همچون زمانی که به تجربههای عمومی شخص در حیاتش التفات میشود. دیلتای از واژه Erlebnis بهشکل خاص تر و محدودتری استفاده کرد» (Palmer, 1969: 107)

از این اصطلاح در فلسفه اگزیستانسیالیسم و پدیدارشناسی نیز استفاده شد. جان مک کواری در ترجمه انگلیسی هستی و زمان برای قائل شدن فرق بین این دو واژه، ترجمه Superience را بهصورت Experience (با حرف بزرگ E) می نویسد. وی توضیح می دهد که Erlebnis هر تجربه ای یعنی Erfanrung نیست بلکه تجربه ای است که ما آن را عمیقاً و به جان دریافت و در آن زندگی می کنیم (Heidegger, 1988: 72). همچنین، چون موجود زنده موجودی است جاندار؛ Erlebenis، به جان دریافتن و تجربه زیستی ترجمه شده است (هایدگر، ۱۳۷۹: ۴).

بنابراین می توان گفت، تجربه نیما و محصص از زیست بومشان، ساحل دریا، تجربه ای عمیق و زیسته شده است. این، تجربه ای تجربه آشکار می گردد و این واقعیت اجتماعی- تاریخی خود تجربه است.» (Palmer, 1969: 114)

واقعیتی که از برخورد جامعه ایرانی با جهان مدرن حاصل می شود و هنرمندان ایرانی هریک به نحوی می کوشند، تجربه خود را از این واقعیت در آفرینش هنری خود بیان کنند. می توان گفت تجربه نیما و محصص که در تصویر ساحل دریا متجلی است، تجربه ای عمیقاً زیسته است که در آن تجربه آفاقی و انفسی برهم منطبق شده اند.

#### نتيجهگيرى

کلی، عام، پراکنده و از جایگاه ناظری سرد و بی روح و به تعبیر

زبان آلمانی Erfahrung نیست بلکه بهمعنای Erfahrung

است؛ تجربههای زیسته ۱۰ است. تجربهای بهجان دریافته

است که در اثر هنری عینیت یافته و جوهر زندگی را در

متن خویش دارد. پالمر در تبیین هنر برآمده از تجربههای

این نوع بیان هنری «به معنای بیان فردی و یا روان شناختی

نیست، بلکه بیان یک واقعیت اجتماعی- تاریخی است که در

عميقا بهجان دريافته شده مي نويسد:

ساحل، مکان بسیاری از نقاشیهای محصص و شعرهای نیماست. مکان اشعار نیما غالباً دریا، ساحل دریا یا رود است. در بررسی آماری از ۱۳ اثر محصص که مکان مشخصی در آن دیده می شود؛ حدود نود درصد تصاویر، ساحل دریاست. همان طور که زیست محیط آن دو سواحل دریای خزر بوده، در آثار شان نیز ساحل دریا در مرکز اهمیت قرار گرفته است.

در آثار نیما و محصص، حاصل رویارویی هنرمند با جهانش، در تصویر ساحل دریا ظاهر شده است. ساحل دریا، استعارهای میشود که از دو جهت معنای امر مدرن را در خود دارد: نخست آنکه بنابر تعبیر شارل بودلر و مارشال برمن، سیالیت بهعنوان استعاره زندگی مدرن، کیفیت برجسته آثار هنری مدرن است. این سیالیت در آثار نیما و محصص در تصویر ساحل و دریا نمایان است. از جنبه دیگر، خط ساحلی بهمثابه مرز بین دریا و خشکی، آب و خاک و مایع و جامد، شورشی علیه قطعیت دوگانهباور است.

محصص و نیما در اقدامی ساختارشکنانه علیه تقابلهای دوتایی برمیآشوبند و هنری بر مرز این تقابلها خلق میکنند. ساحل در آثار این دو هنرمند را می توان استعارهای از شورش علیه قطعیت دوگانهباور تعبیر کرد. در رویارویی این دو هنرمند با دریا معنای هنر آنها بهظهور میرسد. تجربه آنها از زیستبومشان، تجربهای عمیق و زیستهشده Erlebenis است. تجربهای عمیقاً زیسته که در آن تجربه آفاقی و انفسی برهم منطبق شده است.

#### پىنوشت

- شاعر معاصر ایران که در سال ۱۲۷۶ در دهکده یوش مازندران متولد شد. وی پدر شعر نو فارسی خوانده می شود. نیما سال ۱۲۹۶ موفق به دریافت تصدیق نامه از مدرسه عالی سن لویی تهران شد و با انتشار شعر افسانه، تحولی در شعر فارسی به وجود آورد. در حیات شاعری اش به انتشار اشعار خود در نشریات و کتابهای مختلف مبادرت ورزید و با مجلاتی چون «مجله موسیقی» و «خروس جنگی» همکاری داشت. نیما در ۱۳ دی ۱۳۳۴ وفات یافت.
- نقاش و مجسمه ساز ایرانی که در سال ۱۳۰۹ در رشت به دنیا آمد. در ۱۴ سالگی در کارگاه و نمایشگاه محمدحبیب محمدی، نقاش گیلانی که هنر را در آکادمی هنر مسکو فراگرفته بود، شروع به کار کرد. در زمان اقامت خانوادگی در تهران، برای چندماه به آکادمی هنرهای تهران رفت و به گروه خروس جنگی پیوست و به همکاری با نشریه "پنجه خروس" پرداخت.

سال ۱۳۳۳به ایتالیا رفت و مدت نهسال در آنجا اقامت گزید. در ایتالیا به آکادمی هنرهای زیبای رم رفت و برای چندماه نزد فریزی هنرآموزی کرد . حاصل این دوره از زندگی محصص، چندین نمایشگاه گروهی و انفرادی در داخل و خارج ایتالیا و شرکت در بیینالهای ونیز، سائوپائولو و پاریس بود. در ۱۳۴۲ به امید خلق یک جنبش هنری مسئول و برانگیزنده در ایران، به تهران بازگشت و به فعالیت هنری و فرهنگی در عرصههای مختلف اقدام کرد. در کنار شرکت در نمایشگاههای هنری و کنفرانسها، آثاری از ایتالوکالونیو، لوییچی پیراندللو، مالاپارته و پاوزه را از زبان ایتالیایی ترجمه کرد و از زبان فرانسوی، به ترجمه آثاری از اوژن یونسکو و ژان ژنه پرداخت. در ۱۳۴۸ به اروپا بازگشت و در رم اقامت گزید و در همان جا به ادامه زندگی و کار پرداخت. محصص در سال ۱۳۸۹ در شهر رم وفات یافت.

- 3. Marshal Berman
- 4. Charles Baudelair
- 5. Phenomenological
- 6. Existentialist

- ۲. سوسک سیاه.
   ۸. موجودی در اساطیر یونانی که نیمی از بدنش گاو و نیم دیگرش انسان بوده است.
   ۹. نام کوهی در یوش، روبهروی خانه نیما یوشیج.
   ۱۰ نام کوهی در مازندران.
   ۱۱. نام مرغی شبیه سار.
   ۱۲. نام درختی جنگلی.
   ۱۴. نام قورباغهای درختی.
  - ۱۵. در لهجه مردم منطقه شمال گاو نر، کککی خوانده میشود.

16. Giuseppe Selvaggi
 17. John Macquarrie

۱۸. ترجمه رشیدیان از Erlebenis در کتاب «هوسرل در متن آثارش».

### منابع و مآخذ

- احمدی، احمدرضا (۱۳۷۷). حکایت آشنایی من با .... تهران: ویدا.
- اسحاق پور، یوسف (۱۳۸۲). نگار گری ایرانی، رنگهای نور: آینه و باغ، ترجمه جمشید ارجمند. فصلنامه هنر. (۵۷)، ۵۳–۳۰
  - اسفندیاری، علی (نیما یوشیج) (۱۳۷۵). **دنیا خانه من است**. به کوشش سیروس طاهباز، تهران: یونسکو.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۸۴). مجموعه کامل اشعار. به کوشش سیروس طاهباز، تهران: نگاه.
- برمن، مارشال (۱۳۸۱). تجربه مدرنیته؛ هر آنچه سخت و استوار است دود می شود و به هوا می رود. ترجمه مراد فرهادپور، تهران: طرح نو.
- بودلر، شارل. (۱۳۸۲)، نقاش زندگی مدرن، ترجمه مهتاب بلوکی، از مدرنیسم تا پست مدرنیسم. ویراست لارنس
   کِهون، تهران: نشر نی.
  - رشيديان، عبدالكريم (۱۳۸۴). هوسرل در متن آثارش. تهران: ني.
  - شایگان، داریوش (۱۳۵۰). بتهای ذهنی و خاطره ازلی. تهران: مرکز ایرانی مطالعات فرهنگها.
    - هایدگر، مارتین (۱۳۷۹). **سر آغاز کار هنری**. ترجمه پرویز ضیاء شهابی، تهران: هرمس.
- Heidegger, M. (1971). **Poetry, Language, Thought.** (Trans. Albert Hotstadter). New York: Harper Colophon Books.
- Heidegger, M. (1988). **Being and Time**. (Trans. John Macquarrie and Edward Robinson). Oxford: Basil Blackwell.
- Macquarrie, J. (1980). Existentialism. Oxford: Basil Blackwell.
- Mohassess, B. (1977). Bahman Mohassess. Rome: Studio Visual Roma.
- Mohassess, B. (1980). Bahman Mohassess. Rome: Galleria Fontaella Borghese.
- Palmer, R. E. (1969). Hermeneutics. Evanston: Northwestern University Press.

۱۰۳

# مطالعه تطبیقی نقوش آبگینه دوران سلجوقی ایران با فاطمیان مصر در سدههای ۵ و ۶ هجری قمری

آرزو خانپور\* نعیمه انزابی\*\*

چکیدہ

آبگینهسازی ازجمله هنرهای مهم و روبهرشد در دوران اسلامی بوده است. این هنر در دوران سلجوقیان ایران و همزمان با آن در دوران فاطمیان مصر، تجلیگاه چنان ابتکارات بیبدیلی است که عصر شکوهمند تاریخ شیشه گری اسلامی در هر دو سرزمین محسوب می گردد. علاوهبر همزمانی این دو دوران، وجود روابط اقتصادی و فرهنگی بین دو ملت فرض وجود تأثیر و تأثرات را در هنر آبگینهسازی هرچه بیشتر به ذهن متبادر می کند. ازاینرو چنین سؤالی مطرح می گردد که به چه میزان تشابهات میان آثار شیشهای این دو سرزمین وجود دارد و کدامین مؤلفهها میتوانند راه گشای تفکیک و شناسایی آثار این دو سرزمین باشند. آیا نقوش روی آبگینهها میتواند به عنوان یکی از گزینه ها موردِتوجه و استناد باشد و وجوه تفاوت و شباهت در نقوش آثار آبگینه فاطمیان و سلجوقیان کدام است.

ازاینرو هدف پژوهش حاضر، شناسایی وجوه اشتراک و افتراق نقوش آثار شیشهای در دوران سلجوقیان و فاطمیان بهمنظور دستیابی به مؤلفههایی در شناخت و تفکیک آبگینه ایران و مصر است. بههمین منظور، نمونههایی از آثار شیشهای متعلق به این دو سرزمین در زمان حکمرانی سلجوقیان و فاطمیان طی سدههای ۵ و۶ هجری قمری، انتخاب و بررسی شد. این تحقیق، بهروش تطبیقی- تاریخی با استناد به منابع کتابخانهای همراه با رویکردی تحلیلی- توصیفی انجام شده است.

درنهایت، نتیجهٔ بررسیهای انجامشده نشان داد که تا قبل از این دوران، کمتر از نقوش روی آثار شیشهای استفاده میشد. وجه مشترک حضور روح اسلامی بر هنر این سرزمینها سبب پیدایی نقوشی نوشتاری چون دعا برای صاحبظرف، نام هنرمند و سفارشدهنده روی آثار شیشهای گردیده است. همچنین، تشابهات فرم و نقشمایههای تزئینات نمایانگر تأثیرات متقابل بین صنعت شیشه در دو سرزمین است. باوجود همه وجوه اشتراک، در مواردی تمایزات محسوسی وجود دارد که درنتیجه ویژگیهای متفاوت سرزمینها بهوجود آمده است.

كليدواژگان: شيشه گرى اسلامى، سلجوقيان، فاطميان، آبگينه، نقوش.

\* مربی، دانشکده هنر اسلامی، دانشگاه هنر اسلامی تبریز.

\*\* مربی، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر اسلامی تبریز.

n.anzabi@tabriziau.ac.ir

۱۰۵

#### مقدمه

با ورود دین اسلام و اشاعهٔ آن در میان ملتها، ایران و مصر که وامدار تمدنی کهن بودند، همزمان با حرکت بهسوی وحدتی شایسته، ویژگیهای منحصربهفرد خود را حفظ کردند. در یک سو هنر ایرانی با پیشینهٔ دیرینهٔ خود، در دوران اسلامی شاهد تغییرات و پیشرفتهای متعددی در زمینههای مختلف بوده و در سوی دیگر مصر درعین حفظ ارزش های زادبومی خود، از دیگر کشورهای اسلامی تأثیر گرفته و تأثرات فراوانی بر آنها نهاده است. همچنین هنر اسلامی در حیطههای مختلفی چون کتابت، تجلید، نقوش سفالینه و آبگینه اسلامی جلوه گر شده و عامل نوآوریهای بسیاری در هنر هنرمندان ممالک اسلامی گردید. ازجمله در مصر، هنر آبگینهسازی بهسبب پیشینهٔ قدرتمند خود در دوران فاطمیان اعتلا یافت که درنتیجه آن، در دوره فاطمیان مصر شاهد بدیعترین و زیباترین نمونههای آبگینه اسلامی هستیم. همچنین در ایران، شیشه گری از هنرهای اصیل بهشمار میآمده که پیشتر دوران شکوهمندی را سپری کرده و آثار ارزشمندی از این هنر از دوران هخامنشیان و ساسانیان برجای مانده بود. بهطوری که این آثار دارای روشهای پیشرفتهای در ساخت و تزئینات گرم و سرد به شکل نوارهای افزوده و لکههای تزئینی و تراش بودند. پس از ورود اسلام به ایران همزمان با شکوفایی صنايعدستي در مصر و سوريه كه درنتيجه حكومت فاطميان بود، حضور حکومت سلجوقیان، عرصه را برای رشد هنرهای گوناگون فراهم کرد. به گونهای که دوران سلجوقیان اوج هنر شیشه گری اسلامی در ایران گردید که علاوهبر دسترسی به رنگهای متنوع شیشه و تکامل روشهای ساخت و تزئین، ابتکارات و ابداعات بسیاری در این دوره بهوجود آمد.

اعتلای همزمان هنر آبگینهسازی در دوره سلجوقیان در ایران و فاطمیان در مصر، تأثیرات و درنتیجه شباهتهای بسیاری را میان آثار این دو سرزمین رقم میزند که حتی شناسایی و تفکیک آنها را در عصر کنونی دچار مشکل مینماید. ازاینرو هدف این پژوهش، شناسایی ویژگیهای مشتر ک و متفاوت شیشه گری مصر و ایران است. در این زمینه به گزینههای متعددی چون شکل و فرم کلی ظروف، روشهای ساخت و تزئین، کیفیت آثار و مواد به کاررفته و مؤلفههای باستان شناسی میتوان در شناخت مشخصات مربوط به آثار هریک از دو سرزمین توجه نمود. یکی از مؤلفههایی که بهزعم ما میتوان به استناد آن به تمییز آثار پرداخت، نقوش ایجادشده روی ظروف شیشهای است. بههمین دلیل، با تمر کز روی نقوش آثار شیشهای به شناسایی میزان اشتراکات آثار دو سرزمین

و وجوه افتراق آنها خواهیم پرداخت. بدینمنظور، مجموعاً ۳۴ اثر از نمونه آثار آبگینه سلجوقیان و فاطمیان انتخاب و مطالعه تطبیقی روی آنها انجام شد. نمونههای انتخابی از بهترین و معروف ترین آثار باقیمانده و قابل شناسایی در منابع معتبر بود که توجه عمده در انتخاب آن آثار مبنیبر نقوش آنها بود. برایناساس، آثار آبگینه از منظر نقوش و شیوه ایجاد بررسی و شناسایی شدند که برای این منظور، به سه محور توجه شد: ۱. مطالعه اوضاع سیاسی، اجتماعی و اقتصادی این دو سرزمین که دلیلی بر رشد هنرهاست ۲. بررسی نمونه آثار شیشهای در دوران سلجوقیان و فاطمیان از منظر نقوش به کار گرفته روی آنها ۳. مطالعه تطبیقی نقوش آثار طی سدههای ۵ و ۶ هجری قمری که کشف وجوه اشتراک و افتراق هنر آبگینه را در این دو سرزمین درپی داشت.

### پیشینه پژوهش

براساس مطالعات انجام شده، می توان گفت تا کنون تحقیق مستقلی درباره مقایسه و ارزیابی نقوش آبگینه اسلامی در هنر و صنایع فاطمیان مصر و سلجوقیان ایران نگاشته نشده است. *زکیمحمد حسن* (۱۳۸۲)، در "گنجینه های فاطمیان" در فصلی به بررسی آثار آبگینه و بلور صخری گنجینه های سلاطین فاطمی در اسناد و منابع تاریخی پرداخته است. *رحمت آبادی* و *جلیلی* (۱۳۹۰)، در مقاله "شیشه سازی شام در سده چهارم تا ششم هجری" مستندات و اشارات تاریخی در حوزه ساخت شیشه را در شهر شام بررسی کرده است. *شیشه گر* (۱۳۸۲)، در "صنعت ساخت آبگینه در دوره سلجوقی و معرفی چند نمونه آن" وضعیت کارگاه های شیشه را در شهرهای ایران بررسی و چند نمونه از آثار آنها را معرفی نموده است.

*گلدشتاین* (۱۳۸۷)، در "کارهای شیشه" مجموعهای از آثار شیشه اسلامی مربوط به فاطمیان مصر و سلجوقیان ایران را در سدههای ۵ و ۶ هجری قمری معرفی و مطالعه نموده است.

کاربونی<sup>۱</sup> (۲۰۰۱)، در "شیشه در سرزمینهای اسلامی"<sup>۲</sup> آثار شیشه اسلامی در مجموعه الصباح موزه ملی کویت را معرفی و بررسی کرده است. وی همچنین در "شیشه سلاطین"<sup>۲</sup> افزونبر معرفی گنجینه شیشه اسلامی در موزه متروپولیتن، مجموعه آثاری از شیشه اسلامی سده ۵ و۶ هجری در ایران و مصر را هم معرفی نموده است.

تمامی این نمونهها با هدف بررسی مستقل وضعیت آبگینه در دوران سلجوقیان و فاطمیان بوده و نهتنها در خصوص بررسی و نقوش آثار این دو سرزمین بهطور مجزا، بلکه در زمینه تفاوتها و شباهتهای نقوش در این دو سرزمین هم مقایسهای صورت

نگرفته است. در اولین بررسیهای انجام شده، مشخص شد که آثار آبگینه قرنهای ۵ و۶ در این دو سرزمین دارای تشابهات و تأثیرات متقابل بسیاری هستند. ازاینرو براساس مقایسه اطلاعات موجود این دو سرزمین در سدههای ۵ و۶ هجری به بررسی تأثیرات و تحلیل مطابقهای در نقوش هنر شیشه گری و شناسایی مشخصههای آثار مربوط به هر دوره پرداخته شد. این امر نشان داد که لزوم تحقیق در این زمینه کاملاً وجود دارد.

# روش پژوهش

پژوهش حاضر از نوع بنیادین به شمار می آید که براساس موضوع آن، مطالعه تطبیقی آثار دو دوره سلجوقیان و فاطمیان ازمنظر نقوش، به روش تطبیقی – تاریخی انجام گرفته است. برای جستجوی مطالب و نمونههای موردی بهمنظور مقایسه و تطبیق آثار از روش کتابخانهای و بهره گیری از کتب معتبر مرجع و نمونههای شاخص استفاده شده است. سپس با رویکردی تحلیلی – توصیفی بررسی شده است.

# مشترکات اجتماعی و فرهنگی در سرزمینهای مصر و ایران

ایران و مصر طی سدههای ۵ و ۶ هجری قمری، شکوهمندترین دوران هنری خود را تجربه کردهاند. طی این سدهها، حکومت فاطمیان در مصر و سلجوقیان در ایران در مسند قدرت بودند؛ شباهتهای بسیار زیادی میان این دو سرزمین و حکومت در این دوران وجود داشت که این شباهتها بیشک در خلق آثار هنری تاثیر گذار بودهاند. بنابراین، درابتدا به بررسی اشتراکات فرهنگی و اجتماعی این دو سرزمین می پردازیم تا با شناخت بسترهای تأثیر گذار در هنر آن دوران، نمونه آثار هنر شیشه گری را بررسی کنیم.

اشاعهٔ اسلام بر گستره سرزمینهای متمدن و تلاقی تمدنهای کهن با باورهای الهی، به زایشی هنرمندانه در تاریخ هنر جهان منجر شد. در ایران و مصرکه از اصیل ترین و پرشکوه ترین تمدنهای باستانی به شمار می فتند، با ورود اسلام دوران جدیدی آغاز گردید که این دو سرزمین را به مراکز عمده هنر اسلامی بدل ساخت. به طوری که ایران مرکز شرقی هنر اسلامی و مصر، مرکز غربی آن گردید و چنانکه می دانیم هنر اسلامی بیش از هر تمدن دیگری مرهون تمدن های ایران و مصر است.

ایران در سالهای اولیه ورود اسلام، درگیر جنگهای داخلی فراوان بود و ناآرامیها و اغتشاشات حاصل از جنگهای طایفهای و حکومتهای کوچک محلی سبب نارضایتی عمومی مردم شده بود. در این دوران، مردم ایران خواستار حکومتی منسجم، یک پارچه و بسیار قدر تمندی بودند که سرانجام تلاشهای

آنان به شکل گیری دولتی ایرانی اسلامی انجامید؛ دولت سلجوقی که شاهان تر کمن بر آن سلطنت می کردند. دولت سلجوقی، اولین حکومت ایرانی یک پارچه و قدر تمند بعد از ورود اسلام به ایران بود که تأسیس آن پایان یافتن جنگهای داخلی و آشوبهای محلی، شکل گیری حکومتی مقتدر و قدر تمند، آرامش نسبی و امنیت، رفاه اقتصادی و مالی، احیای زبان فارسی بهدست فردوسی و حضور دولتمردان ایرانی را در منصبهای دولتی بهدنبال داشت (لمبتون، ۱۳۶۳: ۱۰). این عوامل بهنوبه خود، زمینه ساز شکل گیری بسترهای مناسبی برای رشد و شکوفایی فرهنگی و هنری ایران در این دوره بودند. همچنین اوضاع مشابهی در دوره فاطمیان مصر مشاهده

پین کار کی ۲۰٫۷ کر ۲٫۷ مر می شود. حکومت شیعه مذهب فاطمیان آغاز کننده دورانی پر از آرامش و شکوفایی در سرزمین مصر بود که فرصت مناسبی را درجهت تلفیق هنر باستانی مصر با هنر اسلامی فراهم ساخت. همچنین در این دوران، مصر به سبب جریان رود نیل و گستر ش واردات و صادرات، شرایط بسیار مطلوبی ازنظر رفاه اقتصادی و توسعه مالی داشت که برخی این فراوانی و ثروت را نتیجه حضور شیعیان اسماعیلی (فاطمیان) می دانند (حسن، ۱۳۸۲: ۱۷). بدین ترتیب، هر دو حکومت دارای نقاط مشتر ک فراوانی

بایی تر عبار مو خود عنود عنود ی تشیر عنور از می تعار در سرزمین های تحت لوای خود بودند که برخی از آنها بدین قرار است: ۱. هر دو سرزمین سال های پر از آشوب و مملو از بنابراین، نیاز به حکومتی منسجم داشتند ۲. هر دو حکومت، مقتدر و یک پارچه بودند ۳. هر دو، بر سرزمین هایی حکومت می کردند که از کهن ترین خاستگاه های تمدن جهان به شمار می مرفتند ۴. در دورهٔ هر دو، به سبب عوامل محیطی، روابط سیاسی و اقتصادی، رفاه مالی و رشد اقتصادی مناسبی به وجود آمده بود ۵. در هر دو سرزمین، اشاعهٔ اسلام بر بسترها و خاستگاه های تمدنی کهن، سبب تولد هنری التقاطی گردیده بود.

روابط ایران و مصر در آن دوره ای که دو کشور مرزهای مشترک بسیاری داشتند، انکارناپذیر است. مصر پلی بود که به واسطهٔ رابطه با غرب، ارزشهای غربی را به سمت ایران کوچ می داد و ایران به مثابه پلی از جانب شرق، حامل میراث شرقی بوده و آن را به سوی مصر هدایت می کرد. ناصر خسرو، جهانگرد و نویسنده ایرانی در این دوره به عنوان سفیری فرهنگی که به مصر سفر کرده بود، آن سرزمین را آباد و سرشار از فراوانی و نعمت توصیف می کند. توصیفات ناصر خسرو از بازارها و اوضاع اقتصادی مصر که آن را بسیار شکوهمند تصویر کرده، از مستندترین منابع موجود درباره اوضاع مصر در آن دوران است. توصیفات پرشکوه این نویسنده از بازار قنادیل و معامله آبگینه در این دوره، بر حسب وزن و صنعت گرانی که در حال تراش بلور صخری هستند، بهمانند گزارشی تاریخی از این سرزمین قابلیت استناد دارد. ایران که بهعنوان حیاتی ترین شاهر گ جادهٔ عظیم ابریشم از چین آغاز و بعد از گذر از ایران به مصر منتهی می شد، محل رفت وآمد تاجران و بازرگانان فراوانی بود. کاروانیان و تاجران که مهم ترین عوامل صادرات و واردات در آن دوران نقش بسزایی در التقاطهای هنری ایفا نمودند. همان گونه که درادامه بحث بدان خواهیم پرداخت، چنین ار تباطاتی موجبات تأثیر گذاری بین سرزمینها می گردید. بررسی تطبیقی آثار، به این ادعا صحه گذارده است که ایران و مصر در این دوران، پیوستگی ملموسی در صنایع آن روز گار داشتند.

# شیشه گری ایران در دوره سلجوقی؛ سده های ۵ و ۶ ه.ق

هنر دوره سلجوقی بخشی از هنر اسلامی است که به سالهای حکومت این سلسله در آسیای مرکزی، ایران و آناتولی مربوط می شود. دوران حکومت این سلسله دو سده در ایران به طول انجامید. «قبل از فتح ایران، سلجوقیان صنعت و معماری را را حامی و مشوق صنعت نشان می دادند و بعضی از مهم ترین شاهکارهای صنایع ایران در این یک قرن سلطه و حکومت آنان و دوره بعد به وجود آمد.» (ویلسن، ۱۳۶۶: ۱۴۲) «این دوره ازنظر فرهنگی، دوره عمر خیام و احیای زبان فارسی بود که در ابتدای سده چهارمه جری آغاز و با محو سریع زبان عربی در سرزمین ایران، به اوج کمال خود رسید.» (اشپولر و همکاران، شاهان ترک و همچنین شخصیتهای مهم ادبی و سیاسی موجب رشد و ارتقای هنرها و صنایع گردید.

«ورود سلجوقیان به ایران در سده پنجم هجری باعث ترقی انواع هنرها ازجمله آبگینهسازی گردید. گزارشهای باستان شناسی عنوان می کند که شهرهای نیشابور و گرگان در ری و ساوه در ساخت یا تجارت آبگینه فعال بودهاند.» (شیشه گر، تأکیدی دیگر بر وجود کارگاههای شیشه گری این دوره در نیشابور است.» (دیماند، ۱۳۸۳: ۲۳۰) در آثار دورهٔ سلجوقی از دو روش: دمیدن آزاد و دمیدن در قالب برای شکل بخشیدن ساخته می شدند، با تزئین تراش که یادآور تراشهای دوران ساسانی بود یا با تزئین تراش که یادآور تراشهای دوران بیشتر خطی بوده و کمتر از تراش سطحی استفاده می شد. باتوجه به نمونه های مور دِمطالعه، تزئین تراش روی فرمهای این دوره بارها مشاهده می شود.

کیفیت ساخت شیشه در دوران سلجوقی نسبت به دورانهای قبل، ازلحاظ کیفی بهبود یافته بود. «در دوران سلجوقی و تا زمان هجوم مغول، افزارها و ظرفهای بسیار زیبای شیشهای از کورههای شیشه گری گرگان بیرون میآمد که به ناز کی کاغذ بوده که گاه مینایی، گاه تراشیده و کنده کاری شده بودند.» (گلاک و هیراموتو، ۱۳۵۵: ۱۰۳) چنین پدیدهای، مبین این ادعاست که هنر ساخت آبگینه در این دوران دارای بدایع و ابتکاراتی در زمینهٔ ساخت و تزئینات رنگ بوده است. در زمینهٔ تکنیک ساخت در این دوران دورون: دمیدن

در قالب و دمیدن آزاد معمول بوده که با تحول در نوع قالب و چندتکه ساختن آن، نقوش پیچیده و متنوعتری روی آثار مشاهده می شود. آثار به دست آمده از حفاری های نیشابور و سمرقند که از مراکز بزرگ ساخت شیشه زمان خود بودهاند، نشان می دهد هر دو تقریباً سبکی مشابه یکدیگر داشتهاند که استفاده از روش دمیدن در قالب یا حبابی با انواع تزئینات تراش، فشرده قالبی و افزوده بوده است. هرچند شیشه تراش نیشابور به دلیل پیشینه چند قرن شیشه گری ساسانی از مرغوبیتی خاص بر خوردار بوده است. علاوهبر تکنیک ساخت، تفاوت دیگر در شیوههای تراش ظروف شیشه ای دیده می شود. تزئین تراش در دوره اسلامی بیشتر معطوف به تراش خطی شده و کمتر از تراش سطحی استفاده شده است. ظروف شیشه ای دوران اسلامی ایران در شکل کلی، چندان شباهتی با شیشه ساسانی ندارند (علی اکبرزاده کر دمهینی، ۱۳۷۳: ۳۱).

تزئیناتی چون نقوش افزوده که از تزئینات حالت گرم شیشه محسوب میشود، در این دوران با تنوع بیشتری روی آثار دیده میشود. «از این دوران است که اولین اثر شیشهای با تزئین لعاب زرینفام یافت شدهاست. زرینفامی که بر روی شیشه تولید میشد معمولاً دارای رنگ قرمز مایل به قهوهای بود که بر روی شیشه بی نگ انجام میشد. اگرچه گاه شیشه به علت ناخالصی موجود چون اکسیدآهن، ته مایه سبزرنگی به خود می گرفت.»<sup>†</sup> (همان: ۳۴)

درمجموع، آثار این دوران زائیده اختلاط با تمدنهای امپراطوری روم شرقی (بیزانس) و پارت و ساسانی در ایران است. فرمهای ساختهشده در این دوران ازنظر طرح و رنگ دارای تنوع بوده و همچنین ازنظر ابعاد، بزرگتر هستند. ظروفی مانند فنجان، لیوان و قندیل ازجمله اشکال اضافهشده در این دوران است. آثاری ازقبیل صراحی، قندیل، ظروف ویژهٔ مواد دارویی، ابزارهای پزشکی، آزمایشگاهی و عطرپاش هم، نمونههایی هستند که از این دوران مشاهده می شود. در این دوران فرمهای قدیمی تر با تقارن و تناسب بیشتر، تنوع بیشتری به خود می گیرند. تزئینات اضافهشده روی آثار این

دوران بسیار تجملی و متنوع شده و تزئینات تجملی همچون میناکاری و لعاب زرینفام در دوران سلجوقی به تزئینات شیشه افزوده و فرمهای متنوعی ازنظر طرح و تزئین ایجاد گردیده است. تزئینات تراش شیشه در این دوران به منتهای درجه خود رسیده که شاهد دقت و مهارت افزونی در اجرای خطوط منحنی و اسلامی هستیم. درمقابل، تزئین میناکاری در این دوران گامهای ابتدایی خود را برداشته و فقط به صورت نمونههای اولیه دیده می شود که در دوران صفوی به اوج شکوفایی خود می رسد. رنگهای مورداستفاده تنوع بیشتری داشته و مواد مورد استفاده دارای کیفیت بهتری هستند.

#### شیشه گری مصر در دوره فاطمیان؛ سدههای ۵ و ۶ ه.ق.

شیشه گری مصر مولود دوره اسلامی نیست بلکه قدمت آن به خاندان هجدهم از حکمرانی فراعنه باز می گردد. در سوریه از روزگاران کهن ساخت شیشه رونق داشت. بدینصورت، مشاهده می کنیم که مصر و سوریه در هنر آبگینه از زمانهای قدیم سرآمد بودند که این سیادت در دوران اسلامی هم به قوت خود باقی بود. اگر به سخن گفتن درباره هنر آبگینه در شهرهای سوریه بازمی گردیم، بدان جهت است که سوریه و مصر در بیشتر دورانهای تاریخی دو بخش از حکومت واحدی بودهاند یا به ضرورت جنگی، حاکمان سرزمین نیل را وادار به تسلط بر سوریه می کردند. در اینجا باید توجه داشت که «طولونیان، فاطمیان، ایوبیان و پس از آنها ممالیک جز در دورانهای کوتاهی، همواره بر قسمتهای گستردهای از سوریه سیطره داشتند.» (حسن، ۱۳۸۲: ۱۹۴

در دورهٔ اسلامی شیشه گران به طور حتم تاحدود زیادی شیوههای هنری نیاکان خود را بهارث برده بودند. «اشتهار یهودیان در هنر آبگینه در شهرهای صور و انطاکیه در قرن پنجم هجری به گونهای بود که ناز کی شیشههای سوری و پاکی آن ضرب المثل بوده است. شهر حلب در توليد ظروف آبگينه خصوصاً در دوره ممالیک شهرت بسیار داشت. ساختههای آنجا بسیار ظریف بوده و تزئینات زیبایی داشت و از گرانبهاترین هدایا و زیباترین محصولات شمرده می شد.» (همان: ۱۹۴) دلایل تاریخی و نمونه آثار برجای مانده، بر نیکویی و زیبایی ظروف آبگینه فاطمیان گواه است. کاسهها، شیشهها و اشیای دیگری که اکنون دردست است، نمونهآثاری است که گواه این مدعایند. نوشتههای ناصر خسرو درباره سفرش به مصر، در فاصله سالهای ۴۳۹ و۴۴۱ هجری، از مستندات این مضمون در بُعد تاریخی است. ناصر خسرو در شرح سفر مصر آورده: «در بازار آنجا از بقال و عطار و پیلهور در هرچه فروشند باردان آن از خود بدهند. اگر زجاج باشد و اگر سفال و اگر

کاغذ، فیالجمله احتیاج نباشد که خریدار باردان بردارد. همچنین در جای دیگر مینویسد: «تاجرانی که به سرزمین من می فتند مهره، شانه و مرجان میفروختند و مصریان در مصر آبگینه شفاف و بسیار پاک شبیه زمرد می ساختند و براساس وزن می فروختند.» (قبادیانی، ۱۳۷۳: ۱۳۵۱) معامله شیشه با میزان وزن، گواه گسترش کاربرد آثار شیشهای در دوران فاطمیان است.

عالی ترین و زیباترین ظروف شیشهای، برای استفادهٔ دربار فاطمی ساخته می شد که در جلال و شکوه زندگی دربار اهمیت بسیارداشت. «در عصر فاطمیان ظاهراً فسطاط از عمدهترین مراکز این صنعت بود و طرز عمل و اسلوبها در این عصر تکمیل گردید. تزئینات ظروف شیشه دوره فاطمی یا براساس طرحهای قدیمی بوده و یا دارای اسلوب جدیدی است که بهوسیله هنرمندان معاصر مصری ابتکار و ابداع گردیدهاست.» (دیماند، ۱۳۸۳: ۲۱۹)

شیشهسازی در عصر فاطمیان بهاوج خود رسیده بود. «بهطوری که شهرهای دمشق، حلب، صور و رقه بهعنوان مراکز ساخت شیشه مطرح بودند. در این عصر مصنوعات شیشهای ازنظر تنوع تزئینات و میناکاری و نقاشی با طلا بر روی آن رشد بی نظیری کردند. از نظر تنوع محصولات، انواع ظروف، گلدان، مجسمه، ظروف ادویه، عطردان و حتی قطعات شطرنج نیز وجود داشتند.» (رحمت آبادی و همکاران، ۱۳۹۰: ۸۹–۸۸) یکی از موفقیتهای بزرگ شیشهگران فاطمی در مصر و سوریه، تزئین روی شیشه و نقاشی با رنگهای مینا بود. این ظروف و بطریهای کوچک، سبز یا قرمزرنگ بودند و تزئین آنها با طرحهای هندسی و طوماری و کتابت کوفی انجام می گرفت که با جلای قهوه ای یا نقره فام نقاشی می شدند. دیگر رنگهای جلادار را شیشهسازان مصری قرن دهم تا دوازدهم میلادی به کار میبردند که می توان به رنگهای جلادار طلایی و مسی و رنگهای مختلفی که در سفال زرینفام آن عصر استعمال می شد، اشاره نمود. «نقاشی با طلانیز در بین شیشهسازان دوره فاطمی مرسوم بوده و از این نوع نمونههایی در فسطاط بهدست آمده است. در اغلب آنها ورقه طلا استعمال نشده بلكه با طلاى مايع نقاشي شده و جزئیات طرح با سوزن نقش گردیده است. اسلوب برش و حکاکی شیشه، جهت تزئین اشیای بلور صخر های بوده که موردتوجه خلفای فاطمی بوده و در این دوره به حد کمال خود رسیده بود. مقریزی (مورخ) در تشریح انهدام خزاین خلیفه المستنصر در سال ۱۰۶۲ میلادی از تعداد زیادی ظروف بلور ساده و تزئین شده نام می برد. قطعات بسیاری به اندازههای مختلف به دربار و کلیساهای اروپا راه یافته بود و بهعنوان نفایس گرانبها تلقی می شد. عالی ترین و زیباترین ظروف بلور در موزه وین و در گنجینه سنمار کو در ونیز و در موزه ویکتوریا و آلبرت لندن و در قصر پیتی در فلورانس و موزه لوور است. بر روی بعضی از آنها نام خلفای فاطمی العزیز (۹۷۶ تا۹۶۶ میلادی/۳۶۶ تا۹۸۶ هجری) کنده شده است.» (دیماند، ۱۳۸۳: ۲۲۱)

«بدون شک تزئینات آبگینهها در اوایل دوره فاطمیان اختلاف زيادي با تزئينات دوره اخشيديان نداشت. ليكن یس از آن به سرعت در مسیر تکامل افتاده و مهر مخصوص هنر فاطمیان را پیدا کرد. مشابه دورههای پیشین، در دوره فاطمیان، ظروف با افزودن رشتههایی از شیشه و همچنین قطعه شیشههای کوچک هندسی و مزین به خطوط رنگارنگ، آراسته می شد.»<sup>6</sup> (حسن، ۱۳۸۲: ۱۹۷) برجسته ترین آثار شیشهای فاطمیان و گرانبهاترین آنها ازنظر هنری نوعی شیشه زراندود و مزین به تزئینات مینایی است. «از مهمترین انواع شیشههای مینایی نوع قرمزرنگ آن است که دارای تزئیناتی چون نقش پرندگان با مینا است و با نقوش شناختهشده بر سفالینههای مینایی فاطمیان ارتباط بسیاری دارد. قطعهای از این نوع با امضای سعد در موزه بناکی آتن نگهداری می شود. تزئينات قطعات غيرمرغوب اين نوع، از نقوش گياهي، نوارها، تارهای پیچدرپیچ و تزئینات هندسی تشکیل می یابند. نوع دیگری از همین ظروف وجود دارد که رنگ آن متمایل به سبز و تزئینات آن لعابی است ولی درخشش مینای مذکور را ندارد. آرایش این تزئینات به شکل های ستاره ای و هندسی متداخل در یکدیگر یا گلهای پر گلبرگ یا خطوط پیچخورده است. از این گونه نوع سوم دیگری نیز باقی مانده که احتمالاً فاطمیان آن را به جای سفال بر گزیده اند. این نوع شیشه شفاف نبوده و گاهی بهرنگ سبز (چون سلادن) سفید و یا قرمز است. تزئینات آن مینایی است و دو طرف داخلی و خارجی ظرف را می پوشاند و شباهت بسیاری به تزئینات سفالینههای مینایی دارد.»<sup>۷</sup> (همان: ۱۹۹)

همچنین در این دوران، اولین نمونه ظرف با تزئین لعاب زرین فام یافت شده است. «دیرینه ترین بهره گیری از ترکیب نقره برای ایجاد لکهای زردرنگ یا زرین فام بر روی سطح شیشه، از ابتکارات مصریان به شمار میآید. این برداشت با کشف اخیر کاسهای شیشهای با همین گونه تزئین زرین فام در شهر فسطاط مصر به تأیید رسید که بر کتیبه آن تاریخ نیمه دوم سده سوم تصریح شده بود.» (فریه، ۱۳۷۴: ۳۰۲)

# نقوش مشترک آبگینه سلجوقیان و فاطمیان طی سدههای ۵ و ۶ ه.ق

پس از بررسی اجمالی شیشه گری دوران سلجوقیان و فاطمیان در این بخش، نقوش روی آثار شیشهای این دوران را بررسی خواهیم کرد که موضوع اصلی پژوهش بوده و امکان شناسایی وجوه اشتراک و افتراق را بین آثار این دو دوره فراهم خواهد کرد.

مجموعاً به بررسی ۲۴ اثر انتخابی از نمونه ظروف شیشهای متعلق به دوران سلجوقی و فاطمی پرداخته خواهد شد که ۱۵ اثر مربوط به دوره سلجوقی و ۱۹ اثر، از نمونههای دوره فاطمی است. نمونههای انتخابی براساس اینکه دارای نقوش روی بدنه خود بوده، انتخاب شدهاند. این نمونهها، از معروفترین آثار معرفی شده در منابع معتبر هستند و مهولت در شناسایی نقوش آن، تنوع نقوش، صحت و اطمینان در انتخاب آنها موارد دیگری همچون دسترسی به منابع، از استناد اثر به دوره تاریخی مربوط موردتوجه بوده است. درمجموع، براساس بررسیهای انجام شده، نقوش به انواع: قنوش در مواردی به صورت تکی یا ترکیبی استفاده شدهاند. یعنی تلفیق نقوش گیاهی و حیوانی یا تلفیق خطنوشته با نقوش هندسی دیده می شود. درادامه مطالعه، نقوش آثار انتخابی براساس تفکیک ذکر شده آورده می شود.

# نقوش آبگينه دوره سلجوقيان

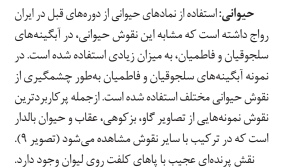
**هندسی**: از متداول ترین نقوش در بسیاری هنرها همچون سفال گری (اکبری و حسینی یزدینژاد، ۱۳۹۲: ۲۱)، شیشه گری و منسوجات است. در تعدادی از آثار شیشهای سلجوقی ترکیبات مختلفی از نقوش هندسی برای تزئین به کار رفته است. از جمله این نقوش که مشابه آنها در آثار مصری هم وجود دارد، استفاده از دایره به صورت دوایر متحدالمرکز (تصویرهای ۱–۳) یا شعاعی است که پیرامون یک دایره مرکزی نقش شده است (تصویر ۴).

در ظرف دیگری چیدمان نقوش بهصورت متحدالمرکز همچنان دیده میشود که در این نمونه نقش اصلی، مربع یا لوزیهایی است که در وسط آن یک نقطه فرورفته دیده میشود (تصویر ۵). سایر نقوش ساده هندسی همچون مثلث، خطوط زیکزاگ و خطوط مارپیچ که گاهی بهصورت ترکیبی با سایر نقوش گیاهی یا حیوانی و ... استفاده شدهاند نیز، در دیگر نمونهها دیده میشود (تصویرهای ۶ و ۷).

**گیاهی:** از دیگر نقوش پرکاربردی است که در بررسی آبگینههای سلجوقی و فاطمی مشاهده میکنیم و نمونه آن

در سایر هنرها هم وجود دارد، نقوش گیاهی به کاررفته در نمونههای موردبررسی عمدتاً مشتمل بر نقش نخل (تصویر ۷)، گیاه پالمت (تصویر ۸) و نقوش گیاهی انتزاعی است که یادآور اسلیمیهای اسلامی هستند. این نقوش نیز بهصورت ترکیبی با نقوش حیوانی استفاده شدهاند (تصویر ۹). «نقش نخل از نقوش مور دعلاقه هنرمندان مسلمان بوده و نقش مایههای گیاهی چون برگ نخل، نخل، پالمت و گلهای ریز از نقش مایههای اصلی گیاهی اوایل دوره اسلامی است.» (اکبری و حسینی یزدینژاد، ۱۳۹۲: ۲۲)

علاوهبر آن، در تصویر ۱۰ پارچی را می بینیم که قاب مرکزی آن حامل طرحهای لالهای شکل است و قابهای کناری هریک حاوی تجسمی از درخت سرو محصور در یک مثلثاند. لالهها و سروها تماماً مملو از هاشورهای صاف و ضربدری هستند. تصویر ۱۱، نمونه دیگری از نقوش گیاهی زانشان میدهد که با مشابه خود در آثار فاطمی (تصویر ۲۵) قابلیت مطابقت دارد. نقش مایه این ظرف، گلی چند پر را نشان میدهد که پیرامون آن با نقوش هندسی و خطوط مواج پر شده است.



این پرنده دارای منقاری شبیه بوقلمون و برگی شبیه برگ پالمت است. روی ظرف، نوشتهای بهزبان عربی مشخص است که گویای عبارت برکت و یمن و بقاه بهمعنای برکت و خوشی و جاودانگی است (تصویر ۱۲). این ظرف، درواقع ترکیبی از نقوش حیوانی و گیاهی و نوشتاری را بهنمایش میگذارد. مشاهده میکنیم (تصویر ۱۳) که سطح بدن آن با نقطههایی پر شده است. تصویر سر گاو بهوضوح بیانگر جنسیت حیوان است. تزئینات بهصورت قالبی بر بدنه حک شده و در قسمت خالی بین خط حاشیه بالایی و بدن گاو، بهخط عربی عبارت



تصویر ۱. تنگ زنگولهای شکل، ایران، قرن ۱۰– ۱۱ م، شیشه آبی رنگ، تولید بهروش دمیده در قالب (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۸۵)



تصویر ۵ صراحی پایهدار، ایران یا عراق، قرن ۱۰–۱۱م، شیشه نباتی رنگ، تولید به روش دمیده در قالب (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۸۰)



تصویر ۲. تنگ گردن بلند، ایران یا مدیترانه شرقی، قرن ۱۰–۱۱م، شیشه دورنگ، تولید به روش دمیده (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۶۴)



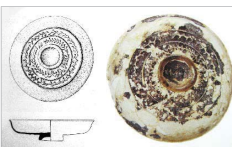
تصویر ۳. بطری کوچک، احتمالاً بینالنهرین یا ایران، قرن ۱۰م، شیشه فیروزهای متمایل به سبز، تولید بهروش دمیده در قالب (Carboni, 2001: 287)



تصویر ۴. بشقاب کوچک، ایران یا عراق، قرن ۱۱-۹ م، شیشه بیرنگ، تولید بهروش دمیدهآزاد (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۶۵)



تصویر ۶. بطری، احتمالاً ایران، قرن ۱۲ م، شیشه بی رنگ با تهمایه سبز مایل به زرد، تولید بهروش دمیده (Carboni, 2001: 233)



تصویر ۲. بشقاب پایهدار، ایران، قرن ۱۰–۱۱م، شیشه سبز مایل به زرد، تولید به روش دمیده (گلدشتاین،۱۳۸۷: ۵۵)

111

"بقا بقا یمن و (وله)" نوشته شده که معنای آن "جاودانگی ، جاودانگی، خوشی و خوبی (برای شما)" است.

در دو نمونه ترکیبی دیگری که همراهی جالبی از نقوش حیوانی، هندسی و گیاهی را بهنمایش گذاشتهاند، تصویری از یک اسب با خطوط عمیق تراش خورده (تصویر ۱۴) و دو بز کوهی با شاخهای بلند که انتهای آنها بههم چسبیده و درحالی که بهعقب نگریستهاند، درحال دویدن هستند (تصویر ۱۵)، دیده می شود.

نوشتاری: عامل تمایز نقوش در آثار فاطمیان مصر و سلجوقيان ايراني خطنوشتهها است. ازاينرو، جزو مهم ترين بخش بررسی نقوش بهشمار می آید. آنچه در هر دو ملت بهطور همزمان رخ داد، توجه اشراف و شاهان به اثر هنری بود. اینان هنرمندانی را بهخدمت گماشته و آثاری را بهعنوان میراث شخصی سفارش میدادند که روی آنها، نام سفارشدهنده حک میشد. این رسم در دولت فاطمیان وجوه نمایانتری داشت زیرا شاهزادگان و سرمایهداران آن انبوهی از گنجینههای قیمتی سفال، سلاح، شیشه، جواهر و ... داشتند که امروزه شایان توجه و بررسی است. در این دوران، هنرمند ایرانی برای اولینبار بهزبان عربی دعای سلامتی و عافیت و بقا را برای دارنده ظرف روى اثر خويش نقش كرده است. سه عامل: ١. انحصار طلبی یا هنردوستی شاهان و شاهزادگان در جمع آوری گنجینههای هنری ۲. امضای هنرمند بر اثر ۳. حضور دعای خیر روی ظروف، از عواملی است که موجب می شوند اثر هنری در این دوره بهمثابه سندی مکتوب دارای نوشته باشد.

عامل دیگر در ظهور تزئینات خطی و خطنوشته، نوع تزئين بوده است. تزئين بهشيوه تراش بهسبب بسترها و خاستگاههای کهن مربوط به دوران ساسانی در سرزمین ایران، شیوهای رایج و از قوت بیشتری برخوردار بوده است. اما آنچه در پیامد زمان و روابط کشورها و حضور اسلام در این سرزمین بر این تکنیک تأثیر نهاده، استفاده از تراش ها بهشیوه خطی است که درنتیجه آن، نقوش خطی و نمادین بر آبگینه این دوران مشاهده می گردد. قابلیت تراش خطی سبب پیدایی تزئینات به صورت خطنوشته و نقوش معنادار می شود. تراش ها به صورت سطحی بوده و با خطی شدن آنها، نیاز به الگوهای تصویری جدیدی بود که مشاهده می شود؛ هنرمند شیشهگر بدون توجه به نقشمایههای آثار سفالین همزمان، درپی تصاویر نمادین متعلق به دوران ساسانی رفته و از نقوش گیاهی و حیوانی ساسانی الهاماتی می پذیرد. شیشه گر حتی نقشمایههای مربوط به آثار سرزمینهای مجاور چون مصر را وارد بازی نقوش می کند.

در آثار آبگینه ایرانی تنها از نوشته برای حکنمودن محل ساخت اثر (برای نمونه خراسان) در کف ظرف یا دعای خیر و

بر کت برای صاحب ظرف استفاده شده است. در آثار فاطمیان امضای هنرمند روی اثر نقش شده اما ظاهراً در هیچ اثر آبگینه سلجوقی، امضای هنرمند روی اثر مشاهده نمی گردد.

تصویر ۱۶، تنگی است مربوط به دوران سلجوقی که بهواسطه داشتن کتیبه، دعایی که مرکز تزئینات بدنه را تشکیل می دهد، در نوع خود بی نظیر است. کتیبه عبارت است از: "برکت و یمن و سرور و سلامه لصاحبه". در دو نمونه کاسه، تزئینات به شکل کتیبه است که محتوای آن طلب عافیت، ثروت، سلامت، عاقبت به خیری، امنیت و طول عمر برای صاحب ظرف دیده است و به نیم برگهای نخل منتهی شده است (تصویرهای ۱۷ و ۱۸).

علاوهبر نمونههای ذکرشده «نقوش قالبی لانهزنبوری ملهم از تراشهای لانهزنبوری ساسانی و نقش و شیارهای گیاهی و هندسی زینتبخش صراحیهای دمیده در قالب بودند. صراحیهای دمیده آزاد بدنه ساده، نازک و شفاف داشتند ولی نمونههایی که برای تراش درنظر گرفته میشدند ضخیم تر بودند.» (شیشه گر، ۱۳۸۲: ۲۵) در این دوران، خطوط کوفی تزئینی وارد تزئینات ظروف میشود و این، از اتفاقاتی است که تأثیرات حضور اسلام را در آثار هنری آن دوران باز می کند. رنگ آثار آبگینه این دوران هم نسبت به دوران قبل متنوع تر میشود. «رنگهای دلخواه هنرمندان اکثراً سبز، آبی، لاجوردی و نباتی هستند.» (همان: ۲۸)

# نقوش آبگينه دوره فاطميان

**هندسی:** تشابه بسیاری بین نقوش هندسی موجود در آثار شیشهای سلجوقی و فاطمیان وجود دارد. نمونههایی مشابه با آثار سلجوقی از داویر متحدالمرکز و شعاعی و نقوش ساده دایره و مثلث، در آبگینههای فاطمی وجود دارد که از وجوه مثال، در یک نمونه کاسه (تصویر ۱۹) و فنجان (تصویر ۲۰)، مثال، در یک نمونه کاسه (تصویر ۱۹) و فنجان (تصویر ۲۰)، میشود که کاملاً مشابه با نمونههای سلجوقی است (تصویر ۴). استفاده از دایره های متحدالمرکز در تزئین آثار بهطور کامل با مشابه خود در آثار سلجوقی قابلیت تطبیق دارد (تصویرهای با دایرههای متحدالمرکز در تزئین آثار بهطور کامل با مثابه خود در آثار سلجوقی قابلیت تطبیق دارد (تصویرهای با دایرههای متحدالمرکز، فرم کلی آن نیز همانند نمونه مشابه خود در ایران است (تصویر ۲). درواقع، تأثیرات متقابل دو سرزمین در چنین نمونههایی کاملاً مشهود و می توان آنها سرزمین در چنین نمونههایی کاملاً مشهود و می توان آنها

**گیاهی:** بیشتر نقوش گیاهی در آثار فاطمی در تلفیق با نقوش حیوانی و نوشتاری بهچشم میخورد که همانند



تصویر ۸. کاسه، احتمالاً ایران، اواخر قرن ۹ یا اوایل قرن ۱۰م، بىرنگ، توليد بەروش دميدە آزاد، تزئين بەشيوە قالبى (Carboni, 2001: 91)



تصوير ٩. كاسه، احتمالاً ايران، اواخر قرن ٩ يا اوايل قرن ۱۰م، بیرنگ، تولید بهروش دمیده آزاد (Carboni, 2001: 91)



تصوير ١٠. صراحي، بين النهرين يا ايران، احتمالاً نيشابور، قرن ١٠-۱۱م، آبی کمرنگ، تولید بهروش دمیده (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۲۴)



تصوير ١١. صراحي، احتمالاً ايران، سبز کمرنگ، تولید بهروش دمیده در قالب (Carboni, 2001: 238)



تصوير ١٣. ليوان، ايران، تصوير ١٢. ليوان، احتمالاً ايران، قرن ١٠م، نيمەدوم قرن١٠م، بىرنگ، بىرنگ، توليد بەروش دميدەآزاد توليد بەروش دميدە (Carboni, 2001: 86)



تصویر ۱۴. تنگ گوشت کوبی، ایران یا بینالنهرین، اواخر قرن ۱۰ یا ۱۱م، توليد بەروش دميدە (گلدشتاين، (178:138)



تصویر ۱۵. جام پایهدار، ایران یا مصر، قرن ۹-۱۰ ۰م، شیشه بی رنگ با تەرنگ زرد، توليد بەروش دميدە (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۳۴)



(Carboni, 2001: 88)

تصوير ۱۶. تنگ زنگولهاى شكل، ایران یا مصر، قرن۱۰–۱۱م

(گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۳۵)



تصوير ١٧. كاسه پايهدار، ايران يا مصر، قرن ١٠ – ١١م، شيشه گلبهی، تولید بهشیوه دمیده (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۳۶)



تصوير ١٨. كاسه پايهدار، احتمالاً ايران، قرن ١٠ – ١١م، شيشه آبی، تولید بهروش دمیده (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۳۴)

نمونههای سلجوقی شامل نقوش اسپیرال و مواج – که یادآور اسلیمیهای اسلامی است – و تصاویری از گیاه نخل و پالمت است (تصویرهای ۲۳ و ۲۴). در تصویر ۲۳ بطری، یکی از بهترین نمونهها، اولین تلاشهای قرارگیری لعاب زرینفام روی شیشه شیپوری شکل است، شاهد نقوشی هستیم که عیناً مشابه آن شیپوری شکل است، شاهد نقوشی هستیم که عیناً مشابه آن بزرگ که در زیر شانه قرار گرفته، تزئین شده است. این گلها داخل دایرههایی قرار دارند که با ترنجهای ستارهمانند احاطه شدهاند. ترنجها تا پایه ظرف کشیده شده و روی شادههای باریک و مسطح ظرف، شیار برجسته ناصافی دیده می شود که نشانگر اتصال بدنه به گردن ظرف است (تصویر ۲۵).

حیوانی: «از موضوعهای موردتوجه تزئین بلور عصر فاطمی، تصویر حیوانات و پرندگان و اشکال نباتی و توریقی است» (دیماند، ۱۳۸۳: ۲۲۱) که چنانچه اشاره شد، نقوش مختلف

حیوانی شامل نقش بز کوهی، حیوان بالدار و عقاب در آبگینههای فاطمی دیده می شود. در بیشتر نمونهها همانند آثار سلجوقی، شاهد ترکیبی از نقش گیاهی و حیوانی هستیم. به طور مثال، تصویر ۲۶ ابریقی است که نقوش آن ترکیب شاخ و برگی متقارن را نشان می دهد که میان چهار رشته پیچک خمیده و ظریف، محصور شده و دو پرنده شکاری (عقاب) در دو سوی آن روبههم حرکت می کنند. نقش بز کوهی (تصویر ۲۷) و تصویری از حمله یک حیوان شکاری به موجود دیگر از سایر نقوش حیوانی است که در ۲ اثر به صورت مشابه وجود دارد (تصویرهای ۲۸ و ۲۹). تصویر مذکور روی یک ابریق و سکه وجود دارد. نقش روی آن باز یا پرنده ای شکاری را نشان می دهد که در حال شکار غزالی کوهی است که می دود.

نوشتاری: در بخش توضیح نقوش نوشتاری آثار سلجوقی بیان شد، در این دو دوره شاهد حضور خطنوشتهها بهعنوان عاملی تزئینی در آبگینهها هستیم. نوشتههایی با مضامین دعایی و خیر و برکت که قابل تطبیق با نمونههای ایرانی است



تصویر ۱۹. دیس یا بشقاب، مصر، قرن ۱۰ م، شیشه بیرنگ با تهرنگ ارغوانی، تولید بهروش دمیدهآزاد (Carboni et al.,2001: 127)



تصویر ۲۰ فنجان دستهدار، مصر یا سوریه، قرن ۱۰ م، بیرنگ متمایل به زرد، تولید بهروش دمیده (Carboni, 2001: 264)



تصویر ۲۱. تنگ گردن بلند، سوریه، قرن ۱۰ م، بدنه دورنگ فیروزمای و بیرنگ، تولید بهروش دمیده (Carboni et al.,2001: 291)



تصویر ۲۲. تنگ کوچک، مصر یا بینالنهرین، قرن ۹ –۱۱ م، شیشه بیرنگ مایل به زرد، تولید بهروش دمیده در قالب (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۱۷)



تصویر ۲۳. بطری شیشهای، احتمالاً مصر، اواخر قرن ۹ و اوایل قرن ۱۰م، بدنه بیرنگ با نقش قهوهای تیره، تولید بهروش دمیده (Carboni et al. ,2001:217)



تصویر ۲۴. کاسه، احتمالاً مصر، اواخر قرن ۱۰ و اوایل قرن ۱۱، شیشه بی نگ با نقاشی (Carboni et al.,2001: 208)



تصویر ۲۵. تنگ زنگولهای شکل، مصر، قرن ۱۰ – ۱۱م، شیشه سبزروشن بارگههای ارغوانی، تولید بهروش فشرده در قالب (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۸۶)

و در آثار مصری نیز وجود دارد. لکن در آثار فاطمیان امضای هنرمند یا نام سفارشدهنده روی اثر نقش میشود که از ویژگیهای تزئینی آثار شیشه مصری در دوره فاطمیان است. اما ظاهراً در هیچ اثر آبگینهای سلجوقی، امضای هنرمند روی اثر مشاهده نمی گردد. در آثار آبگینهای ایرانی تنها از نوشته برای حکنمودن محل ساخت اثر (مثلاً خراسان) در کف ظرف یا دعای خیر و برکت برای صاحب ظرف استفاده شده است. سه نمونه از ظروف مصر فاطمی دردست است که نقوش تزئینی آنها حاوی خطنوشتههایی در ترکیب با دیگر نقوش همچون گیاهی و هندسی است. تصویر ۳۰، پارچی را نشان میدهد که تزئینات آن بهشیوه دمیده در قالب، بر قسمت استوانهای پارچ نقش شده است. این نوشته عبارت "أشرب هنیئاً": "با لذت بنوش"، بر گردن ظرف چهاربار تکرار شده است. نمونه دیگر، حاوی نام سازنده و مکان ساخت اثر است. این اثر با یک قالب دوتکه ساخته شده و نام شهر بغداد سطر بالای نوشته روی بدنه دیده می شود که به خط کوفی است.

حال آنکه نام سازنده در قسمت پائین این نوشته قرار گرفته است. سطر پائین نوشته، حکم امضای سازنده اثر را دارد. "عمل طیب ابن أحمد ابن مونتابی (؟)"، سطر بالای نوشته، بهسختی خوانده می شود. "مما...عمل...میر بغداد ": "یکی از آنها برای ... در بغداد ساخته شده است" و در جایی خوانده شده است "یکی از چیزهایی است که به خوبی در بغداد برای شما ساخته شده است" (تصویر ۳۱). نهایتاً در تصویر ۳۲، کاسهای را مشاهده می کنیم که در قسمت حاشیه نوشته شده است: "بسم الله الرحمن الرحیم بر کهٔ من الله لمن یشرب بهذا القدح مما صنع بدمشق علی یدی سنباط (؟) فی سنهٔ که از این جام می نوشد، جامی که در دمشق به دست سنباط در سال (؟) ساخته شده است."

پس از بررسی نقوش آثار آبگینه فاطمیان و سلجوقی، به بررسی نمونههای ذکرشده از هر دوره در جدول ۱ دست خواهیم زد تا وجوه تشابه آثار بهشکل ملموس تری بیان شود.



۱۱م، شیشه آبی پررنگ،

توليد بەروش دميدە

(گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۳۳)



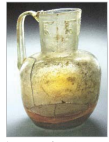
تصویر ۲۶.ابریق مخروطی، تصویر ۲۷. کاسه کروی، مصر یا ایران، قرن ۱۰م، آبی پررنگ روی زمینه بیرنگ، تولید تصویر ۲۸.ابریق مخروطی، مصر، اواخر قرن ۱۰ تا ابتدای بهروش دمیده (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۳۷)



تصویر ۲۸. ابریق مخروطی، مصر، اواخر قرن ۱۰ تا ابتدای ۱۱م، شیشه آبی پررنگ، تولید بهروش دمیده (گلدشتاین، ۱۳۸۷: ۱۳۳۲)



تصویر ۲۹. سکه شیشهای، آسیای مرکزی، احتمالاً ایران، قرن ۱۲ م، شیشه سبزتیره (Carboni, 2001: 279)



تصویر ۳۰. صراحی، مصر یا سوریه، قرن ۱۰–۱۱م، شیشه بیرنگ با تهرنگ زرد، تولید بهروش دمیده (Carboni, 2001: 270)



تصویر ۳۱. صراحی، سازنده: طیب ابن احمد ابن مونتایی (؟)، بغداد، قرن ۱۰ م، شیشه بی رنگ، تولید به روش دمیده (Carboni, 2001: 200)



تصویر ۳۲. کاسه، سوریه یا دمشق، قرن ۱۰ م، شیشه بیرنگ با نقاشی، تولید بهروش دمیدهقالبی (Carboni et al.,2001: 208)

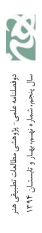
مطالعه تطبيقى نقوش أبگينه دوران سلجوقى ايران مر با فاطميان مصردر سدەهاى ۵۵ و ۶ هجرى قمرى ك

| ل مصر | و فاطميان | ايران و | سلجوقيان | آبگينه | نقوش | تطبيقى | ۱. مقایسه | جدول |
|-------|-----------|---------|----------|--------|------|--------|-----------|------|
|-------|-----------|---------|----------|--------|------|--------|-----------|------|

|                                                                                                                                                    |                               |            | ىيە تطبيقى تقوس أبدىيە سلجوقيان.                                      |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------|----------|
| نمونه آبگینههای<br>فاطمیان مصر                                                                                                                     | تصوير نقوش                    | تصوير نقوش | نمونه آبگینههای<br>سلجوقی ایران                                       | نوع نقوش |
|                                                                                                                                                    |                               |            |                                                                       |          |
|                                                                                                                                                    |                               | 000        |                                                                       | هندسی    |
|                                                                                                                                                    |                               | 000        |                                                                       |          |
| عاعی پیرامون یک نقطه در                                                                                                                            | کز و تکرار دایرهها بهصـورت شـ |            | اســتفاده از نقوش هندسـی م <sup>ش</sup><br>نمونههای هر دو دوره، مشهود | تشابهات  |
|                                                                                                                                                    |                               |            |                                                                       | گیاهی    |
|                                                                                                                                                    |                               |            |                                                                       |          |
| نقوش گیاهی اسـلیمیشـکل و نقش نخل و پالمت، در آثار هر دو دوره وجود دارد. اگرچه تفاوتهایی در طراحی این<br>نقشمایهها در آثار دو سرزمین مشاهده میگردد. |                               |            |                                                                       | تشابهات  |

ادامه جدول ۱. مقایسه تطبیقی نقوش آبگینه سلجوقیان ایران و فاطمیان مصر

| نمونه آبگینههای<br>فاطمیان مصر | تصوير نقوش                            | تصوير نقوش | نمونه آبگینههای<br>سلجوقی ایران | نوع نقوش |
|--------------------------------|---------------------------------------|------------|---------------------------------|----------|
|                                |                                       |            |                                 |          |
|                                |                                       | CON.       |                                 |          |
|                                |                                       |            |                                 | حيوانى   |
|                                |                                       |            | Ā                               |          |
|                                | A A A A A A A A A A A A A A A A A A A |            |                                 |          |



۱۱۷

ادامه جدول ۱. مقایسه تطبیقی نقوش آبگینه سلجوقیان ایران و فاطمیان مصر

|                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                     |                 | 1                               |                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------|-----------------|
| نمونه آبگینههای<br>فاطمیان مصر                                                                                                                                                                                                                                           | تصوير نقوش                                                          | تصوير نقوش      | نمونه آبگینههای<br>سلجوقی ایران | نوع نقوش        |
| اســــتفـاده از نقش حیواناتی چون بزکوهی، گاو و عقاب در نمونههای دو ســرزمین وجود دارد. همچنین تلفیق نقوش<br>حیوانی با گیاهی و تکمیل آنها با خطوط پیچان و مواج، مشـاهده میشـود. شـباهت در استفاده از تکنیک نقطه گذاری<br>برای ترسیم حیوانات بین آثار دو سرزمین وجود دارد. |                                                                     |                 |                                 | گیاهی           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          | أشرب هنيا<br>عمل عدم من<br>وحمد مسلح<br>ومسلح                       |                 |                                 | نقوش<br>نوشتارى |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          | برکهٔ من الله لمن یشرب<br>بهذا القدح مما صنع بدمشق<br>علی یدی سنباط | HITER SIGNATION | 382184581                       |                 |
| شتر کوفی است. عمدتاً نوشتهها<br>مصری نام و امضای هنرمند هم                                                                                                                                                                                                               |                                                                     |                 |                                 | تشابهات         |

#### (نگارندگان)

# نتيجهگيرى

آرامش نسبی و امنیت حاکم در دوران سلجوقیان در ایران و فاطمیان در مصر که نتیجهٔ حکومتهای قدر تمند بر سرزمینهایی که دارای پیشینهٔ تمدنی باستانی و شکوهمند بودند، نتایج بسیار مطلوبی را در دو سرزمین فراهم آورد. آنچه بهطور همزمان هر دو سرزمین را متأثر ساخت، حضور روح اسلامی بود که باعث ایجاد تحولاتی همسان و همراستا گردید. جادهٔ ابریشم در شمال و جادهٔ ادویه در جنوب، ایران و مصر را پل ارتباطی میان شرق و غرب قرار میداد که پیامآوران فرهنگی و هنری آن، بازرگانان و تاجران بودند. همه عوامل مذکور، عاملی برای ارتباط کشورها و همسانی اوضاع حاکم بر شکل گیری تأثیرات از همدیگر بود. رشد و اعتلای اغلب هنرها و صنایع در این دوران در هر دو سرزمین مشاهده گردید. هنر ساخت آبگینه، ازجمله صنایع سنتی هر دو سرزمین است که در این دوره رشد و تعالی چشمگیری مییابد. کیفیت شیشه در هر دو سرزمین بهنحوی مطلوب است و به میزان کمی حباب دارد. رنگ شیشهها شفاف و بیشتر با تهمایههای رنگی و تزئین بهروش قالبی، نوارهای افزوده، نقاشی با لعاب مینا و تراش روی ظروف بوده است. در این دوره، تزئین بهروش نوارهای افزوده موردتوجه ویژهای قرار گرفت که انبوه نمونههایی ازایندست، گویای این مطلب است. همچنین، نقاشی از این دوران درپی پیدایش اکسیدهای فلزی و ساخت آن بهدست صنعتگران، متداول گردید و تکنیک زرینفام هم برای اولینبار روی شیشههای سوری دیده شد. لکن نمونههای نقاشی در آثار ایرانی کمتر مشاهده می گردد.

از دیگر آثار ممتاز و برجسته این دوران که ناصرخسرو بسیار از آن یاد کرده، نمونههای بلور صخری است. علاوهبراین، آثاری از دوران سلجوقی در ایران وجود دارد که از مصر و سوریه وارد ایران گردیده است. این نوع آبگینه بهصورت دولایه ساخته شده و لایه نازک بیرونی آن با نقوش حیوانی و گیاهی که اغلب حکایتی را تصویر می کرده، تراش داده می شد.

درمجموع ویژگیهای شناساییشده در آثار موردبررسی، نشاندهنده اشتراک در بسیاری از وجوه است. در زمینه نقشمایههای آثار به ۴ دسته: نقوش هندسی، گیاهی، حیوانی و نوشتاری میتوان اشاره کرد. در نقوش هندسی شباهت بسیاری بین آثار دو سرزمین در این دو دوره وجود دارد بهطوریکه در مواردی، آثار بهطور کامل قابل تطبیق با همدیگر هستند. از نقوش حیوانی و گیاهی بهروش قالبی و گاه تراش روی ظروف استفاده شده که نقوش پرندههای شکاری، بزکوهی، قوچ، گاو، نقوش اسلیمیگونه و درخت نخل و پالمت بهطور مشترک در آثار هر دو سرزمین، دیده میشود. اگرچه در مواردی تفاوتهایی در نوع تصویرسازی نقوش وجود دارد لیکن در ترسیم نقوش حیوانی بهصورت ترکیبی با نقوش گیاهی، روند یکسانی پی گیری میشود. علاوهبراین، ساخت آثار انحصاری برای شاهان در نمونههای مصری و ایرانی برای اولینبار موجب به وجودآمدن آثاری با خطنوشته (نقوش نوشتاری) می گردد. این نقوش که عمدتاً به خط کوفی هستند، نوشتههایی دعایی برای صاحب ظرف و مکان ساخت اثرند که در آبگینههای مصری نام و امضای سازنده اثر نیز مشاهده میشود و نمونه آن، در شیشه

درنهایت، می توان گفت بسترهای مساعدی که در دوران سلجوقیان و فاطمیان فراهم شده بود، موجب رشد و اعتلای هنر شیشه گری گردید. در این دوره، ساختارهای بومی و بسترهای تاریخی سبب وجوه تمایزی در آثار سرزمینها می گردد؛ اما یک پارچگی و شباهتهای موجود در آثار، فرم، نقش و فن، بیانگر گونهای هم آمیختگی بدون حضور مرزهای ایران و مصر در این هنر است.

باتوجهبه پیشینه پربار هنر شیشه گری در ایران، مطالعات در حوزه تاریخ این هنر در ایران و جهان کمتر موردتوجه پژوهشگران ایرانی واقع شده است. لذا تحقیق و بررسی در اغلب حوزههای تاریخی و نمونههای آثار می تواند در توسعه پژوهشهای این هنر، راهگشا باشد. باتوجهبه غنای آثار شیشه گری اسلامی در سدههای ۵ و ۶ هجری، مطالعه تشابهات و تفاوتهای موجود در فرم و روشهای ساخت و تزئین آثار شیشهای سلجوقیان ایران و فاطمیان مصر که در این مقاله بدان پرداخته نشده است، می تواند دست مایه پژوهشهای آتی در این حوزه باشد. همچنین، بررسی نقوش و روشهای ساخت بلور صخری که بخش اعظمی از آثار شیشه ایران و مصر پژوهش جامعی در حوزه بررسی نقوش و روشهای ساخت بلور صخری که بخش اعظمی از آثار شیشه ایران و مصر پژوهش جامعی در حوزه بررسی سیر تاریخی تکنیک بلور صخری و نقوش مورداستفاده در آن انجام نگرفته است. مطالعه و بررسی در حوزه پیدایش اولین نمونه زرینفام که روی شیشه مشاهده گردیده، از دیگر موضوعات قابل مطالعه است. همچنین مینای روی شیشه که از ابداعات شیشه گری اسلامی است تاکنون دست مایه هیچ

# پىنوشت

- 1. Carboni
- 2. Glass from Islamic Lands
- 3. Glass of the Sultans
  - ۲. زرین فام: لعاب با جلای فلزی نقره ای یا طلایی است که حامل احیای نیترات های نقره یا طلا است و به صورت لایه ای ناز ک روی شیشه قرار می گرفته است.
  - ۵. معاذ المستنصر بالله بن على الظاهر لإعزاز دين الله؛ هشتمين خليفه فاطمى و هجدهمين امام از امامان مذهب شيعه اسماعيلى است. در قاهره در شانزدهم جمادى الثانى سال ۴۲۰ هجرى زاده شد و هشتماه بعد به جانشينى پدرش بر گزيده شد. در ۱۵ شعبان ۴۲۷ هجرى، در حالى که معاذ مستنصر تنها ۶ سال داشت، به جاى پدرش به خلافت نشست. دوران خلافت وى ۶۰ سال به طول انجاميد که زمان آن از همه خلفا طولانى تر است. سرانجام در ۱۸ ذى الحجه ۴۸۷ هجرى، در گذشت.
  - ۶. اخشیدیان: آل اُخشیدیا، اخشیدیبه؛ سلسلهای از فرمان روایان فَرْغَانه است که میان سالهای ۳۲۳-۳۵۸ ه.ق. /۹۳۵-۹۶۹ م. به تفاریق، بر مصر و شام فرمان راندند.
  - ۲. سلادن: سفال با لعاب سبز کمرنگ است که از احیای اکسید آهن حاصل می شود و ساخت آن، در دوره صفوی بیشترین رواج را را داشته است.

#### منابع و مآخذ

- اشپولر، برتولد؛ بازورث، دادموند؛ سومر، فاروق؛ کاهن، کلود و مینورسکی، ولادیمیرفئودوروویج (۱۳۸۵). ترکان در ایران. ترجمه یعقوب آژند، تهران: مولی.
- اکبری، عباس و حسینی یزدینژاد، محبوبه (۱۳۹۲). مطالعه تطبیقی تشابهات سفالینه های متأخر دوره پیش از اسلام و اوایل دوره اسلامی ایران، **دوفصلنامه علمی پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر**. سال سوم، (۵)، ۱۷–۳۲.
  - صسن، زکیمحمد (۱۳۸۲). **گنجینههای فاطمیان**. ترجمه نداگلیجانی مقدم، تهران: دانشگاه الزهرا.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۸۸). **هنر ایران در روزگار اسلامی**. ترجمه محمدابراهیم اقلیدی، تهران: صدای معاصر.
    - دیماند، موریس اسوند (۱۳۸۳). **راهنمای صنایع اسلامی**. ترجمه عبدالله فریار، تهران: علمی و فرهنگی.
      - راوندی، مرتضی (۱۳۶۵). تاریخ اجتماعی ایران. ج ۲، تهران: امیر کبیر.
- رحمتآبادی، اعظم و جلیلی، مهدی (۱۳۹۰). شیشهسازی شام در سده چهارم تا ششم هجری، **دوفصلنامه تاریخ و فرهنگ**. سال چهل و سه، (۸۷)، ۶۹–۸۸.
  - شیشه گر، آرمان (۱۳۸۲). صنعت ساخت آبگینه در دوره سلجوقی و معرفی چند نمونه آن، **موزهها. ۲۴**-۲۹.
    - على اكبرزاده كردمهيني، هلن (١٣٧٣). شيشه: مجموعه مرز بازرگان. تهران: موزه ملى ايران.
      - فریه، ر. دبلیو (۱۳۷۴). هنرهای ایران. ترجمه پرویز مرزبان، تهران: خزران.
      - قائینی، فرزانه (۱۳۸۲). موزه آبگینه و سفالینه ایرانی. تهران: میراث فرهنگی.
    - قبادیانی، ناصرخسرو (۱۳۷۳). سفرنامه ناصر خسرو. ترجمه نادر وزین پور، تهران: علمی و فرهنگی.
      - کونل، ارنست (۱۳۵۵). هنر اسلامی. ترجمه هوشنگ طاهری. چاپ دوم، تهران: توس.
      - \_\_\_\_\_ (۱۳۷۴). **هنر اسلامی**. ترجمه هوشنگ طاهری، تهران: مشعل آزادی.
      - گلاک، جی و هیراموتو، سومی (۱۳۵۵). سیری در صنایع دستی ایران. تهران: بانک ملی.
        - گلدشتاین، سیدنیام (۱۳۸۷). کارهای شیشه. ترجمه ناصر پورپیرار، تهران: کارنگ.
    - لمبتون، آن.ک.س (۱۳۶۳). سیری در تاریخ ایران بعد از اسلام. ترجمه یعقوب آژند. تهران: امیر کبیر.
      - ویلسن، جی کریستی (۱۳۶۶). **تاریخ صنایع ایران**. ترجمه عبدالله فریار، تهران: فرهنگسرا.
- Carboni, S. (2001). Glass from Islamic Lands. London: Thames and Hudson.
- Carboni, S. & Whitehouse, D. (2001). Glass of the Sultans. New York: The Metropolitan Museum of Art.

# A Comparative Study of Glass-Working Motifs of Seljuks in Iran and Fatimids in Egypt during 12th-13th Centuries (A.D)

Arezoo Khanpour\* Naeime Anzabi\*\*

#### Abstract

Glass-working was one of the dominant arts in the Islamic period. In the time of Iranian Seljuks and, contemporaneous with them, Egyptian Fatimids, this art was so innovative that such an era is considered as the glorious period in the history of Islamic glass-working in the two countries. In addition to contemporaneity of Seljuks and Fatimids, economic and cultural relations between the two regions can be considered as the reason behind various kinds of similarities observable in the glass-working of the two regions. Thus, the identification of such similarities is the main aim of this study. The main questions of this study are as following: Which characteristics can be used as the main factors for identifying the glass-works in the two regions? Can the motifs applied on glass-works be considered as identifying factors?

The paper investigates the similarities as well as differences between Iran and Egypt in terms of glass-works' motifs in order to achieve the factors which can be used for distinguishing the glass-works of the two regions. Finding the answer, some of the glass-works of Seljuks and Fatimids during 12th-13th centuries (A.D) are selected and studied.

Finally, the results of this study show that, before this time, motifs were not used so much on the glass-works. The influence of Islamic spirit on the art of these two regions led to the creation of calligraphic motifs like prayer for the owner of the vessel, name of the artist and the person who ordered it on the glass-work. Similarities observed in terms of forms and decorations indicate some kinds of technological interactions between Iranian and Egyptian glass-workers during the period under study. Yet, there are obvious differences in some cases which are due to different characteristics of the two regions.

Keywords: Islamic glass-working, Seljuks, Fatimids, glass-work, motifs

<sup>\*</sup> Lecturer, School of Islamic Art, Islamic Art University of Tabriz

<sup>\*\*</sup> Lecturer, School of Applied Arts, Islamic Art University of Tabriz

8

Received: 2013/4/27 Accepted: 2013/6/10

# A Comparative Study of Representation of Shore in the Works of Nima Yushij and Bahman Mohasses

Zeynab Saber \* Nader Shayganfar\*\*

#### Abstract

In the modern art of Iran, painting discourse and poetry discourse (in spite of the ancient artistic tradition) are independent from each other. Nevertheless, poetry and painting sometimes join together; for instance, in the connection between the poetry of Nima Yushij and the painting of Bahman Mohasses. The aim of this paper is to study this connection and also find out the hidden common experience in the works of these two artists. Moreover, via exploring the meaning of "shore" in their works, the roots of the two artists' experience of modernity is also investigated.

The method used in this study is comparative which is based on comparing the discourses of poetry and painting and analyzing the literary themes employed in them.

This research aims to show that shore is considered as a deeply lived experience originated from the environment of the two artists which is represented in two different media. The analysis of such representation shows how objective and subjective experiences are conformed to each other. Moreover, "shore" is construed as a metaphor bearing with itself the meaning of modern matter in two aspects. First, fluidity as a metaphor of modern life is displayed in the image of shore and sea in the works of Nima Yushij and Bahman Mohasses. Second, the coastline as a border between sea and land, water and soil, and fluid and solid is a rebellion against dualist certainty.

Keywords: Nima Yushij, Bahman Mohasses, shore, lived experience, modernity, fluidity

<sup>\*</sup> Assistant Professor, School of Handicrafts, Art University of Isfahan

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, School of Conservation and Restoration, Art University of Isfahan

# A Comparative Study of Kurgani Stripes' Pattern in the Kilim of Shahsavan Tribe and the Kilim of Sedentary People of Ardebil Province in the Late Qajar Time

Mehdi Jahani\* Leila Choobdari \*\*

# Vol.5.No.9. Spring & Summer 2015

#### Abstract

In their arts and handicrafts, Shahsavans of Moghan who are the inheritors of Central Asia culture and art have been influenced by their ancestral originalities as well as neighboring civilizations. In step with immigration and the expansion of their summer lands they have used vastly the ideas and thoughts of the artists whom they met in the creation, processing and distribution of motifs and decorations so that the share of each land's artists is vividly seen in their works. In the late Oajar time, their cultural transactions entered a new phase. Such changes can be observed in the motifs of hand-woven objects, especially kilims, better than other cultural and artistic domains. Comparing the pattern of Kurgani stripes in Shahsavan kilims with the works of sedentary people woven in the late Oajar time in the province of Ardebil, this study aims to find an answer for these questions: what are the visual features of each of them and which similarities and differences do they have? Thus, the aim of this research is the identification and analysis of features triggering the similarities and differences in such works. The type of this study is qualitative and, regarding its comparative nature, it uses descriptive-analytic method. The date has been gathered via library and field work. The visual analyses have been carried out by referring to 8 indicative and 16 comparative samples of motif details. Comparative findings of motifs imply that Shahsavans are under the influence of sedentary people regarding the composition of patterns and simplification of motifs. On the other hand, they have influenced such people considering decorations and elaborate ornaments. Economic, environmental and social factors as well as tribal immigrations play very significant role in such exchanges.

Keywords: Shahsavan, sedentary people of Ardebil, kilim, Kurgani stripes

<sup>\*</sup> MA, School of Applied Arts, Islamic Art University of Tabriz

<sup>\*\*</sup> MA, School of Applied Arts, Islamic Art University of Tabriz

Received: 2013/4/27 Accepted: 2014/2/26

# A Comparative Study of the Relation between Sculpture and Bas Reliefs of Butkara Site in Pakistan and Historical Period of Iran

Yaghoub Mohammadifar\* Fakhrodin Mohammadian\*\* Kahdijeh Sharif Kazemi\*\*\*

#### Abstract

Sculpture was born in ancient civilizations. In the past eras, due to abundant raw material, especially stone and wood, glorious statues were made which have a significant share in representing various human cultures. Butkara is an ancient site in the eastern borders of Iran which was used by Buddhists in different reigns from 3rd century (BC) to 2nd century (AD). Undoubtedly, most neighboring lands had various kinds of cultural and artistic interactions with each other. Thus, we can consider the amount of such interactions in Butkara site and Persian civilization. Since the most important objects discovered by archaeologists in this area in recent years are Stopas, bas reliefs and various statues, the amount of cultural and artistic interactions in these regions can be found out if we study such objects exactly and compare them with the sculpture of Persian historical period. Such exploration can explain various unsaid issue about the emergence, contacts and expansion of artistic aspects and clarifying a number of ambiguities in this ancient site; in a word, it leads to a new insight for understanding this issue. Hence, the following question is raised: although Butkara was governed under the auspices of an independent government and its artistic styles were under the influence of Buddhist religious thoughts, Greece and Kushani state, why we cannot separate it from the culture and art of Iranian historical period? It seems that though Butkara site was outside political borders of Iran, its proximity to the ancient and great civilization of Iran made its artists and governors pay a lot of attention to the culture of Iran. This matter, in turn, led to Iran's prominent share in the formation of Butkara culture and art, especially sculpture. Of course, it is most probable that there was a mutual relationship between the two. The data of this study was gathered via library. The aim of this study is to explicate the rate of interaction between sculpture and bas reliefs of Pakistan's Butkara site and Iranian historical period.

Keywords: Butkara, sculpture, the historical period of Iran

<sup>\*</sup> Associate Professor, School of Art and Architecture, Bu-Ali Sina University, Hamedan

<sup>\*\*</sup> MA, Art University of Isfahan

<sup>\*\*\*</sup> PhD Candidate, Bu-Ali Sina University, Hamedan

# A Comparison of Relationship between Text and Picture in the Selected Iranian and Contemporary American-European Illustrated-Fiction Books Based on the Theory of Maria Nikolajeva and Carole Scott

Saeid Hesampour\* Malihe Mosleh\*\*

# Motaleate Tatbighi Honar (Biannual) Vol.5.No.9. Spring & Summer 2015

5

#### Abstract

Illustrated-fiction books are special forms of art that are the combination of text and picture. The relationship between text and picture in this genre is diverse and variegated, and has different effects on the audience; however, little research has been done about it. The goal of this research is to compare text/picture relationship in the selected Iranian and contemporary American-European illustrated-fiction books with respect to the elements of story. The unit of analysis is word, sentence, paragraph, single spread, double spread, context, picture and the whole story. This research is based on Maria Nikolajeva and Carole Scott's view. Yet, it is not merely limited to their theory. Therefore, besides descriptive-interpretive approach, it has also applied the interpretive-abstract approach. The investigation of the works is done via Mayring's (2000) deductive and inductive content analysis. As the consequence of such a reading, the theoretical framework of the mentioned categories is elaborated more. For the first time, some significant and effective findings are obtained with regard to illustrated-fiction books which remind the society of children literature some of the ways through which text and picture are interwoven in this type of literature as a specific form of art.

Regarding the interaction of text/picture, this research demonstrates that Iranian and contemporary American-European stories have significant differences. In the contemporary American-European stories, the interaction between text and picture is more artistic, meticulous, dynamic and full-fledge. Contrary to contemporary American-European stories, this interaction in Iranian works seems less subtle and narrative, and there are deficiencies which seem to be the result of separation of writer and illustrator. Among these works, there are similarities such as linguistic independence of text and picture that perhaps reflects the general and fundamental aspects of relationship between text and picture in the illustrated-fiction books.

**Keywords**: text/picture relationship, illustrated-fiction books, Iranian and contemporary American-European, Maria Nikolajeva and Carole Scott

<sup>\*</sup> Associate Professor, University of Shiraz

<sup>\*\*</sup> PhD Candidate, University of Shiraz

4

Received: 2013/6/22 Accepted: 2014/2/26

# A Comparative Study of Graphic Design Curriculum of Undergraduate Program in Iran and Selected Art Universities in the World

Hessam Hassanzadeh\*

#### Abstract

Curriculum is an essential component of any educational system and there is significant correlation between efficient curriculum and able graduates. Using comparative method, this paper investigates and analyzes undergraduate graphic design curriculum in Iran and ten art universities in the world. Recent developments in the field of graphic design have offered new approaches for the education of graphic design. Thus, reviewing and updating of graphic design curriculum is unavoidable. The main question of this study is how much current undergraduate graphic design curriculum in Iran corresponds to other universities' curricula. The aim of this study is to find out the similarities and differences in the undergraduate curricula of graphic design in Iran and the under-study universities in order to state the factors which should be considered in their revisions, if the revisions are necessary. Regarding the objective, this paper is applied-developmental and its method is descriptive-analytical-comparative with qualitative and quantitative approach. Its data is gathered via library source and by referring to books, articles, Ministry of Science's curriculum and the sites of under-study universities.

The results of this research and statistical analysis show that the revising of current undergraduate graphic design curriculum in Iran is essential because due to dedicating more than half of the curriculum to non- professional courses the expertise view is not so strong in the graphic design courses and, consequently, this curriculum has not sufficient coherence for training able graphic designers. In revising current curriculum three basic factors should be considered: 1) avoiding non-professional courses in the field of graphic design and focusing on teaching professional courses, 2) focusing on the theory of graphic design and related issues, and 3) paying attention to new technologies in graphic design production and cyberspace graphics.

**Keywords**: Iran's educational system, bachelor of graphic design, curriculum, world art universities

<sup>\*</sup> Lecturer, School of Humanities, Mohaghegh Ardabili University, Ardabil

# The Relation between Visual Associations of a Random Fixed Cardboard Piece and Introversion-Extroversion as well as the Level of Creativity in a Group of Visual Artists

Afsaneh Nazeri\* Parisa Darouei\*\* Karim Asgari\*\*\* Saleh Ghaei\*\*\*\*

# 3

#### Abstract

The mental visual association of a vague and shapeless form may happen for anybody but only an artist can make an objective form out of it through drawing. This article studies the relationship between the visual associations of a random cardboard piece as the pattern drawn by the artists and the type of their personality as well as the level of their creativity. The samples consist of 80 artists in different educational levels including BA, MA and PhD in the Art University of Isfahan and Isfahan Painters Association that were selected by convenience sampling. A white piece of cardboard with an identical random form was given to samples on which they were asked to draw their visual association. Then, they were asked to answer a questionnaire made by the researcher along with Eysenck personality test and Torrance creativity test. This research is a quantitative study using correlation method and its data was analyzed drawing on descriptive-statistical and deductive techniques as well as SPSS software. The results of this study show that there is a significant relation between the type of personality, creativity and visual association; that is, the samples with higher level of creativity had higher personal sensitivity and were more extrovert relative to lower-creativity samples. The results also show that among various themes acquired from visual association of the cardboard piece only the association of "the man in hat" has a significant relation with the form of the piece so that the samples with higher level of creativity drew different themes whereas samples with lower level of creativity tended more to draw "the man in hat" theme. Moreover, amongst the samples, extrovert persons outnumbered other groups. The most prominent difference between extroverts and introverts lies in the association and drawing of "the man in hat" theme in which extroverts outnumbered other groups. There is also a significant relationship between the feeling of motion and various visual associations which may be due to the state or form of the piece.

Hence, it could be suggested that there is a significant relation between the type of personality (introversion or extroversion), creativity and visual association among visual artists.

Keywords: creativity, extroversion-introversion, visual associations, artist.

<sup>\*</sup> Assistant Professor, School of Visual Arts, Art University of Isfahan

<sup>\*\*</sup> PhD Candidate, Art University of Isfahan

<sup>\*\*\*</sup> Assistant Professor, School of Psychology and Educational Sciences, University of Isfahan

<sup>\*\*\*\*</sup> MA, School of Cultural Entrepreneurship and Tourism, Art university of Isfahan



Received: 2014/4/30 Accepted: 2014/10/11

# Improvisation in Persian Music and its Relation with the Social Character of the Improviser

#### Mahmoud Balandeh\*

2

Ś

#### Abstract

This research investigates the relation of social practices and behavior of the musician or singer with the quality of his improvisation in the field of music. Using analytic method and field study, it explores the views of two groups of interviewees in the form of two separate statistical communities. The first sample consists of outstanding teachers of music in sixties and nineties which deals with the behavior of the musician from his own perspective by using the results of questionnaire (1). The second sample consists of students in the music school and free classes of music which studies the social practices and behavior of musicians from the perspective of students by using questionnaire (2). This study aims to validate the hypothesis that improvisation is an intrinsic art and is highly dependent on personal characteristics of the musician and singer. The analysis and comparison of the answers of the two groups indicates that social practices, the behavior of improviser, the manner of speaking and social assimilation of the improviser all have significant relationship with the quality of the musician or singer improvisation. Moreover, the analysis of findings show that there is a significant difference between personal characteristics of the improvisers and accompanists and, consequently, besides instructing general skills of music, the students should be classed into two groups of soloists and accompanists based on their personal features and intrinsic abilities, and each group should follow a special educational program. The main aim is to recognize the relation of social behavior of the improviser with the ability of real-time creation of music and using it in the process of scientific instruction of music students.

Keywords: improvisation, behavior, social practices, improvised music

\* Assistant Professor, School of Music, Art University of Tehran

# Art History based on the Artist in the Two Worlds: The Beginning of Art History in the West and Iran

Mehrdad Qayyoomi Bidhendi\* Fatemeh Goldar\*\*

# Motaleate Tatbighi Honar (Biannual) Vol.5.No.9. Spring & Summer 2015

#### Abstract

In the West, the history of writing on art goes back to the classical antiquity but writing art history began with Giorgio Vasari's 16th-century pioneering work on the artists' biographies. In the present article, the authors follow the preliminary conditions that led to the birth and development of art history in the western world. The first important comparison is between the birth time of art history's writing in the West and in the Iranian world, and the second is related to the axis on which art histories in the two worlds have been organized. We know that the first art histories in Europe were organized on the basis of artists' lives. This pattern remained as the dominant model of art history for many centuries. Thinking on the neglected dimensions of art in this pattern led some of the art historians to new patterns of art history, including the idea of "art history without names". On the other hand, in Iran, a genre of writing that can be called a kind of art history began in 10th AH/16th AD century. Art historiography in Iran was in the form of *adab* (principles) treatises, tadhkirahs (biographies) and prefaces to albums of calligraphies and miniatures. Most of these works were organized on the basis of persons, especially artists. Warp and woof of the art history in these treatises is a network consisted of the longitudinal axes of masterapprentice chains and the transverse axes of contemporary apprentices of each master. Art critique, explanation of art principles, and some marginal notes on the social and cultural context complete this network. One can find some resemblances between these early art historical texts in the two European and Iranian worlds. The most important resemblance is their organization on the basis of artists. However, they have many radical differences rooted in their different view of the world, human being, art, past and present.

Keywords: art history, tazkira, art treatise, album preface, Renaissance

\* Assistant Professor, School of Architecture and Urban Planning, Shahid Beheshti University, Tehran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, School of Architecture and Urban Planning, Shahid Beheshti University, Tehran



# Contents

|   | Art History based on the Artist in the Two Worlds: The Be-                                                           |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | <b>ginning of Art History in the West and Iran</b>                                                                   |
| _ |                                                                                                                      |
| 1 | Improvisation in Persian Music and its Relation with the So-<br>cial Character of the Improviser                     |
|   | Mahmoud Balandeh                                                                                                     |
|   | The Relation between Visual Associations of a Random Fixed                                                           |
|   | Cardboard Piece and Introversion-Extroversion as well as                                                             |
|   | the Level of Creativity in a Group of Visual Artists                                                                 |
|   | Afsaneh Nazeri, Parisa Darouei, Karim Asgari, Saleh Ghaei                                                            |
|   | A Comparative Study of Graphic Design Curriculum of Un-                                                              |
|   | dergraduate Program in Iran and Selected Art Universities                                                            |
|   | in the World                                                                                                         |
| _ | A Comparison of Relationship between Text and Picture in                                                             |
| 1 | the Selected Iranian and Contemporary American-Europe-                                                               |
|   | an Illustrated-Fiction Books Based on the Theory of Maria                                                            |
|   | Nikolajeva and Carole Scott                                                                                          |
|   | Saeid Hesampour, Malihe Mosleh                                                                                       |
|   | A Comparative Study of the Relation between Sculpture and                                                            |
|   | Bas Reliefs of Butkara Site in Pakistan and Historical Period                                                        |
|   | of Iran                                                                                                              |
|   | Yaghoub Mohammadifar, Fakhrodin Mohammadian, Kahdijeh<br>Sharif Kazemi                                               |
| _ |                                                                                                                      |
| 1 | A Comparative Study of Kurgani Stripes' Pattern in the<br>Kilim of Shahsavan Tribe and the Kilim of Sedentary People |
|   | of Ardebil Province in the Late Qajar Time                                                                           |
|   | Mehdi Jahani, Leila Choobdari,                                                                                       |
|   | A Comparative Study of Representation of Shore in the Works                                                          |
|   | of Nima Yushij and Bahman Mohasses                                                                                   |
|   | Zeynab Saber, Nader Shayganfar                                                                                       |
|   | A Comparative Study of Glass-Working Motifs of Seljuks in Iran                                                       |
|   | and Fatimids in Egypt during 12th-13th Centuries (A.D) 105                                                           |
|   | Arezoo Khanpour, Naeime Anzabi                                                                                       |
|   |                                                                                                                      |
|   |                                                                                                                      |
|   |                                                                                                                      |
|   |                                                                                                                      |

# Scientific Journal of Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

**Comparative Studies of Art** 

Vol.5.No.9. Spring & Summer 2015

**Concessionaire:** Art University of Isfahan **Editor-in-charge:** Farhang Mozaffar (Assoc. Professor) **Editor- in-chief:** Mehdi Hosseini (Professor)

#### Editorial Board (in alphabetical order)

Mohammadreza Bemanian Professor, Tarbiat Modarres University

Mehdi Dehbashi Professor, Isfahan University

**Eisa Hojjat** Assoc.Professor, Art University of Tehran

Mehdi Hosseini Professor, Art University of Tehran

Mohsen Niazi Assoc. Professor, Kashan University

Zahra Rahbarnia Assoc. Professor, Alzahra University

Jahangir Safari Assoc. Professor, Shahrekord University

Aliasghar Shirazi Assis. Professor, Shahed University

Jalaledin Soltan Kashefi Assoc.Professor, Art University of Tehran General Editor: Shahrbanoo Kameli Coordinator: Farzaneh Beshavard Executive collaborator: Zahra Bakhtiarirad Logo type: Hamid Farahmand Boroujeni Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic Designing: Sam Azarm Persian editor: Bahare Abbasi Abduli English editor: Ehsan Golahmar

Layout: Somayeh Faregh

Address: Journal of Motalea-te Tatbighi Honar. No.17, PardisAlley(31), Chaharbaqh-e-paeen St. Isfahan. Iran, Art University of Isfahan Postal Code: 81486-33661 Phone: (+98-313) 4460328 - 4460755 Fax: (+98-313) 4460909

E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir ISSN 2345-3842

#### **Referees and Contributors:**

Ahmad Abedi (PhD) Mohamadreza Azadehfar (PhD) Parisa Darouei Gholamali Hatam (PhD) Mansour Hesami (PhD) Mahdi Hosseini (PhD) Babak Khazraei Masoud Kosari (PhD) Fataneh Mahmoodi (PhD) Reza Mehrafarin (PhD) Kambiz Moosavi Aghdam (PhD) Afsaneh Nazeri (PhD) Marzieh Piravi Vanak (PhD) Zahra Rahbarnia (PhD) Jahangir Safari (PhD) Soodabeh Salehi (PhD) Nader Shaiganfard (PhD) Farhad Sheykhi (PhD) Mahmood Tavousi (PhD) Mojtaba Yazdanpanah Iman Zakariyaei Kermani (PhD)

#### **Executive Coordinators:**

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia

The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.

No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

This journal is indexed and abstracted in the following databases: ISC (Islamic World Science Citation Database) SID (Scientific Information Database)

Magiran

Noormags (Noor Specialized Magazines)

Sponsored By:



The subjects covered in this journal include research of art and interdisciplinary studies of art and other fields



#### Instructions for Contributors Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

The biannual journal of *Comparative Studies of Art* accepts and publishes papers in subjects of art research and interdisciplinary studies of art and other fields

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.

- Manuscripts must be written in Persian language.

- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.

- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.

- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.

- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

- The papers should be research work done by the authors(s). Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.

- For submitting the article, go to the website of the journal (*http://mth.aui.ac.ir*) and register your article.

- The letter of publication request and confirmation letter by supervisor professor and co-author should be submitted with the article (these letters can be downloaded from the journal website).

#### **Preparation of Manuscript**

#### Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

#### Abstract

Abstract, written in a separate page in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

#### Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

#### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

#### Research methodology

#### Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

#### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

#### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

#### Endnotes

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

#### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).

- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication. Book title. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. Journal's title. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document.Full electronic address. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

#### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

#### Submission

The paper manuscripts must be submitted in 2 one-sided printed copies in A4 size. The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin, size 12 for Farsi version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

In condition, when the received paper manuscripts don't follow the instruction, the journal has right to reject it.

In The Name Of God