بمرامارها

# شیوهنامه نگارش مقاله نشریه علمی– پژوهشی"مطالعات تطبیقی هنر"



- ۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر و مطالعات بین رشتهای هنر و سایر حوزهها می باشد.
- مقالههای ارسالی نباید قبلا در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای نشریه دیگری فرستاده شده باشند.
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آییننگارش این زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید نظر داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بر عهدهٔ نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. نشریه در پذیرش، رَد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی باز گردانده نخواهند شد.
  - ۷. استفاده از مقالههای چاپ شده در این نشریه، در سایر نشریهها و کتابها با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۹. نشریه از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۰ ۱. ارسال نامه درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی است (قابل دانلود از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه).
  - ۱۱. جهت ارسال مقاله به سامانه الكترونيكي نشريه به آدرس http://mth.aui.ac.ir مراجعه و نسبت به ثبت مقاله اقدام فرماييد.
    - ۱۲. مقالهها باید ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/نویسندگان: این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نام خانوادگی نویسنده/ نویسندگان، همراه رتبه علمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
- چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید به تنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش تحقیق، مهمترین یافتهها و نتیجه گیری باشد) با ذکر عنوان مقاله و کلیدواژه (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد.
  - مقدمه: شامل طرح موضوع (بيان مسأله، پرسش يا فرضيه، هدف يا اهداف پژوهش، ضرورت يا اهميت پژوهش) باشد.
    - پیشینه تحقیق
      - روش تحقیق
    - متن مقاله: شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق باشد.
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - سپاسگزاری از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- پینوشت: شامل برابر نهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است، که بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: بهترتیب حروف الفبا برحسب نامخانوادگی نویسنده مرتب گردد (فارسی و لاتین).
- بخش انگلیسی: شامل دو صفحه که در پایان مقاله پس از منابع می آید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمهٔ کاملی از چکیده فارسی است.
- ۱۳. متن مقاله: حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر) و در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم B-Nazanin اندازه ۱۲ وTimes New Roman اندازه ۱۱، تنظیم گردد.
  - ۱۴. كليهٔ صفحات بجز صفحه مشخصات نويسنده/نويسندگان بايد بهترتيب شمارهگذاري شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است و باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت 300 dpi و با فرمتjpg)، ذکر منبع و تعیین محل مناسب در مقاله باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شيوه تنظيم منابع (فارسى و لاتين):
    - در متن مقاله: (نامخانوادگی نویسنده، سال انتشار: شماره صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله:
- کتاب: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (سال انتشار). عنوان کتاب. جلد. نام مترجم یا مصحح، محل انتشار: نام ناشر. مقاله: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (سال انتشار). عنوان مقاله. عنوان نشریه. دوره یا سال(شماره نشریه)، شماره صفحههای مقاله در نشریه.
  - سند اینترنتی: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (تاریخ). عنوان سند. . آدرس *اینترنتی* بطور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
    - ۱۷. مقالهای که فاقد شرایط مورد نظر باشد، از فرایند بررسی خارج خواهدشد.
- ۱۸. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوه نگارش مشروح که از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه قابل دریافت است، مراجعه کنید.

## دو فصلنامه علمي - پژوهشي مطالعات تطبيقي هنر

سال چهارم، شماره هشتم، پائیز و زمستان ۱۳۹۳

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: فرهنگ مظفر سردبیر: مهدی حسینی

هیأت تحریریه (بهترتیب حروف الفبا): محمدرضا بمانیان استاد، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس

مهدی حسینی استاد، دانشکده هنرهای تجسمی وکاربردی، دانشگاه هنر تهران عیسی حجت

دانشیار، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران

مهدی دهباشی استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان

**زهرا رهبرنیا** دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا

جلال الدین سلطان کاشفی دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران

على اصغر شيرازى استاديار، دانشكده هنر، دانشگاه شاهد

جهانگیر صفری دانشگاه شهر کرد دانشگاه شهر کرد محسن نیازی محسن نیازی دانشگاه کاشان دانشگاه کاشان

مدیر اجرایی: فرزانه بشاورد طراح سرلوحه: حمید فرهمندبروجنی طراح جلد: افسانه ناظری

ویراستار فارسی: بهاره عباسی عبدلی ویراستار ادبی انگلیسی: احسان گل احمر صفحه آرا: سمیه فارغ

قیمت: ۱۰۰,۰۰۰ ریال

**گرافیک**: سام آزرم

نشانی: اصفهان، چهارباغ پائین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، کد پستی: ۳۳۶۶۱–۸۱۴۸۶ حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه "مطالعات تطبیقی هنر"

تلفن: ۳۴۴۶۰۷۵۵–۳۳۴۶۰۷۲۸ نمابر: ۳۱۳۴۶۶۹۰۹۰

E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir ISSN 2345-3842

داوران و همكاران این شماره (بهترتیب حروف الفبا)

دكتر ابوالقاسم اسماعيل پور دكتر احمد امين پور دكتر فرهاد تهراني دكتر محمدرضا بمانيان دکتر مهدی حسینی دكتر غلامعلى حاتم دكتر عليرضا خواجه گير دكتر محمدرضا خاكي دكتر ابوالقاسم دادور دکتر زهره روح فر دکتر فرزان سجودی دكتر ايمان زكريايي كرماني دكتر محمود طاووسي دکتر نادر شایگانفر دکتر مریم قاسمی سیچانی دكتر حسن طلايي دكتر بهار مختاريان دكتر مهران قرائتي دكتر افسانه ناظرى دكتر فرهاد مهندس پور دكتر حسين ياورى

همكاران نشريه

ناصر جعفرنیا، خدیجه ساعدی

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه مطالعات تطبیقی هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم میباشد. استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه مطالعات تطبیقی هنر باذکر منبع، بلامانع است.

نشریـه "مطالعـات تطبیقـی هنـر"بـراسـاس مجـوز شمـاره ۸۹/۳/۱۱/۸۹۴۱۲ از کمسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی- پژوهشی میباشد.

این نشریه در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی (ISC) به نشانی http://www.ricest.ac.i، در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir و بانک نشریات کشور به نشانی www.magiran.com نمایه می شود.

پروانه انتشار نشریه "مطالعات تطبیقی هنر" از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲۲ مورخ ۹۱/۷۹ صادر شدهاست.

با حمایت:





# فهرست

| نمادهای انسانی و حیوانی موجود در سفالینههای مکشوفه در سه منطقهٔ تل باکون فارس، تپه سیلک کاشان و تپه گیان نهاوند ابوالقاسم دادور، ساره بهمنی، ساسان سامانیان | • |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| مطالعه تطبیقی ساختار بصری ماسکهای آفریقایی و نقاب در آثار جیمز اِنسور ۱۵۰۰ جلال الدین سلطان کاشفی                                                           |   |
| مطالعه تطبیقی نقوش سفالینههای کلپورگان با نقوش سوزندوزی بلوچ ۳۱<br>امیر نظری، ایمان زکریایی کرمانی، مهرنوش شفیعیسرارودی                                     |   |
| نقد نشانه شناختی نگاره بهرام گور در گنبد سپید براساس رمزگان تصویری امبر تو اکو                                                                              | • |
| بررسی تطبیقی نخستین پیکرکهای انسانی در داسه بارور (لوانت، میانرودان،<br>آناتولی و غرب ایران)                                                                | • |
| مطالعه تطبیقی فضای معماری کاروانسراهای صفوی شاخص در بازار اصفهان،                                                                                           |   |
| مطالعه موردی کاروانسراهای شاه، ساروتقی و مادرشاه                                                                                                            |   |
| بررسی تطبیقی هنر در آئینهای فتوت اسلامی و ذن بودایی ۹۹<br>امیر جوانآراسته، ابوالفضل محمودی                                                                  |   |
| بررسی نقش الگوهای هویت پرداز در هویت معماری معاصر ایران ۱۱۳ بهروز شهبازی چگنی، کاظم دادخواه، مهدی معینی                                                     | • |
| <b>بررسی تطبیقی دو شبیهنامه از شهادت امام رضا</b> (ع)                                                                                                       | • |
| بررسی تطبیقی اسطوره آفرینش در کیش زروانی و اساطیر بومیان استرالیا ۱۳۵ زهرا بانکیزاده، سید رسول معرکنژاد، مهدی حسینی، زهره دوازدهامامی                       | - |
| حكيده انگليسي مقالات                                                                                                                                        |   |

١

# نمادهای انسانی و حیوانی موجود در سفالینههای مکشوفه در سه منطقهٔ تل باکون فارس، تپه سیلک کاشان و تپه گیان نهاوند

ابوالقاسم دادور\* ساره بهمنی\*\* ساسان سامانیان\*\*\*

## چکیده

با توجه به خلل نسبی علمی – تحقیقاتی در زمینهٔ شناخت و بررسی نمادهای به کار رفته روی سفالینههای مناطق باستانی و تاریخی تمدن ایران و برای یافتن پاسخ این سؤال که نمادهای به کار رفته در سفالینههای مناطق مختلف در دورهای تاریخی از نظر ترسیم و مفهوم بکارگیری آنها روی ظروف دارای چه وجوه مشتر کی هستند، این پژوهش انجام گرفته است. آنچه به عنوان هدف در این مقاله دنبال میشود، بررسی تصویری و مفهومی نمادهای انسانی و حیوانی موجود در سفالینههای مکشوفه در سه منطقهٔ تل باکون فارس، تپهسیلک کاشان و تپه گیان نهاوند با رویکردی تطبیقی است. روش تحقیق در پژوهش حاضر، تحلیلی – توصیفی است. اطلاعات آن نیز با انجام تحقیقات میدانی و مطالعات کتابخانهای جمعآوری شده است. حاصل این پژوهش، بازنمایی تحلیلی وجوه اشتراک و افتراق نمادهای مشترک در این سه منطقه است که نشان میدهد از نظر ترسیمی نمادهای موجود در سفالینههای تپه سیلک مسبک در سفالینههای تل باکون بسیار پیچیده، متنوع و ماهرانه و نمادهای موجود بر سفالینههای تپه سیلک مسبک و نزدیک به طبیعت ترسیم شدهاند. همچنین نمادهای سفالینههای تپه گیان حدفاصل نمادهای سیلک و باکون هستند و از نظر مفهوم بکارگیری، بیشتر نمادها ریشه در فرهنگ و تمدن مردمان این مرز و بوم دارند. بطور کلی نمادهای به کار رفته در سفالینههای تل باکون فارس و تپههای سیلک کاشان و گیان نهاوند با وجود فواصل جغرافیایی این سه منطقه، از نظر ترسیم و مفهوم بکارگیریشان روی ظروف دارای اشتراکات فراوانی هستند.

**کلیدواژگان:** ایران باستان، تپه سیلک، تپه گیان، تل باکون، سفال، نماد.

<sup>\*</sup> دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا (س)، تهران.

<sup>\*\*</sup> كارشناسى ارشد هنر اسلامى، دانشگاه كاشان.

<sup>\*\*\*</sup> دانشجوی دکتری مرمت اشیای فرهنگی و تاریخی، دانشگاه هنر اصفهان.



بخش مهمی از سابقه نمادها و نقوش تمدنهای مختلف، بر پیکرهٔ آثاری نهفته است که به عنوان اسنادی معتبر مطالعه می شوند. بی شک یکی از این آثار، سفالینههای جوامع مختلف است که از مهم ترین منابع در این خصوص هستند. سفال و نقوش ثبتشده بر آنها در ادوار تاریخی تمدن ایران، یکی از این نمونهها است.

ایرانیان در ساختن ظروف منقوش مهارت و استادی نشان دادهاند. با مقایسه ساختههایشان با اشیای همزمان سرزمینهای دیگر چنین به دست میآید که نظایر ظروف منقوش ایرانی به ندرت شناخته شده است. ازاین و، می توان ایران را زادگاه اولیه ظروف منقوش و پیدایش نخستین آن را به دست سفال سازان ایرانی دانست. از آثار باقی مانده تمدن قبل از تاریخ، این طور تصور می شود که نقاشی روی اشیا از هزاره چهارم پیش از میلاد معمول گردیده است. ظروف سفالی این دوران با دقت بسیار ساخته شدهاند. سفالگر باستانی به دلیل نبود خط و کتابت، از طریق نقوش تزئینی که روی سفالینه ها ترسیم می کرده، افکار خود را در رابطه با طبیعت و محیط اطراف خویش به دیگران منتقل کرده است. درواقع این نقوش تزئینی اولین نمادهای تصویری هستند که در جهان شناخته شدهاند. بنابر آنچه بیان شد، در پژوهش حاضر مسئله این است که باوجود فواصل جغرافیایی، نمادهای یادشده روی ظروف به چه شیوه و مفهومی ترسیم می شده اند. دیگر اینکه، قرار گیری این ظروف در مناطق مختلف جغرافیایی چه تأثیری بر شیوه ترسیم یا مفهوم به کارگیری نمادها روی آنها داشته است. با فرض بر اینکه چنین نمادهایی در دورهای تاریخی دارای وجوه اشتراک بسیار زیادی از نظر ترسیم و مفهوم به کارگیری آنها روی ظروف هستند، هدف از این پژوهش نیز شناخت نمادها و معانی و مفاهیم مشتر کی است که هنرمند روی ظروف بازنمایی کرده است. درواقع هدف، برداشتن گامی درجهت شناخت مفهوم نمادهای ترسیمشده به دست سفالگران باستانی است چراکه این نمادها بهترین اسناد برای مطالعه و شناخت عقاید و افکار انسان باستانی از محيط اطرافش است. بنابراين ابتدا موقعيت جغرافيايي و شاخصههای سفال سه منطقه مورد پژوهش بررسی شده است. سپس با بررسی مفهومی هر یک از نمادها و ترسیم جدولهایی برای مطالعه تطبیقی و تصویری نمادهای موجود بر سفالینههای سه منطقه، نتایج جالبی از اشتراک و افتراق میان این نمادها به دست آمد که ماحصل آنها در جدولی ارائه شده است.

#### پیشینه پژوهش

در زمینه بررسی نوع ساخت، شکل ظاهری و مواد به کار رفته در سفالینههای مناطق باستانی ایران تحقیقاتی انجام پذیرفته که برخی از آنها بدین قرار است: علیزاده (۱۳۸۳) در "منشأ نهادهای حکومتی در پیش از تاریخ فارس"، کیانی (۱۳۷۹) در "پیشینه سفال و سفالگری در ایران"، *گیرشمن* (۱۳۷۸) در "سیلک کاشان"، ملک شهمیرزادی (۱۳۷۸) در "ایران در پیش از تاریخ"، واندنبرگ (۱۳۴۸) در "باستانشناسی ایران باستان"و هرتسفله ۲ (۱۳۸۱) در "ایران در شرق باستان" با رویکردی باستان شناسی موضوع مدنظر را بررسی کردهاند. پژوهشهایی نیز در زمینه نمادها انجام پذیرفته است. جیمز هال (۱۳۸۵) در "فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب"، فورد و بروس (۱۳۸۸) در "فرهنگ مصور نمادها و نشانهها در جهان" و *دادور* (۱۳۸۵) در "درآمدی بر اسطورهها و نمادهای ایران و هند در عهد باستان"، نمادهای موجود را از نظر معنا و مفهوم بررسی کردهاند. وجه تمایز مقاله حاضر با دیگر پژوهشها این است که با رویکردی جدید، نمادهای انسانی و حیوانی سفالینههای سه منطقه باستانی را بررسی تطبیقی کرده است که باوجود فاصله جغرافیایی بین آنها اشتراکات ترسیمی و مفهومی جالب و شایان توجهی به دست آمد.

# روش پژوهش

پژوهش حاضر مبتنی بر روش توصیفی - تحلیلی انجام یافته و مطالب آن از میان منابع معتبر موجود استخراج شده است. نمادهای انسانی و حیوانی این سه منطقه پس از گردآوری مطالعه و تحلیل شدند. چراکه بهترین شیوه برای دستیافتن به نقاط اشتراک و افتراق میان نمادها و همچنین نتیجه گیری مناسب، مطالعه تطبیقی این نمادها و ترسیم جدول بود.

# موقعیت جغرافیایی تل باکون فارس و تپههای سیلک کاشان و گیان نهاوند

دو تپه، نزدیک به هم در ۲/۵ کیلومتری جنوب غربی تختجمشید در دشت حاصل خیز مرودشت قرار دارد که به تل باکون مشهور هستند. یکی از تپهها قدیمی تر است و آثار مکشوفه در آن به حدود ۵۰۰۰ سال پ. م. میرسد. تپه دیگر که آثار آن جدیدتر است، بعد از اسلام هم به عنوان گورستان از آن استفاده شده است (تصویر ۱).

نخستینبار پرفسور ارنست هرتسفلد از دانشگاه برلین آلمان در سال ۱۹۲۸ م. از این محل دیدن کرد و حفریاتی S

در آنجا انجام داد. سپس در سال ۱۹۳۲ م. دونالد مک کان آ والکساندر لانگسدورف آاز مؤسسه شرقشناسی شیکاگو اقدام به حفاری در آنجا کردند. در سال ۱۹۵۶ م. نیز یک هیأت ژاپنی دست به کاوشهایی در آنجا زدند. تمام اطلاعاتی که از گذشته این منطقه موجود است دستاورد این کاوشها است (علیزاده، ۱۳۸۳: ۲۴).

تل باکون یکی از نادر ترین محوطه های باستانی است که نام آن شاید بازتابی از شأن و مرتبه باستانی باشد و به معنی تپه خدایان تفسیر شده است. این نام در اصطلاح محلی "بگون" خوانده می شده که صورت جمع کلمه "بک" یا "بغ" بوده و در ایران باستان هم واژه ای برای نام خدا بوده است (همان: ۲۶).

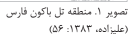
تپههای سیلک در ضلع جنوب غربی شهر کاشان و سمت راست جاده کاشان به فین واقع شدهاند که شامل دو تپه شمالی و جنوبی با فاصله ۶۰۰ متری از هم هستند (توحیدی، ۱۳۸۶ ۲۵)، (تصویر ۲).

در سال ۱۹۳۳ م. با پیداشدن چند سفال زیبا در پاریس و شناخته شدن محل اکتشاف این ظروف در سیلک کاشان، مشاوره موزه ملی فرانسه برآن شد تا در اکتبر همان سال مجوز حفاری در این منطقه مهم را بگیرد. درپی آن، هیأتی فرانسوی به سرپرستی پرفسور رومن گیرشمن مأمور حفاری در سیلک شدند. این هیأت باستان شناسی طی سه سال در سیلک شدند. این هیأت باستان شناسی طی سه سال را که آغاز آن از ۱۹۳۳،۱۹۳۰ سال قبل از میلاد بود، در آنجا به دست آوردند. بلافاصله در سال ۱۹۳۸ م. تحقیقات خود را در دو جلد تحت عنوان سیلک کاشان به زبان فرانسوی در پاریس منتشر کردند (گیرشمن، ۱۳۷۸: ۵۵).

پس از گذشت ۷۰ سال از کاوشهای هیأت فرانسوی، طرحی بازنگری به سرپرستی *صادق ملک شهمیرزادی طی* سالهای ۱۳۸۰ تا ۱۳۸۵ در دو تپه شمالی و جنوبی انجام گرفت.

تپه گیان در ۱۹ کیلومتری جنوب غربی شهر نهاوند و دو کیلومتری سرآب گیان در کنار روستایی به همین نام قرار گرفته و به عنوان یکی از قدیمی ترین آثار تاریخی قابل بازدید و تحقیق است (تصویر ۳). باستان شناسان قدمت





این منطقه را ۳۷ قرن قبل از میلاد مسیح (ع) میدانند و مورخان را عقیده بر این است که ۵۵۰۰ تا ۵۷۰۰ سال قبل در این تپه مردمانی میزیستهاند که از اقوام بومی ایران بوده و تمدنی شبیه به تمدن بینالنهرین داشتهاند. برای اولینبار هرتسفلد در تپه گیان نوعی سفال منقوش می بیند که بنابر اظهار وی نمونههایی از آن سفالها را در سال ۱۹۳۶ م. نزد عتيقهفروشان همدان ديده است. ازاينرو، چند سال بعد موزه لوور پاریس به پرفسور رومن گریشمن و  $\hat{r}(\hat{r})$  کنتنو $^{\alpha}$  مأموریت می دهد تا کاوشهای وسیعتری را در این محل انجام دهند. این کاوشها در سال ۱۳۱۰ م. انجام شد و نتیجه مطالعات آنها در کتاب "کاوش در تپه گیان نهاوند" منتشر گردید. آنها تپه گیان را تا عمق ۱۹ متری حفاری کردند و در نتیجه تحقیقات خود به پنج طبقه با خصوصیات متمایز برخورد نمودند که نشانگر وجود پنج دوره از تمدن قدیم بود و نشان میداد که این منطقه دارای قدمتی حدود ۵۷۰۰ سال است (همان: ۲۷۱).

#### شاخصه سفالهای سه منطقه

سفالهای باکون دستساز هستند. نقوش روی سفالهای نخودی در طیفی از سیاه تا قهوهای شکلاتی دیده میشوند. كف ظروف سفالي بيشتر مخروطي است كه با مهارت تمام و همراه با نقشهایی تزئین شده است. رایج ترین این نقشها را نقوش تزئینی تجریدی تشکیل میدهند که از طبیعت الهام گرفته شدهاند و به صورت تکراری، روی ظروف را می پوشانند. نقش مایه های عمده این سفال ها عبار تند از: انسان، یرندگان، هیولا، جانوران خزنده مانند مار، مارمولک، لاکپشت و حیواناتی همچون میش، بز کوهی، گراز، گوزن، جانوران وحشى شاخدار، همچنين ماهى كه همراه نقوش هندسى تزئینی، سطح ظروف این دوره را پوشاندهاند (تصویر ۴). نقوش این ظروف به سادگی نقوش ظروف نواحی دیگر نیست و نقوش حیوانات به صورت مضمونهای ساده تزئینی رسم شده است. در ظروفی نیز نقوش هندسی مانند مربع، مستطیل، چهارخانه و صلیب مالت و همچنین نقوش گل و گیاهی، پرندگان و هلال ماه دیده می شود. نقوش انسانی روی تعداد معدودی از ظروف نقش شده است (رفیعی، ۱۳۷۸: ۱۳۶).



تصویر ۳. تپه گیان نهاوند (زرینی، ۱۳۸۵: ۲۲)



تصویر ۲. تپه سیلک کاشان (برزین، ۱۳۵۶: ۱۰۴)

برخی از نقشهای سفال، نمادین بوده بنابراین برای هنرمند و استفاده کنندگان این ظروف اهمیت بسیار بیشتری از کیفیت تزئینی آنها داشته است. هرگونه تعبیری درباره نقشها بسیار فرضی خواهد بود با وجود این، پراکندگی محدوده فضایی صحنههای تصویری و لحظهای<sup>۶</sup> آنها، نشان از اهمیت نمادین این نقشها برای دارندگان ظروف منقوش دارد (علیزاده، ۱۳۸۳: ۱۱۹).

نتایج به دست آمده از کاوشها روی تپههای سیلک، تمدن آن را به شش دوره فرهنگی متمایز تقسیم می کند. دوره اول و دوم مربوط به قديمي ترين يا اولين ساكنان تپه شمالي است که حدود هفت هزار سال پیش شکل گرفته است. براساس گزارش گیرشمن ساکنان اولیه در کلبههای موقت که آنها را با نی و شاخههای درخت میساختند و رویشان را با گل می پوشاندند، زندگی می کردند. در این دورهها علاوهبر نقشهای هندسی، سطوح سفالها را با نقوش گیاهی و حیوانی نیز تزئین می کردند.

در دوره سوم، مردم از چرخهای سفالگری سود می جستند. سفال ها در کورههای مخصوص که حرارت آنها کنترلشدنی بود پخته و در تزئین آنها علاوهبر نقوش قبلی از نقوش انسانی نيز استفاده ميشد.

از دوره چهارم که از حدود ۵۰۰۰ سال قبل آغاز شده و تا حدود ۴۵۰۰ سال پیش ادامه داشته است، با نام دوره آغاز نگارش یا آغاز دوره شهرنشینی یاد می شود. مهم ترین تحول فرهنگی این دوره را باید پیدایش خط و نگارش به صورت اولیه دانست. در این دوره از مهرهای استوانهای یا سیلندری که منقوش به اشکال حیوانی یا هندسی است استفاده می شده است. این مهرها نمایان گر پیشرفت تجاری و بازرگانی در آن دوره بوده است.

از شاخصههای دورههای پنجم و ششم، ظروف سفالی است که کاربرد تدفینی داشتهاند. بعضی از این ظروف لولهدار به شکل حیوانات و پرندگان هستند و سطوح آنها با نقوش هندسی، حیوانی و انسانی تزئین شده است (ملک شهمیرزادی، ۱۳۷۸: ۲۷۳-۲۷۳)، (تصویر ۵).

در طبقه اول تپه گیان که از همه قدیمی تر بود، آبخوریهای بلندی قرار داشت که منقوش به خطوط هندسی یا تزئینات دیگر بود مانند مرغابی یا گیاهانی که به صورت مصنوعی در آمدهاند. این سفال به سفال "نوزو" در بینالنهرین شباهت زیاد دارد. سفال منقوش در طبقه دوم هنوز تحت تأثير سبك سفالهاي منقوش دوران پیش از ایرانی است. بنابراین در این نقوش که به صورت مجالس ترتیب داده شده سبک نقش حیوانات مرسوم گردیده است. در طبقه سوم نقوش، منحصر به مثلثها، هاشورها

و خطوط افقی موجدار است. در طبقه چهارم مهمترین ظروف از حیث شکل، خمرههای دهانه گشاد است که دارای نقش روی گردن و شانه هستند. این نقوش عبارت است از خطوط افقی دندانه دار و خطوط موج دار که بیشتر روی گردن ظرف نقش شده و نواری پهن که روی شانه ظرف قرار گرفته است. موضوع این نقوش معمولاً پرنده و شانه است. ردیف مرغان آبی که پهلوی هم دیده میشوند و در نقش شباهت به شانه پیدا کردهاند، گاهی نیز عقابی با بالهای باز یا مرغان آبی درحال شنا نشان داده شدهاند. در طبقه پنجم، سفالی با زمینه زرد یا سبز کمرنگ با نقوش سیاه به دست آمده که این نقوش عبارتند از: خطوط هندسی مانند دندانه، خطوط شکسته، مثلثهایی که از یک طرف بهم متصل اند، تبر دو سر، صلیب مالت (صلیبی که چهار بازوی آن مساوی است)، لوزی، چهارخانه و دوایری که داخل آنها تزئین شده است. به علاوه روی این سفال، نقشهایی با موضوع نباتات نیز دیده میشود و از چهارده متر به پائین ردیف مرغان آبی و بز کوهی و پلنگ هم دیده میشود (رفیعی، ۱۳۷۸: ۱۶۲ و ۱۶۳)، (تصویر ۶).

# بررسی تطبیقی نمادهای موجود در سفالینههای تل باکون فارس، تپههای سیلک کاشان و گیان نهاوند

همان گونه که بیان شد، بهترین شیوه برای بیان نقاط اشتراک و افتراق نمادها و نتیجه گیری مناسب، ترسیم جدول است. از همین رو در این بخش، معرفی هفده نماد و بیان وجوه اشتراک و افتراق آنها در قالب جدولهای ۱ و ۲ آورده شده است.

#### – انسان

قدیمی ترین نمادهای انسانی را باید روی قدیمی ترین خانه و کاشانه بشر اولیه، غارها جستجو کرد. سیلک یکی از این سکونت گاههای قدیمی است که متعلق به هزاره پنجم پیش از میلاد است.

نماد انسان بر سفالینههای آن نشانگر مراسم مذهبی و روایتی و برگزاری جشنهای مختلفی مانند جشن برداشت محصول بوده است. روی گروهی از این ظروف نماد انسان بطور دسته جمعی آمده است. از جمله روی سفالینههای تل باکون طرح انسانهایی را که لبریز از حیات و جنبش هستند، می توان ملاحظه کرد. زانوها خم شده و هر یک از آنها دو دست خود را بر پشت نفر جلو قرار داده است و چنین مینماید که مشغول انجام مراسم مذهبی یا رقص گروهی هستند.

نمادهای انسانی معمولاً بیانگر جنبه نمادینی چون باروری، زایش و پیوند انسان و آب بوده و گاهی نیز نمادها، انسانی به صورت منفرد است که غالباً با قامت بلند و شانههای پهن و





تصوير ۴. سفالينههاى مكشوف در تل باكون فارس و نمادهاى به كار رفته روى آنها (Egami&Sono,1959: 34,56,57,99; Egami,1958: 40,43,51,73,74)



تصویر ۵. سفالینههای مکشوف در تپه سیلک کاشان و نمادهای به کار رفته روی آنها (واندنبرگ، ۱۳۴۸: ۱۳۸۶؛ ۱۳۰۹؛ توحیدی، ۱۳۸۶: ۸۹۸)



تصویر ۶ سفالینههای مکشوف در تپه گیان نهاوند و نمادهای به کار رفته روی آنها (واندنبرگ، ۱۳۴۸: ۱۳۷ – ۱۳۳)

کمر باریک ترسیم شده است. به نظر می رسد هدف از ترسیم این نقوش ترجمانی از افکار، آداب و رسوم، فرهنگ و مراسم مذهبی مردمان آن زمان است که هنرمند اندیشهها، باورها و افسانههای زندگی خود و همنوعانش را به تصویر می کشد (کیانی، ۱۳۷۹: ۵۵ و ۶۶)،

#### - بزکوهی

بز کوهی حیوان ملی ایران دانسته شده و معمولاً با شاخهایی بزرگتر از اندازه معمول مانند هلال ماه ترسیم شده است. بز کوهی و جانوران شاخدار دیگر نیروی جاذبهای دارند که به احتمال قوی در آغاز میان شاخهای خمیده و هلال ماه ارتباطی وجود داشته است (سیدان، ۱۳۷۹: ۳۲۹). نقش این حیوان نماد آب و گیاه است (روحفر، ۱۳۶۹: ۱۲). آناهیتا الهه آب، در قالب بز کوهی مجسم شده گاه نیز مظهر فرشته باران بوده است. این حیوان پرزور از دیرباز مرکز قدرت به شمار می فته و همواره حیوان جلودار رمه بوده و به همین سبب مأنوس و مهم به شمار می وفته است (پوپ، ۱۳۸۰: ۱۰).

بز کوهی پس از مدتی به یکی از سمبلهای خورشید تبدیل می شود و از آن پس، با علامتی شبیه به ستاره چند پر بین شاخهایش بر سفالینهها رسم می گردد. استفاده از پیچش شاخهای بز کوهی که حکایت از قدرت و توان فوق العادهاش دارد، در بسیاری از کارگاههای سفالگری قبل از میلاد وجود داشته و از روزگار باستان معرف و سمبل بارندگی و حاصل خیزی بوده است. این حیوان در فرهنگ نجومی، نشانه برج جدی یا دی ماه است (کیانی، ۱۳۷۹: ۷۶). این جانور زیبا، بومی کوهساران مناطق مختلف ایران بوده و تصویر کردن آن روی سفالینهها کاملاً طبیعی است (هر تسفلد، ۱۳۸۱: ۲۴).

## - گاو یا شاخ گاو

یادآور گاو اولیه و منشاء آفرینش و در اصل الهه باروری است که موجودات از آن زاده می شوند. به خاطر شاخی که دارد با ماه مرتبط است. در آئین مهر، حیات و رستاخیز طبیعت را مبتنی کشتن گاو به دست میترا و جاری شدن خون آن بر زمین می دانستند. در بین النهرین بر پیشانی گاوها یک هلال ماه و در ستارهای ترسیم می شد که نشانهٔ ارتباط این حیوان با ماه و آسمان است. در خاورمیانه و خاور نزدیک، گاو علامت حاصل خیزی و قدرت به شمار می رود (همایون، ۲۵۳۵: ۵۰).

گاو طبیعتی آرام دارد، حیوانی بارکش و نماد نیرو است. در غرب نماد شکیبایی به شمار می رود. این حیوان یکی از دوازده شاخهٔ زمینی تقویم و احتمالاً مفهومی نجومی داشته و نماد کشاورزی و مظهر جشنی بهاری است. همچنین معرف ثور یا

اردیبهشت از ماههای بهار است. گاو به عنوان حیوان قربانی، نماد ازخودگذشتگی مسیح است (هال، ۱۳۸۵: ۱۰۴). در افسانههای آریایی، گاو مقدس و نماد قدرت و نیرو است. گاو نر حیوان منتسب به روح غلات و گاو ماده در اساطیر نشانه هرج و مرج و مادر همه آفریدههاست. در ایران باستان شکلی از ایزد طوفان دارد که مولد باران است. شاخ گاو ماده، علامت رسالت عقل و علامت خورشید یا ماه است (دادور، ۱۳۸۵: ۲۶– ۷۲۳).

#### – گوزن

پیروزی تاریکیها بر روشنایی و این مطلب کاملاً با تدفین مردگان ارتباط دارد. در بعضی از نقاط وظیفه انتقال مردگان را برعهده گوزن میدانستند (گیرشمن، ۱۳۷۰: ۳۴۶). گوزن با شکار، حیوان خورشیدی و دشمن افعی ارتباط دارد. شاخهای گوزن یادآور شاخههای درخت است و رویش مجدد شاخها در هر سال، گوزن را سمبل احیا و زندگی جدید کرده است (فورد و بروس، ۱۳۸۸: ۶۷).

#### – سگ

حیوانی دلیر، باوفا، دارای حس بویایی و شنوایی قوی که بیماری را از خانه دور می کند. به گفته وندیداد مقام سگ و انسان یکی و نقش سگ بر سفالینهها نماد آب بوده است (یاوری، ۱۳۶۵: ۱۲۷). حیوانی که در آئین میترائیسم پرستش می شده است (Price, 2009). نگهبان، مراقب، نماد وفاداری و همراه و پیام آور خدایان بی شمار در هنر بسیاری از تمدنهاست. سگ، نشان حس بویایی است (هال، ۱۳۸۵: ۲۵).

#### – اسب

نجیب ترین و نیکوترین حیوان است. رباینده روح و مَرکبی برای انتقال روح مردگان از روشنایی زمین به دنیای تاریک زیرزمین است (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۲۲۹). اسب بالدار در آئین مهر، تغییر شکلی از خدای پیروزی است. این ایزد در سومین تجلی خود، به پیکر اسبی سفید درآمد. همچنین در اوستا یکی از تجلیات تیشتر به صورت اسب است (گیرشمن، یکی از تجلیات آلسب را شاه چرندگان و در میان چارپایان از همه نیکوتر دانستهاند. این حیوان نمادی از آزادی، اندام زیبا، پایداری، بخشندگی، لجاجت و غرور است (دادور، ۱۳۸۵: ۹۶۸).

#### – شير

در آئین میترائیسم حیوانی مقدس است که در نقش برجستهای در تخت جمشید، بر گاو نر که نماد اهریمن است، غلبه می کند (Sciolino,2005). علاوهبر اینکه شیر نماد میترا، خورشید، تابستان و گرما، پیروزی، قدرت و نور است نماد آتش نیز هست. در دوران باستان این حیوان نیز همچون



اسب و گوزن ربایندهٔ روح جانداران دانسته شده بود. ترسیم دم بلند برای شیر و گربهسانان علامت اقتدار بیشتر است. در بابل، شمش خدای بابلی را به صورت شیری می نمودند که گاه بالدار بود (گیرشمن، ۱۳۷۰: ۳۳۸). سر شیر نشانه مراقبت و هوشیاری و اندام پسین او مظهر قدرت است (دادور، ۱۳۸۵: ۷۴).

#### - خرگوش

این حیوان به سبب تشابه شکل ظاهری گوش با هلال ماه، حیوانی وابسته به ماه است (صمدی، ۱۳۷۶: ۲۴). حیوانی با نیروهای مافوق طبیعی که بطور گستردهای با ماه و خدایان مربوط است. می گویند لکههای روی ماه به خرگوش شبیه است و این گفته، از مراسم دیرین مربوط به ماه نشأت گرفته است. خرگوش مانند روباه عمری دراز دارد و به قول بعضی هزار سال عمر می کند بنابراین، نماد عمر طولانی است (هال، ۱۳۸۵: ۴۶).

#### - مار

پوستانداختن مار باعث می شد که مردمان باستان تصور کنند كه اين جانور دائماً مي تواند تجديد حيات كند. ازاين رو، نشانهٔ جاوید و نامیرا بوده و دارای طول عمر زیاد و قدرتی شگرف است. همچنین عامل اغوای آدم در بهشت دانسته شده است. در بسیاری از تمدنها مخصوصاً مصر، جانور مردگان است. اگر به شکل جریان آب نشان داده شود، نماد آب و نشانهٔ نیکی و فراوانی و وقتی با نیش ترسیم شود، نشانهٔ اهریمن است. مار از خدایان نماد باروری نیز هست (آمیه، ۱۳۷۲: ۵۹). این حیوان که جانوری قمری است بیش از هر چیز، نماد دگردیسی است. در تمدنهای مارپرست، مار پی در پی با اسرار حیات، طول عمر و بیمرگی، بستگی یافته است (دوبو کور، ۱۳۷۳: ۷۵). مار دارای عمر طولانی و قدرتی شگرف و پاسبان دروازههای زندگانی جاوید است. ماری که با چشمان باز میخوابد، نماد هوشیاری است (دادور، ۱۳۸۵: ۸۸). این جانور نماد مرگ و تولد دوباره و چون طبیعتاً وابسته به زمین است، یک خدای زیرزمینی و دشمن خورشید- خدا (عقاب) به شمار می رفت (هال، ۱۳۸۵: ۹۳).

#### - ماھي

نمادی از آب، آبادانی و طراوت همچنین نماد ناهید و مظهر فراوانی است. احتمالاً ماهی مظهر خدای هوا نیز بوده است (رایس، ۱۳۷۰: ۱۵۸) و تصویر آن با متن مُشَبّک، مظهر آبهای زمین و آسمان است (آمیه، ۱۳۷۲: ۵۸). این حیوان یکی از نمادهای مسیحیت است و سه ماهی در کنار همدیگر نماد تثلیث هستند. ماهی مهمترین نماد در افسانههای جهان است که نماد باروری، زندگی و مرگ و خوش یمنی است. این آبزی با الهه مادر، ماه و اقیانوسهای اولیه در ارتباط است که

همه چیز از آنها نشأت گرفته است. حضرت یونس را ماهی بزرگی بلعید. در آئین هندو، ویشنو اولین الهه تجسم یافته بود که به شکل ماهی بزرگی درآمد تا انسانها را از سیل نجات دهد (فورد و بروس، ۱۳۸۸: ۵۸).

# - پرندگان؛ پرندگان آبی و درازیا

نمادهای پرندگان زمانی به تنهایی و گاهی در جمع روی ظروف سفالین، از هزارههای قبل از میلاد رایج بوده است. هر یک از این نمادها دارای مفاهیم ویژهای است. بسیاری از پرندگان علاوهبر نقوش تزئینی، نمادی از فرهنگ عامه و نجوم داشتهاند. پرواز پرندگان هم نمادی از پرواز انسانهاست. نقوش عقاب، سیمرغ و طاووس همیشه مقدس بودهاند (کیانی، ۱۳۷۹: ۵۸). پرندگان آبی نشان از وجود آب فراوان داشته و پرندگان گردن دراز با آب و درنتیجه ماه مرتبط بودند. مرغان دراز پا که در مردابها زندگی می کنند، اشارهای به اهمیت آب دراز پا که در مردابها زندگی می کنند، اشارهای به اهمیت آب است که برای آبادانی ضروری است (سیدان، ۱۳۷۹: ۳۲۹).

#### - عقاب يا شاهين

نشانهٔ اقتدار، توانایی و عظمت بوده و پَرش آن به فال نیک گرفته میشد. در دوران باستان نماد فرّ شاهی و قدرت بود. در عیلام مظهر خدای حامی شوش (اینشوشیناک) و در یونان از مقدسترین مرغان و مظهر هر نوع جلال و جبروت بوده است. بالهای آن که بیشباهت به شانه نیست، باعث شده که در تصاویر نمادی از آب و باران شناخته شود (بیانی، ۱۳۵۱: ۱۴ و ۱۵). عقاب، پرنده خورشیدی است که در بلند آسمان پرواز می کند و نماد آسمان و خورشید است (دوبوکور، ۱۳۷۳: ۸۵). این پرنده در هنر مسیحی، نماد صعود مسیح به آسمان و در دوره رنسانس، نماد بینایی و یکی از پنج حس و نیز نشان غرور است (هال، ۱۳۸۵: ۶۹).

#### ذ *۱۲* ـ

پرندهای منسوب به مهر و پیک خورشید و بشارت دهندهٔ میتراست. پرندهٔ خبررسان در لفظ عوام و نمادی از هواست. در مراسم ذبح گاو به دست میترا در مهرابه <sup>۸</sup>های آئین مهری، کلاغ همواره همراه او دیده میشود که نشان دهندهٔ آب و باران است (ورمارزن، ۱۳۷۲: ۱۷۵). این پرنده نزد چینیان به عنوان پرندهای روحانی محترم بوده است. همچنین، آنان برای به تصویر کشیدن نماد خورشید، کلاغی را درون دایرهای ترسیم می کنند (کویاجی، ۱۳۶۲: 9). پر و بال سیاه کلاغ، آن را با مرگ و بدیمنی مربوط می سازد. در آئین میترا کسانی که برای نخستین بار پذیرفته می شدند، نقاب هایی به صورت کلاغ سیاه می پوشیدند (هال، ۱۳۸۵: 9۸).



بیشتر مردم از حشرات می ترسند ولی در دوران کهن به این موجودات بسیار توجه می شد. عنکبوت برای بسیاری فرهنگها اهمیت زیادی داشته و احتمالاً توانایی استثنایی او بافتن بوده است. زنبور سمبل نوزایی و جاودانگی است و این به دلیل سعی و تلاش سازمان یافته آن است. پروانه نماد روحی است که بدن را ترک می کند. کفش دوزک با نقش خوبی که برای از بین بردن آفتهای گیاهی دارد، نماد شانس شده است. مورچه نماد کار شدید، سخت کوشی و همچنین زندگی اجتماعی است. ملخ ارتباط با بلا، مصیبت و خرابی دارد (فورد و بروس، ۱۳۸۸: ۶۰ و ۴۰).

#### - عقرب

جانوری متعلق به خورشید و زیانکار است لذا کشتن آن واجب و نیکو و باعث خوشنودی مزدا می شود. در هندوستان نشانهٔ عشق و در صور فلکی نمادی از تاریکی است (کویاجی، ۱۳۶۲: ۶۹). عقرب ارتباط وسیعی با شیطان، خرابی و مرگ دارد.

چون در زیرزمین زندگی می کند، نماد حسادت، نفرت و همچنین ظلمت است (فورد و بروس، ۱۳۸۸: ۶۱).

# - مارمولک

مارمولک به دلیل علاقهاش به آفتاب، سمبل روحی است که خرد و آگاهی را جستجو می کند. دراین باره برخی معتقدند که مارمولکها زمستان خواب هستند و این امر آنها را نماد مرگ و رستاخیزی کرده است (فورد و بروس، ۱۳۸۸: ۲۶).

## - عنكبوت

جانوری اساطیری که لانهاش را با ذات خودش می سازد. در قرآن آمده است: «هر آینه سست ترین خانه ها، خانه عنکبوت است. در هند و خاصه آفریقا، نماد کیهان و شناخت آن است. نزد قوم باموم در کامرون، رقیب مار سلطنتی و مشاور غیبدانان و پیشگویان است (دوبوکور، ۱۳۷۳: ۲۹ و ۸۰). همچنین ترسیم عنکبوت روی سفالینههای باستان می تواند به دلیل وجود این جانور در محل زندگی آنها باشد.

جدول ۱. نمادهای انسانی و حیوانی موجود در سفالینههای مکشوفه در سه منطقهٔ تل باکون، تپه سیلک و تپه گیان

| و حیوانی موجود در سفالینههای محشوفه در سه منطقه تل با دون، تپه سیلک و تپه کیان | ادهای انسانی | جدول ۱۰ تم |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|------------|
| تصویر نماد                                                                     | منطقه        | نماد       |
|                                                                                | تل باكون     |            |
|                                                                                | تپه سیلک     | انسان      |
|                                                                                | تپه گیان     |            |
| Same Court                                                                     | تل باكون     |            |
| 99986559F                                                                      | تپه سیلک     | بز<br>کوهی |
|                                                                                | تپه گیان     |            |



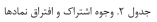
| تصویر نماد                             | منطقه    | عنوان<br>نماد     |
|----------------------------------------|----------|-------------------|
| <b>₩</b> ₩¥                            | تل باكون |                   |
| THE WAS THE WAS                        | تپه سیلک | گاو یا<br>شاخ گاو |
|                                        | تپه گيان |                   |
| <b>\</b>                               | تل باكون |                   |
|                                        | تپه سیلک | گوزن              |
|                                        | تپه گيان |                   |
| をなる。またまなる                              | تل باكون | سگ                |
|                                        | تپه سیلک |                   |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | تپه گیان |                   |
|                                        | تل باكون |                   |
|                                        | تپه سیلک | اسب               |
|                                        | تپه گيان |                   |
| m m                                    | تل باكون |                   |
| M R Z W                                | تپه سیلک | شير               |
|                                        | تپه گيان |                   |
|                                        | تل باكون | خرگوش             |
|                                        | تپه سیلک |                   |
|                                        | تپه گیان |                   |
| محمد کر قمہ قمہ                        | تل باكون | مار               |
|                                        | تپه سیلک |                   |
|                                        | تپه گيان |                   |

# ادامه جدول ۱. نمادهای انسانی و حیوانی موجود در سفالینههای مکشوفه در سه منطقهٔ تل باکون، تپه سیلک و تپه گیان

| سابی و حیوانی موجود در سفالینههای مخشوفه در سه منطقه بل با نون، بپه سیلک و بپه خیان<br>ت <b>صویر نماد</b> | منطقه    | عنوان<br>نماد                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------------------------|
| ***                                                                                                       | تل باكون |                                    |
|                                                                                                           | تپه سیلک | ماهی                               |
| 4                                                                                                         | تپه گیان |                                    |
|                                                                                                           | تل باكون | پرندگان<br>آب <i>ی</i> و<br>درازپا |
| 2~                                                                                                        | تپه سیلک |                                    |
| * * * * * * * *                                                                                           | تپه گیان |                                    |
|                                                                                                           | تل باکون | عقاب یا                            |
| ~ * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                   | تپه سیلک | شاهین<br>شاهین                     |
|                                                                                                           | تپه گیان |                                    |
| ¥                                                                                                         | تل باكون |                                    |
|                                                                                                           | تپه سیلک | كلاغ                               |
|                                                                                                           | تپه گیان |                                    |



| تصویر نماد                                  | منطقه    | عنوان<br>نماد |
|---------------------------------------------|----------|---------------|
|                                             | تل باكون | حشرات         |
|                                             | تپه سیلک | ,             |
|                                             | تپه گیان |               |
|                                             | تل باكون |               |
| <b>5</b>                                    | تپه سیلک | عقرب          |
|                                             | تپه گیان |               |
| <b>光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光光</b> | تل باكون | مارمولک       |
|                                             | تپه سیلک |               |
|                                             | تپه گیان |               |
|                                             | تل باكون |               |
|                                             | تپه سیلک | عنكبوت        |
| (نگارندگان)                                 | تپه گیان |               |



| افتراق                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                             | 4                                                                                                                                                                                                                                                 |                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| تپه گيان                                                                                                                                               | تپه سیلک                                                                                                                                                                                     | تل باكون                                                                                                                                                                                                                                                    | اشتراک                                                                                                                                                                                                                                            | نماد                      |
| طبیعت گرایانه ترسیم شده است.                                                                                                                           | همراه با نشانههایی از قدرت<br>همچون کمان و نیزه نقش شده<br>است.                                                                                                                              | نقش انسان به صورت تصنعی، خلاصه شده<br>و به ندرت دیده میشود.                                                                                                                                                                                                 | نماد انسان اغلب درحال حرکت و جنبش<br>یا رقص و مراسم مذهبی نمایانده شده<br>است. مشترکات موضوعی که در نقوش<br>انسانی این مناطق دیده می شود شاید<br>تحت تأثیر اندیشهای بوده که بدون در<br>نظر گرفتن فاصلهها در زمان مشخص<br>ارزش و اعتبار داشته است. | انسانی                    |
| اجزای بدن حیوان طبیعت گرایانه<br>ترسیم شده است ولی خطوط،<br>روانی و تحرک خطهای نقوش<br>تل باکون و تپه سیلک را ندارد.                                   | بز کوهی با شاخهای بلند و<br>کمر باریک که نسبت به نقوش<br>تل باکون واقع گرایانه تر ترسیم<br>شدهاست.                                                                                           | شاخهای بز از نیمرخ و شاخهای قوچ از روبرو ترسیم و در نمایاندن شاخها بسیار اغراق شده و بدن، بسیار کوچک ترسیم گردیده است. فرم نقوش با فرم ظرف کاملاً هماهنگی دارد.                                                                                             | در ترسیم این نقوش که پر از حیات و تحرک هستند، هنرمند تنها با چند خط خلاصهشده حیوان و فضا را قابل تشخیص نموده و تمام حالات و رفتار تهاجمی، ترس و گریز را با همین خطوط ساده به طرزی ابداعی و نه حقیقی ترسیم کرده است.                               | چهار پایان<br>شاخدار      |
| سگ درحال حرکت با بدن و گوشهایی دور از واقعیت و اغراق شده و نقش شیر بسیار ساده و تجریدی و تنها با چند خط ترسیم شدهاند.                                  | نقش گاو به طرزی عجیب و خیالی و دور از واقعیت، گوزن با شاخهایی که اشکال مختلفی دارند، نماد اسب طبیعت گرایانه، شیر و پلنگ در جایی بسیار تجریدی و در جای دیگر بسیار طبیعت گرایانه ترسیم شدهاند. | نماد گاو تنها بخشی از سر حیوان به صورت بسیار خلاصه شده، گوزن با شاخهایی بلند و اغراق آمیز که فرم شاخها تا حدی دور از واقعیت است. سگ با جهش و خیز برداشتن طبیعی، اسب واقع گرایانه ولی به صورتی ساده، شیر و پلنگ و خرگوش طبیعت گرایانه ترسیم شدهاند.          | هنرمندان هر سه منطقه در ترسیم تمامی این نمادهای حیوانی از حرکت و عکس العملهای طبیعی حیوانات به بهترین نحو استفاده کردهاند. این امر در شناسایی برخی از این نقوش که کاملاً تجریدی ترسیم شدهاند، یاری میرساند.                                       | حیوانی                    |
|                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                              | نقوش مار با تناوب طرح سیاه در زمینه سفید یا بالعکس و گاهی نقشدار ترسیم شدهاند که بیانگر انواع گوناگون مار در این منطقه بوده است. نقش ماهی کاملاً واقع گرایانه و نقش مارمولکها که تنها در منطقه تل باکون یافت شد، بسیار تجریدی و به صورت هندسی ترسیم شدهاند. | این نمادها تنها روی ظروف مکشوف از<br>منطقه تل باکون یافت شدند.                                                                                                                                                                                    | مار،<br>ماهی و<br>مارمولک |
| در طراحی بعضی از اعضای<br>بدن نقوش پرندگان از جمله<br>اندازه چشمها اغراق شده؛<br>در جایی پرنده شکاری با دو<br>سر و بالی شبیه به شانه ترسیم<br>شده است. | واقع گرایانه، به صورت ایستاده،<br>درحال شنا یا پرواز ترسیم شدهاند.                                                                                                                           | نقوشی کاملاً تجریدی و هندسی با بالهایی<br>شبیه شانه از آنها نیز روی ظروف این                                                                                                                                                                                | در میان نقوش روی ظروف این مناطق نقش پرندگان با گردنها و پاهایی دراز، بسیار زیاد و متنوع و با هنرمندی، ظرافت، دقت و مهارت و به صورت گروهی یا پشت سرهم ترسیم شدهاند.                                                                                | پرندگان                   |
| (.   ¢ \:   ¢:\                                                                                                                                        | تقریباً واقع گرایانه و طبیعی ترسیم<br>شدهاند.                                                                                                                                                | تجریدی و به صورت کاملاً هندسی ترسیم<br>شدهاند.                                                                                                                                                                                                              | در ترسیم نقوش حشرات در منطقه تل<br>باکون بسیار تنوع دیده می شود. در تپه<br>سیلک نیز دو نوع نقش یافت شد. در<br>نمایش پاهای آنها و همچنین نقوش<br>روی بدنشان اغراق شده است.                                                                         | حشرات                     |



#### نتيجهگيري

شکل ظروف سفالینهها در تل باکون بسیار متنوع است آن گونه که نقوش این سفالها به سادگی نقوش سفال منقوش نیست و غالباً وضع پیچیدهای دارد. هنرمند سفالگر در بسیاری از ظروف ابتدا دور نقوش را با قلم باریک تر قلم گیری سپس داخل آن را با رنگ پر کرده است. آن چنان که نقوش بسیار دقیق و ماهرانه ترسیم شدهاند. نقوش به کاررفته روی سفالینههای تپه سیلک بیشتر مسبک وده گاهی نیز آنها را با روش خطی و به صورتی نزدیک به طبیعی ترسیم می کردند. نقوش سفال تپه گیان حد فاصل نقوش سفال سیلک و باکون است؛ در این منطقه موضوع نقوش چندان متنوع نیست و موضوعها را بیشتر پرندگان و تعداد محدودی نقش انسان و حیوان چهار پا تشکیل می دهند که بیشتر طبیعت گرایانه ترسیم شدهاند.

موضوعات مورد علاقه انسان پیش از تاریخ عموماً نقوش حیوانی موجود در محل زندگی مردمان هر سامان بوده است. این نقوش علاوهبر جنبه تزئینی، بیانی برای بیمها، امیدها و علائمی برای استعانت از قوای طبیعی در مبارزهٔ دائم و وحشتناک حیات است. درواقع، انسان از راه نماد و نشانه با هستی، طبیعت و نوع خود سخن گفته است. طبیعت نیز از این گفتگوی نمادین سر باز نزده و به انسان امکان داده تا در ذهن خود صلابت روحهای استوار و پویا را در جانداران و همچنین آرزوی اوج و عروج را در پرواز پرندگان به صورت نمادین با نقشاندازی روی سفالینهها تداعی کند. همین توانایی انسان در نمایش نمادین اجزای طبیعت است که انسان را انسان کرده و قدرت نمادسازی فصل تمایز انسان و حیوان است.

# پینوشت

- 1. R .Girshman
- 2. E .Herzfeld
- 3. D.McCown
- 4. A .Langsdorf
- 5. G.Contenau
  - . لحظه ای در هنر به معنی صحنه ای است که نقطه اوج یک سلسله رویدادهاست. در این صحنه ها جزئیات داستانی حذف شده است و فقط به لحظه های مهم اشاره می شود.
  - ۷. تیشتر در پهلوی نام چهارمین ماه سال و روز سیزدهم هر ماه گاهشماری اعتدالی خورشیدی است. در اوستا تیشریه و در فارسی صورت تغییریافته آن، تیر گفته شده که یکی از ایزدان است و به ستاره شعرای یمانی اطلاق میشود. فرشته مزبور نگهبان باران است و به کوشش او زمین پاک، از باران بهرهمند میشود و کشتزارها سیراب می گردند. تیشتر را در زبانهای اروپایی سیریوس خواندهاند. هرگاه تیشتر از آسمان سر بزند و بدرخشد، مژده ریزش باران می دهد.
  - ۸. به پرستش گاههای مهر پرستان مهرابه گفته می شود که از دو واژه (مهر) و (آبه) ساخته شده است. آبه به معنی جای گود است.
  - ۹. این واژه را زنده یاد محمد معین گذاشته اند به این معنی است که اگر شما آهویی را با تمامی مشخصاتش بکشید، طبیعت گرایی است
     ولی اگر برای نشان دادن آهو یک خط و دو شاخ رسم کنید، مسبک نامیده می شود.

# منابع و مآخذ

- آمیه، پیر (۱۳۷۲). تاریخ عیلام، ترجمه شیرین بیانی، تهران: دانشگاه تهران.
- برزین، پروین (۱۳۵۶). مفاهیم نقوش بر سفال دوران پیش از تاریخ، **هنر و مردم**، (۱۸۴ و ۱۸۵)، ۱۰۵ ۱۰۵.
  - بیانی، بانو ملکزاده (۱۳۵۱). شاهین نشانه فرّ ایزدی، بررسی تاریخی، سال هفتم، (۱)، ۱۱- ۴۶.
  - پوپ، آرتور اپهام (۱۳۸۰). **شاهکارهای هنر ایران،** ترجمه پرویز ناتلخانلری، تهران: علمی فرهنگی.
    - رایس، تامارا تالبوت (۱۳۷۰). **سکاها،** ترجمه رقیه بهزادی، تهران: یزدان.
- توحیدی، فائق (۱۳۸۶). فن و هنر سفالگری، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها(سمت).
- دادور، ابوالقاسم و منصوری، الهام (۱۳۸۵). **در آمدی بر اسطورهها و نمادهای ایران و هند در عهد باستان،** تهران: دانشگاه الزهرا (س) و کلهر.
  - دوبوکور، مونیک (۱۳۷۳). رمزهای زنده جان، ترجمه جلال ستاری، تهران: نشر مرکز.
  - رفیعی، لیلا (۱۳۷۸). سفال ایران از دوران پیش از تاریخ تا عصر حاضر، تهران: یساولی.
  - روحفر، زهره (۱۳۶۹). نقوش اساطیری در پارچههای آلبویه، **میراث فرهنگی**، (۱)، ۱۲ ۱۵.
    - زرینی، حسین (۱۳۸۵). نهاوند، تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی.
    - سیدان، شمسالدین (۱۳۷۹). نهاوند در هزارههای تاریخ، تهران: آشتی.
  - صمدی، مهرانگیز (۱۳۷۶). ماه در ایران از قدیمی ترین ایام تا ظهور اسلام، تهران: علمی فرهنگی.
- علیزاده، عباس (۱۳۸۳). منشأ نهادهای حکومتی در پیش از تاریخ فارس، ترجمه کورش روستایی، تهران: سازمان میراث فرهنگی و گردشگری.
- فورد، میت و بروس، میراندا (۱۳۸۸). فرهنگ مصور نمادها و نشانهها در جهان، ترجمه ابوالقاسم دادور و زهرا تاران، تهران: دانشگاه الزهرا (س) و کلهر.
- کویاجی، جهانگیر کوورجی (۱۳۶۲). آئینها و افسانههای ایران و چین باستان، ترجمه جلیل دوستخواه، تهران: امیر کبیر.
  - کیانی، محمدیوسف (۱۳۷۹). پیشینه سفال و سفالگری در ایران، تهران: دانش.
  - گیرشمن، رومن (۱۳۷۰). هنر ایران در دوران پارتی و ساسانی، ترجمه بهرام فرهوشی، تهران: علمی فرهنگی.
    - \_\_\_\_\_\_ (۱۳۷۱). هنر ایران در دوران ماد و هخامنشی، ترجمه عیسی بهنام، تهران: علمی فرهنگی.
      - \_\_\_\_\_\_(۱۳۷۸). **سیلک کاشان،** ترجمه اصغر کریمی، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
        - ملک شهمیرزادی، صادق (۱۳۷۸). ایران در پیش از تاریخ، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
      - واندنبرگ، لویی (۱۳۴۸). باستان شناسی ایران باستان، ترجمه عیسی بهنام، تهران: دانشگاه تهران.
        - ورمارزون، ماتن (۱۳۷۲). آئین میترا، ترجمه بزرگ نادرزاده، تهران: چشمه.
- هال، جیمز (۱۳۸۵). **فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب**، ترجمه رقیه بهزادی، تهران: فرهنگ معاصر.
  - هرتسفلد، ارنست (۱۳۸۱). ایران **در شرق باستان،** ترجمه همایون صنعتیزاده، تهران: دانشگاه باهنر کرمان.
    - همایون، غلامعلی (۲۵۳۵). **کورش کبیر در آثار هنری اروپائیان،** تهران: دانشگاه ملی ایران.
      - یاوری، حسین (۱۳۶۵). **جزوه نساجی و بافت،** تهران: سازمان صنایع دستی ایران.
- Price, M. (2009). Mihregan Festival. Canada. http://www.cultureofiran.com/mihregan\_festival.html (access date: 2013.3.2).
- Egami, N. & Sono, T. (1959). Marv-Dasht: The excavation at Tall-i-Gap. Tokyo.
- Egami, N. (1958). Tall-i-Bakun: A report of the archeological in south western Iran. Tokyo.
- Sciolin, E. (2005). The Elusive Face of Iran. New York.

پذیرش مقاله: ۹۳/۷/۱۹

# مطالعه تطبیقی ساختار بصری ماسکهای آفریقایی و نقاب در آثار جیمز انسور

جلال الدين سلطان كاشفى \*

#### چكىدە

هدف از نگارش این مقاله، آشکارساختن شباهتها و تفاوتهایی است که در ساختار بصری ماسکهای آفریقایی و نقابهایی که در آثار جیمز انسور، هنرمند بلژیکی، شکل گرفتهاند. بدین منظور، در پژوهش حاضر صورتکهایی بررسی می شوند که در زمینههای گوناگون هنری همچون مجسمه سازی، نقش برجسته و برخی از نقاشی های نمادین آفریقایی از یک سو و آثار جیمز انسور در زمینه نقاشی، گراوور سازی و صور تکهای تندیسهوار از دیگر سو، به کار رفتهاند. صور تکهایی که بی تردید، خاستگاهشان به علت اختلاف زمانی و مکانی، نژادی و فرهنگی و دیدگاههای اجتماعی، همچنین رویکردهای اعتقادی، آئینی و مذهبی ضمن داشتن مختصر شباهتهایی، کاملاً با یکدیگر متفاوتاند. بنابراین، برای راهیافتن به کُنه مفاهیم و معانی نمادین چنین آثاری، ابتدا به سؤال اصلی این تحقیق پاسخ داده میشود: به کار گیری نقاب در آثار انسور از همان بینشی سرچشمه می گیرد که در ماسکهای آفریقایی قابل رؤیت است یا اینکه از بستر فرهنگی، دیدگاههای اعتقادی و مذهبی و تمایلات اجتماعی دیگر با سودجستن از اسطورههای کهن، گروتسک و ماسکارون، بالماسکه، کارناوال و ... برمی خیزد. سیس درباره یافته ها و نتیجهٔ به دست آمده از این پژوهش، باید گفت اگر شکل گیری ماسک های آفریقایی به گذشتههای دور و تمدنهای اولیهٔ بشری باز می گردد و از فرهنگ، نژاد و اعتقادات قبیلهای آنان تأثیر می پذیرد، بهره گیری از نقاب در آثار انسور به مکانی اروپایی و تمدنی غربی، کشور بلژیک، و از لحاظ زمانی به اواخر قرن نوزدهم و اوائل قرن بیستم میلادی تعلق دارد. بی تردید، در زمینه های یادشده تفاوت هایی آشکار و انکارناپذیر دیده می شود که در این واکاوی، ضمن اشاره به وجوه اشتراک و افتراق آنها، به نمایش گذاشته میشوند. روش تحقیق به کار گرفته شده توصیفی- تحلیلی و شیوه گردآوری منابع، کتابخانهای است. ازآن رو که ماسک در مجسمه سازی، نقش برجسته و برخی از نقاشیهای آفریقائیان و متعاقباً هنر نقاشی، گراوورسازی و تعدادی از صورتکهای تندیسهوار جیمز انسور ۱ هنرمند خیال پرداز بلژیکی نقشی اساسی دارد و بی تردید از اهمیت خاصی نیز برخوردار است، در پژوهش حاضر اجمالاً این گونه آثار توصیف، تفسیر و تطبیق شدهاند. شاید از این رهگذر بتوان به حقایق خفته در آثارشان واقف گشت. درواقع، باید بیان کرد ماسک در هنر آفریقایی، جنبهٔ آئینی-مذهبی داشته لیکن به نظر میرسد در آثار جیمز انسور چنین بینشی مد نظر نبوده است بلکه علت به کار گیری نقاب روی چهرههای انسانی وی، از تفکرات و خاستگاههایی دیگر به وجود آمده که جای تحقیق و تعمق دارد. ازاینرو، برای راهیابی به کنه مفاهیم و معانی نمادینی که در ماسکهای هنرمندان آفریقایی و آثار جيمز انسور شكل گرفتهاند، ضمن مقايسه برخى از آثارشان با یکدیگر، به بررسی آنها نیز باید اقدام کرد. از این رهگذر، تلاش پژوهشگر برآن می شود تا به شباهتها و تفاوتهایی دست یابد که هنرمندان یادشده در لایههای زیرین آثار خود، برای شخصیت بخشیدن به آدمکهایشان، گاه آشکارا و گاه نمادین و تا حدودی پنهان، به کار بستهاند. بدین منظور، نخست به تعریف برخی از واژهها مانند ماسک، نقاب و صورتک اشاره و سپس، توجهی خاص به این مهم در بستر تاریخ شده است. پیرو اینها، به ارزشهای نژادی، دیدگاههای فرهنگی و رویکردهای آئینی-مذهبی برخی اقوام و قبیلههای آفریقائیان از یک سو و متقابلاً دیدگاههای اجتماعی، تفاوتهای نژادی و فرهنگی اروپائیان از دیگرسو نگریسته شده است. سرانجام، به منظور بررسی ارزشهای نقاب، آثار هنرمندان با توجه به ساختار بصری صورتکهایشان، هم ازلحاظ ظاهری و هم باطنی، تجزیه و تحلیل می شود. شایان یادآوری است، در این جستوجو سؤالاتی مطرح گردیده که به طور مختصر در بخش نتیجه گیری به آنها پاسخ داده شده است:

- به کار گیری نقاب در آثار جیمز انسور از همان بینشی سرچشمه می گیرد که در ماسکهای آفریقایی قابل رؤیت است؛ یا اینکه از بستر فرهنگی، دیدگاههای اعتقادی و مذهبی و تمایلات اجتماعی دیگر بر می خیزد.

- زمان و مکان در شکل گیری نقاب نقشی اساسی دارند، یا اینکه در این ارتباط، تأثیری از خود باقی نمی گذارند.

- تفاوتهای نژادی، نژاد مردمان آفریقا با اصل و نسب هنرمند اروپایی (بلژیکی)، در ساختار بصری ماسکهایشان تأثیرگذار بوده یا متغیربودن ارزشهای مطروحه هیچگونه اثری در شکل گیری آنها نداشته است.

#### پیشینه پژوهش

آنچه اهمیت و ضرورت نگارش این تحقیق را روشن میسازد، نبود کتاب و مقالاتی است که در زمینهٔ موضوع مقاله حاضر به رشتهٔ تحریر درآمده و به چاپ رسیده باشد. بنابراین، نظر به تحقیقات انجامشده، می توان گفت نویسندگان بسیاری به توصیف و تفسیر ماسکهای آفریقایی در دل تاریخ مانند بانکی زاده (۱۳۹۰) در "هنر آفریقا در شکل گیری هنر غرب"، ساجدی (۱۳۸۲) در "هنر آفریقا، صورتکها، ابزاری مقدس" از یک سو و هلن گاردنر و دیگران در کتاب (۱۳۸۲) "هنر در گذر زمان "، فردریک هارت (۱۳۶۵) در کتاب "سی و دو هزار سال تاريخ هنر" و مسعود طباطبائي با ارائه مقاله "جيمز انسور" به معرفی وی و نقابهایش، به صورت مجزا دست زدهاند. بااینهمه، نویسندگان نامبرده آنگونه که هدف این پژوهش است به بررسی، تطبیق و تحلیل آثار آنان در کنار هم و در قیاس با یگدیگر، اقدام نکردهاند. بنابراین، در این تحقیق برای ره گشودن به کُنه مفاهیم و معانی نمادین آثار هنرمندان آفریقایی و مقایسه آنها با اندیشههای جیمز انسور و یافتن شباهتها و تفاوتهایی که با یکدگر دارند، این گونه آثار به صورت تطبیقی بررسی و واکاوی میشوند. بدین منظور، نه تنها از منابع تاریخی مندرج در کتابهای تاریخ هنر، مانند "تاریخ هنر" *جنسن* که به تازگی فرزان سجودی و گروه مترجمان (۱۳۸۸) آن را ترجمه و به چاپ رساندهاند یا "سی و دو هزار سال تاریخ هنر " از فردریک هارت که هرمز ریاحی و گروه مترجمان (۱۳۸۲) آن را به زبان فارسی بر گرداندهاند و دیگر منابع مکتوب کتابخانهای استفاده می گردد بلکه از منابع اینترنتی معتبر داخلی و خارجی نیز بهره گرفته می شود.

## روش پژوهش

روش به کار گرفته شده توصیفی - تحلیلی است. همچنین، گردآوری منابع و اطلاعات مقاله به روش کتابخانهای صورت یذیرفته است.

# بررسی واژههای ماسک، نقاب و صورتک

پیش از هر سخنی، ضرورت دارد به ریشه واژهٔ ماسک و مفاهیم و معانی مستخرج از آن در زبانهای خارجی، همچنین کلمههای هممعنی با آن، نقاب و صورتک، در زبان فارسی توجهی خاص گردد تا به شکل گیری این گونه آثار به خوبی پیبرده شود.

واژهٔ ماسک، طبق شواهد تاریخی ابتدا در زبان ایتالیایی به کار گرفته شده که به آن ماسکرا<sup>۳</sup> گفته می شده و به معنی پوشش چهره بوده است. سپس به واژهٔ ماسکاراه ٔ تبدیل می گردد که



دلقک یا به عبارتی دیگر، لوده معنی می دهد. ریشهٔ این واژه در زبان عربی وجود دارد که به ماسکارا؛ مسخره، ریملزدن برای آرایش یا سیاه کردن ابرو و مُژه اشاره دارد (آریانپور، ۱۳۶۵: ۱۳۳۰). در این باره، به واژهٔ ماکیاژ $^{6}$  نیز می توان توجه نمود که معنی بزک کردن؛ سرخاب، سفیداب و ... را به چهره ماليدن از آن به دست مي آيد (همان: ١٣٢٢). جان آيتو، ع نویسنده "فرهنگ ریشهشناسی انگلیسی"، درباره ریشه این واژه چنین مینویسد: «زبان انگلیسی لغت mask (ماسک) را از طریق واژهٔ masque فرانسوی و از لغت ایتالیایی آن کسب کرد. واژهٔ مورد بحث در زبان انگلیسی نوین تنها منحصر به پوشش چهره و یا نوعی نقاب است، اما طی سدههای ۱۶ و ۱۷ میلادی چند مفهوم دیگر از آن به وجود آمدند. از جمله واژهٔ ُBalmasque (بالماسكه) و نمایش درام تمثیلی. اکنون در املای فرانسوی به آن masque می گویند که مشتق از واژهٔ masquerade می باشد» (آیتو، ۱۳۸۶: ۷۵۷). با گذشت زمان، واژه Masquerade Ball (ماسكاراد بال) به واژه تبديل مي شود.

در تزئینات معماری، در گوشه و کنار دیوارها، سرستونها، پنجرهها یا طبیعت و فضای باز در کنار چشمهها، هنرمندان اروپایی به صورت نقش برجسته با تجسم بخشیدن به صورتکهای دفُرمهشدهٔ انسانی، حیوانی و گیاهی چهرههای زشتی را به وجود می آوردند که گویای ارواح پلید یا شیطانی بودند. آنان این صور تکها را ماسکارون $^{\mathsf{V}}$ ، مینامیدند که از میتوس $^{\mathsf{A}}$ (اسطوره) سرچشمه مي گرفت.(Flammarion, 1973: 987) شایان یادآوری است گروهی نیز، ریشه واژهٔ ماسک را بر گرفته از کلمهٔ ماسکو<sup>۹</sup> می دانند که به معنی سُرسیه ۱۰ (جادوگر) است. آنان این کلمه را برگرفته از اقوامی بدوی مانند قبیلهٔ جاد ۱۱ و اولمکها<sup>۱۲</sup> می پندارند (Ibid: 988). امروزه ماسکهای بسیاری از هنر اقوام یادشده در موزههای جهان به چشم میخورد که به خوبی گویای تمدن و فرهنگهای ازیادرفته هستند. در فرهنگ و هنر غرب، نمونههای صورتکوار دیگری نیز دیده می شود که آنها را گروتسک ۱۳ می خوانند. گروتسک را چهرههای خیال انگیزی تصور می نمایند که به وجه تمسخر آمیز بشری از یک سو و اسطورهای انسان از دیگر سو، نظر دارد. آنان این گونه صور تکها را بیشتر در جشنها و شکل گیری كارناوالها به كار مىبرند.

درباره ریشه، مفاهیم و معانی واژههای نقاب یا صور تک به لغتنامههای زبان فارسی نیز می توان مراجعه کرد. در آنها، نقاب به معنی پوششی است که چهرهٔ منحصر به فرد انسانی را از دیگر انسانها مخفی سازد. درواقع، سخن از وسیلهای است که چهرهٔ حقیقی فرد را از نظرها پنهان و وی را به شکل

انسانی دیگر یا به قیافهٔ حیوانات یا نقوش گیاهی در آورد. گاه نیز هنرمندان در ساختن نقاب، چهرههای مطروحه را در یکدیگر ادغام می کنند، آنها را روی چهرهٔ واقعی یک فرد می نشانند و صورت حقیقی وی را که آشکار کننده هویت و شخصیت اوست، از نظرها پنهان مینمایند. برای تفسیر واژهٔ نقاب در لغتنامه دهخدا، ابتدا مختصر اشارهای به واژهٔ ماسک می گردد و برای بازنمودن و شکافتن معانی آن به فرهنگ فارسی معین ارجاع داده می شود (دهخدا، ۱۳۵۲: ۶۲). با این وصف، در لغتنامه دهخدا ماسک صورتکی به شکل صورت جانوران یا آدمیان انگاشته شده که فرد، چهرهٔ خود را از پس آن پنهان مینماید تا شناخته نشود و بدین گونه تفسیر می شود: «پرده که به رخ آویزند، مانند روبند یا حجاب» (همان: ۶۷۹–۶۸۰). نقاب از چهره برداشتن نیز به مجاز تعبیر می گردد و واژهٔ صورتک، صورت کوچک یا مجسمههای خرد خوانده می شود (همان: ۳۶۷). در فرهنگ معین، نقاب این چنین معنا شده است: «نقاب پارچهای است که به وسیله آن روی خود را پوشانند و شکل حقیقی صورت خویش را بدان وسیله مخفی سازند» (معین، ۱۳۶۲: ۴۷۸۰). در این فرهنگ، معنای واژهٔ صورتک همانی است که در لغتنامهٔ دهخدا آورده شده است (همان: ۲۱۷۲). بدین ترتیب، با توجه به مفاهیمی که از واژههای یاد شده استنباط می گردد، در این پژوهش ابتدا، روشن ساختن تمهیدات آفریقائیان در شکل گیری جلوه های ماسک بررسی میشود و پیرو آن، توجهی خاص به برداشتهای هنرمندان اروپایی به خصوص جیمز انسور در ترسیم نقاب می گردد.

## نگاهی اجمالی به پیدایش نقاب در بستر تاریخ

طبق شواهد تاریخی، به کارگیری ماسک قدمتی بیش از خرایل دارد. امروزه نیز، در آفریقا برخی از قبایل آن سامان از آن استفاده می کنند. بنابراین، اگر به آغاز شکل گیری مجسمه و ماسکهای بدوی توجه گردد، می توان آثاری را یافت که قدمتی ۳۵۰۰ ساله دارند، مانند پیکره زنی که متعلق به ناحیهای به نام سِرناودا ۲۵۰ در رومانی است. در این پیکره، سری نمادین و ماسک گونه دیده می شود در این پیکره، سری نمادین و ماسک گونه دیده می شود که می تواند گویای اولین تظاهرات نقاب گونه بشری باشد تحیالی خود، ابتدا با به کارگیری چهرهٔ حقیقی خویش و زنگ آمیزی آن، به تمایلات ماسک گونه نزدیک می شود و از این رهگذر، به تغییر شخصیت و پنهان سازی هویت خود پیش از سودجستن از ماسک، دست می زند. شایان خود پیش از سودجستن از ماسک، دست می زند. شایان یادآوری است، هنرمندان امروزی در گوشه و کنار جهان نیز این گونه ترفندهای نمایشی هنوز هم بهره می برند. در پی



چنین دستآوردی، آنان از ابزار و مصالح دیگری خارج از چهرهٔ خویش، سود میجویند. در این نگرش، گاه به شبیهسازی از چهرهٔ انسانها، حیوانات و گیاهان دست میزنند. گاه نیز برعکس، از چهرههای شبیهسازانه یا خیال پردازانه به صورت مجزا، به شدت فاصله می گیرند و چه بسا با در آمیختن آنها، به شکلی ظاهراً نوظهور دست مییابند. بدین طریق می توانند به گونهای رمز آمیز، به اعتقادات فردی یا جمعی قبیله، همچنین امیال درونیشان پاسخ گویند. یکی از قدیمی ترین ماسکها که از طریق حفاریها به دست آمده است، به دوران پیش از تاریخ برمی گردد. این ماسک، بسیار ساده طراحی و رنگ آمیزی گشته و روی سطح تقریباً مُدور آن، فقط اشاره به چشم، بینی و لب انسان شده است که نقاط حساس صورت محسوب می شوند و شاید بتوان آن را آغاز شکل گیری ماسک در جهان دانست (تصویر ۲). در مصر باستان، حدود ۱۳۵۵–۱۳۴۲ق. م. نیز، ماسکی شکل می گیرد که آن را متعلق به *توت عنخ آمُن* فرمانروای مصر میدانند؛ ماسکی که روی چهرهٔ کای وی با سودجستن از طلای کوبیده و جواهرات و سنگهای گرانبها- نشاندهاند تا متوفی پس از مرگ نیز جاودانه به زندگی خود ادامه دهد. درواقع، اگر در آن دوران فرد متوفی را مومیایی می کردند تا در آن جهان با هیبت و اندام خود زندگی کند، با ساختن ماسک روی چهرهٔ کای وی نیز به زیبایی چهرهٔ تمثیلیاش می افزودند و گویی از این طریق، بر جاودانگی اش در آن جهان تأکید می کردند (تصویر ۳). در دوران زمامداری اژهایها نیز، فرمان روایی چون آگاممنون یا شاید پادشاهی بلند مرتبه، به دور از این رویکرد باقی نمی ماند. آن گونه که، ماسک طلاکوب شدهای را که حدود سال ۱۵۰۰ق.م. شکل گرفته بود، روی چهرهٔ آگاممنون یا یکی از فرمان روایان



نصویر ۱. پیکره یک زن، ۳۵۰۰ ق.م، سرناودا، رومانی، جنس سرامیک، ارتفاع ۱۱/۵ سانتیمتر، موزه ملی آثار باستانی،بخارست (جنسن، ۱۳۸۸: ۱۶)



تصویر ۲. ماسک از خاک رُس، متعلق به دوران پیش از تاریخ، موزة كتاب مقدس Musee de la bible et) (terre sain



تصوير ٣. نقاب تدفيني توت عنخ آمون، متعلق به حدود ۱۳۵۵ – ۱۳۴۲ ق.م.، از جنس طلا، مرصع کاری شده با شیشهٔ آبى، لاژورد، فيروزه، عقيق سرخ و فلدسپا، بلندی ۵۴ سانتیمتر، موزهٔ مصر قاهره (هارت، ۱۳۸۲: ۹۵)



گمنام وقت مینشانند تا چهرهٔ واقعیاش را بپوشانند و از

نظرها پنهان سازند (تصویر ۴). در آفریقا نیز، شکل گیری صورتک از اهمیت ویژهای برخوردار است که درادامهٔ این

بی تردید به استفاده از ماسک از دیرباز، چه در جوامعی

بدوی مانند آفریقا و چه در جوامعی متمدن، مانند شرق و

غرب همیشه توجه شده است. چراکه این مهم به خاستگاههای

درونی، مذهبی و اعتقادات قبیلهای آفریقائیان از یک سو و به

مراسم و مناسک انسانهای شرقی و اروپایی از دیگر سو، به

خوبی پاسخ داده است. همچنین باید بیان کرد در ساختن

صورتکهایشان تفاوت بسیاری دیده می شود که بی شک، از تنوع

نژادی و اعتقادات آنها سرچشمه می گیرد؛ اعتقاداتی که در

رمز پردازی شان نیز به خوبی مشاهده می گردد. فردریک هارت

(۱۹۹۱-۱۹۹۱)، محقق و نویسنده کتاب "سی دو هزار سال

تاریخ هنر "درباره شکل گیری هنر مردم آفریقا و ماسکهایی

که آنان به کار گرفتهاند می نویسد: «تمثال سازی جادویی ...

از ویژگیهایی است که هنر این اقوام را به هنر انسانهای

نخستین پیوند می دهد. در این هنرها ... به نهایت تجرید

دیده می شود ... عجیب است که هنرهای قبیلهای متأخرتر،

در پهنهای به وسعت هزاران کیلومتر خشکی و دریا، به

صورتکهایشان چنان منزلت والا و ویژهای بخشیدهاند که

در اروپا فقط صورتکهایی که در تئاتر یونان باستان به

کار می رفتند تا حدودی با آن درخور قیاسند. در تشریفات

آئینی یازمان مرگ، هنگام رویاروئی با نیروهای فراطبیعی

یا برای شخصیتبخشیدن به این نیروها، آدمها باید به مدد

کنکاش به برخی از آنها اشاره می شود.

بهرهگیری از صورتک در آفریقا؛ هنر قبیلهای

تصویر ۴. نقاب خاکسپاری، یافتشده از گورهای سلطنتی، میسن، حدود ١۵٠٠ق.م.، معروف به نقاب آگاممنون، طلای کوبیده، بلندی تقریبی ۳۰/۵ سانتىمتر،موزۇملىباستانشناسى،آتن (هارت، ۱۳۸۲: ۱۴۳)



خود را تغییر دهند. هنرمندان با مهارت بسیار و با استفاده از همهٔ ترفندهایشان به این صورتکها جلوهای رعبانگیز می بخشند» (هارت، ۱۳۸۲: ۴۸).

با توجه به نظریات بیان شده، به خوبی می توان دریافت، علت سودجستن از ماسک در میان قبیلههای گوناگون آفریقایی چیزی جز ارزشهای اعتقادی و چه بسا، تراوشات روحی و نژادی نبوده است. اعتقاداتی که زمینهای جادویی دارد و در مراسم و اجرای مناسک خویش با متوسل شدن به موسیقی و رقصهای مذهبی به آنها هویتی خاص میبخشیدند. به کار گیری ماسک در جوامع متمدن غربی به نوعی دیگر خود را می نمایاند؛ مانند شکل گیری جشنها،کارناوال ۱۵ها یا رقصها، سرودخوانی و خنیاگریهای اروپائی که متعاقباً در این تحقیق بررسی خواهند شد. هارت درباره قدمت و شکل گیری ماسکهای آفریقائیان چنین می گوید: «قدیمی ترین نمونههای شناختهشدهٔ هنر آفریقا شکلهای درخور توجه انسان و جانورانند که بر خرسنگها نقاشی وکنده کاری شدهاند و به دورهٔ نوسنگی مربوط میشوند ... شاید این آثار به دست نیاکان قبایل کنونی آفریقای سیاه در زمانی بین هزاره پنجم و ۱۲۰۰ ق.م. آفریده شدهاند. سردیسهای کوچک و تکههایی از تندیسهای رُسی دیگری که خاستگاه آنها نیجریه مرکزی است، قدیمی ترین نمونههای موثقی هستند که از هنر آفریقای سیاه به دست آمده است. این آثار همگی به فرهنگ نوک<sup>۱۶</sup> نسبت داده میشوند و تاریخ ساخت آنها را میتوان بین ۵۰۰ و ۲۰۰ ق.م. تعیین کرد» (همان: ۴۹).

بدین ترتیب، شاید بتوان گفت یکی از قدیمی ترین فرهنگها همین فرهنگ نوک است. اما تنها فرهنگ و مکانی نیست که در آفریقا به خلاقیت و نوآوری در آثار هنری به ویژه به خلق ماسک که برخاسته از ارزشهای مذهبی و آئینی است، دست زده باشد. در این ارتباط می توان به این کشورها اشاره نمود:



تصویر ۵. تندیس آفریقایی، قسمتی از اثر (URL 1)



تصویر ۶ ماسک چوبی آفریقایی، متعلق به گابُن، کشوری در غرب آفریقا (URL 1)

هالی؛ اقوام بامبارا<sup>۱۸</sup>، فولانی ۱٬ مارکا ۲٬ سنوفو ۲٬ دوگون ۲٬ سنگال ۲٬ اقوام ولُولف ۲٬ فولانی، وسرِر ۲۵، وسینگال ۲٬ اقوام ولُولف ۲٬ باگا۸٬ سیرالئون ۱٬ اقوام مند ۲٬ باگا۸٬ سیرالئون ۱٬ اقوام مند ۲٬ تمن ۲٬ لیبریا ۲٬ قبیله های کرو ۳٬ وای ۲٬ گولاه٬ کپله ۲٬ ساحل عاج ۲٬ قبیله های سنوفو، بائوله ۸٬ ساحل عاج ۲٬ قبیله های بوبو ۴٬ موسی ۱٬ موسی ۱٬ بنین ۴٬ قبیله فون ۲٬ توگو ۴٬ ایوه ۴٬ مینی نیجریه ۸٬ اقوام یوروبا ۴٬ ایبو ۵٬ بنین ۴٬ قبیله های بانتو ۵٬ بامیلک ۵٬ کامرون ۵٬ قبیله های فانگ ۵۵٬ کتا ۵٬ مینیگوه ۲٬ بانتو گابئن ۴۰٬ قبیله های فانگ ۵۵٬ کتا ۵٬ مینیگوه ۲٬ بانتو زئیر ۸٬ اقوام لوبا ۴۵٬ کنگو ۲٬ کوبا ۲٬ تشو کو ۲٬ بانتو روسویهای ۵–۱۶).

پرویز تناولی، یکی از برجسته ترین مجسمه سازان معاصر ایران، باتوجه به تحقیقاتی که در این زمینه انجام داده است، درباره هنر و قدمت آثار آفریقائیان چنین می نویسد: «طبق مطالعاتی که از طریق رادیو کربُن برای پیداکردن سن این آثار انجام گرفته است، قدمت برخی از آنها به هزارهٔ اول پیش از میلاد می رسد و تاریخ عمر هنر آفریقای سیاه را بیش از و هزار سال به عقب می برد. همهٔ مجسمه هایی که از این دوره به دست آمده از جنس سفال اند و موضوع اکثر آنها سر انسان است که معمولاً با ابعادی کوچک تر ساخته شده است. گاه مجسمه هایی از سر حیوانات نیز در میان آنها دیده می شود» (تناولی و دیگران، ۱۳۵۶: ۲۷). بدین ترتیب، بیشتر می شود» دور از رخیس سر انسانی و چه در به نمایش گذاشتن سر حیوانی، در تجسم سر انسانی و چه در به نمایش گذاشتن سر حیوانی، اشاره دارند. سرهایی که بیشتر مواقع، به صورت ماسک ارائه



تصویر ۷.تندیس آفریقایی،قسمتی از اثر (URL 1)



تصویر ۸.ماسک چوبی آفریقایی،متعلق به گابون با کاربرد جادو در مراسم مذهبی (URL 1)

می گردند و بی تردید در اجرای مراسم و مناسکشان، نمادهای رایج در قبیلهٔ خویش را نمایش می دهند (تصویرهای ۵-۱۲). همچنین تناولی درباره خصلت و ویژگیهای این گونه ماسکها می گوید: «اولین نگاه بی اختیار به چشمها و لبها دوخته می شود که با بُرشهای استادانهای در میان سطوح صاف صورت جاسازی شدهاند. حالت چشمها چیزی از بهت و تعجب دارد و ارتباطی اسرارآمیز با حرکت نیمهباز لبها به وجود می آورد، گویی رازی آمادهٔ گفتن می شود شیارهای مرتب و سادهای که برای آرایش موها به کار رفته است در کنار سطوح ساده و صاف پیشانی دو چندان بر گیرایی ترکیبات صورت می افزاید» (تناولی و دیگران، ۱۳۵۶: ۲۷ و ۲۸). شایان یادآوری است آفریقائیان با توجه به دیدگاههای اعتقادی و مذهبی تنها از چهرههای انسانی سود نبردهاند بلکه از سرهای برخی از حیوانات که برای آنان جنبهٔ تقدس دارد نیز، بهره جُسته و گاه برای به نمایش گذاشتن جنسیت در شکل دهی به ماسک حیوانات، مستقیماً از پوست آنان استفاده کردهاند (تصویرهای ۱۳ و ۱۴).

جمشید بهنام نیز که مطالعات گستردهای در زمینه جامعه شناسی و هنر آفریقا انجام داده است، دربارهٔ مفاهیم نمادین ماسکهای آفریقایی چنین مینویسد: «هنرمند- صنعتگر آفریقایی هدفش خلق یک شیء هنری نیست بلکه ایجاد یک شیء مذهبی و یا سودمند است و بی گمان به این شیء مفهومی از زیبایی را منتقل می کند. ساختن اثر هنری حفظ کردن نیروی حیاتی در کالبد ملموس یک ماسک و یا یک مجسمه است که در هنگام لزوم از طریق رقص و یا دعا و ذکر، دیگر بار شکوفا و رها خواهد شد. هنر آفریقایی کاربردی جمعی دارد و نه فردی. درنتیجه معنای یک اثر هنری بسیار بیش از آن چیزی است که به ظاهر به چشم می خور د. شیء سمبل است. ماسک فلان پرنده شکل آن حیوان را نشان نمی دهد بلکه روح آن حیوان و نیروهایش را به نمایش درمی آورد. پیشرفت و کمال پیکر مسازی تا اندازهای معلول آئین پرستش نیاکان است زیرا باید چهرهٔ مردگان پایدار بمانند تا در زندگی روزمرهٔ قبیله مشارکت جویند. همهٔ کوشش یک آفریقایی و هنر او ایجاد رابطهای میان نیروهای ماوراءالطبیعه و انسان میرا است» (بهنام و دیگران، ۱۳۵۶: ۱۹).

با وصفی که از نگاه درون گرای اقوام آفریقایی گردید، اکنون به خوبی می توان به قدمت و علت شکل گیری ماسکهای آفریقایی پی برد. همچنین، این حقیقت را پذیرا شد که ساختن ماسکهای آفریقایی با توجه به تصرفنمودن در شکل، جنبهٔ بازی صرفاً هنرمندانه نداشته بلکه آنان ضمن احترام و اعتقاد به آئین نیاکان خود در زندگی، به دفع نیروهای

شیطانی و شرّ دست زدهاند. بهنام دربارهٔ تفاوت بین ماسک و مجسمههای آفریقائیان نیز، چنین می گوید: «مهم ترین تفاوت میان مجسمهها و ماسکها در آن است که مجسمه در جریان مراسم و مناسک بی حرکت می ماند در حالی که ماسکها با حرکات خود در مراسم شرکت می کنند. رقاصی به درونِ ماسک می رود و به رقص می پردازد و ماسک نیروهای شیطانی را جذب می نماید. استعمال ماسک در همهٔ مناطق یکسان نیست، شکل آن و حرکتش در رابطه با وضع اقلیمی و آداب اجتماعی متفاوت است» (همان: ۲۰).

بهرحال نظر به آنچه مطرح گردید، باید بیان کرد که ماسک در کشورهای گوناگون آفریقایی دارای تشابهات و تفاوتهای بسیاری است که از ارزشهای نژادی، سمبلهای قومی و قبیلهای و اعتقادات آئینی و مذهبی آنان سرچشمه می گیرد. ضمن اینکه، آنان هیچگاه به زیباییهای صوری یا به دیگر سخن، پوستهٔ ظاهری شیء توجهی نداشتهاند درحالی که ماسک، در جوامع اروپایی اکثراً ارتباط خود را با طبیعت، اما به نوعی رازآمیز، حفظ می کند.

# شکل گیری ماسک در آثار هنرمندان اروپایی

گرچه به کارگیری ماسک در آثار هنرمندان اروپایی نیز به گذشتههای دور باز می گردد لیکن بی تردید کاربردی کاملاً متفاوت نسبت به هنر آفریقایی دارد. به احتمال بسیار، آنچه زمینه ساز شکل گیری نقاب در آثار هنرمندان اروپائی می گردد، سودجستن از آئینها، اعتقادات، دیدگاههای مذهبی و اجتماعی است که از طریق توجهنمودن به عالم درون و خیال شکل می گیرد. این مهم، نخست در اسطورهها و پرستش چند خدایی و سپس در ترسیم گروتسک و ماسکارون و پیرو آنها، ماسکهای مخصوص جشنها به ویژه کارناوالها و بالماسکهها با توجه به پارودی<sup>۶۲</sup> یا پاستیش<sup>۶۴</sup> و ایجاد صحنههای ساتیریک<sup>۶۵</sup> و آیرونیک و سرانجام، ترسیم برخی از کاریکاتورها به کار گرفته می شود. چراکه در تمامی آنها، هنرمند با تصرف کردن در شکل و رنگ، به دفّرماسیون ۲۰ یا به دیگر سخن ترانسفرماسیون، ۲۸ برای خلق هنری ظاهراً بورلسک ۶۹ دست می زند. به خصوص استحاله یا به عبارتی دیگر، تغییردادن امور ظاهری برای نیتی خاص از قدیم، چه در مجسمهسازی و چه در هنر نقاشی، امری معمول بوده است و هنرمندان به مرور زمان از تقلید و تکرار ظواهر طبیعت روگردان شده و از این رهگذر به نمادهای جمعی و فردی و رمز پردازیهای خویش توجهی خاص ورزیدهاند. شاید به همین علت باشد که هنرمندان از سپیده دمان تاریخ، این گونه نگریستن به پیرامون خویش را در آثارشان به کار گرفتهاند. مانند آثار برجای مانده از مصریان،





تصویر ۱۰. ماسک سفالی آفریقایی، نقاشی شده با رنگهای متمایل به آبی فیروزهای، اخرا و سیاه (Hahner - Herzog, 1998: 80)



تصویر ۹.ماسک چوبی آفریقایی،متعلق به کنگو، نقاشی شده با رنگهای متمایل به سفید، قرمز و مشكى(Hahner – Herzog,1998: 80)



تصویر ۱۲. ماسک چوبی آفریقایی، متعلق به تصویر ۱۳. ماسک چوبی آفریقایی، زینتیافته با چرم،



گولا یا مند در سیرالئون، پتینه گشته با مشکی شاخ و ریسمان، متعلق به ناحیه بیدجوگو و رنگ آمیزی قسمتهایی از آن با رنگ متمایل (Hahner – Herzog,1998: 21) به قرمز (Hahner – Herzog,1998)



تصویر ۱۶. ماسک چوبی آفریقایی، رنگ آمیزی شده با رنگهای قرمز، سیاه و سفيد (URL 1)



تصوير ۱۵. ماسک سفالی آفریقایی، تزئینیافته بارنگهای متمایل به آبی، نارنجی، سیاه و سفید (URL 1)



تصویر ۱۴. ماسک چوبی آفریقایی،

متعلق به چراگاههای غرب آفریقا:

ناحیه کارمرون، پتینهکاریشده

تصویر ۱۱. ماسک چوبی آفریقایی، متعلق به

منطقه وووی در گابون، رنگآمیزی شده با

سفید و سیاه و کمی متمایل به آبی

(Hahner - Herzog, 1998: 74)

تصویر ۱۷. ماسک فلزی اروپایی، استفادهشده در جنگها، متعلق به قرون وسطى(URL 1)

اژهئیان، یونانیان و بسیاری دیگر که متعاقباً در قرون وسطی و پس از آن همچنان در آثار متأخر نیز مشاهده شده است (تصویر ۱۷). بدین ترتیب، اگر به اساطیر کهن و شکل گیری گروتسک، ماسکارون، بالماسکه یا آرایش کارناوالهای آنان توجه شود، به خوبی می توان به علت شکل گیری ماسک در فرهنگ و هنر اروپائیان و تنوعی که در آنها دیده میشود، پی برد. یکی دیگر از دلایل به کارگیری ماسک در غرب، توسعهٔ ارتباطات آنان با فرهنگهای شرقیان، به خصوص توجه به فرهنگ خاور دور و آفریقائیان بوده است. بنابراین، برای درک انگیزههای هنرمندان اروپایی در سودجستن از ماسکهای آفریقایی برای آشنایی هرچه بیشتر با رمز و راز خفته در آثارشان، توجهنمودن به ارزشهای نژادی، به ویژه فرهنگ و تمدن قارهٔ پهناور آفریقا، ضرورت می یابد. چراکه کنکاش در این وادی، تأثیرپذیری غربیان از فرهنگ و هنر آفریقائیان را به خوبی روشن میسازد. تناولی درباره آشنایی هنرمندان اروپایی با نخستین تندیسه یا ماسک آفریقایی، چنین مىنويسد: «پيدايش هر مجسمهٔ تازهاى سرآغاز بهوجودآمدن بحثهای هیجانانگیز و منبع الهام برای پیشروان مکاتب و مفاهیم جدید بود. گاه یک ماسک، دست به دست از یک کارگاه به کارگاه دیگری منتقل می گردید و همه جا با تحسین هنرمندان روبرو می شد. در سال ۱۹۰۵م. یک ماسک فانگ به دست *ولامینک ۱۰۰* افتاد. *آنده درن ۲۱۰ که* با دیدن این ماسک از ادای کلام باز مانده بود، آن را از ولامینک خرید و به پیکاسو ۲۲ و براک ۲۳ نشان داد و تحسین هر دو آنها را برانگیخت. بعداً این ماسک را *وولار* ۲<sup>۱۴</sup> از درن به قرض گرفت و یک کپی بُرنزی از آن درکارگاه ریخته گری مایول ۲۵ برای خود تهیه کرد» (تناولی و دیگران، ۱۳۵۶: ۲۷).

همان گونه که اشاره شد، به کار گیری ماسک در اروپا به گذشته های نسبتاً دور باز می گردد لیکن حضور چنین ماسکی، ماسک آفریقایی، اوایل قرن بیستم در میان هنرمندان اروپایی، باعث نگاهی نو به نژادی غیر اروپایی و فرهنگی دیگر می شود. فرهنگ و هنری که پنجرهٔ جدیدی را به روی هنرمندان غرب می گشاید و سبب غور کردن آنان در اندیشه های نوین برای شکل دهی به آثار هنری عصرشان می گردد (تصویرهای ۱۵ و ۱۶). تفکرات جدیدی را به وجود می آورد و در آثار آندره درن و پابلو پیکاسو، اثری شگرف و جادویی از خود باقی می گذارد (تصویرهای ۱۸ - ۲۰) بلکه جست و جوی آنان به منظور آشنایی بیشتر با ماسکهای آفریقایی، هنرمندان اروپایی دیگری را نیز در این بُرهه از زمان به خود جلب می کند. دیگری را نیز در این بُرهه از زمان به خود جلب می کند.

و نقاشی، *ژان دو بوفه*؛ <sup>۷۷</sup>هنرمند فرانسوی در تندیس، نقاشی و گراوور سازی، *کنستانتین برانکوزی*؛ <sup>۸۸</sup>هنر مند رُمانیایی در مجسمه سازی و نقاشی و هنری مور؛ <sup>۷۹</sup> هنرمند انگلیسی در طراحی، نقاشی به ویژه مجسمهسازی. بی تردید هنرمندان نامبرده متأثر از فرهنگ و هنر آفریقایی گشته و چه بسا بارها بخشی از آن فرهنگ بیگانه را با فرهنگ و هنر سرزمین خود ممزوج کرده و بدین گونه، تحسین همگان را در جامعهٔ هنری آن روزگار بر انگیختهاند (تصویرهای ۲۱-۲۷). در ادامهٔ این روند و نوآوریهای آنان، هنرمند دیگری به نام جیمز انسور از کشور بلژیک، ضمن بهره گیری از اسطورههای کهن، گروتسک و ماسکارون و سودجستن از جشنهای گوناگون به ویژه توجه به شکل گیری کارناوال، بالماسکه و طنزهایی که منجر به نوعی پارودی، پاستیش و کاریکاتور می گردند، با نگاهی کاملاً درون گرا، اکسیره سیونیسمی، یا خیال پردازانه، سور رئالیسمی، فعالیت می کند. وی همچنین، با ارائه آثاری ماسک گونه به عواطف انسانی؛ به فضای غمگنانه و پلیدیهای اجتماعی وقت مینگرد. بنابراین در این مختصر، نه تنها ساختار بصری نقاب در آثارش بررسی میشود بلکه به تأثیرپذیری وی از هنرمندان گذشته وحال و تأثیر گذاریاش بر *امیل نولده <sup>۸۰</sup> طراح،* چاپگر و نقاش دانمار کی – آلمانی نیز، اشاره می گردد.

# ساختار بصری نقاب در آثار جیمز انسور

جیمز سیدنی ادوارد، بارون انسور، طراح، چاپگر، نقاش و تندیسه ساز بلژیکی، به تاریخ ۱۳ آوریل ۱۸۶۰م. در بندر اُستِند ۸۱ به دنیا آمد و پس از فراگیری هنر نقاشی و تجربه اندوزی های بسیار در آنجا، به گروه هنری قرن بیستم پیوست. وی در سبکهای امپره سیونیسم، اکسپره سیونیسم و سورئالیسم به فعالیت پرداخت و سرانجام، ۱۹ نوامبر ۱۹۴۹ م. در همان بندر، چشم از جهان فروبست.

انسور در تجربهاندوزیهای خود، ابتدا به فضای هنر امپره سیونیسمی گرایش نشان میدهد لیکن به زودی از این سبک فاصله می گیرد. هرچند متعاقباً در آثارش به رنگهای امپرسیونیسمی برای شکل گیری نور و سایه توجهی خاص میورزد. سپس به برخی از دست آوردهای اکسپره سیونیسم بها میدهد و در این زمینه، آثاری که در آنها از عناصر سبک از نگاه درون گرای اوست. آثاری که در آنها از عناصر سبک یادشده برای بیان عواطف انسانی و به تمسخر گرفتن برخی از دیدگاههای اجتماعی وقت استفاده می کند. همچنین، با سودجستن از اسکلت انسان یا با به کارگیری ماکیاژ به روی پوست صورتِ شخصِ به تصویر درآمده، به منویاتش دست می یابد.





تصویر ۱۸. آندره دِرَن، زنی با موهای ریختهشده در جلوی پیشانی، ماسک برنزی، بدون تاریخ (URL 1)



تصویر ۱۹. پابلو پیکاسو، چهرهٔ نقابدار، رنگ روغن روی بوم، متعلق به۱۹۰۷م. (URL 1)



تصویر ۲۰. پابلو پیکاسو، چهرهٔ یک مرد، رنگ روغن روی بوم، متعلق به ۱۹۰۷م. (URL 1)



تصویر ۲۱. امدئو مودیلیانی، چَهَرهٔ یک زن، تندیس چوبی، متعلق به ۱۹۱۱/۱۹۱۲م. (URL 3)



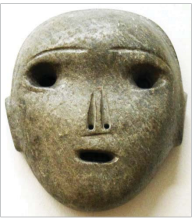
تصویر ۲۲. آمدئو مودیلیانی، پُرترهٔ لونیا زشُوسکا، ۲<sup>۸</sup>رنگ روغن روی بوم، متعلق به ۱۹۱۹م. (URL 3)



تصویر ۲۳. ژان دو بوفه، وحشت، رنگ روغن روی بوم، متعلق به ۱۹۳۵م. (URL 4)



تصویر ۲۴. ژان دو بوفه، مهجور، ترکیب مواد، بدون تاریخ (URL 4)



تصویر ۲۶. اثر هنری مور، ماسک، سنگ گنیایس متمایل به سبز، متعلق به ۱۹۲۸م، نگارخانه ملی هنر (تیت بریتانیا)، لندن (URL 6)



تصویر ۲۷. هنری مور، مجسمه شماره ۳، متعلق به ۱۹۵۵م، سر، شکل گرفته از چوب، گالری وال، لندن (URL 6)



تصویر ۲۵. کُنستانتین برانکوزی، پرترهٔ مادمازل پوگانی، متعلق به ۱۹۱۲م،، موزهٔ هنرهای معاصر، فیلادلفیا (URL 5)

خاص به جریانهای اجتماعی دارد. درون اجتماع وقت را پوچ و بیمعنی به نمایش می گذارد و این اجتماع را کوشمَر ۵۸ میخواند و درنهایت، کوشمر سوژهای برای خلق بسیاری از آثارش می گردد. وی در این ارتباط، از سال ۱۹۸۰ م. به فویسم گرایش می یابد و سرانجام به فضای خیال پردازانه و ارزشهای سوررئالیسمی روی می آورد و با این کار، واقع گرایی خود را زير چتر فضايي ظاهراً واقع گريز به مخاطب عرضه مي دارد. همچنین در این وادی، به ساختن چهرههای ماسکارون مانند یا نقاب گونه دست می زند که یادآور مراسم و جشنهای رایج اروپایی، به ویژه کارناوالهای هلندی و فلاندری است. انسور، در شکل گیری چنین آثاری، ابتدا از هنرمندان گذشته مانند هیرونیموس بوش، ۸۰ پیتر بروگل، ۸۱ فرانسیسکو گویا، ۸۸ ژاک *کالو*، <sup>۸۹</sup> *رامبراند* ۹۰ و *روبنس* ۹۰ تأثیر میپذیرد. سپس همان گونه که اشاره شد، از هنرمندان همعصر و جو حاکم بر زمانهاش از یک سو و از فرهنگهای بیگانه و ازیادرفته که در اروپا به تازگی مطرح شده بودند، مانند فرهنگ و هنر آفریقایی به ویژه صورتکهای آنان از دیگر سو، الهام می گیرد. آرناسن نویسنده کتاب "تاریخ هنر نوین "درباره تأثیر پذیری و روحیه خلاقانه وی، چنین می نویسد: «مادر فلاندری و خویشاوندان مادرش یک مغازه سوغاتی فروشی پُر از اسباببازی، صدف،

گوک<sup>۸۲</sup> و سپس *مونش*<sup>۸۴</sup> قرار می گیرد و از این منظر، توجهی

نیز تندتر و حیرت آور تر بود» (آرناسن، ۱۳۶۷: ۱۵۷).

با توجه به چنین گذشته ای، اکنون می توان دریافت دیدن نقابهای داخل مغازهٔ سوغاتی فروشی مادرش و هم زمان تأثراتی که از جریانهای اجتماعی وقت می پذیرد، تمامی عناصری محسوب می شوند که در شکل گیری فضای نقاشی های انسور تأثیری عمیق از خود باقی می گذارند. وی بدین منظور، با رویکرد پارودی و سودجستن از صحنه های پاستیش که گویای فضایی ساتیریک و آیرونیک، به نقد امور اجتماعی خود در بطن آثارش دست می یازد. گاردنر نویسنده کتاب

مدل کشتیها در داخل بطری، ظروف بدل چینی، مخصوصاً

صورتکهای عجیب و غریب معمول در کارناوالهای فلاندری

را اداره می کردند. عنصری از غرابت گاه توأم با قدری طنز در

یک طراحی خطی رامبراندوار او به نام مرگ اسرارآمیز یک

متأله دیده شده بودکه حکایت از گونهای درونبینی تلخ

داشت... یکی دیگر از عناصر مشهود در نخستین نقاشیهای

او فضای اندوهبار است که مخصوصاً در پرده بانوی دلتنگ

دیده می شود... در آن زمان آوردن موضوع جانور خویانه یا

تمسخرآمیز، تصاویر معتبر و دلخراش از زندگی بینوایان،

می گساران بی خانمان و دیدارهای سری شخصیتهای نقابدار

توسط انسور به عرصهٔ نقاشی از مجموعهٔ رنگ امیره سیونیستها

"هنر در گذر زمان" نیز، درباره نگاه درون گرای وی مینویسد: «جیمز انسور نقاش بلژیکی، دنیایی شبحوار و مرگبار می آفریند که در آن موجودات عجیب و غریب، اسکلتهای نقابدار و انسانهای اعدامشده در نمایشهای کنار خیابانی و کارناوالها ظاهر میشوند. بهترین اثر او که در روزگار خودش به اتهام اثری کفرآمیز مورد انتقاد شدید قرار گرفت ورود مسیح به بروكسل نام دارد. ازلحاظ روحيه اين نقاشي، تابلوهاي ديوي و اخلاقی بوش و بروگل را به یاد میآورد که مسیح را در محاصرهٔ موجوداتی دروغگو، زشت و ناشایستهٔ رسالت وی نشان می دهند. ولی در اینجا، به شیوهٔ نوین، موجودات انسانی مردانی نقابدار و توخالی اند که موجودیت واقعی و هویت اصیل ندارند بلکه چهرههایی صرف هستند. این موضوعی است که امروزه غالباً در انتقاد از تمدن جدید به گوش میرسد. رنگ تابلوی انسور سخت گیج کننده ... و همچون نوایی بدآهنگ است که با صدای این ازدحام زننده جور درمی آید» (گاردنر، ۲۸:۱۳۶۵)، (تصویر ۲۸).

درواقع، انتقاد از جریانهای اجتماعی تنها در اثر یادشده وی دیده نمی شود بلکه این مهم، در دیگر آثارش نیز به خوبی به نمایش درمیآید. مانند اثری به نام توطئه که در آن از صورتکهای کریه و نابهنجار بهره می گیرد و اشاره به تباهی و كراهت ينهان شده زير ظاهر خوش نماى امور روزانه مي نمايد (جنسن، ۱۳۵۹: ۵۰۱). این گونه نگریستن را در دیگر آثارش مانند دلقک و دوستانش، کارناوال در فلاندر، قاضی بزرگ، خنده بی حد و حصر، غلبه کردن بر مرگ، خوانندگان و بسیاری دیگر، می توان یافت (تصویرهای ۲۹-۳۵). افزونبر اینها، چنین رویکردی را فقط در طراحی، نقاشی و گراوور سازیهای خود نمی آزماید بلکه در ماسکهای تندیسهوار خویش نیز به صورت نقش برجسته ارائه می کند (تصویرهای ۳۸-۳۸). بدین ترتیب، به خوبی می توان اذعان داشت، هرچند نگاه انسان آفریقایی نگرشی مبتنی بر ارزشهای اعتقادی و مذهبی، قومی و قبیلهای و بسیار سمبلیک است لیکن در آثار انسور چنین بینشی مطرح نمی شود. برعکس، به ارزشهای اجتماعی وقت، با رویکردی درون گرایانه و خیال پردازانه، توجه میورزد و با بهره گیری از ادبیات پارودی و پاستیش، فردیت یا به دیگر سخن، شخصیت را در آثارش به نمایش می گذارد.

# سودجستن انسور از اسطورههای کهن، گروتسک، کارناوال و کاریکاتور

جیمز انسور نیز، مانند بسیاری از هنرمندان اروپایی نه تنها به سبکها و شیوههای گوناگون گذشته توجهی خاص میورزد بلکه از عناصر گذشته در آثارش برای بیان رمزی خویش بهره می گیرد.

بدین منظور، در آثار وی نمودی از اسطورههای کهن، گروتسک و ماسکارون به ماسکهایی استحاله می یابند که تنها در جشنها، کارناوالها و بالماسکهها به کار گرفته نمی شدند بلکه این عناصر در فضای نمادین آثارش ماهیتی تازه می یابند. ماهیتی که به بیان دیدگاههای اجتماعی وقت، زشتیها و پلیدیهای زمانه اشاره مینماید، با سودجستن از دیگر عوامل هنری مانند کاریکاتور مهر تأیید دیگری بر این مقوله میزند و نقاب را از خاستگاه گذشتهاش که بر پایهٔ نگاهی مقدس استوار بود، فراتر به کار می گیرد. *تیتوس بور کهارت*<sup>۹۲</sup> اندیشمند پروتستان مذهب سوئيسي – آلماني كه از محققين هنر، تمدن، عرفان و



تصویر ۲۸. جیمز انسور، ورود مسیح به بروکسل در ۱۸۸۹م.، رنگ روغن روی بوم، قسمتی از اثر، متعلق به ۱۸۸۸م، موزهٔ بال گنی، كاليفرنيا (هارت، ١٣٨٢: ٩٥٥)



تصویر ۳۰. جیمز انسور، دلقک و دوستانش، رنگ روغن روی تخته، قسمتی از اثر، متعلق به ۱۸۹۵م. (URL 2)



تصویر ۳۲. جیمز انسور، قاضی بزرگ، رنگ روغن روی بوم، تصویر ۳۳. جیمز انسور، خندهٔ بی حد و حصر، رنگ روغن روی بوم، قسمتی از اثر، متعلق به ۱۹۲۰م. (URL 7)



تصویر ۲۹. جیمز انسور، توطئه، رنگ روغن روی بوم، قسمتی از اثر،

تصوف اسلامی قلمداد می شود، درباره کار کرد ماسک به ویژه

برای بیان ادبیات صورتکهای مقدس، چنین اظهار مینماید:

«نقاب یکی از رایج ترین و بی گمان کهن ترین انواع هنر مقدس

است... درواقع نقاب نه به بتپرستی که به چند خدایی

مربوط می شود اگر از واژهٔ چندخدایی، نه شرک، بلکه دیدی

روحانی از جهان که ارتجالاً به کار ویژههای کیهان شخصیت

مى بخشد... مراد گردد. این دید، متضمن مفهومی از شخص

است... مفهوم مورد نظر، از "Persona" استنتاج می شود که

در تئاتر باستان... از نمایشهای مقدس مذهبی (Mysteres)

تراویده، این لفظ در عین حال به معانی نقاب و نقش است.

تصویر ۳۱. جیمز انسور، کارناوال در فلاندر، رنگ روغن روی بوم، متعلق به ۱۸۹۹م. (URL 2)



قسمتی از اثر، متعلق به ۱۹۲۴م. (URL 7



تصویر ۳۴. جیمز انسور، غلبه کردن بر مرگ، گراوور تیزابی، قس اثر، متعلق به ۱۹۲۱م. (URL 7)



تصویر ۳۵. جیمز انسور، خوانندگان، رنگ روغن روی بوم، متعلق به ۱۹۲۳م. (URL 2)



تصویر ۳۷. جیمز انسور درحال ساختن ماسک، ترکیب مواد، متعلق به ۱۹۳۳ م. (URL 7)



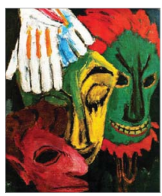
تصویر ۳۸. جیمز انسور، ماسک مرگ؛ چهره و دستها، ترکیب مواد، متعلق به ۱۹۳۵م.(URL 7)

و نقاب بالضروره بیانگر نه فردیت – که تصور و تجسمش ابداً مقتضى نقاب نيست- بلكه مبين نمونهٔ نوعى و سنخ و بنابراین واقعیتی رهیده از قید زمان، عالمگیر یا الهی است. بدین گونه "شخص" با کار ویژه همانند می شود و کار ویژه، به نوبهٔ خود، یکی از نقابهای عدیدهٔ الوهیت است که طبیعت نامحدودش، غير شخصي است. نقاب مقدس پيش از هر چيز وسيلهٔ تجلى قداست است، فرديت آنكه نقاب به چهره زده نه تنها دربرابر رمزی که به خود بسته زایل می گردد، بلکه با آن رمز تا آنجا در می آمیزد که ابزار "حضور" (ذاتی) مافوق انسان می شود، زیرا کاربرد آئینی نقاب، چیزی به مراتب بیش از نقش پردازی و تصویرسازی است» (بور کهارت، ۱۳۷۰: ۱۱). هرچند بورکهارت، نخستین کارکرد صورتک را مقدس می پندارد لیکن به جنبههای دیگر آن نیز اشارهای پربها دارد. او دراین باره چنین می گوید: «نقاب مقدس همواره القاكننده حضوري ملكي يا الهي نيست؛ بلكه ايضاً بيانگر و محمل حضوری "آسورایی"۴ یا اهریمنی نیز می تواند بود... نقاب در مراتب مختلف کاربرد دارد. على العموم داراي "فضيلت دفع شرّ" يعني بلاگردان است» (همان: ۱۲ و۱۳). بدين گونه، با توجه به کار کردهای نقاب، می توان دریافت رویکرد انسور در آثارش نه به لحاظ آئینی و مذهبی، نه به علت دفع شرّ و نه برای نمایشات صوری و تفنن بوده بلکه از تمامی امکانات پیشرو، برای انتقاد و اعتراض بهره جسته است. رویکردی که به نوعی دیگر در آثار هنرمندان اروپایی، مانند فرانسیکو گویا هنرمند اسپانیایی یا در آثار ویلیام هوگارث هنرمند انگلیسی و بسیاری دیگر می توان مشاهده کرد. همچنین، انسور ضمن تأثیرپذیری از هنرمندان یادشده، خود نیز به نوعی تأثیر گذار در هنرمندی دیگر به نام *امیل نُلده*<sup>۹۴</sup> رسام، چاپگر و نقاش دانمار کی – آلمانی تبار می گردد که اگر نیک، به آثارش نگریسته شود تأثیراتی را که از انسور پذیرفته به خوبی می توان دید (تصویرهای ۳۹ و ۴۰).



تصویر ۳۶. جیمز انسور، ماسک هایاکسپره سیو، نقش برجسته، متعلق به ۱۹۲۷م. (URL 2)





تصویر ۴۰. امیل نولده، ماسک شماره ۱۱۱، رنگ روغن روی بوم، متعلق به۱۹۲۰م. (URL 8)



تصویر ۳۹. امیل نولده، طبیعت بیجان، رنگ روغن روی بوم، متعلق به ۱۹۱۱م. (URL 8)

## نتيجهگيري

بنابرآنچه در سطرهای پیشین مطرح شد، می توان نتیجه گرفت که ماسکهای آفریقایی، برخلاف نقابهای جیمز انسور، نه بر نگاهی اکسپره سیونیسمی استوار گشته و نه از طریق فضایی سوررئالیسمی به وجود آمدهاند بلکه در ماسکهای آفریقایی، درون گرایی و پرواز خیال نشأت گرفته از دیدگاههای اعتقادی، قومی و مذهبی است. آنان در این وادی، به تجسم روح، به خصوص روح نیاکان خویش دست زدهاند. درواقع، ماسک آفریقای سیاه بر پایه نگاه باطنی و رمزگرایانهٔ آنان شکل گرفته است و نه بر رویکردی صوری و ظاهری یا خیال پردازیهای برخاسته از امیال سر کوبشدهٔ بشری. بدین ترتیب، در این وادی می توان اذعان داشت که نه تنها ارزشهای فرهنگی و رمز و رازهای قومی و قبیلهای بلکه خصیصههای نژادی هنرمندان آفریقایی نیز در پذیرش چنین گزینههایی یعنی شکلدهی به رمز و راز خفته در ماسکهایشان، بی تأثیر نبوده است. شاید به همین دلایل باشد که امروزه نیز، همچنان عوامل یادشده در آثارشان به کار گرفته می شوند و رنگ کُهنگی نمی یابند. در جواب سؤالات ارائهشده فرهنگ و نژاد مردم آفریقاست و از تمدنی سود می جوید که فاصلهای بسیار با تمدن انسان آفریقایی دارد. بدین تریب، وی از مراسم و مناسکی استفاده می کند که ریشه در بستر تمدن غربی دارند و چه بسا، به همین دلایل است که از گروتسک و ماسکارون یا بالماسکه و کارناوال یا فضای کاریکاتور گونه با توجه به پارودی و پاستیش، است که از گروتسک و ماسکارون یا بالماسکه و کارناوال یا فضای کاریکاتور گونه با توجه به پارودی و پاستیش، بهره می گیرد. درواقع، از عوامل و عناصری که بی تردید در آفریقای سیاه زمینهای نداشته است.

#### وجوه اشتراك

- توجه به پدیدهٔ ماسک که انسور برای بیان و نمایش شخصیتهای آثارشان انتخاب می کرد.
  - توجه به رمزیردازی که در هر دو دسته از ماسکها انسور به کار می برد.
  - توجه به دفرماسیون اشیا با به کارگیری چهرههای انسانی، حیوانی و گیاهی.
    - استفاده از رنگهای غیر واقعی که برخاسته از درون هنرمند است.
    - به نمایش گذاشتن چهرهها به صورت نقش برجسته یا تندیسهوار.
- آثار ارائهشده در قالبی نیمه انتزاعی یا به عبارتی دیگر، نیمه فیگوراتیو به نمایش درمیآیند.
  - وجوه افتراق
  - تفاوتی که از فرهنگها ناشی میشود.
  - تفاوتی که از گونه گونی نژادها سرچشمه می گیرد.
  - تفاوتی که از اعتقادات، آئینها و مذاهب سر برون می آورد.
    - تفاوتی که از دیدگاههای اجتماعی وقت نشأت می گیرد.
  - تفاوتي كه از جوّ حاكم زمانه و گرايشات منحصر به فرد هنرمند به وجود مي آيد.
    - شرایط خاص زمان و مکان است که این گونه آثار را ازهم جدا می سازد.

- 46. Benin
- 47. Fon
- 48. Nigeria
- 49. Yoruba
- 50. Ibo
- 51. Cameroon
- 52. Bantu
- 53. Bamileke
- 54. Gabon
- 55. Fang
- 56. Kota
- 57. Mpongwe
- 58. Zaire
- 59. Luba
- 60. Kongo
- 61. Kuba
- 62. Tshokwe
- 63. Parody

تقلید مضحک، نقیضه یا نظیرهٔ طنزآمیز، ادای کسی را درآوردن (آریانپور، ۱۳۶۵: ۱۵۵۸).

64. Pastiche

اثری که از درآمیختن چند اثر و به منظور تقلید و تمسخر اثر دیگر به وجود آید (همان: ۱۵۶۶).

65. Satiric

ظنزآمیز، ساختن ظنز و هزل اثری که مبتنی بر اثر دیگری باشد (آریانپور، ۲۰۰۹، نشر الکترونیکی).

- 66. Ironic طعنه أميز;
- 67. Deformation
- 68. Transformation
- 69. Burle Sque
- 70. Maurice De Vlaminck (1876 1958)
- 71. Andrederain (1880 1954)
- 72. Pablo Picasso (1881 1973)
- 73. Georges Braque 1882 1963)
- 74. Ambroisevollard (1866 1939)
- 75. Aristide Maillol (1861 1944)
- 76. Amedeo Modigliani (1884 1920)
- 77. Jean Dubuffet (1901 1985)
- 78. Constantin Brancusi (1876- 1954)
- 79. Henry Spe Ncer Moore (1898 1985)
- 80. Emil Nolde (1867 1956)
- 81. Ostend
- 82. Lunia-Czechowska
- 83. Vincent Willem Vangogh (1853 1890)
- 84. Edvard Munch (1863 1944)

- 1. James Ensor (1860 1949)
- 2. Mask
- 3. Maschera
- 4. Maskharah
- 5. Maquillage
- 6. John Aytoo
- 7. Mascaron
- 8. Mythos
- 9. Masco
- 10. Sorciere
- 11. Jade
- 12. Olmeques
- 13. Grotesque
- 14. Cernavoda
- 15. Car Naval Or Car Nival (Car Neval)
- 16. Nok
- 17. Mali
- 18. Bambara
- 19. Fulani
- 20. Marka
- 21. Senufo
- 22. Dogon
- 23. Senegal
- 24. Wolof25. Serer
- 26. Guinea
- 27. Kissi
- 28. Baga
- 29. Sierra Leone
- 30. Mend
- 31. Temne
- 32. Liberia
- 33. Kru
- 34. Vai
- 35. Cola
- 36. Keplle
- 37. Ivory Coast
- 38. Baule
- 39. Upper Volta
- 40. Bobo
- 41. Mossi
- 42. Ghana
- 43. Ashanti
- 44. Togo
- 45. Ewe



- 85. Cauchemar
  - به معنی کابوس، مایهٔ هراس و عذاب است. در اینجا، اشاره به صحنهای دارد که کابوس مانند یا وحشتناک و عذابآور است (پارسایار، ۱۳۸۰: ۱۶۲).
- 86. Hieronymus Bosch (1450 1516)
- 87. Piterbruegelthe Elder (1525 1569)
- 88. Francisco Goya (1746 1828)
- 89. Jacques Callot (1592 1635)
- 90. Rembrandt Harmenszoon Van Rijn (1606 1669)
- 91. Peter Paul Rubens (1577 1640)
- 92. Titus Burckhardt (1908 1984)
- 93. Asura

در اساطیر هندوان «مهین برادران، خدایانی هستند که پیوسته در پیکار با دیگر خدایان اند... غالباً دیو و اهریمن زیانکار به شمار می وند» (بور کهارت، ۱۳۷۰: ۱۸).

94. Emil Nolde (1867 – 1956)

# منابع و مآخذ

- آرناسن، یورواردور هاروارد (۱۳۶۷). ت**اریخ هنر نوین**، ترجمه محمدتقی فرامرزی، چاپ اول، تهران: زرین و نگاه.
- آریانپور کاشانی، عباس و منوچهر (۱۳۶۵). فرهنگ دانشگاهی انگلیسی به فارسی، ج ۲، چاپ ششم، تهران: امیر کبیر.
- آیتو، جان (۱۳۸۶). فرهنگ ریشه شناسی انگلیسی، ترجمه حمید کاشانیان، چاپ اول، تهران: فرهنگ نشر نو و معین.
- بانکیزاده، زهرا (۱۳۹۰). هنر آفریقا در شکل گیری هنر غرب، **فصلنامه هنر**، (۸۴)، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - برن، لوسیلا (۱۳۷۵). اسطورههای یونانی، ترجمه عباس مخبر، چاپ اول، تهران: مرکز.
  - بورکهارت، تیتوس (۱۳۷۰). **رمزپردازی (نقاب مقدس)**، ترجمه جلال ستاری، چاپ اول، تهران: سروش.
  - بهنام، جمشید؛ تناولی، پرویز؛ نویسندگانی دیگر (۱۳۵۶). **آشنایی با هنر آفریقا،** چاپ اول، تهران: سروش.
    - یاریندر، جوفری (۱۳۷۴). اساطیر آفریقا، ترجمه محمدحسین باجلان فرخی، چاپ اول، تهران: اساطیر.
      - یاکباز، رویین (۱۳۷۸). **دایره المعارف هنر**، تهران: فرهنگ معاصر.
- جنسن، ه.و و گروه مؤلفان (۱۳۸۸). ت**اریخ هنر**، ترجمه فرزان سجودی و گروه مترجمان، چاپ اول، تهران: فرهنگسرای میردشتی.
  - دهخدا، على اكبر (١٣٥٢). **لغتنامه دهخدا**، تهران: سازمان لغتنامه.
  - دیوید سن، بزیل (۱۳۵۸). **تاریخ آفریقا**، ترجمه هرمز ریاحی و فرشته موسوی، تهران: امیر کبیر.
  - ساجدی، مریم (۱۳۸۲). هنر آفریقا، صورتکها، ابزاری مقدس، **کتاب ماه هنر**، (۵۵ و ۵۶)، ۱۶۲–۱۶۷.
- شوالیه، ژان و آلن گبران (۱۳۸۵). **فرهنگ نمادها**، ترجمه و تحقیق سودابه فضائلی، ج ۱ و ۴، چاپ اول، تهران: جیحون.
- کی زویو، ژوزف (۱۳۸۶). آفریقا (هنر در دوران نوسنگی)، ترجمه علی احمدی، کتاب ماه هنر، (۱۰۷ و ۱۰۸)، ۹۰–۹۳.
- گاردنر، هلن؛ دلاکروا، هورست ؛ ج تنسی، ریچارد (۱۳۶۵). هنر در گذر زمان، ترجمه محمدتقی فرامرزی، چاپ اول، تهران: آگاه.
  - ماکه، ژاک (۱۳۶۹). تمدن سیاهان، ترجمه اسدالله علوی، مشهد: اَستان قدس رضوی.
  - لوی استروس، کلود (۱۳۸۵). ا**سطوره و معنا**، ترجمه شهرام خسروی، چاپ دوم، تهران: مرکز.
    - معین، محمد (۱۳۶۲). فرهنگ فارسی معین، تهران: امیر کبیر.
- نامور مطلق، بهمن و کنگرانی، منیژه (۱۳۸۹). مجموعه مقالات دانشهای تطبیقی (فلسفه، اسطورهشناسی، هنر و ادبیات)، چاپ اول، تهران: سخن.
  - وزین، علیرضا (۱۳۶۲). مفهوم هنر آفریقا، فصلنامه هنر، (۴)، شماره صفحه.
- هارت، فردریک (۱۳۸۲). سی و دو هزار سال تاریخ هنر، ویراست هرمز ریاحی و گروه مترجمان، موسی اکرمی و ...، چاپ اول، تهران: پیکان،

# - هال، جیمز (۱۳۸۷). **فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب**، ترجمه رقیه بهزادی، چاپ سوم، تهران: فرهنگ معاصر.

- URL 1: http://en.wikipedia.org/wiki/African\_art
- URL 2: http://en.wikipedia.org/wiki/James Ensor
- URL 3: http://www.google.com/search?= AmedeoModigliani
- URL 4: http://www.google.com/Search/?q= Jean +du+Buffet
- URL 5: http://www.google.com/Search/?q= Constantin Brancusi
- URL 6: http://www.google.com/Search/?q= Henry Moore
- URL 7: http://www.google.com/Search/?q=James Ensor
- URL 8: http://www.google.com/Search/?q=Emil Nolde

## مطالعه تطبیقی نقوش سفالینههای کلپورگان با نقوش سوزندوزی بلوچ\*

امير نظري \*\* ايمان زكريايي كرماني \*\*\* مهرنوش شفيعي سرارودي \*\*\*\*

#### چکیده

تأثیر پذیری و رابطه هنرهای گوناگون یک سرزمین، می تواند موضوع ارزشمندی برای تحقیقات پژوهشگران باشد. سفالینههای تولیدشده در روستای کلپورگان واقع در شهرستان سراوان و سوزن دوزیهای مناطق مختلف سیستان و بلوچستان، در دوره معاصر با نقوشی تزئین می شوند که با تکیه بر اصالت گذشتهٔ هنر این سرزمین، از ساختاری هندسی و منحصر به فرد بهره می گیرند. این نقوش که در هر دو هنر نام برده، به دست زنان ترسیم می گردد، جزء جدایی ناپذیر هنر بلوچ محسوب می شود. بر این اساس، در مقاله پیشرو با هدف بررسی رابطهٔ میان نقوش هنر سفالگری کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ که از یک بافت فرهنگی مشترک بهره می گیرد، اشتراکات و وجوه افتراق احتمالی این دو هنر مدنظر قرار خواهد گرفت. سؤال عمده این است چه ارتباطی میان نقوش سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ وجود دارد. این ارتباط چه حوزههایی را شامل می شود. در این مقاله با به کار گیری روش تحقیق، توصیفی – تحلیلی نقوش دو هنر قوم بلوچ مطالعه تطبیقی شده است. در جمع آوری اطلاعات هم از روش کتابخانه ای، مشاهدهٔ میدانی و مصاحبه با هنرمندان پیش کسوت استفاده شده است.

با پژوهش انجامشده روشن شد، الهام گیری نقوش سفال کلپورگان از طبیعت، باورها و اعتقادات بلوچ در کنار نقوش سوزن دوزی که با الهام گیری از طبیعت، فرهنگ و باورهای قوم بلوچ شکل می گیرد، زمینه ساز اشتراکاتی در نقوش این هنرها شده اند. از جمله وجوه مشترک این دو هنر، وجود نقوش هندسی با بیانی انتزاعی و نمادین برگرفته از طبیعت و باورهای قوم بلوچ، نقوش ساده و ترکیبی، ساختار مشابه در نامگذاری و انتخاب نقوش برمبنای پدیده های طبیعی بلوچستان است. همچنین با مطالعهٔ نقوش سفالگری کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ به وجود عناصر بصری مشترک مانند تکرار، ریتم، حرکت، نظم و ترکیب بندی های متقارن برمی خوریم که در قالب فرمهای هندسی و ساختار مشابه، ارتباط میان نقوش این دو هنر را پر رنگ تر خواهد کرد. در مسیر پژوهش حاضر نظر به گستردگی و تنوع نقوش سوزن دوزی، با دسته بندی نقوش در قالب ساده و ترکیبی، نمونه هایی از نقوش گزینش شده است که بیشترین کاربرد را در سوزن دوزی مناطق مختلف سیستان و بلوچستان دارند و از بررسی نمونه های مشابه خودداری شده است.

## كليدواژگان: نقوش، سفال، كلپورگان، سراوان، سوزندوزی، بلوچ.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایان نامه کارشناسیارشد امیر نظری باعنوان "نشانهشناسی سفال معاصر کلپورگان و ساخت سرامیکهای کاربردی به شیوه خاتم" به راهنمایی دکتر ایمان زکریاییکرمانی، دکتر مهرنوش شفیعی سرارودی و امید قجریان در دانشگاه هنر اصفهان است.

amir.nazari35@yahoo.com

<sup>\*\*</sup> مربی، دانشکده هنر، دانشگاه بیرجند.

<sup>\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده صنایع دستی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده صنایع دستی، دانشگاه هنر اصفهان.



-0.000

نقش و نگارهای سفال کلپورگانِ سراوان و سوزن دوزی بلوچ که در یک بستر فرهنگی و قومی مشترک به دست زنان و دختران شکل می گیرند، بخش جدایی ناپذیر هنر آنان محسوب می شوند. پیشینیهٔ غنی این هنرها و وجود فرهنگ و اعتقادات مشترک میان مردم بلوچ این سؤال را مطرح می کند: چه ار تباطی میان نقوش سفالینههای کلپورگان به عنوان بخشی از بافت فرهنگی سرزمین بلوچستان و نقوش سوزن دوزی بلوچ در دوره معاصر آن وجود دارد. در صورت وجود این ار تباط وجوه مشترک این دو هنر تنها در ار تباط با فرم یا ساختار مشترک مطرح می شود یا حوزهٔ معنایی مشترکی نیز دارد. بنابر آنچه بیان شد، در این تحقیق با طرح فرضیه وجود ار تباط میان دو هنر یادشده، وجوه اشترکات و در جایی وجوه افتراق آن ها بررسی خواهد شد. این اشترکات می تواند نشأت گرفته از جغرافیا، باورها، اعتقادات و فرهنگ مشترک قوم بلوچ باشد.

در این مقاله برای دستیابی به نتایج بهتر، در مطالعهٔ نقوش سفال کلپورگان با دسته بندی نقوش به ساده و ترکیبی، نقوش سوزن دوزی با یکدیگر بررسی و تطبیق شده است. نقوش سفالینههای کلپورگان در قالب اشکال هندسی با الهام گیری از پدیدههای طبیعی، باورها و اعتقادات قوم بلوچ نمود پیدا می کند. نقوش ساده سفال كلپورگان شامل: تكوك، گيلو، چُتل، كُبل، سَرُک، کونَرُک، گَلُه هوشَک، سَرزیح، تکوک گردین و گیلوی گردین است. نقوش ترکیبی سفال نیز شامل: چَت، کونَرُک گله هوشک و بالوک است که با اسامی خاص منطقهٔ بلوچستان از آنها نام برده می شود. همچنین اکثر نقوش سفالینه های کلپورگان برمبنای واحدهای هندسی دایره، مربع، مثلث، لوزی، خط و ترکیب این واحدهای هندسی با یکدیگر شکل می گیرد که مى توان گرايش به گونه هندسى نقوش را ناشى از ذهن خلاق هنرمند بلوچ دانست. هنر مند بلوچ اگرچه در وهلهٔ نخست هنرش را برای رفع نیازهای زندگی خویش تولید می کند، اما از طریق نقوشی که بر روی دست ساخته هایش به کار می برد، افکار و آرزوهای خویش را انعکاس میدهد که در ارتباط با واقعیات و زندگی او مطرح می شوند.

بدین گونه عملا فرصت یافته است درجایی مانند سفالینههای کلپور گان با بهره گیری از نقوش هندسی که اساس زیباشناسی سفالینههای این منطقه را نیز تشکیل می دهد با طرح معنا برای نقوشی که به کار می گیرد، کاربردی فراتر از حیطه صرف تزئینی به نقوش خویش ببخشد. درهمین راستا، هنرمندان بلوچ با پافشاری و تأکید بر اصالت نقش و فرم در سفالینههایشان بر کار کردهویتی هنرشان صحه می گذارند. همچنین ویژگیهای شاخص سوزن دوزی بلوچ در رابطه با سفالگری کلپورگان، به عنوان شاخص سوزن دوزی بلوچ در رابطه با سفالگری کلپورگان، به عنوان

دو متن هنری که دارنده وجوه مشترک بسیاری است، ارتباط تنگاتنگ این دو هنر را در سرزمین بلوچستان مطرح مینماید. سوزن دوزی بلوچ که از بهترین نمونه های هنرهای صناعی است درواقع بااشكال هندسي، به آفرينش نقشهايي منجر مي شود كه از طبيعت بلوچستان الهام گرفته شدهاند. «هنرمندان بلوچ با ارائه طرحها، نقش و نگارها، محیط، جامعه، باورها، رفتارها، خواستها و آرزوهای خودشان را بازگو می کنند.» (بیهقی، ۱۳۶۵: ۴۶۰). در طرحهای سوزن دوزی بلوچ که دارای اصالت است، بهره گیری متفاوت از فرم و رنگ در هر منطقه باعث شده است تا مناطق جنوبی بلوچستان از نقوش سوزن دوزی پر کارتر و رنگهای شاد و زنده برخوردار و مناطق شمالی و شرقی، نقوش ساده و رنگهای ملایم تری داشته باشد. افزون بر این ها تنوع گستر دهای بین نقوش، اشتراکات زیادی در فرم، ساختار و معنای میان نقوش سوزن دوزي مناطق مختلف بلوچستان وجود دارد که نشأت گرفته از فرهنگ و اعتقادات مشترک این قوم است و مى توان در قالب هنر سوزن دوزى بلوچ از آن ها نام برد. همچنین در معرفی نقوش سوزن دوزی بلوچ تقسیم بندی های مختلفی صورت گرفته است: دستهبندی نقوش در قالب طرحهای تاری، چشم، حاشیه و گل که افرادی مانند *ذبیح الله ناصح* این گونه دستهبندی نقوش را تأیید می کنند (ناصح، ۱۳۴۴: ۶).

در پژوهش حاضر نقوش سوزن دوزی به دلیل گستردگی طرح همچنین برای سهولت مطالعه، براساس نقوش ساده و ترکیبی دسته بندی شده است. ضمن اینکه با گزینش داده ها از میان نمونه های مشابه، نقوش سوزن دوزی بلوچ با نقوش سفالینه های کلپورگان بررسی و تطبیق داده شده است. در این میان نظر به ساختار، خاستگاه و منبع الهام نقوش، معانی در خور توجه آن ها نیز بررسی خواهد شد.

#### پیشینه پژوهش

درباره سفالینههای کلپورگان، افرادی در تحقیقات خود به آن اشاراتی داشتهاند. جی کلاگ ۱ (۱۳۵۵) در "سیری در صنایع دستی ایران" از سفالگری کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ یاد کرده است. کسراییان (۱۳۸۰) نیز در کتاب خود باعنوان "بلوچستان" بطور مختصر هنر سفالگری در کلپورگان را بررسی کرده است. در زمینه سوزن دوزی بلوچ نیز پژوهشهایی صورت گرفته است: بیهقی (۱۳۶۵) در مقاله خود باعنوان "هنر و فرهنگ بلوچ"، سفال کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ را شرح و معرفی کرده است. در کالپورگان و سوزن دوزی بلوچ را شرح و معرفی کرده است. دکالی (۱۳۸۵) نیز در "سوزن دوزی زنان بلوچ" و جهان تیغ (۱۳۸۱) در "سوزن دوزی های بلوچ، عواطف در نخهای رنگی"، درباره هنر سوزن دوزی بلوچ تحقیق و نقوش آن را معرفی نموده اند. کرباسچی (۱۳۷۳) نیز در پایان نامه کار شناسی معرفی نموده اند. کرباسچی (۱۳۷۳) نیز در پایان نامه کار شناسی خویش باعنوان "بررسی امکانات توسعه صنایع دستی در استان



سیستان و بلوچستان "سفالگری در کلپورگان و سوزندوزی بلوچستان را بطور مختصر معرفی کرده است. یاوری (۱۳۹۰) در "شناخت صنایع دستی ایران"، ویژگیهای سوزندوزی بلوچ را تشریح کرده است. سیدسجادی و همکاران (۱۳۸۸) نیز در کتاب "پارچههای شهر سوخته و فرهنگ پوششی آن" درباره پیشینهٔ پارچهبافی و تزئینات روی آن در بلوچستان، مطالبی را ارائه دادهاند.

اگرچه در منابع تحقیقی موجود به جنبههایی از این دو هنر ارزشمند رایج میان زنان بلوچ اشاره شده اما کمتر ار تباط میان این دو هنر مدنظر قرار گرفته است. از این رو در این مقاله با هدف بررسی ار تباط میان نقوش سفال کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ، هنر سفالگری کلپورگان و سوزن دوزی قوم بلوچ مطالعه تطبیقی شده است تابا بررسی و جوه مشترک میان این دو هنر که خاستگاهی مشترک نیز دارند، به ار تباط این دو متن هنری پی برده شود.

#### روش پژوهش

این مقاله با نگاهی متفاوت از سایر تحقیقات ارائه شده در این زمینه، با بهره گیری از روش تاریخی، تحلیلی به مطالعهٔ تطبیقی هنر سفالگری کلپورگان با سوزن دوزی بلوچ پرداخته است. در جمع آوری اطلاعات هم از روشهای کتابخانه ای، مشاهده میدانی و مصاحبه با هنرمندان پیش کسوت استفاده شده است. درادامه، نخست سفال کلپورگان بطور مختصر معرفی خواهد شد و درپی آن با تشریح نقوش سفالینه های کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ، ارتباط میان نقوش این دو متن هنری بررسی خواهد شد.

#### سفالگری در کلیورگان

جی کلاک به چند کانون مهم پیدایش سفالگری اشاره می نماید که عبار تنداز: دره مکزیک، مناطق سرخ پوستان آمریکای شمالی، شمال تایلند، بخشهایی از آفریقای شرقی، در ایران، بلوچستان، کردستان و گیلان و سرانجام ژاپن که این مناطق را باید مراکز

اصلی ظهور سفالگری دانست (کلاگ، ۱۳۵۵: ۴۱). کاوشهای باستان شناسی در شهر سوخته نیز، نشان می دهد «سفال یکی از موارد اصلی و اولیه مورد استفاده این جامعه بوده که به مقدار شگفت آوری تولید می شده است.» (سیدسجادی، ۱۸:۱۳۸۵). امروزه در روستای کلپورگان واقع در قسمت جنوب شرقی استان سیستان و بلوچستان، نزدیک مرز پاکستان، در ۳۹۰ کیلومتری جنوب زاهدان و ۲۶ کیلومتری جنوب شرق سراوان، هنر سفالگری به دست زنان طایفهٔ دهواری انجام می شود (دهواری، ۱۳۸۴: ۱۱۲). «عمر سفالگری کلپورگان به سه هزار سال قبل از میلاد می رسد و شاید از مناطق عمدهٔ کشور باشد که با همان شیوههای سنتی قدیمی نقش پردازی و ساخت سفالینهها، اینک در آنجا انجام می شود.» (مهرپویا، ۱۳۶۸: ۱۸۱). بیشتر سفالینه های ساخته شده در کلپورگان که بدون لعاب هستند شامل ظروف کاربردی است وبخشى از این سفال ها را فرمهای حیوانی همچون شتر و پرنده تشكيل مى دهد (تصوير ١). روش ساخت سفالينه ها كاملاً ابتدايي و بدون استفاده از چرخ سفالگری با دست صورت می پذیرد. نقوش سفالینههای کلپورگان در قالب اشکال هندسی و با الهام گیری از طبیعت و باورهای قوم بلوچ است.

#### تشريح نقوش سفالينههاي كلپورگان

پیش از دستهبندی نقوش سفالینههای کلپورگان و نقوش سوزن دوزی بلوچ در قالب نقشهای ساده و ترکیبی، شایان یادآوری است در مقاله پیشرو نقشهایی که در قالب نقوش ساده بررسی میشوند، از آنجاکه معرف نقشی واحدند در قالب نقشهای ساده جای می گیرند. همچنین زمانی که یک یا دو نقش ساده در کنار یکدیگر نقش متفاوتی را چه در سوزن دوزی و چه در سفالینههای کلپورگان شکل می دهند، باعنوان نقوش ترکیبی خوانده می شوند. به نظر می رسد با توجه به تنوع نقوش سفالینهها و سوزن دوزی بلوچ، این تقسیم بندی نگارندگان را



تصویر ۱. انواع سفالینههای کلپورگان (نگارندگان،۱۳۹۱).



بهتر در شناخت نقوش یاری خواهد کرد. همچنین نامهای نقوش برگرفته از منابع الهام نقوش، در برخی موارد دارای معادل فارسی و گاه ساختهٔ ذهن خلاق هنرمند است.

## - نقوش ساده سفالینههای کلیورگان

همان طور که اشاره شد، نقوش ساده در سفالینه های کلپورگان معرف نقشی خاص است و در قالب فرمهای هندسی با بیانی انتزاعی در سفالینههای کلپورگان به کارگرفته می شود. بیشتر آنها الهام گرفته از طبیعت، گیاهان، جانوران و در پارهای نقوش، نشأت گرفته از ذهن خلاق هنرمنداست که کانون عقاید، باورها و آرزوهای اوست. نقوش ساده در سفالینههای کلپور گان عبارت است از: کونَرُک (میوه درخت داز)، گُله هوشک (خوشه گندم)، چُتَل، گیلو، کُبل (قفل) سَرُک (نقطهای که در رأس مینشیند)، تکوک (نقطه) و سرزیح (حاشیهای مشکی که برلبههای ظروف سفالی مینشیند) ۲. از میان این نقوش تکوک، گیلو، چُتَل، کُبل و سَرُک (تصویر ۲) برمبنای واحد هندسی دایره است که متناسب با مفهوم مد نظر سفالگر ترکیببندی متفاوت از دیگر نقوش به خود می گیرد.

بهرهگیری از فرم دایره در نقوش سفالینههای کلپورگان مى تواند ناشى از روان زنانهٔ هنرمند خالق این نقش ها باشد چراکه طراحان این نقوش همواره زنان سفالگر کلپورگان هستند. «این حرفه خاص زنان بلوچ است و افراد محلى عمدتاً مشغول به فعالیت هستند.» (دهواری، ۱۱۴:۱۳۸۴). کوپر ۲، دایره را نمادی جهانی، تمامیت، کلیت، تقارن و کمال اولیه میداند. دایره یا لایتناهی نمادی است مؤنث و در تضاد با محدود و مستقیم است

(کوپر،۱۳۸۶:۱۳۸۶). با توجه به این که همواره طبیعت یکی از منابع الهام گیری نقوش هنرمند بلوچ است، به کار گیری فرم دایره در نقشهای سفالینههای کلپورگان می تواند بر ارتباط قوم بلوچ با طبیعتی که در آنجا زندگی می کند، تأکید داشته باشد. آنجا که «دایره بیانگر تمامیت روان با تمام جنبه هایش از جمله رابطهٔ میان انسان و طبیعت است. خواه در پرستش خورشید در نزد مردمان بدوی باشد و یا در ادیان نوین، به هر رو بیانگر مهم ترین جنبه های زندگی یعنی وحدت و تمامیت آن بوده است.» (یونگ،۳۶۵:۱۳۸۴). دایره در کنار شکل مثلث و مشتقات آن لوزی، مبنای اغلب نقوش سفالینههای کلیور گان است. نقش تکوک در قالب دایرههای کوچک توپر و سیاه رنگ (شبیه نقطه) ظاهر می شود (تصویر ۳-الف) تا بنابر نیروی درونی و ارزشهای بصری سرشار آن در حرکت خود بر سطح سفالینهها، زایندهٔ نقوش دیگری چون سَرُک باشد (تصویر ۲).

نقش تکوک در تکرار روی سفالینه ها به صورت خطوط افقی و عمودی منظم و متوالی ظاهر می شود. خطوط افقی و عمودی متشکل از نقش تکوک بر سفالینه های کلپورگان با بهره گیری از عناصر بصری ریتم، حرکت و نظم در هماهنگی با سایر نقوش، جلوهای زیبا به سفالینههای کلپورگان می بخشد. آن گونه که همواره چشم در مسیر حرکت این خطوط از حرکت باز نمی ایستد. ذهن خلاق و یوپای سفالگر بلوچ نقشی مانند تکوک را برمبنای دایره شکل می دهد، در ذهن می پروراند و با حرکت آن روی سفالینهها نقش آفرینی می کند. سفالگر کلپورگان با تغییر در ساختار نقوش شکلهای متنوع میسازد؛ برای نمونه زمانی با تغییر در ساختار نقش تکوک در ترکیبی دایرهای، نقش تکوک گردین







نصویر ۲. نقوش سفالینههای کلپورگان که مبنای آنها دایره است: ۱. تکوک ۲. گیلو ۳. چُتل ۴. کُبل ۵. سَرُک (نگارندگان، ۱۳۹۱)



تصویر ۳-ب. نقشهای گیلو و گیلوی گردین (گل)، (نگارندگان، ۱۳۹۱)



تصویر ۳-الف. نقشهای تکوک و تکوک گردین (گل)، (نگارندگان، ۱۳۹۱)

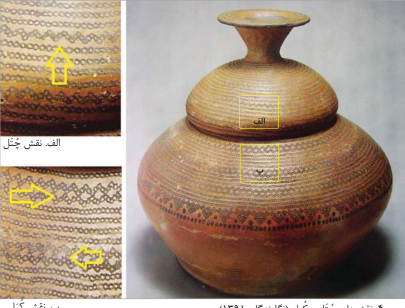


را مي سازد كه اصطلاحاً سفالگران آن را گُل مي خوانند. أدرباره نقش گیلونیز دایرههای توخالی کنار یکدیگر زنجیرهای را شکل مىدهند كه بربستر سفالينهها در قالب خطوط افقى و عمودى ظاهر می شوند. این خطوط اغلب به صورت سه و چهار تایی به نمایش گذاشته می شود و گاه از تقابل خطوط افقی و عمودی به وجود می آید. آن ها بربسترسفالینه های قابی شکل می گیرند که نقشی را در خود جای میدهند. گیلو نیز مانند تکوک در ساختار دایرهای خویش، نقش گیلوی گردین را میسازد که مانند تکوک گردین، باعنوان گُل خوانده می شود (تصویر ۳-ب). هنرمندان بلوچ «با گلها و برگها و بوتههایی که در لباس و گلیم و دستبافته هایشان می بینیم به جبران طبیعت خشک و بی گل و گیاه خود پر داختهاند.» (بیهقی، ۴۶۱:۱۳۶۵). این نکته را می توان به نقوش سفالینه های کلپورگان نیز تعمیم داد. از جمله نقشهای دیگری که مبنای دایرهای دارد، چُتَل است که در سفالینههای کلپورگان حضور دارد. چُتَل تشکیل شده از دایرههای کوچک توخالی است که بربستر خطوط زیگزاگی بالا و پائین به صورت زنجیر هوار دور تادور سفالینه ها ظاهر می شوند (تصویر ۴).

درواقع چُتَل ترکیب متفاوتی از نقش گیلو است که با تغییر موقعیت از بستر افقی خود و نشستن بر کرسی خطی زیگزاگی تبدیل به نقش چُتَل می شود. در این نقش نیز مانند تکوک و گیلو، عناصر بصری، ریتم و حرکت (در امتداد مسیر بالا و پائین)، بازگشت به مبدأ و جای گیری بر نیمهٔ بالایی سفالینه ها دیده می شوند. بررسی معناشناختی نقش چُتَل با توجه به فرم منحنی آن این فرضیه را مطرح می کند؛ زندگی در طبیعت بلوچستان همواره

با دشواریها و ناملایماتی همراه است. «بلوچها همواره برای فراهم کردن حداقل زندگی باید مدام با دشواری ها در ستیز باشند و دائم در تلاش و مبارزه قرار داشته باشند و تحمل آن ها در برابر مشکلات و سختی ها به حدی است که شاید در هیچیک از طوایف ایران وجود نداشته باشد.» (سیدسجادی، ۱۳۷۴: ۴). براین اساس، نقش چُتَل می تواند دارای این معنای ضمنی باشد: گویا سفالگر تلاش دارد تا با طرح این نقش بریاد آوری این گونه کیفیت زندگی میان قوم بلوچ تأکید کند که زندگی همواره با پستی و بلندی، فراز و نشیب و سختی در کنار راحتی همراه است گو آن که سکون در آن راه ندارد. نقش دیگری که بر مبنای دوایر توخالي بهم پيوسته شكل مي گيرد كُبل به معنى قفل است. اين نقش درواقع شکل تغییریافته چُتَل است که از دوردیف زیگزاگی (چُتَل) متصل بهم تشکیل می شود. در این نقش، دایرههای متصل بهم تداعی لوزی های بهم پیوسته ای را دارند که اضلاعشان را دایرههای توخالی نشسته در کنار یکدیگر می سازند (تصویر ۴-الف). نقش کُبل بر گرداگرد سفالینه ها زنجیره وار جای گرفته و دارای ریتم و حرکت است (تصویر ۴-ب).

نقش سَرُ ک به معنی در رأس قرار گرفتن، از جمله نقوش رایج در سفالینههای کلیورگان است که شکل گرفته بر مبنای واحدهای دایرهای توپر (تکوک) و توخالی (گیلو) است که ساختاری مثلثی شکل با رأس رو به یائین دارد (تصویر ۵). سَرُک با حرکت بر گرد سفالینهها، اغلب بر کرسی خط میانی حد فاصل نیمه بالایی و نیمه پائینی سفالینهها ظاهر می شود. نقش سَرُک درواقع از تغییر وضعیت نقوش گیلو تکوک که ساختار مشابهی با یکدیگر دارد، برمبنای ساختاری مثلی شکل با رأس رو به پائین تشکیل می شود.



تصویر ۴. نقشهای چُتَل و کُبل (نگارندگان،۱۳۹۱)



این نقش مبتنی بر کیفیتهای بصری ریتم، تکرار، حرکت و نظم است ضمن اینکه در همنشینی با سایر نقوش بر گرداگرد ظروف سفالی نیز دیده می شود. از دیگر نقوش ساده در سفالینههای کلپورگان که برمبنای فرم لوزی شکل می گیرد، کونَرُک است. نقش کونَرُک نام خود را از گونه ای گیاهی روئیده از میان در ختچه داز به نام کونَرُک گرفته است که در بیابانهای بلوچستان می روید (تصویر ۶). این نقش از یک لوزی به ابعاد ۱×۱ سانتی متر شکل می گیرد که به چهار قسمت مساوی تقسیم شده است و سفالگران در به کار گیری آن روی سفالینهها، در قالب نقشهای به هم پیوسته و زنجیرهای برگرد سفالینهها می کوشند (تصویرهای ۷ و ۸). این نقش اغلب بر ساختاری مثلثی شکل با رأس رو به پائین ترکیبی متفاوت میسازد. این فرم در کنار شکل هندسی مثلثی بارأس رو به بالا، در سفالینههای کلپورگان فراوان دیده می شود. بیان نمادین نقوش سفال کلپورگان، توجه پژوهشگر را به معانی این نقشها سوق می دهد: «مثلث با دار ابودن سه گوشهٔ تیز و فرورونده، حالتی تهاجمی و تعرض گونه به بیرون دارد که در باورهای عامیانهٔ بلوچ این شکل در هر مکانی باعث دوری کردن ارواح خبیثه و دیگر دشمنان خواهد بود.» (شهبخش، ۱۴۵:۱۳۸۴). چراکه طبق باوری قدیمی در میان مردم بلوچستان «ارواح با هستی بلوچ عجین اند و او همیشه در گیر آنان» (کسراییان، ۱۹:۱۳۸۰). براین اساس توجه به شکل هندسی لوزی که مبنای نقش کونرک در سفال کلپورگان قرار می گیرد، این معانی نمادین را به ذهن متبادر

می کند که استفاده از این شکل هندسی می تواند بر دفع نیروی

تصویر ۵. نقش سَرُک در سفالینهٔ کلپورگان (نگارندگان، ۱۳۹۱)

شر و چشم بد در میان قوم بلوچ دلالت داشته باشد. «لوزی یک نقش مایهٔ بین النهرینی است که به احتمال قوی معنای طلسمی برای دور نگاه داشتن چشم بد بوده است.» (هال، ۱۳۸۰-۱۶۰). تمامی این مطالب بر تأثیر گذاری باورها و عقاید در هنر بلوچ، همچنین نقوش سفالینه های کلپورگان صحه می گذارد.

نقش سادهٔ دیگری که در میان نقوش سفالینههای کلیور گان رایج است، نقش گله هوشک به معنی خوشهٔ گندم است. ساختار این نقش برمبنای چند خط ساده شکسته (زاویهدار)، شکل گرفته است و تداعی خوشه گندم را دارد. استفاده از خطوط زاویه دار در میان نقوش دایرهای شکل و منحنی سفالینههای کلپورگان خوش آیند است و بر زیبایی نقشها می افزاید. در سفالینههای کلپورگان فراوان از این نقش در کنار نقوش دایره مبنا استفاده می شود (تصویر ۹). میان قوم بلوچ و مردم منطقهٔ کلپورگان گندم از محصولات اساسی، ارزشمند و حیاتی در زندگی بوده و جایگاه ویژهای درگذشته و حال داشته است. «گندم در کنار خرما در بسیاری از روستاها، شهر کها و حتی شهرها سال های سال نقش پول را داشته است، مثلاً یک من روغن معادل یک من خرماست» (پاپلی یزدی، ۱۳۶۸: ۱۳۰). سفالگر کلپورگان که همواره طبیعت بلوچستان را به عنوان یکی از مهمترین منابع الهام نقوش خویش در نظر داشته است، نقش گله هوشک (خوشهٔ گندم) را که یادآور یکی از مهمترین و حیاتی ترین محصولات کشاورزی مردم بلوچ است، روى سفالينههايش به كار مي گيرد. سفالگر كلپورگان در به تصویر کشیدن این نقش مانند سایر نقوش سفالینهها



تصویر ۶. گیاه کونرک روئیده از میان داز، کلپورگان (نگارندگان، ۱۳۹۱)

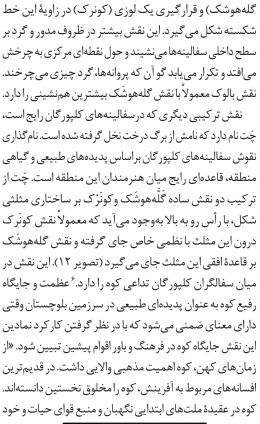


در بیان انتزاعی و تجریدی آن می کوشد چراکه این از جمله ویژگیهای هنر بلوچ است.

نقش سادهٔ دیگری که در سفالینههای کلپورگان به چشم می خورد "سرزیح" نام دارد. سرزیح در سفالینههای کلپورگان عبارت از خط مشکی ممتد راست و گاهی منحنی است که بر لبهها و دستههای ظروف سفالی به کار می رود (تصویر ۱۰). جدا از بیان بصری این نقش که به صورت خطی ممتد، سیاه رنگ بر زمینهٔ قرمز رنگ چشمنواز سفالینهها جلوه می کند، در تقابل با خطوط شكل گرفتهٔ منقطع گيلو و تكوك جايگاهي متمايز از سایر نقشها دارد. این امر نشان دهنده نقش تأکیدی آن بر ساير نقش هاست.

#### - نقوش ترکیبی سفالینههای کلیورگان

نقوش ترکیبی در سفالینههای کلپورگان شامل نقوشی می شود که از ترکیب دو یا چند نقش ساده به وجود می آید. این نقوش در قالب فرمهای هندسی و بابیانی انتزاعی در سفالینههای کلپورگان به كار گرفته مى شود و بيشتر آن ها الهام گرفته از طبيعت با دو گونه گیاهی و حیوانی است. از جملهٔ این نقوش تر کیبی، بالوک، گله هوشک کونَرُک و نقش چَت است. نقش ترکیبی بالوک که معادل فارسی آن پروانه است، ترکیبیافته از دو نقش ساده گله هوشَک و کونَرُک است (تصویر ۱۱). بالوک تنها نقشی است که در زمره نقشهای گونهٔ حیوانی سفالینههای کلپورگان قرار می گیرد. سفالگران کلپورگان از آن به عنوان ملّا اوک که در فرهنگ عامیانه



بلوچ مجازاً به معنی آدم خوب و انسان وارسته است، نام می برند. ۵

بالوک از چند خط ساده شکسته و زاویه دار (اجزای سازندهٔ نقش



تصویر ۸. نقش کونرک در ساختار متنوع خود (لوح فشردهٔ میراث فرهنگی سراوان)



تصویر ۷. نقش کونرک





تصویر ۹. نمایش نقش گله هوشک در سفالینههای کلپورگان با ساختاری متنوع (نگارندگان، ۱۳۹۱)



دارای نیروی تولید و سرچشمه زندگی و مظهر حاصل خیزی و فراوانی بوده است. غرض اصلی این نقوش را روی سفال می توان استمداد از طبیعت دانست. (پوپ، ۱۳۸۷: ۱۵ و ۱۶).

نقش ترکیبی دیگری که در سفالینههای کلپورگان رایج است، گَلههوشَک کونزُک نام دارد که از ترکیب دو نقش ساده گُلههوشَک و کونَرک به وجود می آید و همواره روی سفالینههای کلپورگان با ساختارهای متنوعی به کار می رود (تصویر ۱۳).

ترکیببندی متقارن نقش گله هوشک کونرک، استفاده از فرم لوزی و خطوط زاویه دار همچنین تمرکز گرایی در ترکیب بندی از جمله ویژگیهای بصری این نقش است. همنشینی دو نقش ساده کونَر ک و گله هوشک و تجمیع آن دریک نقش، این معنا را به ذهن متبادر می کند که سفالگر کلپورگان تلاش دارد با بهره گیری از نیروی درونی و سرشار این پدیدهها و تبیین آن در قالب نقوش به جایگاه ارز شمند آن در میان قوم بلوچ اشاره نماید. همان طور که بیان شد، گندم به عنوان یکی از محصولات مهم و حیاتی قوم بلوچ جدا از نقش اقتصادی اش در زندگی این قوم، در گذشته و حال نیز به تبیین جایگاه اجتماعی این محصول توجه شده است. «بلوچ با حركات موزون متناسب با موسيقي و آواز جشن برداشت محصول، هامین یا خرماچینی و گندم چینی را برپامی کند.» (کسراییان، ۸:۱۳۸۰). نقش کونَرک نیز نام خود رااز گیاهی خودرو در بیابانهای بلوچستان به نام "داز" می گیرد که این گیاه نیز نقش ارزندهای در زندگی قوم بلوچ ایفا می کند. «داز از تیرهٔ خرمای وحشی یکی از گونههای طبیعی شهرستان

سراوان و منطقه کلپور گان است. سمبل مقاومت در مقابل بی آبی و سرسبز کننده مسیر رودخانههای فصلی سراوان است، برگهای این خرمای وحشی دارای مقاومت زیادی است و از آن در تهیهٔ برخى محصولات صنايع دستى چون حصير، خورجين، كفش (سواس) استفاده می شود.» (دهواری، ۱۳۸۴: ۲۰). ۲ همچنین ارتباط این دو نقش در کنار یکدیگر یادآور این عقیده و باور قدیمی میان جوامع کهن است: «از دواج مقدس میان مادر الهه و خدای غلات به نام تموز به عنوان پیوند میان درخت مقدس نخل و دانهٔ مقدس گندم توصیف می شد.» (هال، ۳۰۷:۱۳۸۰). تمامی آنچه بیان شد، نباید پژوهشگر را از بیان زیبایی شناسی نقوش سفالینههای کلپورگان غافل کند که براساس فرمهای ساده هندسی شکل می گیرد. کیفیتهای بصری چون نظم، تکرار، ریتم، قرینه و ترکیببندیهای متقارن و وحدت در عین کثرت، جلوهای منحصر به فرد به نقوش سفالینه های کلیورگان داده است. شاید فرمهای هندسی و بیان انتزاعی نقوش سفالینههای کلپورگان ناشی از ذهن اساطیری هنرمندان بلوچ است که به بیان *بور کهارت*^ با «محدودماندن به اشكال منحصراً هندسي و تكرار نقش مايه هاي هندسی واضح و نیز متناوب ناگهانی وزنها و قرینهسازی بطور مورب و قیقاج که در سراسر هنرهای اسلامی آشکار است، تناسب دارد.» (بورکهارت، ۱۲۵:۱۳۷۶).

#### هنر سوزن دوزی بلوچ

سوزن دوزی بلوچ یکی از هنرهای ارزشمندی است که در استان سیستان و بلوچستان از گذشته تاکنون با ذوق و خلاقیت زنان و



تصویر ۱۰. نقش سرزیح در سفالینههای کلپورگان (نگارندگان، ۱۳۹۱)



تصویر ۱۱. نقش بالوک در سفالینه کلپورگان (نگارندگان، ۱۳۹۱)



تصویر ۱۲. نقش چَت در سفالینههای کلپورگان (نگارندگان، ۱۳۹۱)



دختران بلوچ رواج داشته است و ریشه در تاریخ دارد. یافتههای شهر سوخته شاهدی بر پیشینهٔ غنی پارچهبافی و به کارگیری تزئینات روی آن در سرزمین بلوچستان است. «مواد ارگانیکی مانند يار چهها، حصيرها، قطعات گوناگون طناب، الياف خام، ادوات و ابزار تولید پارچههای بهدست آمده از کاوشهای شهر سوخته، قدمتی پنج هزار ساله دارند که تاریخ عمومی آنها به هزاره سوم ق.م. باز می گردد.» (سیدسجادی و همکاران، ۱۲:۱۳۸۸). یارچههای بهدستآمده از این کاوشها از تنوع تکنیکی بافت و رنگ برخور دارند و اکثراً از پشم گوسفند و کرک بافته شدهاند و بیشتر، تزئیناتی روی آن ها به کار رفته است. دراین باره سیدسجادی معتقد است، تزئینات به کاررفته در پارچههای به دست آمده از شهر سوخته به خوبی و کاملاً با حفظ ارزشهای زیبایی شناسانه لحاظ شدهاند که همگی حاکی از ارزش گذاری موازین و رعایت شاخصههای زیبایی شناسی در بافت آنها با توجه به کاربر دشان است. همچنین در جایی دیگر، بخشی از تزئینات به کاررفته روی پارچهها را متأثر از تزئینات سفال ها می داند (همان: ۲۰).

در حال حاضر، سوزن دوزی در بلوچستان که به "بلوچی دوزی" نیز معروف است، رونق خوبی دار د و هنری تزئینی – کاربر دی است که جدا از زیبایی نقوش، رنگ آن به استحکام منسوجات نیز کمک می کند (تصویر ۱۴). سوزن دوزی روی لباس زنان بلوچ در چهار قسمت به کار گرفته می شود: «یک قطعه پیش سینه، دو قطعه سرآستین و قطعهٔ دیگری که در زیر پیش سینه بطور عمودی تا پائین پیراهن دوخته می شود.» (دکالی، ۱۳۸۵).

و پوشاک برای سوزن دوزی باشد که بیشترین نمایش را دارد. هنر سوزن دوزی بلوچ که ریشه در فرهنگ، زندگی و سنن این قوم کهن دارد، میراث مادران و زنان بلوچ برای دخترانی است که از سنین کود کی این هنر را فرا گرفتهاند. سوزن دوزی بلوچ بیشتر در شهرستان ایرانشهر در نواحی اسپکه، قاسمآباد، سورمیچ، بمپور، یانچ و شهرستان سراوان شامل نواحی گُشت، کلّه گان، سوران و شهرستان خاش در نواحی ایرندگان، اسماعیل آباد همچنین شهرستان نیکشهر شامل نواحی پیپ، کویچ، چانف، مهنت و در شهرستان زاهدان رایج است. ابزار کار آن: سوزن، انگشتانه، قیچی و مواد اولیه شامل نخ و پارچه است. «جنس پارچههای به کار گرفته شده در سوزن دوزی بلوچ، ترجیحاً نخی است و جنس نخها بهتر است ابريشمي باشد، همچنين الياف كتاني، پشم و پنبه نیز در سوزن دوزی بلوچ مور د استفاده قرار می گیرد.» (یاوری، ۱۳:۱۳۹۰). طرحهای سوزن دوزی بلوچ که دارای اصالت است در مناطق جنوبی بلوچستان دارای نقوش پر کارتر و رنگهای شاد و زنده است و مناطق شمالی و شرقی بلوچستان نقوش ساده و رنگهای ملایم تری دارند (کرباسچی، ۱۳۷۳: ۹۵). نقوش سوزن دوزی بلوچ از تنوع گستر دهای بر خور دار است و با الهام از طبيعت و ذهن خلاق زنان بلوچ به صورت اشكالي هندسی مطرح می شود. «طرح، جنس و رنگ پوشاک زنان و مردان سیستانی و بلوچ هماهنگی کاملی با طبیعت اطراف و محیط دارد.» (شهبخش،۱۳۸۴: ۱۴۰).

#### نقوش سوزن دوزي بلوچ

نقوش سوزن دوزی بلوچ از ترکیب خطوط در قالب فرمهای هندسی به وجود می آید. تنوع گستردهٔ نقوش سوزن دوزی



تصویر ۱۳. نقش ترکیبی گله هوشَک کونَرک با ساختاری متنوع (نگارندگان، ۱۳۹۱)



تصویر ۱۴. نمونههای از سوزن دوزی بلوچ، شهرستان سراوان (لوح فشردهٔ میراث فرهنگی سراوان)



بلوچ از ذهن خلاق هنرمندی سرچشمه می گیرد که با انتخاب قالب هندسی نقوش، همواره بیانی انتزاعی را بر واقع گرایی صرف ترجیح داده است. در این میان، با دستهبندی نقوش سوزن دوزی بلوچ به دو گروه؛ نقوش ساده و نقوش ترکیبی سعی شده است تا زمینه برای سهولت مطالعهٔ نقوش فراهم شود. درادامه تحقیق، با گزینش دادهها از میان نمونههای مشابه، نقوشی تشریح داده می شود که بیشترین کاربرد را در سوزن دوزی معاصر بلوچ دارد.

#### - نقوش ساده سوزن دوزی بلوچ

نقوش ساده در سوزن دوزی بلوچ شامل نقوشی می شود که معرف یک نقش است. اغلب نقشهای ساده سوزن دوزی بلوچ الهام گرفته از گیاهان، جانوران و اشیای پیرامونش است که به صورت اشکالی هندسی با بیانی تجریدی ارائه می شوند. در پارهای مواقع نیز، نقوش زائیدهٔ ذهن هنرمند بلوچ است که از باورها، اعتقادات و آرزوهایش سرچشمه می گیرد. هنرمند بلوچ اگرچه طبیعت را منبع الهام نقوش قرار می دهد اما بدون توجه به طبیعت گرایی محض نقوش را در ذهن می پروراند و به بیان نمادین نقوش در هنرش می پردازد. به بیان شوان، هنرمند سنتی خود را به تقلید از طبیعت محدود نمی کند بلکه به «تقلید از طبیعت محدود نمی کند بلکه به «تقلید از طبیعت به لحاظ نوع عملکرد آن می پردازد.» (شوان، ۴۵:۱۳۹۰).

نقوش ساده سوزن دوزی بلوچ عبارت است از: گل بنتاس، گل تَتُک، گل شيدا، گورچَم، چشم ماهي، چشم سرمهاي، کتارپادَک، روچبَر، جالد، چوتَل، مَندءُبُلو، سَبزو، کَپُّک، پَلیوار. بیشتر نقوش سوزن دوزی بلوج از فرمهای هندسی، مربع، دایره و مثلث با مشتقات آن همچون لوزی و شکل زیگزاگ به وجود می آید و گاه، از تداخل خطوط افقی و عمودی با یکدیگر نقش مدنظر هنرمند شکل می گیرد. بر این اساس، نقوشی که در قالب فرم هندسی لوزی و مثلث شکل می گیرد، ساختاری مشابه یکدیگر دارد و با تغییراتی درجهت نقش مد نظر هنرمند بلوچ نقشی متفاوت به وجود می آید. این قاعده میان اغلب نقوش سوزن دوزی دیده می شود و بر همین مبنا، نقوش متنوع سوزن دوزی بلوچ شکل می گیرد. مانند نقش کُپُک که تشکیلشده از یک مثلث است که بر رأس آن چهار لوزی قرار گرفته است. در جایی دیگر نقش "سبزو" منطبق بر همین ساختار، عبارت از مثلثی است که درون آن از لوزی پر شده و بر رأس آن یک لوزی قرار دارد با این تفاوت که در این نقش، بر دو ضلع جانبی مثلث مستطیلهای کوچکی واقع شده است. نقش مَندهُ بلو نیز از یک لوزی تشکیل می شود که بر رئوس آن مثلثهای کوچکی دیده میشوند و در مرکز آن دایرهای کوچک جای دارد. نقش کتارپادک «به معنای پای

حشره است.» (دکالی، ۱۳۸۵: ۳۰) که با تغییراتی، منطبق بر همین ساختار است (جدول ۱).

استفاده از زوایای تند در نقوش سوزن دوزی بلوچ در کنار اشكالي مبتني بر فرم مثلث كه «از تقاطع خط مورّب به وجود آمده درحالی که حالت جنگجویی، حمله و تعرض معنی میدهد.» (ایتن، ۱۳۶۸: ۱۹۲)، می تواند از طبیعت خشک و کوههای سخت وخشن بلوچستان نشأت گرفته باشد. *افروغ* به نقل از هالب واکس<sup>۱۴</sup> بیان میدارد: «زندگی مردم عادی به خصوص روستائیان سخت وابسته به طبیعت است و به ناچار وقار ساده و درشت طبیعت را انعکاس می بخشد.» (افروغ، ۱۳۸۸: ۸۲). در جایی دیگر، اعتقاد و باور قوم بلوچ به این که «در سرزمین او تمام مظاهر طبیعی بر ضدش قیام کردهاند» (کسراییان، ۹:۱۳۸۰)، همواره این قوم را در برابر ناملایمات طبیعت سخت مقاوم و صبور کرده است. با همهٔ این دشواریها «بلوچ همواره به سرزمیناش عشق می ورزد و هنرمند بلوچ واقع گراست، می کوشد واقعیت زندگی و باورهایش را در آثارش منعکس کند.» (بیهقی،۱۳۶۵: ۴۶۱). بر این اساس می توان طرحها و نقوش سوزن دوزی بلوچ را حاصل برداشتها و نوع خاص بینش هنرمند بلوچ نسبت به طبیعتی دانست که در آن زندگی میکند.

در سایر نقوش سادهٔ سوزن دوزی بلوچ مانند جالد، گور چَم، چَم ماهی، چشم سرمهای، روچبَر، چوتَل، پَلیوار، گل بِنتاس، گل تَتَک و گل شیدا تکرار واحدی هندسی همچون دایره، لوزی، مثلث یا خطوط، اساس شکل گیری نقش مد نظر هنرمند بلوچ است. همچنین کیفیتهای بصری همانند ریتم، حرکت و نظم از جمله ویژگیهای دیگر نقوش سوزن دوزی بلوچ است (تصویرهای ۱۵ و ۱۶). ضمن اینکه نقوش سوزن دوزی بلوچ، گاه مبتنی بر امری واقعی نامگذاری میشود که منشائی بیرونی دارد. مانند انواع گُل، اشیا، جانوران و اجزای انسانی که توجه به معانی لغوی آنها می تواند پژوهشگر را به خاستگاه و منبع الهام گیری نقش نزدیک کند. همچون نقش چَم ماهی و چشمهایی همچون نقش چَم ماهی و چشمهایی

در جایی دیگر نامگذاری نقوش می تواند منبعی ذهنی داشته باشد که از ذهن تخیل پرداز هنرمند بلوچ، سرچشمه می گیرد. گاه این نامگذاری متأثر از نحوهٔ دوخت نقشی است که برای آن به کار می رود. مانند نقش روچبر که «به دلیل کندی کار دوخت، آن را روز بر نامیدهاند، یعنی کار دوخت آن قدر کند است که روز را زود به پایان می رساند.» (همان: ۲۰).

#### نقوش ترکیبی سوزن دوزی بلوچ

نقوش ترکیبی در سوزن دوزی بلوچ حاصل دو یا چند نقش ساده است که در ترکیب با یکدیگر بر ساختار مد نظر هنرمند بلوچ شکل می گیرد. از جملهٔ این نقوش که در قالب اشکال



هندسی مطرح می شود عبارت است از: "کُپ نال "، "کُردَلُک"، "تَلو موسم" و گرءُ هل" به معنی بگیر و بگذار که «منظور از آن به کارگیری یک در میان لوزیهاست.» (دکالی،۱۳۸۵،۱۳۳)، (جدول ۲) و از جمله نقوش دیگری است که نامگذاری آن براساس نوع دوخت آن است. نقش ترکیبی دیگری که نامگذاری

آن خاستگاه انسانی دارد، "اشک عروس" است. همچنین نقش تركيبي "مُرگءُ چورَگ" به معنى مرغ و جوجه، اگرچه منبع الهامش جانوران است اما به صورت فرمهای هندسی لوزی و دایرهای در مرکز، ساختار مشابه نقوش سوزن دوزی بلوچ را یادآوری می کند.



تصویر ۱۶. نقش گل شیدا در سوزندوزی بلوچ (نگارندگان، ۱۳۹۱)



| تصویر ۱۵-ب. نقش جالد در         | تصوير ۱۵-الف. نقش گورچم                       |
|---------------------------------|-----------------------------------------------|
| سوزن دوزی بلوچ (کسراییان، ۱۳۸۰) | سوزندوزی بلوچ (کسراییان،۱۳۸۰)                 |
| برمبنای واحد هندسی مشابه        | جدول ۱. نقوش سادهٔ سوزندوزی بلوچ <sub>ب</sub> |

| نام نقش   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                |                          |  |  |  |  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|--------------------------|--|--|--|--|
| گل بِنتاس | گل شیدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سبزواا                                  | کپک ۱۰         | مبنای<br>نقش             |  |  |  |  |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                |                          |  |  |  |  |
| گورچَم    | مندءُبلو"۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | کتار پادک <sup>۱۲</sup>                 | گل تَتُک       | مثلث<br>ولوزی            |  |  |  |  |
| ><><>     | No. of the second secon | >> <b>&gt;</b>                          |                | GJFI                     |  |  |  |  |
| دِژ       | چشم سرمه ای                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | چشم ماهی                                |                |                          |  |  |  |  |
| 80        | 0101010101010101010                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 00000                                   | <b>&gt;0</b> 0 | دايره                    |  |  |  |  |
| روچ بَر   | پَليوار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | چوتَل                                   | جالُد          | la da d                  |  |  |  |  |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *************************************** |                | خطوط<br>ساده و<br>متقاطع |  |  |  |  |

(نگارندگان،۱۳۹۱ )

جدول ۲ . انواع نقوش ترکیبی در سوزن دوزی بلوچ

| مرگ ءُ چورَگ | اشک عروس | گرءُ هل | تَلو موسِم | كُردَلك | کَپ نال |
|--------------|----------|---------|------------|---------|---------|
| ***          |          |         |            |         |         |

(نگارندگان، ۱۳۹۱)



با توجه به گستردگی نقوش سوزن دوزی بلوچ، نقوش ترکیبی دیگری نیز وجود دارد که معمولاً مبتنی برساختار نقوش ارائه شده در این مقاله به وجود می آید. از این رو، با صرف نظر از بیان آنها ویژگی نقوش ترکیبی تشریح خواهد شد.

نقش کُپ نال ترکیبی از دو نقش جالار و گور چم را در خود دارد؛ طرحی لوزی است که درون آن دو لوزی کوچک تر قرار دارد و فاصلهٔ لوزی های بزرگ و کوچک با خطوط موازی (نقش جالار) پوشیده شده است. معمولاً بین دو لوزی کوچک، دایرهای کوچک (نقش گورچم) به کار می رود.

نقش ترکیبی دیگر کردلُک، تشکیل شده از مربعی است که از خطوط عمود برهم (جالار) شکل می گیرد. «این نقش در سراوان معروف به کوهلُک است و معمولاً در دو گوشه پائین و بالا در قسمت پیش سینه لباس به کار گرفته می شود.» (همان: ۷)، (تصویر ۱۷).

نقش ترکیبی دیگری که در سوزن دوزی بلوچ رایج است، به تَلو موسم معروف است. طرح هشت مثلث است که چهار تا در مرکز، شکل مربعی را میسازد و بر قاعدهٔ آنها چهار مثلث دیگر در ترکیب با دایرههای کوچک طرح مند و بار قارد دارد.

نقش گِرءُهِل، به کار گیری متناوب و یک در میان لوزی هاست بطوری که مجموع این لوزی ها در کنار یکدیگر مثلثی با رأس رو به پائین را تشکیل می دهند. نقش اشک عروس نیز تشکیل شده از لوزی است که بر رئوس آن لوزی های دیگری قرار دارند. همچنین مبتنی بر ساختار نقش گرءُهِل نقش ترکیبی دیگری در سوزن دوزی بلوچ به نام مُرگءُ چور گوجود دارد. این نقش از از لوزی تشکیل شده که در رئوس آن لوزی های دیگری قرار دارد و در ساختار آن از طرح مَندءُ بلو استفاده شده است. همان طور که مشاهده می شود، نقوش ترکیبی در سوزن دوزی بلوچ نیز مانند سایر نقوش سادهٔ سوزن دوزی بلوچ نیز مانند سایر نقوش سادهٔ سوزن دوزی بلوچ، در ساختار شان بیشتر از فرمهای مثلث، لوزی،



تصویر ۱۷. نقش کُردَلک در سوزن دوزی بلوچ(نگارندگان، ۱۳۹۱)

دایره و مربع بهره می گیرد. این نکته در ساختار اکثر نقوش با منبع و خاستگاههای متفاوت، یکسان جلوه می کند. به نظر می رسد هنرمند بلوچ، از ویژگیهای بصری فرمهای هندسی برای معانی مد نظر خویش استفاده می کند. «تاریخ بلوچ شاهد زندگی سراسر جنگ و مبارزه بلوچ است، هنرمندان بلوچ در آثار شان این روحیه را نشان دادهاند، طرحها و نقشهای سوزن دوزی بلوچ به صورتی است که صحنهٔ جنگ را به یاد می آورد.» (بیهقی،۴۶۲:۱۳۶۵). بلوچ ها، همواره مورد تهاجم و قتل و غارت قرار گرفته اند و گاهی درجهت دفاع از خویش برخاستهاند. بر این اساس، اگر قائل به تأثير گذاری روحیهٔ ستیزهجویی و جنگاوری بلوچ بر ذهن هنرمند بلوچ باشیم، محتمل است انتخاب آگاهانهٔ فرم مثلث که به نوعی حالت تعرض به بیرون را به نمایش می گذارد، در جایی استفاده از شکلهای هندسی لوزی، مربع، دایره و خطوط زاویه دار در کنار یکدیگر به تکمیل چرخهٔ معانی مدنظر هنرمند بلوچ کمک کرده و گاه یکدیگر را تعدیل کند. نکتهٔ در خور توجه در هنر سوزن دوزی بلوچ، نوع نگاه متفاوت هنرمند خالق نقشها به پدیدههای طبیعی واشیای پیراموناش است. اگرچه هنرمند همواره در الهام گیری نقوش به این منابع توجه دار داما هیچ گاه هنر خویش را تنها به واسطهٔ تقلید از صور بیرونی طبیعت تنزل نمی دهد؛ نقوش را در ذهن می پروراند و با بیانی نمادین در قالب ساختار بصری شايسته تأملي ارائه مي دهد. شايد اين نكته باعث شده است تا نقشهای سوزن دوزی بلوچ به شدت، بیانی انتزاعی داشته باشند. ترکیببندیهای متقارن، بهرهگیری از عناصر بصری ریتم، تکرار و حرکت همراه با نظم خاص نقوش بیانگر وحدت در کنار کثرت نقشهای متعدد و پر کار در سوزن دوزی است. بنابر بیان بور کهارت «اشکال منظم دریک کلیت تعبیری از الوهیت است.» (بور کهارت،۱۳۷۶:۱۳۷۶). ساختار مشابه نقوش سوزن دوزی بلوچ قاعدهای آشنا در میان هنرمندان برای خلق نقوش متنوع است. شاهداین مطلب ساختار چلیپایی با علامت (+) است که واحدهای بصری نقوش ترکیبی تَلو موسم، اشک عروس و نقش، مرگ ءُ چور گ براساس آن شکل می گیرد.

قرینه سازی در کنار تمر کز گرایی نیز در نقوش مختلف سوزن دوزی بلوچ نقش مهمی دارد. بر این اساس در اغلب نقوش، واحدهای هندسی سازندهٔ نقش حول نقطه ای مر کزی که معمولاً به صورت دایره ای کوچک است، به نمایش گذاشته می شود. این مسئله در نقوش ترکیبی کَپ نال و کُردَلُک در خور تأمل است. به نظر می رسد هنرمند بلوچ بر خور دار از دانشی بصری مبتنی بر تجربه و شهود است که این چنین هوشمندانه و دقیق نقوش را در کنار هم ترکیب می کند و بر هماهنگی میان نقوش می کوشد. این گونه است که برای انتقال معنا و مفهومی خاص جایگاه کاربردی نقوش نیز همراه با تزئین آن مطرح می شود، جایی که «بلوچها» نقوش نیز همراه با تزئین آن مطرح می شود، جایی که «بلوچها»



آگاه از روی این نقشها طلایه سپاه و سپاهیان و سربازان و رزم و دفاع رامی توانند مشخص کنند.» (بیهقی،۴۶۲:۱۳۶۵). نقوش سوزن دوزی بلوچ باز تاب واقعیتهای زندگی، آرزوها و خواستههای هنرمند بلوچ است. ازاین رو در تلاش است اشیا و پدیدهها را آن گونه که میخواهد به تصویر بکشد. حاصل این کار، طرحهایی زیباو شایسته تأمل است گواین که هنرمند بلوچ تلاش دارد تا با طرحهایش کاستیهای طبیعت را جبران کند. در این میان نباید از به کار گیری رنگ در کنار فرمهای متنوع نقوش سوزن دوزی بلوچ غافل شد که خود، نقش ارزندهای در بیان بصری و زیبایی نقوش ایفامی کند.

## بررسی تطبیقی نقوش سفالینههای کلپورگان با نقوش سوزن دوزی بلوچ

درمیان نقوش سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ تشابهاتی به چشم می خورد که بی تأثیر از فرهنگ باورها، عقاید و طبیعت مشترک میان هنرمندان خالق این نقشها نیست. نقوش ساده و ترکیبی سفالینهها و سوزن دوزی بلوچ با بهره گیری از واحدهایی هندسی چون دایره، مربع، مثلث و لوزی و در پارهای از نقشها ترکیب خطوط با یکدیگر، باز تاب باورها، عقاید، ذهنیت و طبیعتی است که قوم بلوچ در آن زندگی می کند. توجه به الگوی شکل دهنده نقشها در سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ ضرورت دارد (جدول ۳). این امر حتی در نامگذاری عامیانهٔ نقوش این دو هنر بلوچ نیز دیده می شود.

## وجوه اشتراک نقوش سفالینههای کلپورگان با نقوش سوزندوزی بلوچ

ساختار مشابه در شکل گیری نقوش میان سفالینه های کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ از وجوه مشترک این دو هنر است. هر دوی این هنرها توسط زنان هنرمند بلوچ نقش آفرینی می شود که از طبیعت و سرزمینی مشترک بر خور دارند. این امر می تواند در شکل گیری نقوش مشترک بروی آثار شان تأثیر گذار باشد. اکثر نقوش سادهٔ سفالینه های کلپورگان براساس قاعدهٔ تکرار واحدهای هندسی دایره و لوزی شکل می گیرد. این قاعده در نقوش گیلو، تکوک، کُبل چوتَل و کونَرُک دیده می شود. بیشتر نقوش سوزن دوزی بلوچ نیز مبتنی بر قاعده تکرار نقش مایه ای هندسی شکل می گیر دمانند چشم ماهی، چشم سرمهای، چوتَل و گورچَم. ساختار مثلثی مثل در دو وضعیت مختلف با مثلثی رأس رو به بالا و مثلثی، با رأس رو به پائین نیز در میان نقوش به کار رفته در سفالینه های کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ از جمله وجوه مشترک نقوش این دو هنر قوم بلوچ است.

از جمله وجوه مشترک دیگر نقوش سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ، قرینه سازی اغلب نقوش بر محوریت نقطهای

مرکزی است که ساختاری چلیپایی شکل به خود می گیرد. این امر مبتنى بر قاعده اى مشترك ميان نقوش سوزن دوزى و سفال كليورگان است که بر قاعده، ساختار مشترک و تفاوت در اجزای شکل دهندهٔ نقش استوار است. بر این اساس، همواره تنوع بی شمار نقش هایی در سوزن دوزی بلوچ و سفالینه های کلپورگان دیده می شود که اگرچه به ظاهر شبیه یکدیگرند، اما هر کدام کار کرد خاص خود را دارند. ذهن پویا و خلاق هنرمند بلوچ در جایی براساس ساختاری چلیپایی شکل نقشی مانند کونَرُک گله هوشک، سفالینههای کلپورگان را می سازد که اگرچه شبیه به نقوش چلیپایی شکل سوزن دوزی بلوچ است لیکن بیانی متفاوت و مختص به خود را دارد. مشاهده نقوش سوزن دوزي بلوچ نيز كه مبتنى بر همين ساختار شكل گرفته است، تنوع و نقش آفريني گستردهٔ زنان بلوچ را در این هنر نشان میدهد. نقشهایی مانند اشک عروس، تَلو موسم، مرگ ء چور گ، پلیوار، مندء بلو و کتار پادک با تغییراتی جزئی و خلاقانه در ساختار مشتر کشان، بیان بصری متفاوتی از یکدیگر دارند و هر یک دارای کار کرد خاص خویش هستند. بهره گیری هوشمندانه هنرمند بلوچ از عناصری بصری چون ریتم، حرکت، نظم، تکرار، تقارن و تعادل، منجر به خلق نقوشی می شود که نه تنها خسته کننده نیست بلکه دارای پویایی و انسجام بصری در نقشهای این دو هنر شده است. همچنین به نوعی وحدت آفرینی را در میان تکثر نقشهای بی شمار سوزن دوزی بلوچ و سفالینههای کلپورگان ایجاد می کند.

با توجه به ارائه نقوش در جدول ۳ می توان پی برد، استفاده از خطوط شکسته زاویه دار در ساختار اغلب نقوش سفالینه های کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ در کنار فرمهای منحنی و دایرهای شکل نقوش این دو هنر بیان بصری دلنشینی را ایجاد می کند. این امر خود دانش بصری هنرمند بلوچ را می رساند که بیشتر به صورت تجربی و شهودی حاصل شده است. در همین راستا و با در نظر گرفتن بعد زیبایی نقشها، هنرمند تلاش دارد برای بهتر جلوه دادن نقوش مدنظرش، قسمتهایی از لباس یا پارچه را برای سوزن دوزی انتخاب کند که بیشترین نمایش را دارد. این مسئله درباره نقوش سفال کلپورگان نیز وجود دارد و سفالگر میشتر در نیمهٔ بالایی ظروف و جاهایی که بیشترین دید را دارند، نقش اندازی می کند. در این میان فضاهای منفی و مثبت شکل گرفته، به زیبایی بصری نقوش کمک کرده است.

سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ اغلب دارای نقوش هندسی هستند و در قالب اشکالی انتزاعی، بیشتر بیانی نمادین دارند. بر این اساس، زبان بصری مشتر کی ایجاد می شود که قشر وسیعی به واسطهٔ این زبان مشترک و در کی که از معانی آن دارند، از چرخهٔ ارتباطی این معانی بهره می برند. بدین گونه است که زنان هنرمند بلوچ، بی واسطه این نقش ها را در قالب اشکالی هندسی



با ساختاری مشتر ک، روی سفالینه ها و سوزن دوزی های خویش مطرح می کنند. از آنجا که خالق این نقوش زنان هنرمند بلوچ هستند، نقش مایه ای مانند دایره و تکرار آن روی سفالینه های کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ می تواند متأثر از روان زنانهٔ هنرمند خالق آن باشد. از این رو، معناهایی چون زایش و تکثر در بیان این نقوش محتمل است. شایان یاد آوری است که در جدول  $\pi$ ، بخشی از نقوش در کنار یکدیگر ارائه شده است که می تواند بجاهت این نقوش را از لحاظ ساختاری نشان دهد. ذکر این شباهت این نقوش را از لحاظ ساختاری نشان دهد. ذکر این نکته ضرورت دارد که این نقوش می تواند معادل های دیگری هم داشته باشد لیکن آنچه اینجا آورده شده تنها، نمونه ای از تشابهات را نشان می دهد.

## وجوه افتراق نقوش سفالینههای کلپورگان با نقوش سوزندوزی بلوچ

در میان نقوش مشترک سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ، نقشمایه دایرهای بیشتر روی سفالینههای کلپورگان دیده می شود. ضمن اینکه، در جایی توجه به نوع متفاوت جنسیت سفالینهها

و نوع نقش اندازی روی آن در مقایسه با سوزن دوزی ها می تواند در میزان به کار گیری این نقش مایه تأثیر گذار باشد. در مقابل، فرمهای زاویه دار و خطوط شکسته و زیگزاگی بیشتر در نقشهای سوزن دوزی بلوچ به نمایش گذاشته می شوند. البته فرایند نقش اندازی و درواقع سوزن دوزی روی منسوجات دشواریها و محدودیتهای خاص خودش را دارد که در مقایسه با آن، هنرمند سفالگر آزادی عمل بیشتری در نقش انداختن روی سفالینههایش دارد. از سویی نباید از به کارگیری عنصر بصری رنگ در سوزن دوزی بلوچ غافل شد چراکه در کنار فرمها و نقشهای متنوع سوزن دوزی بلوچ نقش مهمی در انتقال مفاهیم و معانی مد نظر هنرمند بلوچ دارد. در سفالینههای کلیورگان این امر محدود به رنگ سیاه می شود ۱۵ که بر زمینهٔ قرمز رنگ سفالینه ها به نمایش گذاشته می شود. به نوعی می توان گفت زیبایی شناسی نقوش در سفالینههای کلپور گان به فرم نقوش خلاصه می شود درحالی که در سوزن دوزی بلوچ، رنگ و فرم در کنار یکدیگر بعد زیبایی شناسی را کامل می کند.

جدول ۳. مقایسه تطبیقی نقوش ساده و ترکیبی در سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ

|   | تطبيق نمونهها |   |              |   |      |   |          |      |        |   |        |   | چ (۲) | نقوش سوزندوزي بلو   | ، سفال کلپورگان (۱) | نقوش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     |
|---|---------------|---|--------------|---|------|---|----------|------|--------|---|--------|---|-------|---------------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
|   | نقوش<br>د:    |   |              |   |      |   |          | نقوش |        | _ | Α-     |   |       |                     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     |
|   | تر کیبی       | , | ساده<br>ساده |   | ذهني |   | <u>.</u> |      | انسانی |   | جانوري |   | گیاهی | نام<br>نقش          | تصویر نقش           | تصوير نقش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نام<br>نقش          |
| 1 | ٢             | ١ | ٢            | ١ | ٢    | ١ | ٢        | ١    | ٢      | ١ | ۲      | ١ | ٢     |                     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     |
|   |               | * | ٠            |   |      |   |          |      |        |   |        | * | *     | گل<br>بِنتاس        |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | کونَرُک             |
|   |               |   | ٠            |   |      |   |          |      |        |   |        |   |       | گل تَتُک            |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     |
|   |               |   | ٠            |   |      |   |          |      |        |   |        |   | *     | گل<br>شیدا          | **                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     |
|   |               | * | ٠            |   | *    |   |          |      |        |   |        | * |       | چوتَل               | ***********         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | کونَرُک             |
|   |               | * |              |   |      | * |          |      |        |   |        |   |       |                     | ***********         | <b>6</b> 000000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | کُبل                |
|   |               | * | ٠            | * |      |   |          |      | ф      |   |        |   |       | چشم<br>سرمهای       | 0101010101010101010 | 00000000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | گيلو                |
|   |               | * | *            |   |      |   |          |      | ÷      |   |        | * |       | گورچَم              | <u> </u>            | MAN THE REAL PROPERTY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | گله<br>هوش <i>ک</i> |
|   |               | * |              | * |      |   |          |      |        |   | ۰      |   |       | چشم<br>ماه <i>ی</i> | >>>>> <b>&gt;</b>   | garaga ga | چوتَل               |
|   |               | * | *            | ٠ |      |   |          |      | *      |   |        |   |       | گورچَم              | 2424242             | 000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تِکوک               |

ادامه جدول ۳. مقایسه تطبیقی نقوش ساده و ترکیبی در سفالینههای کلپورگان و سوزندوزی بلوچ

| تطبيق نمونهها |                       |   |     |   |      |     | تطب |            |        |       | نقوش سوزندوزی بلو | سفال کلپورگان (۱) |                                         |                         |
|---------------|-----------------------|---|-----|---|------|-----|-----|------------|--------|-------|-------------------|-------------------|-----------------------------------------|-------------------------|
|               | الگوى نقوش انواع نقوش |   |     |   |      |     |     | ۔<br>گوی ن | ال     |       |                   | 0 330 0           |                                         |                         |
| :             | ىر ئىبنى              |   | ગુજ |   | ذهني | اشا |     | انسانی     | جانوري | گیاهی | نام<br>نقش        | تصویر نقش         | تصوير نقش                               | نام<br>نقش              |
| *             | *                     | 1 | ۲   | 1 | ٢    | 1 7 | 1   | *          | 1 7    | 1 1   | اشک عروس          |                   |                                         |                         |
|               | Ф                     |   |     |   | *    | -   |     |            |        |       | تَلو<br>موسِم     |                   |                                         |                         |
|               | *                     |   |     |   |      |     |     |            | 4      |       | مرگ ءُ<br>چورَگ   | ***               | 3)                                      | کونَرُک<br>گَله         |
|               |                       |   | Ф   |   | *    |     |     |            |        |       | پلیوار            |                   | 訓》原                                     | هوشُک                   |
|               |                       |   | *   |   | *    |     |     |            |        |       | مندءُبلو          |                   |                                         |                         |
|               |                       |   | ٠   |   |      |     |     |            | *      |       | کِتارِ<br>پادَک   | *****             |                                         |                         |
| ٠             |                       |   | *   |   | *    | *   |     |            |        |       | سَبزو             |                   |                                         | چَت                     |
| *             |                       |   | *   |   | *    |     |     |            |        |       | کَپُک             |                   |                                         | بالوک                   |
|               | ф                     | * |     |   | ٠    |     |     |            |        |       | گرءُ هِل          | ***               |                                         | کونَرُک                 |
|               |                       | Ф |     | ٠ |      |     |     |            |        |       |                   |                   | 000000000000000000000000000000000000000 | سَرُک                   |
|               |                       | ф | *   |   | *    |     |     |            |        | 泰     |                   | 280               | • • •                                   | تِکوک<br>گردین<br>(گُل) |
| (179          |                       | * |     |   |      |     |     |            |        | 40    | ,,,               | 30                | 8                                       | گیلوی<br>گردین<br>(گُل) |

(نگارندگان، ۱۳۹۱)



مقایسه نقوش سوزن دوزی بلوچ با نقوش سفالینه های کلیورگان نشان می دهد، میان این نقوش، ارتباط نز دیکی وجود دارد که علاوهبر تشابهاتی که از لحاظ ساختاری با یکدیگر دارند، در بسیاری موارد دارای حوزههای معنایی مشتر کی نیز هستند. بر این اساس، ویژگیهای مشترک زیادی در نقوش این دو هنر قوم بلوچ مشاهده می شود که بی تأثیر از طبیعت، فرهنگ، عقاید و باورهای مشترک در سرزمین بلوچستان ایران نیست. همچنین جنسیت زنانه هنرمند بلوچ در خلق این نقوش تأثیر گذار بوده است. وجود فرمهای دایره و منحنی، توجه به ریزه کاریها و جزئیات در این دو هنر، می تواند متأثر از روان زنانهٔ هنرمند بلوچ باشد. ضمن اینکه مشاهدهٔ ساختار مشابه در نقوش سفالینههای کلیور گان به عنوان بخشی از بافت فرهنگی قوم بلوچ، در مقایسه با سوزن دوزی بلوچ نیز می تواند به این نکته اشاره نماید. زمینههای فرهنگی، باورها و طبیعت مشترک قوم بلوچ، هنرمند را برآن داشته تا با بیانی انتزاعی و نمادین در قالب فرمهایی هندسی به خلق نقوشی بیر دارد که اگرچه نامهایی متفاوت در سفالینههای کلیور گان و سوزن دوزی به خود می گیر د اما به شدت از لحاظ ساختاری و فرمی به یکدیگر نزدیک می شود. فرمهای مثلث، لوزی، دایره، مربع و خطوط زاویه دار در هر دو هنر، بیشترین حضور را دارند. کیفیتهای بصری چون ریتم، تکرار، تقارن، تعادل و تمر کز گرایی در نقش، بر یوپایی و زندهبودن نقوش سفالینههای کلیورگان و سوزن دوزی بلوچ می افزاید. انتخاب فرمهایی هندسی همانند لوزی، مثلث و دایره و بیان انتزاعی آن بجای واقع گرایی صرف برای تصویر کشیدن نقوش مد نظر هنرمند بلوچ، بر این نکته تأكيد مي كند: اگرچه هنرمند سنتي طبيعت را منبع الهام نقوش خود قرار مي دهد اما صرفاً خود را به تقليد از طبيعت محدود نمی کند. در این میان، باورها و اعتقادات هنر مند بلوچ نیز سهمی مهم را در انتخاب فرمهای مختلف در جهت کار کرد مورد نظر او دارند. بر این اساس، انتخاب فرمهای مثلث و لوزی می تواند در ارتباط با راندن نیروهای متخاصم و ارواح خبیثه مطرح شود که در نقوش سفالینههای کلپورگان و سوزن دوزی بلوچ فراوان به کار می رود. همچنین نگاهی به جدول ۲، مقایسهٔ نقوش سوزن دوزی بلوچ و سفالینه های کلیور گان نشان می دهد، خاستگاه و الگوی نقوش در هر دو هنر را می توان طبیعت بلوچستان، اجزای انسان، حیوانات، اشیا و ذهنیت و باورهای قوم بلوچ در نظر گرفت. در نقوش سفالینههای کلیورگان نقوش جانوری در مقایسه با سایر نقوش، کمتر به کار گرفته می شود. افزون بر این ها، عنصر رنگ در کنار فرم در سوزن دوزی بلوچ کمک شایانی به تقویت بُعد زیبایی نقوش و بیان مفاهیم مد نظر هنرمند بلوچ می کند که در سفالینههای کلیور گان این امر به یک رنگ محدود می شود. وجود مشتر کات بسیار در هنر سوزن دوزی بلوچ و نقوش سفالینههای کلیور گان به پیدایش وجه غالب در هنر بلوچ منجر می شود که خود تقویت ارزشهای فرهنگی و هويتي قوم بلوچ را به دنبال خواهد داشت.

#### پینوشت

#### 1. Jikelag

۲. معانی نقوش به کاررفته در سفال کلپورگان از طریق مصاحبه نگارندگان با زنان سفالگر کلپورگان به دست آمده است (روستای کلپورگان، موزهٔ زنده سفالگری کلپورگان، اردیبهشت ۱۳۹۱).

#### 3. Geoffrey M. Cooper

- ۴. مصاحبهٔ نگارندگان با خانم گل بیبی دهواری، پیش کسوت سفالگری کلپور گان، ساکن روستای کلپور گان، موزهٔ زنده سفالگری کلپور گان، اردیبهشت ۱۳۹۱.
- ۵. مصاحبهٔ نگارندگان با خانم پریناز آزاد، پیش کسوت سفالگری کلپورگان، ساکن روستای کلپورگان، موزهٔ زنده سفالگری کلپورگان، اردیبهشت ۱۳۹۱.
- مصاحبهٔ نگارندگان با خانم زربی بی دهواری، پیش کسوت سفالگری کلپورگان، ساکن روستای کلپورگان، موزهٔ زنده سفالگری کلپورگان، اردیبهشت ۱۳۹۱.
- ۷. محمدصدیق دهواری نویسنده کتاب" سراوان شکوه گذشته" الهام گیری نقوش سفالگران کلپورگان از پدیدههای طبیعی بلوچستان راادای دین هنرمند به طبیعت می داند (مصاحبهٔ حضوری نگارندگان بامحمدصدیق دهواری، ساکن سراوان، تلفن ۱۵۳۴۷۳۴۹۹ می ۱۸۳۹/۱۴/۵،۰
- 8. Titus Burckhardt (1908-1984)
- 9. Frithjof Schuon (1907-1998)



- 10. Kapok
- 11. Sabzo
- 12. Kettare Padak
- 13. Mand-o-Bollu
- 14. Halb vax

۱۵. رنگ سیاه نقوش سفالینههای کلپورگان درواقع همان اکسید منگنز است که از کوههای اطراف روستای کلپورگان و سنگی به نام مغن به دست می آید.

## منابع و مآخذ

- افروغ، محمد (۱۳۸۸). فرم و رنگ در هنر بلوچ، **کتاب ماه هنر**، (۱۳۳)، ۸۵-۸۰.
- ایتن، پوهانز (۱۳۶۸). کتاب رنگ، ترجمه محمدحسین حلیمی، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - بور کهارت، تیتوس (۱۳۷۶). هنر مقدس، ترجمه جلال ستاری، تهران: سروش.
  - بیهقی، حسینعلی (۱۳۶۵). هنر و فرهنگ بلوچ، فصلنامه هنر، (۱۰)، ۴۷۱-۴۴۴.
- پاپلی یزدی، محمدحسین (۱۳۶۸). پیامدهای سیاسی، اقتصادی بلوچستان بدون نخلستان، **دانشگاه مشهد**، (۱۳)، ۱۳۰.
  - پوپ، آرتور اپهام (۱۳۸۷). شاهکارهای هنر ایران، ترجمه پرویز ناتل خانلری، تهران: علمی و فرهنگی.
  - جهان تیغ، شرف (۱۳۸۱). سوزن دوزی بلوچ؛ عواطف در نخهای رنگی، رشد آموزش هنر، (۲)، ۵۸-۵۶.
    - دکالی، زیور (۱۳۸۵). سوزن دوزی زنان بلوچ، **فصلنامه فرهنگ مردم**، (۱۷)، ۱۲۴–۹۷.
      - دهواری، محمدصدیق (۱۳۸۴). سراوان شکوه گذشته، تهران: اندیشه خلاق.
  - سیدسجادی، سیدمنصور (۱۳۷۴). باستان شناسی و تاریخ بلوچستان، تهران: سازمان میراث فرهنگی.
- \_\_\_\_\_(۱۳۸۵). شهر سوخته آزمایشگاهی بزرگ در بیابانی کوچک، زابل: پایگاه میراث فرهنگی و گردشگری شهر سوخته.
- سیدسجادی، سیدمنصور؛ هلالی اصفهانی، هاله و کنستانتینی، لورنزو (۱۳۸۸). پارچههای شهر سوخته و فرهنگ پوششی آن، زاهدان: سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری سیستان و بلوچستان.
  - شوان، فریتهیوف (۱۳۹۰). هنر و معنویت، ترجمه انشاءالله رحمتی، تهران: متن.
  - شهبخش، محمدسعید (۱۳۸۴). نقوش تزئینی بلوچ، کتاب ماه هنر، (۸۹ و ۹۰)، ۱۴۰-۱۴۰.
- کرباسچی، مسعود (۱۳۷۳). *بررسی امکانات توسعه صنایع دستی در استان سیستان و بلوچستان*، پایان نامه کارشناسی، تهران:
  - کسراییان، نصراله (۱۳۸۰). **بلوچستان،** تهران: آگاه.
  - کلاگ، جی (۱۳۵۵). سیری در صنایع دستی ایران، تهران: گنجینه بانک ملی.
  - کوپر، جی سی (۱۳۸۶). فرهنگ مصور نمادهای سنتی، ترجمه ملیحه کرباسیان، تهران: فرهنگ نشر نو.
    - مهر پویا، جمشید (۱۳۶۸). سفال، کاشی، سرامیک، **فرهنگ و هنر**، (۱۷)، ۱۹۵–۱۶۶.
      - ناصح، ذبیحاله (۱۳۴۴). بلوچستان، تهران.
  - نصر، سیدحسین (۱۳۷۴). هنر و معنویت اسلامی، ترجمه سعید حنایی کاشانی، فصلنامه هنر، (۲۸)، ۱۳۸–۱۳۲.
    - هال، جیمز (۱۳۸۰). فرهنگ نگارهای نمادها، ترجمه رقیه بهزادی، تهران: فرهنگ معاصر.
      - یاوری، حسین (۱۳۹۰). **شناخت صنایع دستی ایران**، تهران: مهکامه.
    - یونگ، کارل گوستاو (۱۳۸۴). ا**نسان و سمبولهایش،** ترجمه محمود سلطانیه، تهران: دیبا.

نقد نشانهشناختی نگاره بهرام گور در گنبد سپید براساس رمزگان تصویری امبرتو اکو\*

اشرف السادات موسوى لر \*\* فاطمه زهتاب \*\*\*

#### چکیده

از اوایل قرن بیستم نشانهشناسی به مثابه "روشی از نقد متون"، بستری مناسب را در بررسی سازوکار تولید و ادراک معنا پیش مینهد. رمزگان، از مفاهیم بنیادین در نشانهشناسی است. هر نظام نشانهای تنها به واسطه آگاهی مخاطب از رمزگان حاکم بر آن، امکان معنامندی می یابد. دستهبندی ده گانهٔ *امبر تو اکو* از رمزگان تصویری، یکی از روشهای کارآمد را در بررسی متون تصویری ارائه داده که از طریق آن میتوان جوانب متنوع یک تصویر را حتی در پیوند با متونی وابسته به دیگر نظامات نشانهای ملاحظه کرد. نگارگری ایرانی عمدتاً در پیوند با ادب فارسی، با کارکرد تصویرگری، ظاهر میشود. هفت پیکر نظامی گنجوی، به لحاظ کیفیت روایی و موضوع غنایی خود موضوع تصویرسازیهای بسیاری قرار گرفته است. مقاله پیش رو، با هدف تبیین روشی مناسب در نقد نگارگری ایرانی با قابلیت پرداخت به وجوه بینامتنی نگارهها در پیوند با متون ادب فارسی، در عین تمرکز بر ویژگیهای متنی اثر، نگاره بهرام گور در گنبد سیید را از نسخه خمسه موزه مترویولیتن با بهرهمندی از دستهبندی رمزگان اکو، تحلیل کرده است. روش تحقیق در این مقاله توصیفی- تحلیلی بوده و منابع به صورت کتابخانهای، جمعآوری شده است. محتوای انسان گرایانه مشهود در نگار گری مکتب بهزاد ممکن است تضادی را در انتقال محتوای نمادین داستان نظامی ایجاد کند. اینکه موفقیت نگار گر در انتقال محتوای نمادین متن ادبی چه میزان بوده و این محتوا از نظام نشانهای زبان به نظام نشانهای تصویر چگونه انتقال یافته است، از سؤالاتی است که در این مقاله بررسی شده است. پرسشهای دیگر مقاله، به میزان پیروی نگار گر از توصیفات متن ادبی و علت سرپیچی احتمالی وی از توصیفات متن، توجه دارد. نتایج حاصل از این پژوهش نشان میدهد باوجود برخی محدودیتهای خاص رسانهٔ تصویری، نگارگر در انتقال فحوای نمادین داستان بسیار دقیق عمل کرده و واقع گرایی نوظهور در نگار گری آن زمان نیز مانعی در انجام این مهم نبوده است. پیام نمادین متن ادبی از یک سو به پاری تدابیر صوری، شامل کاربست نقوش راستخط و ترکیببندی متقارن، پر داخت ظریف به تزئینات هندسی دوّار و انتظام فضای معماری کشیده و از سوی دیگر بهرهمندی از برخی استعارات ادبی دالّ بر مفاهیم کمال و آگاهی که درونمایه اصلی داستان هفت پیکر است، در نگاره به نمایش درآمده است. در برخی موارد نیز جزئیاتی خارج از توصیفات متن مرجع خلق شده است.

**کلیدواژگان**: نشانهشناسی، رمزگان تصویری اکو، نقد نگارگری، خمسه نظامی، هفتپیکر.

<sup>\*</sup> این مقاله، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد فاطمه زهتاب باعنوان "نقد نگارههای هفتپیکر با رویکرد نشانهشناختی" به راهنمایی ادکتر اشرف السادات موسویلر در دانشگاه الزهرا(س) میباشد.

<sup>\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا (س)، تهران.

<sup>\*\*\*</sup> ارشد پژوهش هنر، دانشگاه الزهرا (س)، تهران.

# S.

#### مقدمه

نشانه شناسی که در دههٔ دوم قرن بیستم میلادی سوسور  $^{\prime}$  و پیرس  $^{\prime}$  آن را مطرح نمودند، با تلاش نظریه پردازان متعددی بسط و گسترش یافته و امروزه به عنوان یکی از روشهای بررسی تولید و ادراک معنا در متون گوناگون از آن استفاده میشود. آنچه در معنامندی نشانه، در درون نظام نشانهای، بسیار محوری عمل می کند، رمز گان  $^{\prime}$  است. هر زبان می تواند به عنوان نظامی رمز گانی در نظر گرفته شود. در تقسیم بندی رمز گان، نشانه شناسان دسته بندی های متنوعی را پیش نهادهاند  $^{\prime}$ . یکی از این دسته بندی ها درباره متون تصویری، دسته بندی ده گانه امبر تو اکو  $^{\prime}$ ، نشانه شناس ایتالیایی است که کار آیی بسیاری در بررسی جوانب متنوع متن و تصویر داشته است.

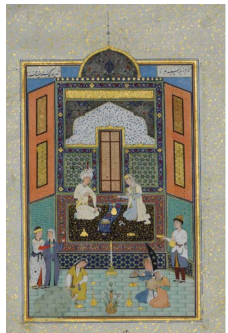
نشانه شناسی دیداری در سطح روابط متنی نگار گری ایرانی، نظامهای رمزگانی نظیر رمزگان هنری و رمزگان زبان را دربر می گیرد. برای تحلیل متن یک نگاره از یک سو، کدهای مؤثر در بیان هنری بررسی می شوند. این کدها یا رمزگان براساس دسته بندی ده گانه اکو از رمزگان دیداری، شامل: ۱. حسی ۲. شناسایی ۳. انتقالی ۴. لحن ۵. شمایلی ۶. شمایل شناسانه ۷. سلیقه و حساسیت ۸. مربوط به نظریه بیان ۹. مربوط به سبک ۱۰. ناآگاهی است که درادامه بررسی خواهند شد. امبرتو اکو این آن را در رساله "ساختار غایب" به گونهای کامل تر بازنویسی کرد (احمدی، ۱۳۷۵ و ۱۲۸). از سوی دیگر نقد نگار گری ایرانی، راحمدی، ۱۳۷۵ به ۱۲۹). از سوی دیگر نقد نگار گری ایرانی، ناگزیر به حوزه روابط بینامتنی نیز وارد می شود که در توضیح رمزگان اکو در مراحلی آن را بررسی خواهد شد. که در ۱۹۳۹ه.ق.

منظومه هفت پیکر یا بهرامنامه، در مکاتب مختلف نگارگری ایران بارها به تصویر درآمده است. نگارههای نسخه هفت پیکر نظامی که در هرات به سال ۹۳۱ ه.ق.۱۵۲۴-۲۵ م. به دست شیخزاده مصور شدهاند، مجموعه ای از نفیس ترین نمونههای نگارگری ایرانی را به نمایش می گذارند. شیخزاده شاگرد بهزاد و از نگارگران مکتب هرات است که یا همراه با بهزاد به پایتخت صفویه، تبریز رفته یا پس از تسخیر هرات به فرمان عبیداللهخان ازبک به بخارا منتقل شده است (پاکباز، ۱۳۷۸ ۱۳۷۳؛ ۳۳۶). پاکباز بهنقل از بهاری تصویرسازی شاه اسماعیل اول می داند (پاکباز، ۱۳۸۴؛ ۷۸).واقع گرایی و معتوای انسان گرایانه که بهزاد و شاگردانش آن را به نگارگری محتوای انسان گرایانه که بهزاد و شاگردانش آن را به نگارگری ایران وارد کردند، ممکن است با لحن نمادین و اسطورهای داستان بهرام گور در تضاد جلوه گر شود. چگونگی انتقال داستان بهرام گور در تضاد جلوه گر شود. چگونگی انتقال

مفاهیم از نظام نشانه ای زبان به تصویر و میزان پیروی نگار گر و علل سرپیچیهای احتمالی وی از توصیفات متن ادبی، مواردی هستند که در این مقاله بدانها پرداخته خواهد شد. در این پژوهش با هدف ارائه روشی کل نگر و همه جانبه در تحلیل متون تصویری به خصوص نگارگری ایرانی، متون تصویری و کلامی باهم تطبیق داده شدهاند. بدین منظور ابتدا به اختصار از هفت پیکر و ماجرای بهرام سخن رفته و درادامه، روی لایههای گوناگون متن هنری با بهرهمندی از نظریه رمزگان ده گانهٔ اکو تأمل شده است. ضمن اینکه همزمان با انطباق دادن منبع نیز تعیین می شود. برای همین، نگاره نشستن بهرام در روز جمعه در گنبد سپید (تصویر ۱) از نسخهٔ پیش گفته، بدان دلیل که قسمت پایانی و نتیجه بخش داستان بهرام با دختران دلیل که قسمت پایانی و نتیجه بخش داستان بهرام با دختران دلیل که قسمت پایانی و نتیجه بخش داستان بهرام با دختران دلیل که قسمت پایانی و نتیجه بخش داستان بهرام با دختران

#### پیشینه پژوهش

در مطالعات بینارشته ای هنری – ادبی امروز، نشانه شناسی جایگاه ویژه ای دارد و مقالات متعددی با این رویکرد درباره متون تصویری ارائه می شود. نکته در خور توجه این است که عمدتاً به سبب دیدگاههای تخصصی پژوهشگران حوزه زبان شناسی، طبیعتاً این بخشها بهتر از حوزه تجسمی بررسی شده اند. از مقالههای منتشر شده در این حوزه می توان به این نمونه ها اشاره نمود:



تصویر ۱. نگاره بهرام گور در گنبد سپید، خمسه ۴۲۵۱، نیویورک، موزه متروپولیتن، نگار گر شیخزاده، خوشنویس سلطان محمد نور، مکتب هرات (نگارندگان)

3

با شیوهای تطبیقی به حوزه بینامتنهای آن هم وارد می شود تا حدود و چگونگی انطباق نگاره را با متن ادبی تعیین کند. مبانی نظری

هفت پیکر نظامی (بهرامنامه)، چهارمین منظومه از پنج گنج نظامی است که نظامی آن را به علاءالدین کُرپارسلان، حاکم مراغه، هدیه کرده است. «تعداد بیتهای آن ۵۱۳۶ بیت و به سال ۵۹۳ ه.ق.. اتمام یافته است.» (ثروت، ۵۹۳۱: ۵۵) «هفت پیکر نظامی براساس مایه و محتوایی پیچیده سروده شده است و در آن تاریخ و افسانه، مطالبی که از مأخذ مکتوب مدون گرفته شدهاست، با سنتهای شفاهی درهم آمیخته و چاشنی حکمت و نجوم و اندیشههای اجتماعی و روانشناسانه آن را غنی و پربار کرده است.» (احمدنژاد، ۱۳۶۹: ۳۶). از مأخذهای آن می توان به تاریخهای طبری و بلعمی، مجمل التواریخ و شاهنامه فردوسی اشاره نمود.

هفت پیکر، براساس زندگی بهرام گور به نظم در آمده است. «بهرام پنجم، مشهور به بهرام گور، پانزدهمین پادشاه سلسله ساسانی بود که جلوس وی ۴۲۱ و فوت ۴۳۸ میلادی است.» (دهخدا، ذیل بهرام گور). براساس داستان بهرام، زیر نظر منذر در یمن در کاخ خورنق پرورش مییابد. او با دیدن تصویر دختران هفت اقلیم بر دیوار تالاری در خورنق شیفته آنها شده و پس از نشستن به تخت شاهی، هر یک را به طریقی نزد خود آورده و فرمان ساخت هفت گنبد را به شیدهٔ معمار، می دهد. شیده ساختن کاخی ویژه را پیشنهاد می کند، ایجاد تناسب میان هفت رنگ و هفت اختر و هفت اقلیم و هفت روز هفته، قصری با هفت گنبد به هفت رنگ تا دختران ملوک هفت اقلیم را در خود آسایش دهد. پس در هر روز از هفته، بهرام جامه را به رنگی متناسب با آن روز در آورده و به ملاقات عروسان خود می شتابد و در پایان هر روز، از آنها قصهای طلب می کند (زرین کوب، ۱۳۸۶: ۱۳۵-۱۴۵؛ معین، ۱۳۸۸: ۳۵ و ۳۶). ماجرای بهرام با هفت نگار زیبارو، روایت محوری منظومه هفتپیکر است. با گذشتن از این هفت گنبد، بهرام به بلوغ درونی و خودآگاهی دست می یابد. این روند تکاملی بعد از ماجرای هفت گنبد نیز با حوادثی پی گرفته می شود تا بالاخره بهرام در پی گوری به غاری رفته و از نظرها گم می گردد.

هر نشانه به واسطه نظام پیچیدهای تحت عنوان رمزگان، در ذهن گیرنده معنا می یابد. در حقیقت، هیچ نشانهای خارج از رمزگان وجود ندارد و معنا به واسطه آگاهی گیرنده از سیستم رمزگانی خاصی که نشانه در آن قرار می گیرد، حاصل می شود. «رمزگانها در حکم نهادهایی عمل می کنند که به تعدیل، تعیین و از همه مهمتر به تولید معنی می پردازند.» (سجودی، ۱۳۹۰: ۱۳۴۴).

نامورمطلق (۱۳۸۲و ۱۳۸۳)، در دو مقاله بطور خاص نگارههای بنای کاخ خورنق اثر بهزاد و معراج حضرت محمد (ص) اثر سلطان محمد را با متون ادبی مرجعشان تطبیق داده است. در این پژوهشها نویسنده رویکرد به نسبت یکسانی را پیش گرفته است. وی پس از ارائه مقدماتی از روایت مدنظر، در سه مرحله بررسی نشانههای متن ادبی، نشانههای متن هنری و تطبیق آنها، درباره چگونگی تبعیت نگار گر از متن نتیجه گیری می کند (نامورمطلق، چگونگی ۲۸۲-۱۵۸۱).

مقالهٔ دیگری که به تحلیل نشانه شناختی در نگار گری ایرانی همت گماشته، "نقد معناشناختی در مطالعه تطبیقی ادبیات و نقاشی با تکیه بر داستان لیلی و مجنون"، نوشته محمدی (۱۳۸۸) است. در این مقاله نویسنده با طرح روایت ادبی لیلی و مجنون، کار خود را آغاز می کند. سپس نگارههای منتخب را با بهرهمندی از تعابیری نشانه شناختی همچون معانی صریح و ضمنی بررسی کرده و چگونگی انتقال فحوای عرفانی کلام نظامی را در قالب تصویر شرح می دهد (محمدی، ۱۳۸۸: ۲۵-۸۳).

عباسی (۱۳۸۳ و ۱۳۸۵) نیز در مقالاتی با رویکردی ساختارگرا متون تصویری را تحلیل کرده است: در مقالهای با عنوان "کار کرد روایی - معنایی نشانه ها در تابلو قربانی کردن حضرت ابراهیم"، سعی در پیاده کردن الگوی کنشگران گریماس در تابلوی محمد زمان داشته است و در این راستا، قطبهایی چون بالا و پائین، فرهنگ و طبیعت و آسمانی و زمینی را بررسی می کند (عباسی، ۱۳۸۳: ۲۰۵–۲۲۵). وی همچنین در مقاله "تقابلها و رابطه ها در تابلوهای نقاشی "، همین رویکرد ساختارگرای مبتنی بر تقابلهای دوگانه را پیش گرفته و به گونهای اجمالی درباره چند نگاره و یک آگهی تبلیغاتی بحث می کند (همان، درباره چند نگاره و یک آگهی تبلیغاتی بحث می کند (همان،

سجودی (۱۳۹۰) نیز با روش نشانهشناسی لایهای، متون تصویری را تحلیل کرده است. وی در مقاله "نشانهشناسی زمان و گذر زمان: بررسی تطبیقی آثار کلامی و تصویری"، نشانههای القاکننده مفهوم زمان را در متون کلامی و تصویری با یکدیگر تطبیق داده است. همچنین ضمن مطالعه چند تصویر، دو نگاره ایرانی و یک نقاشیمدرن غربی، این فرایند را دربارهٔ نگار گری ایرانی بسیار وابسته به رابطهٔ قوی بینامتنی میان نگاره و روایت کلامی الهام بخش آنها دانسته است (سجودی، ۱۳۹۰: ۱۳۹۰–۲۰۶).

#### روش پژوهش

روش پژوهش این مقاله، توصیفی- تحلیلی بوده و منابع آن به صورت کتابخانهای جمع آوری گردیده است. در نقد نگاره منتخب نیز رویکردی نشانه شناختی با تکیه بر رمز گان ده گانه اکو اتخاذ شده که ضمن بررسی جوانب مختلف متن تصویری



می توان گفت قراردادی که رابطه میان دال و مدلول را شکل می دهد، پیش تر جامعه ای از انسانها، به عنوان کاربران زبانی خاص، آن را پذیر فته اند و چنانچه فردی در خارج از یک جامعه زبانی، با نشانه ای از آن زبان روبه رو شود، به فهمی از آن نشانه نخواهد رسید. علت این امر چیزی جز ناآگاهی آن فرد نسبت به رمزگان حاکم نیست. «رمزگان نشانه ها را به نظامهای معنادار تبدیل می سازد و بدین ترتیب باعث ایجاد رابطه میان دال و مدلول می شود.» (چندلر، ۱۳۸۷: ۲۲۱). بدیهی است که رمزگان در تحلیل نشانه شناختی جایگاهی محوری دارد. تنها با بررسی نشانه های موجود در نظامهای رمزگانی تشکیل دهنده متون است که می توان از فرایند تولید و ادراک معنا در آنها آگاهی تحلیل نشانه شناختی هر متن یا فرایند، شامل در نظر گرفتن یعندین رمزگان و روابط میان آنها در متن است.

از رمزگان، دستهبندیهای گوناگونی با معیارهایی مختلف ارائه شده است. چندار^ برخی از آنها را در بحث خود از انواع رمزگان بیان کرده است. تقسیم بنیادی میان رمزگان آنالوگ برمبنای شباهت و دیجیتال برمبنای قرارداد، تقسیم بندی برمبنای مجراهای حسی مانند رمزگان دیداری و شنیداری و شنیداری و تمایز میان رمزگان کلامی و غیر کلامی از آن جملهاند. بسیاری از نشانه شناسان نیز زبانهای بشری را به عنوان نقطه شروع انتخاب کرده و زیر رمزگانهایی همچون پوشاک، آداب و رفتار برای آن ها قائل شدهاند. خود چندلر نیز تقسیم بندی سه وجهی خود را در بافت رسانهها، ارتباطات و مطالعات فرهنگی ارائه می نماید. طبق تقسیم بندی وی، رمزگان به سه دسته: رمزگان اجتماعی، متنی و تفسیری، دسته بندی می شود که هر کدام، رمزگانهای متنی و تفسیری، دسته بندی می شود که هر کدام، رمزگانهای

از تقسیم بندی رمزگان آنچه در این مقاله کارآمد است، رمزگان تصویری است. اولین گروه بندی که احمدی (۱۳۷۵) آن را در پیوند با نقاشی و سینما کارآمد می داند، تقسیم بندی سه گانه رمزگان فرهنگی، تخصصی و سبکی است. وی همچنین، دو نوع رمزگان تصویری مطرح شده از سوی ژان پل سیمون ۱٬ را در کتاب خود تبیین می سازد: یکی رمزگان فنی و دیگر، کدهایی که انسان شناسیک خوانده می شوند (احمدی، ۱۳۷۵: ۲۲۸-۱۲۸).

یکی از کامل ترین دستهبندی ها از رمزگان تصویری که امکانات بی نظیری را در تحلیل متون تصویری در اختیار منتقد هنری قرار می دهد، دستهبندی ده گانهٔ اکو از رمزگان تصویری است. این دستهبندی در نقد متن تصویری، چنانچه خواهد آمد، کلیه وجوه تشکیل دهندهٔ تصویر از مواد و مصالح تا تکنیک و شیوه کار، ویژگی های سبکی، توصیفات شمایلی و ارتباطات میان متنی تصویر را با دیگر متون، خواه از نظام نشانه ای یکسان و

خواه متعلق به دیگر نظامات نشانهای، بررسی می کند. همچنین دلالتهای ضمنی هر یک از این وجوه را در کنار معانی صریح و اولیه ارزیابی می نماید. ده گروه از رمزگان ارائهشده در این دستهبندی عبارتند از: ۱. حسی ۲. شناسایی ۳. انتقالی ۴. لحن ۵. شمایلی ۶. شمایل شناسانه ۷. سلیقه و حساسیت ۸. مربوط به نظریه بیان ۹. مربوط به سبک ۱۰. ناآگاهی. هر یک از این رمزگانها درادامه تعریف و تبیین خواهند شد.

ییکره مطالعاتی این مقاله به نقد نگاره بهرام گور در گنبد سپید با تکیه بر دستهبندی ده گانه اکو از رمز گان تصویری می پردازد. در این راستا پس از ارائه تعریفی از هر یک از انواع این رمزگان، نمودها و مظاهر آنها در نگاره جستجو می شود. از میان انواع رمزگان ارائه شده در دسته بندی بیان شده، رمزگان سلیقه و حساسیت و رمزگان مربوط به نظریه بیان، بیش از بقیه جنبه بینامتنی پیدا می کنند. این در حالیست که سایر رمز گان ارائهشده در این دستهبندی، نشانههای تجسمی و روابط متنی اثر را تبیین می کنند. نگاره بهرام در گنبد سپید از نسخه خمسه ۹۳۱ه.ق.، بنا بر سنجههای مربوط به حجم مقاله، از میان نگارههای این نسخه از هفت پیکر نظامی انتخاب شده است. به این نگاره بدان سبب که تصویرگر قسمت پایانی و نتیجهبخش ماجرای بهرام با دختران هفت اقلیم است، به عنوان نمونه موردی در نقد این نگارهها توجه شده است. ماجرای بهرام با بانوی سپیدپوش گنبد هفتم، مرحلهای فرجامی و متضمن دستیابی به آگاهی و حقیقت است. در این نگاره، نشانههای تصویری به بهترین نحو در بیان درونمایه آن به کاررفته اند و هماهنگی دقیقی را در ترجمان محتوا از نظام رمزگانی زبان و ادب فارسی به نظام تصویر، ارائه نمودهاند.

## بررسی رمزگان تصویری نگاره با انطباق بر رمزگان دهگانه اکو

#### - رمزگان حسی

وابسته به روان شناسی ادراک است که با توجه به آن بررسی می شود. این دسته از رمزگان شرایط تأثیر پذیری حسی را ایجاد می کند. کیفیاتی چون رنگ، اندازه و در مواردی جنس اشیا یا میزان نور در یک تصویر از این دست است (اکو، ۱۹۸۸ نه ۲۰۸). رمزگان حسی موجود در نگاره یادشده را می توان در این موارد یافت:

رنگ: رنگ سپید شایان توجه ترین رنگ در تصویر این گنبداست. براساس شعر نظامی، تمامی عناصر تشکیل دهنده فضای این گنبد، از جمله رنگ تزئینات بنا، وسایل و رنگ لباس ملازمان و خدمتکاران باید به رنگ سفید باشد. با این وجود نگار گر، از همه توصیفات شاعر که بنابر نظر زرین کوب تا حدودی جلوه ای تصنعی دارد

S

طهارت، در باور بومیان آمریکای مرکزی نشان صلح و سلامتی، در باور مسیحیان نماد روح مطهر، شادی و پاکی و بکارت و زندگی مقدس و در باور هندوان رمز شعور ناب، تنویر خود، حرکت به بالا، تجلی و اشراق است (کوپر، ۱۳۷۹: ۷۹-۹۰). به قول نظامی: در سپیدی است روشنایی روز

وز سپیدیســت مــه جهانافرو همه رنگی به عیب آلودس*ت* 

جز سپیدی که پاک پالودست (نظامی، ۱۳۷۳: ۵۵۱).

اندازهها: اندازه پیکرها در این نگاره، بازهم با توجه به آموزههای بهزاد، در تناسب بهتری با عناصر معماری قرار گرفتهاند. پیکرها به سهولت در فضای معماری جای گرفته و به نظر می رسد که فضا به مکانی برای عمل آسان ایشان تبدیل شده است. برخی از پیکرها نیز به لحاظ اندازه، درشت اندامتر از دیگران هستند. **نور**: در این نگاره، به تبعیت از اصول حاکم بر شیوه نگارگری ایرانی - اسلامی، نور منتشر و بدون منبع است. این نور بنابر اعتقادات ایرانی- اسلامی نور الهی است که همه جا را بدون تولید سایه، یکسر روشن می کند (موسوی لر، ۱۳۸۳: ۱۵۰). همه اجزای تصویر به یک نسبت روشن است و در این میان، بین فضای داخل گنبد که جایگاه دو دلداده است با فضای بیرونی که ملازمان و خنیاگران را در خود قرار داده تفاوتی وجود ندارد. بافت: تمام سطح تصویر در این نگاره، از بافت بصری به مناسبترین و استادانه ترین شیوه اجرا بهرهمند است. تمامی سطوح از جمله لباس پیکرها، تاج، کلاه و سربندها، شمعدان و ظروف، تزئینات معماری شامل کاشی کاریها و گرهچینیهای در چوبی میانی و نقش و نگار فرش، از بافتی غنی از نقوش سنتی یوشیده شدهاند.

جنس اشیا: باوجود اینکه شیوه رنگگذاری در نگارگری ایرانی مبتنی بر بهرهمندی از رنگها به صورت تخت و بدون سایه روشن است، این نگاره با نوعی پردازش ظریف، جنسیت اشیا را نیز به نمایش میگذارد. این نکته با توجه به نمایش لعابگونهٔ کاشیهای فیروزهای، چین و چروک و حالت منعطف لباس روی بدن و بافت ظریف و استادانه قالیچه محرز می شود. این ایجاد تمایز در جنسیت اشیا به همان ظرافت، در پرداخت درب چوبی میانی و ظروف فلزی از طلا و جنس آلات موسیقی به خوبی دیده می شود.

#### - رمزگان شناسایی

برخی از شرایط ادراک حسی را که در پیوند با رمزگان حسی است به واحدهای نشانهای تبدیل می کنند، همچون علامتی سفید بر لباسی مشکی. این دسته از رمزگان همواره با ارجاع

(زرین کوب، ۱۳۸۶: ۱۵۶) در تصویر گری خود تبعیت نکرده است. وی رنگ سپید را به گونهای در تناسب با دیگر رنگها و تنها در بخشهایی از تصویر همچون سویه داخلی گنبد، ردای شمایلهای اصلی، قسمتهایی از لباس ملازمان به کار برده است.۱۱ با این همه باید دید نظامی و نگار گر در پی انتقال چه معنایی به واسطه رنگ سپید هستند. این رنگ، در مبحث نور، جمع و چکیده و دربردارنده همه رنگهاست. نور نخستین و سرچشمه زندگی است. خالص است و متضمن تمامیت و کمال. رنگ پاکی و عاری از هر گونه آلودگی و گناه است. «از نظر معنوى، تابش الهي ...، نيروى والا، پاک كامل، نيروى شفابخش نخستین و سرچشمه زندگی است.» (هانت، ۱۳۷۸: ۱۳۰). رنگ سپید مظهر عفت، پاکدامنی و پارسایی، بی گناهی و حقیقت است. این ویژگیها و صفات، با محتوا و کمال مد نظر نظامی در این حکایت کاملاً هماهنگ است. طبق سخن نظامی، بهرام در روز جمعه که موافق با سیاره زهره و رنگ سپید است، به دیدار شهدخت ایرانی می رود. شهدخت قصه کام جویی مردی پرهیزگار و دختری زیبارو که خود را بخت و از تبار نور معرفی می کند، برای بهرام باز می گوید:

گفت: نام تو چیست؟ گفتا بخت

گفت جایت کجاست؟ گفتا تخت گفت اصل تو چیست؟ گفتا نور

گفت چشـم بـداز تو، گفتـا دور (نظامی، ۱۳۷۳: ۱۵۰)

اما مشکلی بر سر کامیابی این دو دلداده است. هر زمان، اتفاقی آنها را از یکدیگر جدا میسازد تا اینکه مرد پارسا به صرافت مى افتد كه اين قضاى الهي است تا آنها مرتكب گناه نشوند. پس ایشان به عقد یکدیگر درآمده و پاک و بی گناه، به وصال میرسند. بهرام که با گذر از گنبد سیاه روز شنبه و گنبدهای دیگر، هر روز مسیری را در راه کمال طی کرده در این روز به وصل نور و پاکی و کمال میرسد . «با گذر از این گنبد که هفتمین دایره سرنوشت بهرام است، سفر بهرام به دنیای درون که با دیدار سایه و سیاهی آغاز شده بود با آمیزش او با نور و سپیدی به پایان میرسد. بهرام درون خود را میشناسد، نیروهای قلمرو ناخودآگاه روان خود را به سود سویه خودآگاه آن در فرمان می گیرد و به کمال و تمامیت دست می یابد» (یاوری، ۱۳۸۶: ۱۲۸۴). بنابراین «رنگ سفید، نماد پاکی و دوری از گناه است و نظامی با انتخاب این رنگ به نوعی حرکت از تاریکی به روشنی را نشان می دهد و درنهایت به رنگ سفید که رنگ پاکی و بی آلایشی است، منجر می شود.» (واردی، ۱۳۸۶: ۱۸۶). «بر تن کردن رنگ سفید، اغلب نشان از پاکی و معصومیت دارد.» (سان، ۱۳۷۸: ۱۳۳۳). رنگ سفید در باور عبریان رمز شادی و

E

به مجموعهٔ شرایط ادراک حسی سنجیده می شوند. شناخت این کدها وابسته به روان شناسی هوش و خاطره است (اکو، ۱۹۸۸: ۲۰۹). این دسته از رمزگان در این نگاره می توانند بر کلیه عوامل و نشانههایی که به شناساندن فضا، ساختمان و پیکرها به مخاطب کمک می کنند، دلالت داشته باشند.

وضعیت قرارگیری پیکرها: جایگیری پیکرها در ترکیببندی می توانند همچون کلیدی برای شناسایی آنها عمل کنند. بطور مثال قرارگیری دو پیکر، درست در مرکز چارچوب نگاره و همچنین جایگیری سرهای آنها در بالاترین نقطه از دایره متشکل از سرِ پیکرها، آنها را به عنوان پیکرهای اصلی به مشاهده گر معرفی می کند و این تشخیص به اطلاعات مخاطب از داستان می افزاید.

امکانات، تجهیزات و شرایط پیکرها: حالاتی که پیکرها در آن به سر می برند نیز می تواند در شناسایی نقش ایشان به بیننده یاری رساند. مشاهده دو پیکر، نشسته بر قالیچهای گرانبها، در زیر گنبد آن هم در شرایطی که وسایل پذیرایی از خوردنی و نوشیدنی در مقابلشان مهیاست، شکی در ذهن بیننده باقی نمی گذارد که اینها پیکرهای اصلی در این داستان و نگاره هستند. بدین ترتیب تک پیکر سمت راست، به سبب در دست داشتن صراحی و تنقلات، می تواند نقش یک خدمه را داشته باشد. نوازندگان نیز با آلات و ابزار موسیقی شان به سهولت شناسایی می شوند. اما اما تشخیص نقش تک پیکر و پیکرهای زوج سمت چپ با تکیه بر این طبقهٔ رمزگان، کمی مشکل است. اینها شاید ملازمینی با براین طبقهٔ رمزگان، کمی مشکل است. اینها شاید ملازمینی با بلامانع است. دو پیکر جفت، به اعتبار وضعیتشان نسبت به هم بلامانع است. دو پیکر جفت، به اعتبار وضعیتشان نسبت به هم و دیز وجود شاخهای گل در دست زن، به دو دلداده می مانند.

پوشاک: البسه و نحوه پوشش پیکرها نیز بیننده را در شناسایی راهنمایی می کند. نگار گر در اینجا بار دیگر موقعیت فاخر پیکرهای مرکزین را به رخ می کشد. او پرنقش و نگار ترین لباس ها را بر ایشان پوشانیده است. در لباس آنها، همه چیز از کلاه قزلباش پردار و نیزه بهرام تا سربند و سینهریز شهدخت، در تقابل با لباس ساده و عاری از نقش بقیه پیکرها، مخاطب را تلویحاً از برتری این دو نسبت به سایرین، آگاه می سازد. تنها در ردای یکی از نوازندگان و پیکر مرد در جفت پیکر سمت چپ است که تزئیناتی به چشم میخورد. هم نشینی تاج تزئین شده و ردای بلند پرنقش در لباس پیکر اخیر، فرض برتری مقام وی را نسبت به بقیه ملازمان، به اثبات نزدیک می کند. او تنها پیکر بجز نقش های اصلی است که ردایی یکسر سپید و طرحدار بر تن دارد. قاب های خوش نویسی: در این نگاره نیز همچون دیگر نمودهای نگار گری ایرانی، قاببندیهایی هندسی از خوش نویسی

دیده می شود که به نوعی صحنه را برای مخاطب معرفی می کنند

شد سوی گنبد سپید فراز (نظامی، ۱۳۷۵: ۱۴۴).

#### - رمزگان انتقالی

شاه با زیور سپید به ناز

زمینه لازم را برای ادراک حسی تصویر فراهم می کنند، مانند نقطهچینهای تصویری چاپی در روزنامه یا نقاط ریز ایجاد کننده تصویر کامپیوتری. این در حقیقت می تواند بافت یا زمینهای تلقی شود که تصویر بر آن یا به واسطه آن ایجاد می شود. بافت بر کیفیت پیام اثر می گذارد و تولید لحن می کند. اگر بافتی بر کیفیت تصویر تأثیر گذار باشد و لحن خاصی ایجاد کند، دلالتهای ضمنی و واسطهای برای انتقال معنا خواهند بود (اکو، ۹۸۸ ا ۲۰۹).

و در حکم مقدمهای برای ورود به روایت هستند. قاب خوش نویسی

در لایه زبانی متن، درخور بحث است چراکه از طریق رمزگان

زبان و ادب فارسی، تولید معنا می کند. طبیعی است که مخاطب

آشنا با این رمزگان می تواند معنا را دریابد. اما قاببندیهای

خوشنویسی دو طرف بالای تصویر در این نگاره تنها عازمشدن

شاهی را به سوی گنبدی سفید، یادآور می شود:

بافت کاغذ دستساز: ساخت کاغذ از مهم ترین مراحل تولید نگارهها در ایران است. کاغذ مورد استفاده نگار گران ایرانی، از مرغوب ترین مواد نظیر ابریشم و کتان بود که گاه از بسیاری پارچههای زربفت نیز پربهاتر بود. این کاغذ برای رسیدن به رنگ و بافت دلخواه، در مراحلی ظریف و حساس از زیر دست هنرمند نگار گر و تذهیب گر عبور می کرد. بافت دلخواه کاغذ در این نگاره نیز به وضوح توسط بیننده ادراک می شود و بر مفاهیمی نظیر دقت، مرغوبیت و استاد کاری دلالت می کند (طاهرزاده بهزاد، ۱۳۸۷: ۲۱۸۶–۲۱۸۸).

کاغذ زرافشان: طلا گرانبهاترین فلز در جهان است. در نگار گری ایرانی زیباترین و مهم ترین رنگ مورد استفاده، طلایی بود. قطعات طلا، طی مراحلی بسیار سنجیده، به ورقههایی بسیار نازک تبدیل و سپس ذرات آن به طرق گوناگون بر کاغذ آهاردار پاشیده می شد تا بعد از مهره کشی، کاغذی با بافتی از ذرات طلا به دست آید. ۱۲ حاشیهٔ این نگاره و بخشهایی از تصویر مثل قابهای خوشنویسی، این زمینه گرانبها را آشکارا نشان می دهند. با دقت در نواحی اطراف قابهای خوشنویسی و همچنین بند کشیهای کادر نگاره، به نظر می رسد که کاغذ آن بطور کامل زرافشان بوده است. این نگاره، زیبا، اشرافی، والا و دربردارنده مفهومی از کمال است.

پرداز: شیوه خاص قلمزدن در نگارگری با استفاده از نوک ظریف قلم و کنارهم آمدن نقاط یا هاشورهای بسیار ریز، از مصدر پرداختن در هنر به معنای «آرایش دهنده و تنظیم کننده» است.

S

این شیوهٔ قلمزنی را به استادانه ترین نحو نگار گران قرن نهم ه.ق.، به ویژه بهزاد و شاگردانش استفاده کردهاند. «این شیوه همگام با مکتبهای نگار گری ایران در سطحی والا مورد توجه بود و موجبات تعالی آثار هنرمند را فراهم می کرد. هنرمندان از این شیوه برای بازنمایی سبزینههای طبیعت، درختان، بافت صخرهها و سنگها، کلاهها و جامههای پیکرهها بهره می گرفتند و فضایی مخملین و چشمنواز ایجاد می کردند.» (آژند، ۱۳۹۰: ۶). این نگاره بافت مخمل گونهٔ خود را در بسیاری سطوح از جمله سایه روشنهای مخمل گونهٔ خود را در بسیاری سطوح از جمله سایه روشنهای کلاه بهرام، وامدار شیوه استادانه نگار گر پیرو مکتب بهزاد، در پرداز است. پرداز، نمایانگر کمال، پختگی و نهایت پردازش و برداز است و هرچه دانههای پرداز ریز تر و استفاده ایز آن بیشتر باشد، نگاره باشکوه تر و غنی تر جلوه گر می شود.

#### - رمزگان لحن

کدهایی آفریننده تصورات واحساسات هستندمانند تصور سنگینی و احساس بخشندگی. این رمزگان در نظام دلالتهای ضمنی نیز جای می گیرند. این احساسها و تصورها همچون اجزایی مکمل به در ک نشانههای شمایلی یاری می رسانند (اکو،۱۹۸۸ د ۲۱۰). با مشاهده این نگاره، تصوراتی از قبیل لطافت، ظرافت، ملایمت و نرمی در عین صلابت و استواری در ذهن بیننده شکل می گیرد. پختگی و کمال نیز از مفاهیمی است که تلویحاً به ذهن مخاطب متبادر می شود. تمهیداتی که نگار گر برای این القائات به کار بسته، می توانند تحت عنوان رمزگان لحن بررسی شوند.

پرداخت ظریف به جزئیات و تزئینات هندسی دوار: نگار گر به خوبی مختصات سبکی را برای توصیف فضای تغزلی داستان که طبعاً باید از لحنی لطیف برخوردار باشد، به کار گرفته است. وی بدین منظور، از خطوط منحنی و نقوش دوار در قالب اسلیمیها و ختاییها بهره جسته است (تصویر ۲). تزئینات باشکوه قالیچه و لباس پیکرها و ظروف و همچنین نقوش تزئینی آبیرنگ بر زمینه سپید گنبد داخلی، ظهوری غنی از مهارت هنرمند در کاربست دقیق هندسه دوار را به نمایش گذارده که به وضوح با درونمایهٔ تغزلی روایت هماهنگی مییابد. اما آیا تم داستان، تنها عاشقانه و رمانتیک است؟

کاربست نقوش راست خط و تر کیب بندی متقارن: بهرام تنها در پی عیش و نوش نیست بلکه پادشاهی قدر تمند و با تدبیر نیز هست. نگار گر با آگاهی کامل از ماجرای بهرام، بهترین تدبیر را در ایجاد تعامل میان سویههای تغزلی و حماسی داستان اندیشیده است. او لحن عاشقانه را چنانکه گفته شد، با به کار گیری نقوش تزئینی منحنی، به اثر بخشیده و برای القای حالتی از قدرت و صلابت، نقوش هندسی و مستقیم الخط را در بازنمایی کاشی ها و گره چینی در چوبی و پنجرههای

دیوارهای جانبی استفاده کرده است (تصویر ۳). تر کیببندی متقارن تصویر نیز در ایجاد این لحن پرقدرت بی تأثیر نیست؛ تقارن، متضمن مفاهیمی چون ثبات، آرامش و استحکام است. در اینجا، رمزگان تولید کننده لحن، به خوبی وقار و سنگینی و ثبات را با نرمی و لطافت و شاعرانگی، توأمان القا می کنند. همچنان که بهرام، خود نیز همواره سعی در متعادل ساختن نیروهای متناقض سرخوشی و اراده و تدبیر در درون خود است. انتظام فضای معماری کشیده: تمامی عناصر معماری در این نگاره دارای تناسباتی کشیده هستند. این کشیدگی اغراق آمیز تناسبات کشیده هستند. این کشیدگی اغراق آمیز تناسبات کدده است.

نگاره دارای تناسباتی کشیده هستند. این کشیدگی اغراق امیز تناسبات، حتی به شمعدان و شمع سپید نیز سرایت کرده است. طاق سپید گنبد نیز هدایتگر نگاه به سمت بالاست. حرکت صعودی چشم، با شکسته شدن کادر توسط لایه خارجی گنبد که با میله مرکزی تا ارتفاعی معادل یک ششم ارتفاع کلی کادر بالا می رود، کامل می شود. اما، نیت نگارگر از ایجاد فضایی یکدست بالارونده چیست. بهرام با شنیدن قصه بانوی گنبد سپید، آخرین مرحلهٔ تکامل درونی و دستیابی به خودآگاهی را طی می کند. نگارگر در القای این مفهوم دقیق و باریک بین از عناصری استفاده می کند که دارای حرکت صعودی باشد. عناصر بصری عمودی در این ترکیببندی، متضمن معانی ضمنی والایی، کمال و پختگی است.

#### - رمزگان شمایلی

از طریق رمزگان انتقالی، ادراک یا احساس میشوند. از مهم ترین رمزگان شمایلی، واحدهای نشانهای هستند که در کاربرد متداول "تصویر" نامیده شدهاند. عبارت نشانههای شمایلی را می توان به عنوان معادلی دقیق تر برای واحدهای نشانهای در نظر گرفت. نکتههای اصلی و مرکزی در پیام تصویری به واسطه همین واحدهای نشانهای یا نشانههای شمایلی منتقل میشوند (اکو،۱۹۸۸: ۲۱۱). از منظر نشانهشناسی، نشانههای شمایلی آن هایی هستند که به اعتبار دارابودن برخی ویژگیهای موضوع خود، فیگوراتیو<sup>۱۲</sup> می آیند. با این تفاسیر به نظر میرسد که رمزگان به شمایلی اکو، به نوعی با توصیف شمایلی مرتبط باشد که در فیگلب رویکردهای نقد اثر تصویری، اولین گام به حساب می آید. این به معنای دریافت ابتدایی معنا از اشکال ایجادشده توسط عناصر بصری است. ضمن اینکه، به ترکیببندی و انتظام رنگی تصویر نیز می توان هم زمان توجه کرد.

توصیف شمایلی: در این نگاره، جای گیری تعدادی پیکره انسانی در محدودهای نزدیک به نسبت دو سوم پائینی کادر اصلی دیده می شود. عناصر معماری موجود در تصویر با تناسباتی کشیده، نمایشگر درون خانهای از بنایی سنتی اند که در قسمت میانی دو پیکره محوری را با عناصری چون قالیچه ای پوشیده



از اسلیمی و ختاییها و سفره پذیرایی در خود گنجانده است. پشت سر آن دو نیز دری با گرهبندیهای چوبی است که به عنوان عاملی واسطه گر، سطح میانی را به گنبد سپید، پیوند می دهد. در پایانِ گذارِ از پائین به بالای نگاره، گنبد تیرهرنگ، عنصری ایست که با شکستن کادر، چشم را به بیرون و ادامه حرکتی صعودی سوق می دهد. بقیه پیکرها در فضای خارجی بنا و پائین کادر تصویر شده اند.

ترکیببندی: این اثر از نوعی چینش متقارن و دوار بهرهمند است. تقارن در انتظام فضای معماری به روشنی پیداست. پیکرهای انسانی نیز در دو گروهبندی چهار نفره در دو طرف محور میانی تصویر قرار گرفتهاند. محور جداکننده مرکز تصویر، خود، حاصل قرارگیری عناصری ریز و درشت از پائین تا بالای نگاره است: از گلهای نرگس تا گنبدهای سپید و تیرهرنگ. سه کتیبه خوشنویسی نیز از تقارن حاکم بر ترکیب اثر پیروی می کنند. ترکیببندی دوار اثر در نحوه قرارگیری پیکرها در تصویر معنا می یابد. هشت پیکر به گونهای در یک دایره جای می گیرند که این جریان دایرهای در نیمه پائینی تصویر، در تقابل با استحکام مربعوار نیمه بالایی، تناقضی را در بیان نشان می دهد. دایره در ذات خود، پویا و پرتحرک است؛ پیکرهای انسانی با فطرت کمال جو، به خوبی در قالب دایرهای خود مینشینند. اما سطح بالایی، استحكام و ثبات خاص راست گوشهها را به نمایش می گذارد. این ثبات، شاید حاکی از قدرت نظامی حکومتی باشد.

انتظام رنگی: رنگها در این نگاره، بسیار پرجلا و چشمگیر هستند. به نظر می رسد نگار گر برای رنگ آمیزی سطح وسیعی از تصویر، رنگهای سرد و خنثی را بر گزیده باشد. رنگهای آبی از لاجوردی و فیروزهای و سبز با تغییراتی در درجه اشباع، نواحی وسیعی از اثر را پوشش دادهاند. نگار گر از سفید نیز به عنوان رنگی خنثی، برای رنگ آمیزی گنبد داخلی، لباس پیکرها و رنگ گلها بهره جسته است. لیکن رنگهای گرمی چون نارنجی – اخرایی و طلایی و زرد و قرمز، همگی در بستری از رنگهای خنثی به درخششی وصفناپذیر دستیافتهاند به گونهای که فرض تسلط رنگهای سرد را از میان می برند و فضا را کاملاً گرم و سرشار از نور و حرارت، جلوه گر می سازند.

## - رمزگان شمایلنگارانه

مدلولهای رمزگان شمایلی یا نشانههای شمایلی را به دال تبدیل می کنند و هدفشان این است که واحدهای نشانهای پیچیده تر و فرهنگی تری بسازند (اکو،۱۹۸۸ : ۲۱۳). در این مرحله بحث از موضوع آثار هنریست. نشانههای شمایلی در اینجا نقش خود را بنابر قراردادهایی می پذیرند. این قراردادها ممکن است برای جامعهای فرهنگی، بدیهی باشند. برای نمونه،

تصویر سیزده مرد بر سر میز غذا که تداعی کننده شام آخر مسیح است. اما درباره نگار گری ایرانی، عمدتاً برای دریافت موضوع باید به متنی که تصویر براساس آن ایجاد شده است، بازگشت. در غیر این صورت، مخاطب هیچ گاه از سطح ادراک ابتدایی نشانه های شمایلی فراتر نخواهد رفت. شاید به همین منظور باشد که در این نوع تصویر گری، معمولاً جایی را برای نوشتار داخل نگاره نگاهمی داشتند تا با بازگشت به آن، مخاطب تا حدی از موضوع آگاهی یابد.

با مراجعه به لایه زبانی و ادبی چنین به دست می آید که نگاره یادشده، عیش بهرام را در روز جمعه، متناظر با سیاره زهره و رنگ سپید، در پیوند با شاهدخت ایرانی، دُرِستی، به تصویر می کشد. در اینجا نگار گر با قراردادن قابهای خوش نویسی با مضمون: شاه با زیور سپید به ناز شد سوی گنبد سپید فراز

سعی در معرفی داستان به بیننده داشته است. بدین ترتیب شمایلهای موجود در نگاره، به نوعی مشخصاند؛ پیکرهای مرکزی نشسته بر قالیچه که با پیروی از اصل پرسپکتیو مقامی، جثه درشت تری نسبت به سایرین دارند و سرتاپا سپیدپوشاند، باید شخصیتهای اصلی این بخش از بقیه پیکرها، ملازمان و خرستی دختر خسرو، شاه ایرانی باشند. بقیه پیکرها، ملازمان و خدمتکاران و خنیاگران هستند که در فضایی صمیمی تصویر شدهاند. مکان، چنانچه در متن ادبی تشریح شد، یکی از گنبدخانههایی است که شیده، برای شاه شاهدخت ایرانی بنا کرده است تا در آن قصه خود را برای شاه بهرام باز گوید. گنبدی که بنابر پیشنهاد خود معمار، در توافق با سیاره زهره و روز جمعه به رنگ سپید در آمده است. در این مرحله، بررسی شخصیتهای داستان و نگاره ضروری می نماید.

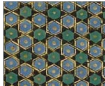
#### - ش**خ**صیتها

بهرام: شخصیت بهرام، در تاریخ و اسطوره آنطور درهم آمیخته که تصور مرزی در تفکیک این دو امکانناپذیر است. نظامی، خود نیز شخصیت قهرمانش را با درهم آمیختن همین نظامی، خود نیز شخصیت قهرمانش را با درهم آمیختن همین سویههای تاریخی و افسانهای، پرداخته است. قهرمانی که میان عشق با زندگی واقعی و عیش و طرب با درایت و سیاست و جنگ ممهور است به گونهای که «هیچیک از شاهنشاهان ساسانی به استثنای اردشیر بابکان و خسرو انوشیروان، مانند او محبوب بما نبوده است.» (دهخدا، ذیل بهرام گور). «بهرام در روایات شایع در افواه عام نمونه کامل شادخواری، هشیاری و دلاوری پادشاهانه محسوب می شد و پادشاهان عصر، او را به خاطر پانظر تحسین می نگریستند.» (زرین کوب، ۱۳۸۶: ۱۳۷). وی با نظر تحسین می نگریستند.» (زرین کوب، ۱۳۸۶: ۱۳۷). وی





نصویر ۲. پرداخت ظریف به تزئینات هندسی دوار و رنگهای هماهنگ و باوقار در تزئینات بنای درباری، نقوش قالی و لباس؛ فاخربودن لحن نگاره اِ میرساند (نگارندگان)









صویر ۳. کاربست نقوش راست خط و ظریف و فاخر در تزئینات بنا (نگارندگان)

شکار و سلاحداری، بهره بسیار داشت و به همان نسبت به رقص و طرب و موسیقی علاقه نشان می داد. گفته شده که او برای شاد کردن رعیت، «از هندوستان دو هزار لولی جهت مطربی به ایران آورد.» (انوشه، ۱۳۸۱: ۱۲۸۶).

باوجود بسیاری محاسن اخلاقی، نظامی برای شخصیت بهرام سویهای ناکامل متصور می شود. ظاهراً بهرام با داشتن همهٔ این صفات نیکو و مهارتها، هنوز شخصیت آرمانی نظامی نیست. پس شاعر تمامی صحنه هفت پیکر را مبدل به عرصهای برای تکامل و رشد قهرمانش می کند. نظامی، بهرام را در موقعیتهای متعدد در معرض نکتهای عبرت آموز قرار می دهد و بهرام به راستی که درس را از آموز گاران، خوب فرامی گیرد. او با گذار از تمامی چالشهایی که خالقش برایش در نظر گرفته، درنهایت به کمال مطلوب نظامی دست می یابد و با پیداکردن بخش غایب آگاهی اش، به خودشناسی و امتزاج با راز هستی می رسد. اینجاست که به پیروی از کهنالگوی سر به مهر ماندن این راز، در پی گوری به غار رفته و از نظرها پنهان می گردد. این شخصیت در نگاره، با لباس سپید، در مکانی مناسب و کمی درشتاندام تر از سایرین به تصویر کشیده شده است و به واسطه نشانههایی همچون لباس مزین، کلاه قزلباش خاص سران آن دوره (اوایل صفوی)، سفره پذیرایی روبهرویش و همچنین خنجری با حمایل زر که بر کمر بسته و تثبیت کننده قدرت وی حتی در خلوت با معشوقه است، به خوبی شناخته می شود. نکته جالب توجه بی ارتباطی کلاه قزلباش با بهرام و نظامی است. این کلاه که در حقیقت توسط پدر شاه اسماعیل صفوی برای صوفیان ابداع شده، کلاهی دوازده تَرک به رنگ قرمز است که میان دستاری سفید یا سبز، به گونهای که نوک بلند آن بیرون باشد، پیچیده می شده است. بدیهی است که نگارگر در هماهنگی با رمزگان فرهنگی دوره خود، چنین کلاهی را برای بهرام خویش برگزیده است.

شاهدخت ایرانی: این شخصیت که طبق الگوی روایتشناسی گرماس، کنشگری یاری رسان است، بهرام را در دستیابی به شیء ارزشیاش، کمال و پختگی، یاری می رساند. او به تبعیت از ستارگان و روز و اقلیم، سرتاپای سپیدپوش است. سپید، رنگ پاکی و خلوص و کمال است و بهرام نیز در هماهنگی با شاهدخت است که جامه سپید برتن کرده و این ابتدایی ترین گام در یاری قهرمان است. وی داستانی را با این نکته اخلاقی بر بهرام باز می گوید: عقل و عفت برتر از با این نکته اخلاقی بر بهرام باز می گوید: عقل و عفت برتر از وصال اوست که بهرام به مرحلهای از خوداً گاهی دست می یابد. وصال اوست که بهرام به مرحلهای از خوداً گاهی دست می یابد. از قبیل نشانههای نجوم و عدد را به نمایش در نیاورده اما با به از قبیل نشانههای نجوم و عدد را به نمایش در نیاورده اما با به تصویر کشیدن شاهدخت با ردایی سفید و تزئینات طلایی که آن هم متضمن نور و آگاهی است، او را به عنوان قهرمان زر روایت، معرفی می نماید.

شخصیتهای فرعی نگاره: در داستان از زمان پای گذاردن بهرام به گنبد سپید، سخنی در وصف مجلس و خدمتکاران و ... آورده نشده است. با این وجود نگار گر با تکیه بر تخیل خویش و به احتمال، بهره گیری از توصیفات نظامی در دیگر صحنههای بزم و خلوت، شخصیتهایی آفریده که حضورشان را در مجلس ضروری احساس کرده است. از میان این شخصیتها نوازندگان به سبب در دست داشتن دف و چنگ، خود را به صراحت معرفی می کنند. از دیگر شخصیتهای مخلوق نقاش، بانویی نشسته در برابر خنیاگران و دو دلداده ایستاده در سمت چپ نگاره، با توجه رمزگان شناسایی نقش مشخصی ندارند. جوانی هم در سمت رمزگان شناسایی نقش مشخصی ندارند. جوانی هم در سمت مراحی و حالت بستن ردایش به کمر، نقش خود را به عنوان ضراحی و حالت بستن ردایش به کمر، نقش خود را به عنوان خدمتگذار خلوت، از سوی نگارگر می پذیرد.

S

#### - مكان

گنبدخانهٔ سپید: از قصر هفت گنبد: شیده، از قبل رنگ سپید را از لباس تا فرشینه برای این گنبد و ساکنانش به تناسب نجوم و ایام هفته و اقلیم پیشنهاد داده بود:

از نمودار جامه تا بفریش

کرده همرنگ روی گنبد خویش (نظامی،۱۳۷۳: ۷۰)

اما نگار گر در جائی که بحث از دقت کارش است، به توصیفات متن مرجع وفادار نمانده و فضا را بجای سفید مطلق که قدرت نمایش عناصر را از او می گیرد، با رنگهای مطلوب خود آراسته است. این کار او نه تنها آسیبی به مضمون وارد نیاورده بلکه امکان دیده شدن سطوح سپید مد نظر شاعر را در کنار رنگهای دیگر ایجاد کرده است. این تناقضات با در نظر گرفتن تفاوتهای بنیادین شیوه بیان در دو رسانه زبانی و تصویری، توجیه می شود. تزئینات در و دیوار و پنجره و گنبد و فرش و ظروف و ...، بازهم توصیفاتی از فضا را به دست می دهد که در متن ادبی اثری از آنها نیست.

#### - رمزگان سلیقه و حساسیت

دلالتهای ضمنی برآمده از واحدهای نشانهای پیشین یا نشانههای شمایلی را تثبیت می کند (اکو،۱۹۸۸: ۲۱۴). نشانههای شمایلی را می توان در این نگاره در دو گروه عمده: مکانی و پیکرهای جای داد. آنچه در این نگاره به تکرار مشاهده شد، وضعیتهای متناقض نما است. در ایجاد فضای معماری (مكان)، آميختگي بينظير تزئينات هندسي مستقيمالخط و منحنی دیده میشوند. این تناقض به گونههای دیگر در تعامل میان رنگهای گرم و سرد و تقابل چینشهای مدور و راست گوشه در تر کیببندی اثر نیز تکرار می شود. این ها به گونهای ضمنی القاگر تضاد درونی شخصیت اصلی، بهرام گور است. کشیدگی عناصر معماری نیز دربر گیرنده معنای ضمنی حرکت به سوی کمال است. در پیکرها نیز نکته جالب توجه تفوق کمیتی پیکرهای زن بر مرد است. معنای ضمنی این بر تری در تعداد می تواند بر تری نیروی زنانه به عنوان عامل مکمل و در حقیقت به کمال رساننده مرد باشد و این از جایگاه والای زن در اندیشه نظامی، دور نیست. شاهدخت ایرانی و دیگر زنان هفت پیکر مانند فتنه همگی عواملی در جهت سوق دادن مرد داستان به سوی آگاهی هستند. از کلیت نگاره معانی بیشماری نظیر بزمی گرایی، تجمل گرایی، دقت و ظرافت، درباری گری و زن گرایی (فمنیسم) استنباط می شود. در این نگاره، عناصر دیگری نیز وجود دارند که معنای ضمنی تولید می کنند اما آنها را می توان در رمزگان نظریه بیان مطرح نمود.

#### - رمزگان مربوط به نظریه بیان

نخست بنابر قراردادهایی تازه شکل می گیرند، سپس کاربردی اجتماعی می یابند؛ درست همچون مجازهای نظریه بیان (اکو،۱۹۸۸) در نگارهٔ مد نظر، بیشتر مجازهایی وجود دارند که در آنها ترکیبی از عناصر، معنایی مجازی را القا می کنند. نگارگری و ادبیات فارسی در طول تاریخ با یکدیگر مراوداتی را در ایجاد تصاویر داشتهاند. نگارگران برای تصویر کردن منابع خیال انگیز ادبی، بارها از همان استعارات و مجازهای در توافق با نوع رسانه، بهره جستهاند. از نشانههای ادبی در این نگاره می توان به صراحی و پیاله و می، شمع، دف و چنگ و گیاهانی چون نرگس اشاره نمود.

صراحی و پیاله و می: صراحی در ادب فارسی کنایه از معشوق و همچنین سینه خونین عاشق است. در این نگاره، صراحی در مقابل یا در دست اغلب پیکرها وجود دارد. اما پیاله در اصطلاح متصوفه، کنایه از محبوب و چشم مست اوست (انوشه، ۱۳۸۱ ۱۳۸۱). باده پیمایی در ایران از پیشینهای طولانی و آمیخته با اساطیر بر خوردار است. در ادب فارسی نیز این مقوله دستمایه خیال پردازیهای بسیار بوده است. می و باده نوشی از قرن پنجم ه.ق. به بعد، با رواج عرفان اسلامی معنایی استعاری، دال بر حالی که از غلبه محبت پروردگار به انسان دستمی دهد، دارد (همان: ۱۳۰۴). نظامی نیز که در خلقیاتش دوری از می گساری آمده است، در توجیه توصیفات دقیق خود از صحنههای باده نوشی، مراد خود را از می این گونه شرح می دهد: نه آن می که آمد به مذهب حرام

میئی که اصل مذهب بدو شد تمام (ثروت، ۱۳۷۸: ۴۳)

تصویر صراحی و پیاله در این نگاره می تواند در معنای مجازی بر همان مدهوشی از عشق الهی و دست یابی به حقیقت که بی ارتباط با محتوای داستان هم نیست، دلالت کند.

شمع: «شمع در هنر و ادبیات و مذاهب، معانی نمادین گوناگونی دارد. در ادب فارسی نیز بسیار به کار رفته و صفاتی چون شبافروز و جانسوز را به آن نسبت دادهند.» (انوشه،۱۳۸۱: ۹۱۲). شمع در اصطلاح عرفانی کنایه از خدا و نور معرفت است. از نگار گر قرن دهم ه.ق. بعید نیست که با تکیه بر دانش خود از تعابیر عرفانی، شمع را با این معنا به تصویر کشیده باشد. وضعیت ایده آل و کامل و خدشهناپذیر شمع باوجود شعله بلند طلایی رنگش، به نوعی مؤید این ایده است.

دف و چنگ: موسیقی در ادبیات فارسی جایگاهی درخور توجه دارد. تکرار نام گوشهها و دستگاهها و آلات موسیقی



و بدون شبیه سازی و کاربرد رنگها به صورت تخت و درخشان، متجلی می شود. خط نیز به صورت قابهای خوش نویسی به عنوان عامل پیونددهنده تصویر و متن کارایی می یابد. به لحاظ مضمونی، نگار گری ایرانی بر ادبیات فارسی به خصوص ادبیات حماسی و غنایی تکیه داشته است. این امر باعث می شود این منظومهها عمدتاً کار کردی روایی و تصویری یابند که در سایه حمایت دربار و پادشاهان هنردوست، جلوه ای باشکوه و غنی به خود می گیرند. این ویژگی ها درباره نگاره مدنظر نیز بطور کامل صادق است.

## تحولات مكتب بهزاد

بهزاد (احتمالاً۸۶۵–۹۴۲ه.ق.) یکی از تأثیرگذارترین نگار گران در تاریخ نقاشی ایرانی است. وی با حفظ اصول نگار گری، نوآوریهایی را در ترکیببندی، رنگ آمیزی و طراحی و بازنمایی پدیدآورد که توسط شاگردانش به مکاتب هنری بعدی منتقل گشت. محتوای واقع گرایانه و انسان گرایانه آثار بهزاد، ویژگی اصلی آثار اوست. در این راستا، بهزاد فضا را به صحنه کنشهای انسانی تبدیل کرده و به پیکرهای زمخت و بی حالت پیشین، ظرافت، تحرک، حالت و فردیت بخشیده است. عمقنمایی را نیز تا حدودی با پرداز و تمهیداتی شبیه به پرسپکتیو یک نقطهای به نگار گری وارد ساخته است. ۱<sup>۴</sup> در نگاره بهرام در گنبد سپید نیز، شیخزاده به ظرافت، آموزههای استاد خویش را به کار می بندد. از اشتراکات این نگاره با مکتب بهزاد می توان به شیوه رنگ آمیزی، انتظام فضای معماری و تزئینات ظریف، پیکرهای متناسب با فضا که باوجود تعداد زیاد به هیچرو القاکننده احساسی از آشفتگی نیستند و چهرههایی که حالتی عاطفی را القا مي كنند، اشاره نمود.

#### - رمزگان ناآگاهی

«می توانند در هر یک از اشکال شمایلی، شمایل نگارانه یا نظریه بیانی وجود داشته باشند و بنابه قرارداد انگیزش، آگاهی یا واکنشی را در مخاطب ایجاد کنند. این دسته از رمزگان مانند دلالت ضمنی، معنایی جز معنای صریح ابتدایی حاصل می کنند. همچون تصویر کودکی پشت میلههای زندان در دیوار کوب سازمان عفو بینالملل.» (اکو،۱۹۸۸ : ۲۱۶). برای این گروه از رمزگان در معانی رنگ سپید می توان عشق پاک را تصور کرد که با خرد و پرهیزگاری عجین است و شهدخت در عین آگاهی از نیت بهرام، پرهیزگاری عجین است و شهدخت در عین آگاهی از نیت بهرام، در با قصهای شیرین و پندآموز به رستگاری رهنمون می شود. در پایان، بطور خلاصه میزان تطابق رمزگانهای ده گانه اکو با صورت ظاهری نگاره، وضعیت محتوایی آن و حدود و فاداری به متن ادبی، در جدول ۱ مشخص شده است.

در شعر تأییدی بر این مدعاست. درباره علاقه بهرام گور به موسیقی که پیش تر گفته شد، در این نگاره نیز آلات موسیقی، دف و چنگ به تصویر درآمده است که از طرب و شادی حاکم بر بزم حکایت می کند. از سوی دیگر چنگ به سبب ظاهر خمیدهٔ خود، کنایه از پیری است و پیری در ادب فارسی، دال بر تجربه و آگاهی و دانش دارد. ممکن است همین معنای مجازی چنگ باشد که نگار گر را به انتخاب آن ترغیب کرده باشد چراکه بهرام در پی آگاهی است. حافظ نیز چنگ را در معنای پیری به کار برده است:

چنگ خمیده قامت، می خواندت به عشرت

بشنو که پند پیران هیچت زیان ندارد (حافظ، ۱۳۸۱: ۸۶)

نرگس: یکی از پربسامدترین گلها در ادبیات فارسی است. «در گذشته بوی آن را برای فزونی عقل و ... مفید می دانستند... در سنت شعر فارسی نرگس دارای دیده ولی بدون بینایی تصور می گردد.» (انوشه، ۱۳۸۱: ۱۲۰۰). این به معنای بصیرت و چشم دل است که بازهم بر مفهوم آگاهی دلالت دارد. علاوهبر اینها، نرگس استعاره از چشم معشوق است و با صفات فتان، طناز، مست و جادو توصیف می شود. نگار گر در تناسب با موضوع تغزلی کار خود، گلدانی از گلهای نرگس را در محور مرکزی تصویر، میان نوازندگان و پیکر زن تنهایی که با طنازی به گلدان خیره شده، قرار داده است.

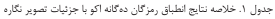
## - رمزگان مربوط به سبک

بر مختصات ویژهٔ یک ژانر یا دستخط شخصی یک هنرمند دلالت دارند (اکو،۱۹۸۸؛ ۲۱۶). در این مرحله نگاره مد نظر در دو سطح بررسی میشود: یکی مختصات سبکی نگارگری ایرانی و دیگری ویژگیهای سبکی مکتب هرات و بهزاد که این نگاره در آن شکل گرفته است. برخی این نگاره را به هرات و برخی هم به تبریز یا بخارا منتسب میدانند. اما آنچه مسلم است شیخزاده، شاگرد بهزاد بوده و از اصول اوج مکتب هرات و بهزاد پیروی می کند.

#### ویژگیهای سبکی نگارگری ایرانی

نگار گری ایرانی که از قرن هفتم ه.ق. شاکله اصلی خود را پیدا کرده است، محتوای ایدئولوژیک خود را در پیوند با حکمت کهن ایرانی و عرفان اسلامی و ادبیات عرفانی آن دوره می یابد. نگار گر دریی به تصویر کشیدن عالم مثال، از طبیعت گرایی دوری می جوید. پیرو این ها، اجتناب از طبیعت گرایی در فضاسازی چند ساحتی و بدون عمق نمایی، نور منتشر بدون سایه، پیکرسازی استیلیزه

۶.



| نمودها و مظاهر رمزگان در نگاره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | خلاصه نتایج انطباق رمزگان دهگانه<br>تعریف رمزگان                                                                                                        | نوع<br>رمزگان |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ۱. رنگ: تأکید بر رنگ سپید به سبب محتوای داستان. معانی نمادین رنگ سپید: تمامیت، پاکی، حقیقت. اجتناب نگار گر از تبعیت از توصیفات شاعر مبنیبر سپیدبودن کلیت صحنه و استفاده از سپید با توزیع مناسب نسبت به سایر رنگ ها. علت تبعیت نکردن: اقتضائات نظام تصویر و اجتناب از تصنع ۲. اندازه: تناسب بهتر پیکرها با فضا و درشتاندام بودن برخی پیکرها (پرسپکتیو مقامی) ۳. نور: نور منتشر، بدون منبع و بدون تولید سایه ۴. بافت: پوششی از بافت بصری غنی از نقوش سنتی ۵. جنس: تشخیص علائمی دال بر جنسیت پردازی در لباس و کاشی و فلز و      | رمزگان با قابلیت ایجاد تأثیر پذیری<br>حسی که با توجه به روانشناسی<br>ادراک بررسی میشود                                                                  | حسى           |
| ۱. وضعیت قرار گیری پیکرها<br>۲. امکانات، تجهیزات و شرایط و حالات پیکرها<br>۳. نوع پوشاک<br>۴. قاب خوش نویسی: شاه با زیور سپید به ناز/شد سوی گنبد سپید فراز<br>کلیه عوامل بالا به نوعی در شناسایی نقشهای اصلی و فرعی و موضوع نگاره به مخاطب کمک میکنند.                                                                                                                                                                                                                                                                       | رمزگان با قابلیت تبدیل شرایط<br>ادراک حسی به واحدهای نشانهای<br>(شمایل یا تصویر)؛ شامل کلیه<br>نشانههای یاریرسان به شناسایی<br>عناصر تصویر از سوی مخاطب | شناسايى       |
| ۱. بافت کاغذ دستساز: بافت مرغوب کاغذ به رنگ شکری، دالّ بر دقت و استادکاری<br>۲. زرافشان بودن کاغذ: استفاده ظریف از فلز گران بهای طلا در زرافشانی کاغذ؛ دالّ بر والایی، کمال و اشرافیت<br>۲. پرداز: شیوه خاص و ظریف در پردازش جنسیتها و بافتها؛ بیانگر شکوه و غنا و نهایت پردازش و کمال                                                                                                                                                                                                                                       | رمزگان فراهم کننده شرایط اصلی<br>برای ادراک حسی، متضمن بافت<br>یا زمینهای که تصویر بر آن یا به<br>واسطه آن ایجاد می شود                                 | انتقالى       |
| <ul> <li>۱. استفاده از تزئینات هندسی دوار؛ القاکننده تصور لطافت و ملایمت و فاخربودن (هماهنگ با محتوای تغزلی)</li> <li>۲. کاربست نقوش مستقیم الخط و ترکیب بندی متقارن؛ القاکننده تصور قدرت، صلابت، ثبات و استحکام (هماهنگ با سویه حماسی و قهرمانی داستان و شوکت پادشاهی و حکومت)</li> <li>۳. تأکید بر ساختار عمودی فضای معماری و القای وضعیت صعودی؛ متضمن معانی والایی، کمال و پختگی (متناسب با محتوای داستان)</li> </ul>                                                                                                     | رمزگان آفریننده تصور همچون<br>تصور سنگینی و نرمی که در نظام<br>دلالتهای ضمنی نیز جای می گیرند                                                           | لحن           |
| توصیف شمایلی: دریافت فضا به عنوان درون خانهٔ بنایی سنتی، تشخیص هشت پیکر انسانی شامل سه مرد و پنچ زن و تمایز دو پیکر مرکزی به سبب اندازه، جای گیری، پوشاک و همچنین مشاهده عناصری نظیر دف و چنگ، گل، تنقلات، جام و صراحی و رابطه مستقیم با موضوع که تصویر را با واقعیت پیوند میدهد                                                                                                                                                                                                                                             | رمزگانی شامل واحدهای نشانهای<br>که تصویر یا نشانه شمایلی نامیده<br>میشوند (توصیف شمایلی)                                                                | شمايلى        |
| در این مرحله بازگشت به روایت ادبی ضروری است که موضوع و نقشها و مکان به مخاطب معرفی می شود.  ۱. شخصیتها: بهرام و دُرسِتی به عنوان شخصیتهای اصلی داستان و شخصیتهای فرعی که در متن ادبی، توصیفی برای آنها نیست و نگارگر با تکیه بر تخیل خود و توصیفات دیگر صحنهها، امکان شناسایی آنها را به مخاطب می دهد. ۲. مکان: گنبدخانهٔ سفید از قصر هفت گنبد. سرپیچی نگارگر از توصیفات متن؛ به علت تفاوت در رسانه و پرداخت نگارگر به جزئیاتی که در متن توصیف نشدهاند. از نمودار جامه تا بفریش /کرده همرنگ روی گنبد خویش                    | رمزگان ایجادکننده واحدهای<br>نشانهای فرهنگی تر؛ شمایل نگاری<br>(معرفی موضوع)                                                                            | شمایل نگارانه |
| دلالتهای ضمنی که از دو دسته نشانههای شمایلی موجود در تصویر، شمایلهای مکان و پیکرهای، استنباط می شود.  ۱. دلالتهای ضمنی مرتبط با نشانههای شمایلی پیکرهای: القای معنای ضمنی برتری نیروی زنانه به عنوان به کمال رساننده مرد با توجه به تفوق کمیتی پیکرهای زن بر مرد.  ۲. دلالتهای ضمنی مرتبط با نشانههای شمایلی مکان: القای تضاد درونی شخصیت بهرام با درهم آمیختگی تزئینات هندسی منحنی و راستخط و رنگهای سرد و گرم  از کلیت نگاره معانی ضمنی بزم گرایی، تجمل گرایی، دقت و ظرافت، درباری گری و زن گرایی (فمنیسم) استنباط می شود. | رمزگان تثبیت کنندهٔ دلالتهای<br>ضمنی به دست آمده از نشانههای<br>شمایلی (شمایل شناسی)                                                                    | سليقه وحساسيت |



ادامه جدول ۱. خلاصه نتایج انطباق رمزگان ده گانه اکو با جزئیات تصویر نگاره

| نمودها و مظاهر رمزگان در نگاره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تعریف رمزگان                                                                                   | نوع<br>رمزگان |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| استفاده نگارگر از عناصری که در ادبیات فارسی متضمن معانی استعاری و مجازی هستند.<br>۱. صراحی و پیاله و می: معنای مجازی مدهوشی از عشق الهی و دستیابی به حقیقت<br>۲. شمع: کنایه از خدا و نور معرفت<br>۳. دف و چنگ: معنای ظاهری طرب و شادی و معنای باطنی و ضمنی تجربه و آگاهی و دانش<br>۴. نرگس: استعاره از چشم معشوق و دیده بدون بینایی (چشم دل و بصیرت) | رمزگان مرتبط با مجازهای نظریه<br>بیان                                                          | نظریه بیان    |
| ۱. مختصات کلی در سبک نگار گری ایرانی: اجتناب از طبیعت گرایی، استفاده از خط به عنوان عامل<br>پیوند تصویر و متن، کار کرد روایی- تصویری در پیوند با ادبیات و پیوند با دربار به عنوان حامی<br>۲. مختصات سبکی مکتب هرات به ویژه بهزاد: نوآوری در ترکیببندی، رنگ آمیزی و طراحی و<br>بازنمایی، محتوای انسان گرایانه و واقع گرایانه                          | رمزگان ویژهٔ یک ژانر، مکتب یا مؤلف                                                             | سبک           |
| از نتایج نامطلوب سرپیچی از راه ثواب درنتیجه آگاهی بخشی به مخاطبین داستان بهرام گور، بیان<br>منطقی راوی با کنایه یا طعنه از مضرات عدم پرهیزگاری و آگاهی بخشی به شخصیت اصلی (بهرام) است                                                                                                                                                                | رمزگان موجد واکنش یا آگاهی<br>در مخاطب به هر یک از شکلهای<br>شمایلی، شمایلنگاریک یانظریه بیانی | ناآگاهی       |

(نگارندگان)

#### نتيجهگيري

از تطبیق یافتههای تحقیق به نظر می رسد که استخراج نشانههای تصویری با در نظر گرفتن رمزگان تصویری اکو، امکان تحلیل جوانب گوناگون ساز و کار تولید معنا را در رسانههای تصویری دیگر هم پیدا می کند بااینکه در مواردی همپوشانی دارند. پس بر این اساس تعمیمپذیری رمزگان تصویری اکو در آثار نگارگری هم امکان سنجی شد. در نگاره بهرام گور در گنبد سپید واقع گرایی و انسان گرایی سبک بهزاد، نه تنها مانعی برای انتقال معانی سمبلیک متن ادبی نیست بلکه زایش معانی ضمنی را سبب می گردد. نگار گر با استفاده از تمهیدات ویژهٔ رسانه خود همچون ایجاد تمایز در اندازه، جای گیری و جنس پوشاک یا ایجاد تقابلهایی صوری نظیر تزئینات مدور/ مستقیمالخط و ترکیب دایرهای/راست گوشه، بهره گیری از نیروهای بصری بالارونده و با بهرهمندی از صور خیال ادبی نظیر استعارات و مجازها، به خوبی از عهده معرفی ابعاد ظاهری و درونی شخصیتها و تناقضات روانی قهرمان و همچنین تم اصلی داستان، رسیدن به خوداً گاهی، برمی آید. اما مواردی نیز در تبعیت نکردن نگار گر از متن به چشم می خورد که آنها هم از شناخت کامل نگارگر از رسانهٔ خویش و همچنین تمایز و محدودیتهای نسبی رسانهها در مقابل یکدیگر، خبر میدهد؛ نگارگر از توصیفات رنگی متن تبعیت کامل ندارد و با این تمهید ساختار مطلوبی از گردش رنگ و فرم را در ترکیببندی نگاره در نظر دارد که نتیجه آن دوری از تصنع، یکنواختی و کسالت است. وی همچنین به دلیل تفاوتهای ماهیتی دو رسانه، از بررسی نشانههای نجوم و اعداد و ایام، صرف نظر می کند و درعوض شخصیتهایی را که در متن توصیفی برایشان نیست، به تصویر می کشد. ضمن اینکه فضا را به واسطه حرکت شخصیتها پویاتر جلوه می دهد تا بزم بهرام و شاهدخت ایرانی را از سکون جلوس طولانی راوی قصه و مخاطبش (بهرام) خارج کند. درنهایت، نتایج به دست آمده از این پژوهش نشان می دهد که باوجود برخی محدودیتهای خاص رسانهٔ تصویری، با بهرهمندی از برخی استعارات ادبی دال بر مفاهیم کمال و آگاهی که درونمایه اصلی داستان هفت پیکر نیز به شمار می رود، در نگاره به نمایش درآمده است و در انتقال معنای نمادین داستان بسیار هنرمندانه عمل شده است.

- 1. Ferdinand de Saussure (1857-1913)
- 2. Chales Sanders Peirce (1839-1914)
- 3. Code

- ۴. برای مطالعه بیشتر درباره نشانه شناسی و رمزگان مراجعه شود به:
- چندلر، دانیل (۱۳۸۷). مبانی نشانه شناسی، ترجمه مهدی پارسا، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و هنر اسلامی.
  - سجودی، فرزان (۱۳۹۰). نشانهشناسی کاربردی، تهران: علم.

- 5. Umberto Eco (1932)
- 6. Algirdas Julien Greimas (1917-1992)
- ۷. برای مطالعه بیشتر درباره نظامی و آثار وی از جمله هفت پیکر مراجعه شود به:
  - احمدنژاد، كامل (١٣٤٩). تحليل آثار نظامي، تهران: علمي.
  - ثروت، منصور (۱۳۷۸). گنجینه حکمت در آثار نظامی، تهران: امیر کبیر.
- زرین کوب، عبدالحسین (۱۳۸۶). پیر گنجه در جستجوی ناکجاآباد، تهران: سخن.
- 8. Daniel Chandler
- 9. Analog
- 10. Jean Paul Simon
  - ۱۱. این درحالیست که بسیاری از نگارههای کارشده با موضوع یکسان، تبعیت نگارگر از توصیفات متن را بدون در نظر گرفتن اقتضائات رسانه نشان مى دهد.
    - ۱۲. برای مطالعه بیشتر مراجعه شود به:
  - مقاله آماده سازی مصالح و ابزارهای نقاشان منیاتور، نوشته حسین طاهرزاده بهزاد بهنقل از کتاب سیری در هنر ایران به همت آرتور يوپ.
- 13. Figurative

- ۱۴. برای مطالعه بیشتر در این زمینه مراجعه شود به:
- بنیون، لورنس؛ ویلکنسون، ج. و. س و گری، بازیل (۱۳۶۷). سیر تاریخی نقاشی ایران، ترجمه محمد ایرانمنش، تهران: امیر کبیر.
  - کنبای، شیلا (۱۳۷۷). دوازده رخ، ترجمه یعقوب آژند، تهران: مولی.
    - پاکباز، رویین (۱۳۸۴). نقاشی ایران، تهران: زرین و سیمین.
  - گری، بازیل (۱۳۶۹). نقاشی ایران، ترجمه عربعلی شروه، تهران: عصر جدید.

## منابع و مآخذ

- آژند، یعقوب (۱۳۹۰). شیوهٔ پرداز در نقاشی ایران، **هنرهای زیبا هنرهای تجسمی**، (۴۵)، ۵-۱۲.
  - احمدنژاد، كامل (۱۳۶۹). تحليل آثار نظامي، تهران: علمي.
- احمدی، بابک (۱۳۷۵). ا**ز نشانههای تصویری تا متن: به سوی نشانهشناسی ارتباط دیداری،** تهران: مرکز.
  - انوشه، حسن (۱۳۸۱). فرهنگ نامه ادبی فارسی، ج ۲، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - بنیون، لورنس (۱۳۶۷). **سیر تاریخی نقاشی ایران**، ترجمه محمد ایرانمنش، چاپ اول، تهران: امیر کبیر.
    - یاکباز، رویین (۱۳۷۸). **دایر هٔالمعارف هنر، چ**اپ اول، تهران: فرهنگ معاصر.
    - (۱۳۸۴). نقاشی ایران، چاپ چهارم، تهران: زرین و سیمین.
    - ثروت، منصور (۱۳۷۸). **گنجینه حکمت در آثار نظامی،** چاپ دوم، تهران: امیر کبیر.
- چندلر، دانیل (۱۳۸۷). مبانی نشانه شناسی، ترجمه مهدی پارسا، چاپ سوم، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و هنر اسلامی.
- حافظ، شمس الدین محمد (۱۳۸۱). دیوان خواجه شمس الدین محمد حافظ شیرازی، به اهتمام محمد قزوینی و قاسم غنی، تهران: زوار.
  - دهخدا، على اكبر (١٣٣٧). **لغتنامه،** ج ١٣، تهران: دانشگاه تهران، سازمان لغتنامه دهخدا.
  - زرین کوب، عبدالحسین (۱۳۸۶). **پیرگنجه در جستجوی ناکجاآباد**، چاپ هفتم، تهران: سخن.



- سان، هوارد و دروتی (۱۳۷۸). **زندگی با رنگ؛ روانشناسی و درمان با رنگها**، ترجمه نغمه صفاریان پور، تهران: حکایت.
  - سجودی، فرزان (۱۳۹۰). **نشانه شناسی کاربردی،** چاپ دوم، تهران: علم.
- طاهرزاده بهزاد، حسین (۱۳۸۷). آماده سازی مصالح و ابزارهای نقاشان منیاتور، ترجمه مهدی مقیسه، سیری در هنر ایران، به کوشش آرتور پوپ، ج ۵، تهران: علمی و فرهنگی.
- عباسی، علی (۱۳۸۳). کار کرد روایی- معنایی نشانه ها در تابلو قربانی کردن حضرت ابراهیم، مجموعه مقالات اولین هماندیشی نشانه شناسی هنر، چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر.
- \_\_\_\_\_(۱۳۸۵). تقابلها و رابطهها در تابلوهای نقاشی، مجموعه مقالات دومین هماندیشی نشانه شناسی هنر، چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر.
  - کنبای، شیلا (۱۳۷۷). **دوازده رخ**، ترجمه یعقوب آژند، چاپ اول، تهران: مولی.
  - کوپر، جین. سی (۱۳۷۹). فرهنگ مصور نمادهای سنتی، ترجمه ملیحه کرباسیان، چاپ اول، تهران: فرشاد.
    - گری، بازیل (۱۳۶۹). **نقاشی ایران**، ترجمه عربعلی شروه، چاپ اول، تهران: عصر جدید.
- محمدی وکیل، مینا (۱۳۸۸). نقد معناشناختی در مطاله تطبیقی ادبیات و نقاشی با تکیه بر داستان لیلی و مجنون، جلوه هنر، (۲)، ۲۵–۳۸.
  - معین، محمد (۱۳۳۸). تحلیل هفت پیکر، چاپ اول، تهران: دانشگاه تهران.
- موسوی لر، اشرف (۱۳۸۳). زیبایی شناسی ایرانی ـ اسلامی در آثار کمال الدین بهزاد، مجموعه مقالات همایش بین المللی کمال الدین بهزاد، چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی ایران.
- نامورمطلق، بهمن (۱۳۸۲). اسطورهزدایی و اسطورهپردازی، کاخ خورنق در نگاه نظامی و بهزاد، کتاب ماه هنر، (۶۳ و ۶۴)، ۸۶-۴۸
- \_\_\_\_\_\_(۱۳۸۳). نشانه شناسی تطبیقی شعر و نقاشی معراج، مجموعه مقالات اولین هماندیشی نشانه شناسی هنر، چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر.
- واردی، زرین تاج و مختارنامه، آزاده (۱۳۸۶). بررسی رنگ در حکایتهای هفت پیکر نظامی، **ادب پژوهی،** (۲)، ۱۶۷–۱۸۹.
  - هانت، رولاند (۱۳۷۸). هفت كليد رنگ درماني، ترجمه ناهيد ايران نژاد، چاپ اول، تهران: جمال الحق.
- یاوری، حورا (۱۳۸۶). **روانکاوی و ادبیات؛ دو متن، دو انسان، دو جهان از بهرام گور تا راوی بوف کور،** چاپ دوم، تهران: سخن.
- Eco, U. (1988). La Structure Absente: Introduction a la recherché semiotiqe. Paris: Mercure de France.
- http://images.metmuseum.org/CRDImages/is/original/DP164649.jpg (access date: 8/4/2012).

**بررسی تطبیقی نخستین پیکرگهای انسانی در داسه بارور** 

روحالله شيرازي\* صدرالدين طاهري\*\* زهره سلطانمرادي\*\*\*

(لوانت، میانرودان، آناتولی و غرب ایران)

#### چکیده

این نوشتار درپی آن است تا با نگاهی به دوران آغاز ساخت پیکرکهای انسانی در داسه بارور (لوانت، میانرودان، آناتولی و غرب ایران)، در یک بررسی تطبیقی دلایل ساخت و مفاهیم آنها را کنکاش کند. این امر به دیگر پژوهشگران یاری میرساند تا با پیگیری مسیر زمانی ساخت پیکرکها آنها را با یکدیگر مقایسه کنند. گستره تاریخی آثار موزهای بررسیشده، پایان فراپارینه سنگی تا پایان نوسنگی را در بر میگیرد.

مقاله چهار هدف نهایی را پی گیری می کند: بررسی نظریات و تفاسیر پژوهشگران درباره کارکرد پیکرکهای انسانی دوره نوسنگی، بررسی تپههای نوسنگی داسه بارور که پیکرکهای انسانی ساختهاند به تفکیک مناطق و با ترتیب زمانی، طراحی نقشه پیکرکهای انسانی نوسنگی داسه بارور و پیجویی دلایل آغاز ساخت پیکرکهای انسانی در تغییرات بافت اقتصادی منطقه.

داده های پژوهش در یک بررسی کتابخانهای و موزهای گردآوری شدهاند. روش پژوهش، مقایسه تطبیقی ساختار پیکرکها و بررسی تحلیلی ارتباطشان با یکدیگر بوده است. این نوشتار براساس هدف از گونه پژوهشهای بنیادی و از حیث ماهیت و روش، تاریخی است. تجزیه و تحلیل اطلاعات در این پژوهش از نوع کیفی بوده است. برجسته ترین نتیجهای که به دست آمد، برتری مطلق پیکرکهای زنانه بر مردانه از دیدگاه شمار و گوناگونی بود. از سوی دیگر به نظر می رسد غرب منطقه یادشده با فاصلهای نزدیک به یک هزاره زودتر از شرق آن، ساخت پیکرکهای انسانی را آغاز کرده و درست با همین تفاوت زمانی، زودتر به کشاورزی روی آورده است، درحالی که آغاز دام پروری در شرق منطقه بوده است. بر پایه اسناد باستان شناختی می توان بیان داشت که فرایند ساخت پیکرکهای انسانی هم بستگی بسیار نزدیکی با آغاز به کشاورزی و روی آوردن به اقتصاد مبتنی بر برزیگری و کشت زمین دارد.

## كليدواژگان: تنديس گرى، پيكر كهاى انسانى، هنر دوره نوسنگى، داسه بارور.

<sup>\*</sup>استادیار، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه سیستان و بلوچستان.

<sup>\*\*</sup> استادیار، گروه موزهداری، دانشکده جهانگردی و کارآفرینی هنر، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> دانشجوی دکتری باستانشناسی، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه بوعلی سینا همدان..

مقدمه

برای رهیابی به معنای یک انگاره کهن باید آن را در بافت اجتماعی و باستانیاش و نه به عنوان اثری جدا بررسی کرد. ساخت این انگارهها نشان خودآگاهی سازنده است و معانی چندگانه دارند؛ گاه سازنده تلاش دارد عناصر پایهای و حیاتی اندیشه و نیز ساختار اندامی خود و مردمانش را به رمز درآورد (281) (Hamilton, 1996: 281).

در بسیاری از بخشهای جهان پیکرکهای کوچک گلی یا سنگی رایج ترین یافتههای هنری از استقرارهای کشاورز ابتدایی را تشکیل میدهند. وجود شمار زیادی از آنها در در ریزهای این مردمان، نشان از فراوانی بهره گیری از آنها در خانههایشان دارد. همچنان که نهادهای سیاسی متمرکز تر شده و روستاها به شهر بدل شدهاند، این سنتهای خانگی نیز بیشتر ناپدید یا کهرنگ میشوند (Lesure, 2000: 1). گرچه در بسیاری از فرهنگهای دوره تاریخی همچنان ساخت این پیکرکها دیده میشود.

شکوفایی پیکر کسازی در میان جوامع انسانی به پایان دوره فراپارینه سنگی و آغاز نوسنگی، نزدیک به ده هزار سال پیش، همزمان با گرمشدن آب و هوا و دگر گونی در شیوه زندگی اجتماعات انسانی و گزینش شیوه یکجانشینی بجای کوچروی باز می گردد. از آن زمان به بعد، گونههای ناهمسان پیکر ک میان بقایای فرهنگی انسانها پدیدار می شوند. ساخت این اشیا، بیش از همه در آسیای باختری رایج می شود. بیشترشان از گل ورز داده شده و با دست ساخته می شدند. نمونههایی از سنگ، استخوان و عاج هم گزارش شده که نسبت به گونههای گلی کمترند. آنها را می توان در سه دسته جای داد:

۱. انسان ریخت طبیعت گرایانه ۲. جانور ریخت طبیعت گرایانه ۳. هندسی و تجریدی.

در این میان، تندیسهای انسان گون نقشی بسیار کلیدی دارند. از نمونه آثاری که بسیار در کاوش مکانهای پیشاتاریخی دیده می شوند، پیکر کهای گلی یا سنگی با اندامهای تجریدی یا واقع گراست که بیشتر با تکیه بر ویژگیهای زنانه ساخته شدهاند. بررسیهای نو با تأکید بر تفاوتها و تمر کز بر معنا و کاربرد پیکر کها در مکانها و زمانهای گوناگون، نور تازهای از دانش را بر تحلیل معنایی این پیکر کها تابانده است.

برخی از این پیکرکها را می توان به سبب تأثیر گذاری و بیانگریِ ژرف، در زمره آثار درخشان تاریخ هنر به شمار آورد. با این حال به سختی می توان باور کرد که آنها به عنوان اشیایی تزئینی ساخته شده باشند. در این تندیسها زیبایی، به سلیقه امروزی ما، کمتر دیده می شود؛ بسیاری از آنها

چهره ندارند ولی بر اندامهای زنانهشان تأکید شده است. تنها دسته کمشماری از تندیسهای انسانی این دوران را می توان مردانه دانست که درادامه به آنها اشاره خواهد شد.

بجای تلاش برای محدود کردن فرهنگهای باستانی در مرزهای امروزی، باستانشناسان نو آنها را در مرزهای فرهنگی خود بررسی می کنند تا بتوانند بر گوناگونیهای محلی آنها تأکید کردند (Meskell, 1998: 47). مکانهای باستانی منطقه هلال حاصل خیزی یا داسه بارور در دوره نوسنگی از همسانیهای فرهنگی بسیاری برخور دارند و برخاسته از یک بافت فرهنگی یکپارچه به نظر می رسند.

واژه داسه بارور را نخست جیمز هنری بریستد <sup>۲</sup>باستانشناس امریکایی دانشگاه شیکاگو در سال ۱۹۰۶ م. به کار برد. این کلمه اشاره به شکل داس گون و خاک بارور این سرزمین دارد که خاستگاه کشاورزی و دامپروری و مهد نخستین جوامع یکجانشین در تاریخ زندگی انسان است.

بنابر آنچه بیان شد، نوشتار حاضر تلاش دارد با بررسی موج ساخت پیکر کهای انسانی همزمان با پدیداری کشاورزی در این دیار، نگاهی به ارتباطات فرهنگی مردمان آن داشته باشد و گمانهایی را درباره نقش این پیکر کها در زندگی انسان پیش از تاریخ بیان کند. همچنین چهار هدف نهایی را نیز این مقاله پی گیری می کند:

 بررسی نظریات و تفاسیر پژوهشگران درباره کارکرد پیکرکهای انسانی دوره نوسنگی.

 ۲. بررسی تپههای نوسنگی داسه بارور که پیکرکهای انسانی ساختهاند به تفکیک مناطق و با ترتیب زمانی.

۳. طراحی نقشه پیکرکهای انسانی نوسنگی داسه بارور.

۴. پیجویی دلایل آغاز ساخت پیکر کهای انسانی در تغییرات بافت اقتصادی منطقه.

#### پیشینه پژوهش

ویوین برومن ۱۹۵۸)، پیکرکهای تپه جارمو عراق را مطالعه کرد و رساله دکتری خود را براین اساس و با نام "پیکرکهای جارمو" نوشت. وی همچنین در ۱۹۸۳ م. پیکرکهای تپههای سراب کرمانشاه و چای اونو ترکیه را بررسی کرد و پژوهشهای خود را باعنوان "پیکرکها و سایر اشیای گلی سراب و چای اونو" به انتشار رسانید (Morales, 1990).

جوان اوتس (۱۹۶۶)، بررسیهایی روی پیکر کهای گلی تل السوان عراق انجام داد و پژوهشهای خود را با نام "پیکر کهای گلی پخته شده السوان" به چاپ رساند. استریکا (۱۹۹۸) نیز مطالعاتی در این زمینه انجام داد.

S

### روش پژوهش

این نوشتار براساس هدف از گونه پژوهشهای بنیادی و ازلحاظ ماهیت و روش از گونه پژوهشهای تاریخی است. روش پژوهش، مقایسه تطبیقی ساختار پیکرکها و بررسی تحلیلی ار تباطشان با یکدیگر بوده است تا بر پایه آن بتوان به دیدی بهتر درباره ار تباط فرهنگی میان این مکانهای باستانی و کارکرد تندیسهای انسانیشان دست یافت. روش گردآوری دادهها بدین صورت است که بخش در دسترس دادههای اطلاعاتی از گنجینه موزههای ایران گردآوری شدهاند. سایر اطلاعات هم به صورت کتابخانهای گرد آمده است. در روش تجزیه و تحلیل دادهها نیز بدین گونه عمل شد که نمونهها گردآوری، طبقهبندی، گونهشناسی و با مناطق همجوار مقایسه شدهاند. ضمن اینکه، تجزیه و تحلیل دادهها در این پژوهش از نوع کیفی است.

### کارکردهای تندیسهای انسانی

بسیاری از باورها، جشنها و مراسم دینی در ارتباط با نیازهای اقتصادی بشر شکل گرفتهاند که با برکتخیزی و باروری تأمین میشوند. نیاز به محصول و رمه بیشتر برای سیرماندن، فرزند بیشتر برای یاری در کاشت، نگاهبانی از زمین و نیروبخشیدن به خانواده و قبیله در هنگام جنگ است. گروههای ابتدایی انسانها، همواره تلاش کردهاند هر آنچه در طبیعت، سکوتش برایشان سیمایی رمزآلود و ناشناخته دارد و خشمش هراس آنان را برمیانگیزد به یاری آئینها، رقصها، بازیها و گردهماییهای اساطیری رام کنند و خشنود سازند و نیروهایش را به خدمت گیرند.

هدف از این نمایشهای مقدس، تازه و تواناکردن قوای فرومرده طبیعت از طریق جادوی همدلانه است تا درختان بار آورند، خوشههای غلات پردانه شوند و انسانها و جانوران تولید مثل داشته باشند (فریزر، ۱۳۸۲: ۴۳۷).

در این میان، تندیسهای انسانی همواره جایگاهی گرانسنگ برای ارتباط با قوای بارور کننده و دستیابی به بر کت بر آمده از رضایت این نیروی راز آمیز داشتهاند.

در بسیاری از اجتماعات ابتدایی تندیسهای زنانه پرشمارترند. تمایل به مطالعه ساختار جنسیتی در جامعه باستان از طریق این پیکرکها رو به افزایش است. باستان شناسان سرتاسر جهان این پیکرکهای زنانه را به اندیشههای باروری یا برکتخواهی مربوط دانسته و بیشترِ آنان را خدای بانو معرفی کردهاند. برخی پژوهشگران این آثار باستانی را در ارتباط با تفسیر آن جوامع از طبیعت و ساختار جنسیتی و فرهنگی خود دانستهاند. در نخستین بررسیها، پیکرکهای

پیتر یوکو<sup>۸</sup>(۱۹۶۸)، روی پیکرکهای انسانی خاور نزدیک، مصر، یونان و ... مطالعاتی انجام داد و نظریاتی در این باره مطرح نمود. پژوهشهای وی باعنوان "پیکرکهای انسانی دوران پیشاسلسلهای در مصر و دوران نوسنگی کرت و مقایسه با پیش از تاریخ شرق نزدیک و یونان" منتشر شد. یوکو پیکرکها را اشیایی چند منظوره معرفی می کند و معتقد است که این اشیا دارای نیروی جادویی هستند.

اوفر بار یوسف (۱۹۸۰)، روی پیکرکی انسانی از یک سایت خیامی در دره اردن کار کرد و نتایج پژوهشهای خود را در همین سال در نشریه "شرق باستان" به چاپ رساند.

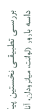
گ. ایگون ۱ پیکرکهای انسانی و جانوری یافتشده در گنج دره هرسین را بررسی کرده و نتایج تحقیقات خویش را در سال ۱۹۹۲ م. تحت عنوان "پیکرکهای انسانی و حیوانی محوطه نوسنگی گنج دره" در نشریه "شرق باستان" منتشر کرده است.

ب. بوید و جیل کوک ۱۱ پیکرکی از عین صخری فلسطین را بررسی نمودند و در سال ۱۹۹۳ م. نتیجه تحقیقات خود را با نام "بازنگری پیکرک عین سخری" به چاپ رساندند. یوسف گارفینکل ۱۲ روی پیکرکهای تپه باستانی مونهتا در جنوب لوانت کار کرد و انواع پیکرکهای انسانی و جانوری این مکان را معرفی نمود. وی در ۱۹۹۵ م. نتایج پژوهشهای خود را باعنوان "پیکرکهای انسانی و جانوری مونهتا"۲۰ در مجله "شرق باستان" به چاپ رساند.

کارول گریسوم ۱۴ (۲۰۰۰)، پژوهشهایی روی پیکر کها و تندیسهای نوسنگی عین غزال اردن انجام داد که گزارش آن در نشریه "مطالعات باستان شناسی امریکا" چاپ شد. پیش از این مک آدام ۱۹۹۷) روی برخی از پیکر کهای این تپه کار کرده بود.

ریچارد h(t,t,t)، مطالعاتی روی پیکر کهای روستانسینان اولیه انجام داد و نتایج پژوهشهای خود را در ششمین کنفرانس "جنسیت و باستان شناسی" در دانشگاه آریزونا ارائه داد. وی در این زمینه بیان می کند که در بسیاری از جوامع بررسی شده، شمار پیکر کهای زنانه بسیار بیشتر است و آنها را به عنوان بخشی از یک دین مبهم پیشاتاریخی معرفی می کند.

داگلاس بایلی ۱<sup>۷</sup> نیز مطالعاتی را درباره پیکر کهای پیشاتاریخی انجام داد و در سال ۲۰۰۵ م. نتیجه تحقیقات خود را با نام "پیکر کهای نوسنگی" ۱<sup>۱۸</sup> منتشر کرد. در این اثر، وی شماری از دیدگاههایی را که پژوهشگران درباره پیکر کها مطرح نمودهاند، آورده است.



زنانه همواره به عنوان بخشی از یک دین مبهم طبیعی پیشاتاریخی معرفی میشدند. معمولاً تفاوت در بازنماییها نادیده گرفته شده و همه پیکرکها را یکجا "ایزدبانوی مادر" نام دادهاند (Lesure, 2000: 1).

پیکر کهای زنانه آثاری بسیار پیچیدهاند که بر پایه ارتباط میان مادر و فرزند در هنگام بارداری بنا شدهاند و وابستگی جنین و مادر را در دوگان نیرومند زن باردار نشان می دهند. چراکه آشکار نیست او یک نفر است یا دو نفر و تبدیل این یک به دو در لحظه زایش امری جادویی و شگفتآور است .(Hamilton, 1996: 297)

رسم نگاهداشتن پیکرک هنگام بارداری هنوز در میان برخی جوامع معمول است. برای نمونه، زنان باردار قبیله آشانتی غنا عروسکهای چوبی زنانهای را از دامن خود مى آويزند (پاريندر، ۱۳۷۴: ۱۱۶). بيشتر اين پيکر کها حالت نشسته دارند. *گیمبوتا*۱۹ براین باور است که این تکیه و ييوستگي آنها به خاک مي تواند نمايانگر عملکردشان به عنوان خداى بانوى زمين باشد (Gimbutas, 1972: 318).

فربهی بیش از اندازه این تندیسها نشانگر تفاوتی است که در دید زیبایی شناختی میان ما و نیاکان پیشاتاریخی مان حاصل شده است. دراین باره دورانت ۲۰ می نویسد که میان اقوام بدوی ساکن آفریقا فربهی بیش از حد مهم ترین دلیل زیبادانستن یک بانو است (دورانت، ۱۳۳۷: ۸۳).

از سوی دیگر پیکر کهای کوچک را می توان در دست گرفت و حمل کرد که خود حسی از تماسی شخصی و برهم کنشی ۲۱ زمینی میان انسان با جهان روحانی برقرار می کند .(Bailey, 2005: 20)

پژوهشگران برای این پیکر کها مفاهیم دیگری نیز بر می شمرند. پس از بررسی همه این پیشنهادها میتوان از نُه اندیشه گوناگون رایج درباره این آثار یاد کرد:

- ۱. عروسک، تندیسک یاددهنده، نگهدارنده نیروی جادویی (Pumpelly, 1908; Kenyon, 1956; Ucko, 1968)
- ۲. مادر خدا (; Evans,1921; Childe,1925; Crawford,1957) .۲ (Hawkes, 1954
- ۳. خدمتکاران و یاریدهندگان مردگان در جهان پس از مرگ (Myres, 1930)
- ۴. نماد خواستها و آرزوهای مردمان (;Broman,1958 (Theocharis, 1973
- ۵. نمادهای ابتدایی ارتباط اجتماعی (Chourmouziadis, 1973)،
- ۶. خدایان کهن مرتبط با چرخه زندگی (Parrot,1960;) (Gimbutas, 1972
  - ۷. چهره مردگان و نیاکان (Karageorghis,1977)،

۸. شناسه افراد، بهره در داد و ستد (Talalay,1983)، ۹. نمادی از قربانی انسانی غیر خونین برای خاک (طاهری، ۱۳۸۹).

### بررسی پیکرکهای انسانی دوره نوسنگی در داسه بارور

آنچه درادامه آورده میشود بررسی این پیکرکها در چهار حوزه فرهنگی اقلیمی شکل دهنده داسه بارور است:

### - لوانت (فلسطین و اردن)

عین صخری: پیکرکی از سنگ آهک که در کاوش علمی یافت نشده اما به غارهای عین صخری احتمالاً از حدود ٩٠٠٠ ق.م. در نزدیکی بیت اللحم منسوب است؛ زن و مردی را در آغوش یکدیگر تصویر می کند (تصویر ۱). این تندیس از کهن ترین نمونههای نمایش هم آغوشی است .(Boyd & Cook, 1993: 399)

**نهال اورن و گیلگال:** از دوره نوسنگی بدون سفال یک (PPNA) پیکر کھایی انسانی از تپهھای نوسنگی نھال اورن (تصویر ۲) و گیلگال (تصویر ۳) به دست آمده است (Bar-Yosef, 1980: Fig. 4). نهال اورن غاري در جنوب حيفا و گیلگال تپهای در شمال جریکو است. آنچه در تصویرها دیده می شود، نمونه هایی هستند که بسیار ساده و ابتدایی، ساخته شدهاند.

**جریکو**: جریکو که به عربی اریحا خوانده می شود، در دره رود اردن از مهم ترین مکانهای دوران نوسنگی لوانت است. از جریکو سه پیکره انسان گونه شکسته از دوره نوسنگی بدون سفال یک یافت شده است (Holland, 1982: 551). همچنین از دوره نوسنگی بدون سفال دو (PPNB) در این تپه چهارده پیکره انسان گونه شکسته به دست آمده است (Ibid: 553)، (تصویر ۴).

بیضا: در بازماندههای این روستای میانه دوره نوسنگی بدون سفال دو در شمال پترا در نزدیکی شهر سوق البرید اردن، پیکرکهایی از زنان نشسته یافت شده است (Pollock and (تصوير ۵). (Reinhard, 2005: 176)، (تصوير

**بستا**: در این تپه از پایان دوره نوسنگی بدون سفال دو در اردن در جنوب پترا، چند پیکرک ساده و شکسته انسانی به دست آمده است (Kirkbride, 1966: Fig. 4)، (تصویر ۶).

نهال حمار: در میان آثار این تپه مهم دوران نوسنگی در جنوب فلسطین که به میانه دوره نوسنگی بدون سفال دو باز می گردد، چندین سردیس کوچک گلین انسانی دیده می شود که ساده و تجریدی هستند (Pollock and (Reinhard, 2005: 176)، (تصویر ۷).

عين غزال: در عين غزال در شمال غرب اردن و حومه شهر امان از دوره نوسنگی بدون سفال دو، ۴۳ پیکرک



انسان گونه گلین به دست آمده که بیشتر آنها شکسته شدهاند (تصویر ۸). برخی از آنها آشکارا زنانهاند و چند نمونه را مى توان با شک مردانه دانست. روى پیکر کهاى زنانه نقش موجی و طنابی دیده می شود. در این تپه از لایه نوسنگی با سفال نیز، هشت پیکرک انسانی به دست آمده است .(McAdam, 1997: 123)

در کاوشهای این تپه نزدیک به هجده تندیس گچی انسانی ایستاده، ۹۰ تا ۱۰۰ سانتیمتر و چند نیمتنه، ۳۰ تا ۴۰ سانتی متر یافت گردید که برخی از آنها زنانهاند. جنسیت چند نمونه آشکار نیست زیرا از گردن تا زانو با ردایی پوشانده شدهاند.

سه نمونه از پیکرهها به طرز شگفت و ویژهای دو سر دارند (Grissom, 2000: 43). دليل ساخت تنديسي با دو سر آشکار نیست اما شاید نشانی از رازآلودگی زایش، تبدیل یک انسان به دو، در اندیشه سازندگان آن باشد. تندیسهای انسانی عین غزال را می توان از دیدگاه گوناگونی در فرم، اندازه بزرگ و تلاش در واقع گرایی در دوران خود کمنظیر دانست. مونهتا: ۳۵در صد (نوزده عدد) از پیکر کهای کشف شده در مونهتا در جنوب دریاچه جلیله فلسطین، انسان گونه هستند (تصویر ۹).



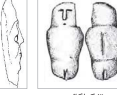
تصویر ۱. عین صخری (موزه بریتانیا)



تصوير ٢٠ نهال اورن (Bar-Yosef, 1980:4)



تصویر ۳۰ گیلگال



(Bar-Yosef,1980:4)



تصوير .۴ جريكو



تصوير .۵ بيضا



لوانت دانست.

- میانرودان و سوریه

بدون سفال دو است.





تصوير ۶. بستا (Pollock, 2005:177) (Kirkbride, 1966:4) (Pollock, 2005:174)

نه زن و یک مرد در میان این پیکر کها شناسایی می شوند

(Garfinkel, 1995: 54). همگی این نمونهها بازمانده از دوره

نوسنگی بدون سفال دو هستند. از نوسنگی با سفال این تپه

نیز شمار پیکرکهای انسانی ۲۱ عدد گزارش شده است

**شائورهاگلان:** سکونت انسان در این روستای بزرگ

دوره نوسنگی فلسطین به حدود ۶۰۰۰ ق.م. باز می گردد

(Bocquet, 2008: Fig.12). برخى از پيكركهاى زنانه اين تپه

(تصویر ۱۰) که از مهمترین مراکز هنری پیش از تاریخ

لوانت به شمار می روند، ساختاری پیچیده دارند و جزئیات اندامهاشان به دقت ترسیم شده است. آثار این تپه را می توان

حاصل تجربه دورانی دراز از ساخت پیکر کهای انسانی در

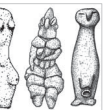
**موریبط**: از موریبط در شمال فرات در ایالت الرقه سوریه

ینج پیکره زنانه بسیار ساده یافته شده است (تصویر ۱۱).

چهار پیکره از گل پخته و یک نمونه از سنگ ساخته شدهاند

(Cauvin, 2000: 44). این مکان بازمانده از دوره نوسنگی

**جارمو:** پیکر کهای باروری جارمو در شرق کر کوک در دامنه زاگرس از ۷۰۰۰ ق.م. بازماندهاند (Braidwood, 1950: 190). بیشتر آنها زنی نشسته و باردار را نشان میدهند (تصویر ۱۲). شمار کمتری از آنها را میتوان مردانه دانست (تصویر ۱۳). برخی از آنها نیز تنها سرهای شکستهای بازمانده از تندیس نخستین هستند. این پیکر کها هنوز ساده و تجریدی هستند. سبى ابيض: از اين تپه در شمال سوريه در كنار رود البليخ پیکرهای زنانه نشستهٔ فربه از سنگ آهک سفید، بدون سر و دو



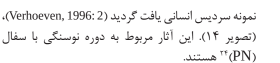
تصوير ٩. مونهتا (Pollock, 2005:176)



تصوير ٨. عين غزال (Kuijt,2002:174)



تصوير ٧. نهال حمار (Pollock, 2005:176)



تل السوان: تندیسهای مرمرین زنانهای در گورهای تل السوان استان صلاح الدین عراق حدود ۶۰۰۰ ق.م، یافت شده است (Strika,1998: 7)، (تصویر ۱۵). پیکرههایی را که در کنار خردسالان قرار دارد، می توان نماد مادرانی دانست که کودک را در دنیای پس از مرگ همراهی می کنند. ضمن اینکه تندیسهایی نیز در مقابر بزرگسالان یافت شدهاند (Oates, 1966: 146).

تل حلف: تندیسهایی از سفال رنگین با اندامهایی اغراقشده (تصویر ۱۶) از دوران نوسنگی حلف در شمال سوریه از تصویر ۱۹۵۶ تا ۵۱۰۰ ق.م.، باقی مانده است (۱۶: ۱۹۶۳ تا ۵۱۰۰ ق.م.، باقی مانده است (۱۶: ۱۹۶۳ تا ۵۱۰۰ ق.م.، باقی مانده است (۱۶ تا پیکرههای ویژه فرهنگ حلف با ساخت سفالینههای رنگین و پیکرههای ویژه باروری که برهنه و با دستانی حلقه شده به دور پستانها طراحی و خطوط رنگی آذین شدهاند، شناخته میشوند. از ارپاچیه در نزدیکی موصل در شمال عراق حدود ۶۰۰۰ تا ۵۰۰۰ ق.م.، شماری پیکرک زنانه بدون سر یافت گردیده است (۱۶ ق.م.، شماری پیکرک انسانی از این تپه در شمال شهر الحسکه سوریه مربوط به ۶۰۰۰ تا ۵۰۰۰ ق.م.، به سهر الحسکه سوریه مربوط به ۱۹۵۶ تا ۵۰۰۰ ق.م.، به سامرا: از فرهنگ سامرا در شرق دجله در استان صلاح الدین عراق از ۵۵۰۰ ق.م.، شماری پیکرک زنانه برجای مانده است عراق از ۲۵۰۰ ق.م.، شماری پیکرک زنانه برجای مانده است (۲۶ تصویر ۱۹).

عبید: از تل عبید در جنوب عراق در استان ذی قار پیکرکهای زنانهای یافت شده است که قدمت آنها مربوط به ک۹۰۰ تا ۴۰۰۰ ق.م. تعیین گردید و شاید از پایان نوسنگی بازمانده باشند (تصویر ۲۰). این پیکرکها زنی ایستاده را با سر مارگون نشان می دهند که دستانش را بر کمر نهاده است (Woolley, 1956: 12). یکی از آنها کودکی را در آغوش دارد و شیر می دهد. سر برخی از این پیکرکها شکسته دارد و شیر نمونه از این سرهای شکسته نیز از کاوشها شده که چند نمونه از این سرهای شکسته نیز از کاوشها به دست آمده است (McAdam, 2003: 168).

### - آناتولی

نوالی چوری: از نوالی چوری در استان سالی اورفا در شرق ترکیه، پیکرکهایی انسانی یافت شده که برخی با یک پرنده یا مار ترکیب شدهاند (Hauptmann, 1999: Fig. 14)، (تصویر ۲۱). بررسیها نشان داد که در این تپه میان پیکرکهای گلی یافتشده، ۱۶۹ پیکرک زنانه (دو نمونه با کودک و هشت

نمونه باردار) و ۱۷۹ پیکر $\mathcal{L}$  ایستاده مردانه دیده میشود. این آثار مربوط به ۸۵۰۰ تا ۶۹۰۰ ق.م. هستند (,2002: 147

از نمونههای بیهمتای آثار نوالی چوری، پیکرکی ترکیبی به دست آمده است که در آن دو فرد پشت بهم، دستهای یکدیگر را گرفتهاند و روی سرشان پرندهای شکاری مثل عقاب نشسته است. نمونه دیگر سر سنگی پیکرکی است که از پشت آن ماری درحال بالا رفتن است.

کفر هویوک: از دوره نوسنگی بدون سفال دو، چهار پیکرک گلی ساده (تصویر ۲۲) در کف خانهای در کفر هویوک شمال شرق شهر ملتیه ترکیه یافت شده که سه تا زنانه و یکی مردانه است (Cauvin &etl, 1999: 94).

چای اونو: در چای اونو کنار یکی از شاخههای دجله به نام بوغازچای در ترکیه از دوره نوسنگی بدون سفال دو پیکرک مردانه یافته نشده اما چهارده پیکرک زنانه نشسته (تصویر ۲۳)، بیست پای زنانه و هفت پیکرک شکسته به دست آمده است (Broman Morales, 1990: Fig. 22).

حاجیلار: در حاجیلار، غرب شهر بوردو ترکیه تندیسهای زنانه، استادانه ساخته شده که برخی کودکی در آغوش دارند و فربه و باردارند. یک نمونه ویژه، زنی است که بر جانوری همسان پلنگ نشسته و گربهسانی کوچک را به آغوش کشیده است (تصویر ۲۴). این آثار از هزاره ششم ق.م. (Mellaart, 1961: 86).

چاتال هویوک: بزرگ ترین و مهم ترین استقرار نوسنگی ترکیه در نزدیکی قونیه است (Mellaart, 1967: 8). جامعه کشاورز ساکن چاتال هویوک نیز شمار زیادی از این خدای بانوان تولید کردهاند که بر رواج پرستش خدای مادینه حاصل خیزی در این منطقه دلالت دارند. تکرار نگارههای زنان در غارهای پیش از تاریخ آناتولی نشان می دهد که در آنجا زن نماد برکت و موجودی مقدس و زاینده محسوب می شده است (فیروزمندی، ۱۳۷۸: ۲۷). از نمونه تندیسهای این تپه به پیکرک زن نشسته بر تخت و پیکرهای با دو سر (تصویر ۲۵) می توان اشاره نمود که به هزاره ششم ق.م. باز می گردند.

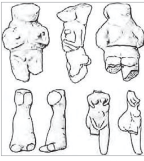
#### - غرب ایران

گنج دره: دراین باره، lسمیت ۲۵ تمامی ۱۱۳ پیکره گلی سادهای را که از لایه D گنج دره هرسین به دست آمدهاند، زنانه می داند (تصویر ۲۶). قدمت تخمینی این آثار نیمه نخست هزاره هشتم ق.م. است (324): (Smith, 1990: 324). بر اثر آتش سوزی اتفاقی لایه D این پیکرهها سفالین شدهاند. بیشتر آنها بدون سر هستند. سرهای باقی مانده شبیه سر پرنده و دماغها همچون منقار کشیده شده هستند (Eygun, 1992: 113).





تصویر ۱۲. پیکر کهای زنانه باردار جارمو، (Broman, 1958: 418& 419)



تصویر ۱۱. موریبت (Cauvin,2000:44)



تصویر ۱۰. شائورهاگلان (Bocquet,2008:12)



تصویر ۱۴. سبی ابیض (Verhoeven,1996:Fig.3)



تصویر ۱۳. پیکرکهای مردانه جارمو، (Broman, 1958: 422& 424)



تصویر ۱۷. ارپاچیه



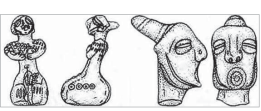
تصوير ۱۶. حلف (موزه لوور و موزه بروکلین) (موزه بریتانیا)



تصوير ١٥. تل السوان (موزه بریتانیا)



تصویر ۲۰. عبید .. (موزه بریتانیا)



تصوير ١٩. سامرا (Forest, 1996:37)



(موزه بریتانیا)

تصویر ۱۸. شاغربازار



تصویر ۲۳. چای اونو (O"zdogan,1999:35)



تصویر ۲۲. کفرهویوک (Cauvin,1999:75)





تصویر ۲۱. نوالی چوری (Hauptmann, 1999:45)



آسیاب: از این تپه در کنار رودخانه قرهسو کرمانشاه چند پیکر $\mathcal{D}$  انسانی به دست آمد که پلاکهایی با سیمای انسان بودند. آثار آسیاب به ۹۰۰۰ تا ۷۰۰۰ ق.م. بر می گردند (ملک شهمیرزادی، ۱۳۸۲:  $\mathcal{T}$ ۴۶).

گوران: یافت نمونههایی از پیکرکهای گلی انسانی در گوران جنوب کرمانشاه گزارش شده اما تصویر آنها در دست نیست. تاریخ استقرار در این تپه میانه هزاره هفتم ق.م. است (ملک شهمیرزادی، ۱۳۸۷: ۴۱).

**عبدالحسین:** در این تپه که در نهاوند قرارگرفته از هزاره هفتم ق.م. دوازده پیکرک انسانی به دست آمده که بیشترشان زنانه هستند (ملک شهمیرزادی، ۱۳۸۲: ۲۴۷)، (تصویر ۲۷).

علی کش: پیکرکهای انسانی این فرهنگ در نزدیکی دهلران تنها از دوره محمدجعفر (۵۶۰۰ تا ۶۰۰۰ ق.م.) به دست آمده است. این پیکرکها ساده و ایستادهاند (تصویر ۲۸). یکی از این نمونهها نشسته و دست بر پای خود نهاده است (همان: ۲۴۷).

**سر آب**: بریدوود ۲۶ برای آثار به دست آمده از این تپه در

دشت ماهیدشت کرمانشاه تاریخ ۲۰۰۰ تا ۶۰۰۰ سال ق.م. را پیشنهاد می کند (Braidwood, 1960: 695). از ۶۵۰ پیکرک انسانی سرآب که برومن مورالز ۲۰ بررسی نموده، ۶۳۲ عدد زنانهاند (Broman Morales, 1990: 3-18)؛ از جمله نامور ترین تندیس باروری ایران که ایزدبانوی سرآب نامیده شده است (تصویر ۲۹). جعفر آباد: از این تپه در نزدیکی شوش، شماری پیکره انسانی به دست آمده که چهار نمونه از آنها زنانه معرفی شدهاند (تصویر ۳۰). بالاتنه این تندیسها شکسته شده و با تزئینات موجی موازی منقوش گشتهاند. قدمت این آثار نیمه دوم هزاره ششم ق.م. تخمین زده شده است (Dollfus, 1974: 143).

**زاغه:** از یک بنای منقوش در تپه زاغه در جنوب قزوین، ۲۹ پیکرک به دست آمد که شادروان ع*زت الله نگهبان ۲۸ آنها* را بررسی کرده است. برخی به شکل زنی نشسته و باردار و برخی به گونه مادری با کودکی در آغوش هستند (تصویر ۳۱). برای آنها تاریخ اواخر هزاره هفتم ق.م. پیشنهاد شده است (Negahban, 1984: 239).

حاجی فیروز: از این تپه در جنوب دریاچه ارومیه شماری پیکرک انسانی به صورت میلههای گلی کوچک (تصویر ۳۲) به دست آمده که ویژگیشان اثر فشار ناخن بر بدن و دامن آنهاست. شاید بشود آنها را کهن ترین نمونههای تندیس رنگی در ایران به شمار آورد که در مقایسه با پیکرکهای دیگر مناطق طرحبندی ظریف اما ساده تری دارند (دیمز، ۱۳۸۸: ۳۰). این پیکرکها از میانه هزاره ششم ق.م. باز مانده اند (Voigt, 1983: 259).

چغابنوت: آغاز استقرار در چغابنوت دزفول به ۷۲۰۰ ق.م. باز می گردد. پیکر کهای انسانی یافتشده در این تپه ساده و برخی از آنها T شکل هستند (73 :Alizadeh, 2003)، (تصویر T).

چغامیش: شماری پیکره گلی و سنگی زنانه (تصویر ۳۴) از نیمه دوم هزاره ششم ق.م. در این تپه در جنوب دزفول یافت شده که نشسته، فربه و ساده ساخته شدهاند (Delougaz, 1975:97).

## نقشه داسه بارور با تأکید بر پیکرکسازی انسانی دوره نوسنگی

برای آسان ترشدن پی گیری روند ساخت پیکر کها، نگارندگان نقشه منطقه را با جایابی مکانهایی که در دوره نوسنگی پیکره انسانی ساختهاند و یک مرجع برای پیکر کهای هر تپه طراحی کردند (تصویر ۳۵).

### بررسی تأثیرات شرایط اقتصادی منطقه بر آغاز ساخت پیکرکهای انسانی

تندیسهای کوچک دوره نوسنگی با منحنیهای زنانه نشان دهنده باروری و نماد حاصل خیزی خاک هستند. شاید از این تندیسها در یک مراسم مذهبی رمزی باروری استفاده می شده است (Demange, 2000: 136).

همان گونه که بیان شد، بسیاری از این تندیس هاشکسته شده اند. در دوران های بعد که شمار پیکرکهای انسانی به ویژه زنانه بسیار افزایش می یابد برای نمونه در ایلام میانه، این شکستگی تقریباً در تمام پیکرکها با نظمی آشکار تکرار می شود و می توان آن را عمدی دانست. پیشنهاد نگارندگان در تعبیر سبب شکسته شدن تندیسها اینست که آنها در گونه ای مراسم آئینی شاید برای بارورکردن خاک، قربانی شده اند. نثاری غیر خونین که بدون کشتار انسان، خدایان برکت بخش را خشنود می ساخت.  $^{17}$ 

این امر ما را به اساسی ترین پرسش این نوشتار می رساند: چه شد که ساکنان داسه بارور ساخت تندیس هایی از انسان را از سر گرفتند.

بررسی بالا نشان می دهد که بر پایه دادههای کنونی، کهن ترین این پیکرکها در لوانت ساخته شدهاند و شاید چند سده پس از آن بوده که رسم ساخت انسان در قالب تندیس به میانرودان، آناتولی و باختر ایران رسیده است. این تفاوت را می توان با مسئله بسیار مهم آغاز کشاورزی در این سرزمینها هماهنگ دانست. بخش بزرگی از غرب ایران برای ایجاد زیستگاههای دائمی در روستاهای کشاورزی مناسب نیست اما برای چراگاه و رویش دانههای خوراکی خودرو مستعد است (هول، ۱۳۸۱: ۱۶۴).







تصوير ۲۴. حاجيلار (موزه باستانشناسی آناتولی آنکارا)











(موزه ملی ایران)

تصویر ۲۷. عبدالحسین تصویر ۲۸. علی کش تصویر ۲۹. سرآب (موزه ملی ایران) (موزه ملی ایران)













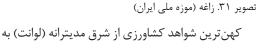
تصوير ٣٠. جعفرآباد

(Dollfus, 1974:143)

تصویر ۲۶. گنجدره

(Smith, 1990:324)

تصوير ٣٣. چغابنوت تصویر ۳۲. حاجی فیروز .(Alizadeh,2003:73) (Voigt, 1983:259)







به نظر می رسد همان گونه که انسان شکارورز و جستجوگر خوراک در دوران فراپارینه سنگی رو به ساخت پیکر کهایی با شمایل انسانی نیاورد، مردمان صرفاً دامپرور ابتدای نوسنگی نیز نیازی برای ساخت این تندیسها نداشتهاند. باید توجه داشت که در اینجا سخن از تفاوت در سطح اندیشه یا توان هنری این دو جامعه نیست زیرا مردمان فرهنگهای دامپرور، پیکر کهایی با همان سطح از پیچیدگی از جانوران اهلیشان ساختهاند (تصویر ۳۶).

بهترین شاهد برای نیروبخشیدن به این نظریه میتواند فرهنگ مهم علی کش دهلران ۳۰ باشد که شاخصههای گذار از دوران دامپروری صرف، به دامپروری همراه کشاورزی را به دست آمده است، جایی که کشاورزی نزدیک به ۱۱۰۰۰ سال پیش در آن تجربه شد. دورهای که یکباره هوا گرمتر شد و گیاهانی مثل گونههای غلات و حبوبات پدیدار شدند. این روند در حدود ۱۰۰۰۰ سال پیش در ایران روی داد (هول، ۱۳۸۷: ۷۳).

درحالی که خاستگاه اهلی کردن گوسفند، بز و خوک را به کوهستانهای زاگرس توروس آناتولی نسبت میدهند (رفیعفر، ۱۳۸۵: ۸۷). در آناتولی و غرب ایران بود که بین یازده تا ده هزار سال پیش برای نخستین بار بز، گوسفند، خوک و گاو اهلی شدند (Zeder, 2008).

بدین ترتیب در ابتدای نوسنگی، ساختار اقتصادی خاور و باختر منطقه تفاوتهای آشکاری باهم دارد. زندگی مردمان روستاهای لوانت وابسته به کشاورزی است، حال آنکه خوراک ساکنان آناتولی و غرب ایران از دامپروری و گردآوردن دانههای خودروی گیاهی فراهم میشود.

بر يايه اين اسناد محكم باستان شناختي، مي توان بيان داشت که فرایند ساخت پیکر کهای انسانی ارتباطی بسیار نزدیک با آغاز به کشاورزی و روی آوردن به اقتصاد مبتنی بر برزیگری و کشت زمین دارد.



روشنی نشان میدهد. در دوره آغازین این فرهنگ (لایه بزمرده) نود درصد از گیاهان مورد مصرف بومی و خودرو است. در دوره میانی (لایه علی کش)، کشت رونق بیشتری مییابد

(ملک شهمیرزادی، ۱۳۸۲: ۱۸۱). اما در دوره پایانی (لایه محمدجعفر) است که کاشت گندم، جو و عدس کاملاً رایج می شود. یافت شمار بسیاری داسهای ترکیبی برای درو، سنگساب





نتیجه می تواند فرضیه بهرهبردن از پیکر کهای انسانی به عنوان پیشکشهایی برای بارور کردن زمین را نیز قوت بخشد.



تصویر ۳۶. پیکرکهای جانوری: ۱. گنجدره ۲. علی کش (موزه ملی ایران)

و سینیهای سنگی و کوبندهها برای آردکردن غلات، نشان میدهد که اقتصاد دوره محمدجعفر تماماً تکیه بر کشاورزی دارد (همان: ۱۸۱).

از سوی دیگر، در حالی که تقریباً تمام پیکر کهای جانوری از میان بقایای دوره بزمرده و علی کش به دست آمده است، تندیسهای انسانی تنها در میان آثار دوره محمدجعفر دیده می شوند (همان: ۱۷۵). در حقیقت، ساکنان علی کش که نخست تنها از جانوران پیکرک می ساختهاند، همگام با وابستگی به کشاورزی رو به ساخت تندیسهای انسانی آوردهاند. این

### نتيجهگيري

در ابتدای دوره نوسنگی، نزدیک به یازده هزار سال پیش، مردمان سرزمین داسه بارور (لوانت، میانرودان، اناتولی و غرب ایران) به اهلی کردن جانوران در آناتولی و غرب ایران و گیاهان در لوانت کامیاب می گردند. این دو انقلاب تاریخساز سبب گذار از زندگی وابسته به شکارورزی و گردآوری خوراک به اقتصاد مبتنی کشاورزی و دامپروری می شود. همزمان با گسترش روستاهای کشاورزی در منطقه، ساخت پیکرکهای انسانی به ویژه زنانه نیز، آغاز می گردد. تفاوت در زمان پدیداری نخستین پیکرکهای انسانی در این سرزمین را می توان با زمان رواج کشاورزی، نخست در باختر و چند سده پس از آن در خاور منطقه داسه بارور، هماهنگ دانست. این فرض، می تواند کار کرد تندیسهای انسانی را در قالب اشیای آئینی همبسته با برزیگری، شاید گونهای قربانی غیر خونین برای زمین، نیز تأیید کند. شاهد دیگری بر این نظریه، شکستگی تقریباً منظم و عمدی بیشتر این پیکرکها است. در همین راستا، مقاله حاضر نخستین پیکرکهای انسانی ساخته شده در این سرزمینها را بررسی و با دیدگاههای رایج درباره کاربرد آنها کنکاش کرده است. ضمن اینکه نگارندگان سبب آغاز به ساخت پیکرکهای انسانی را وی آوردن مردمان منطقه به کشاورزی می دانند.

### پینوشت

- ۱. سرزمینی داس مانند که از باختر به دریای مدیترانه، از شمال به کوهستان توروس در ترکیه، از جنوب به خلیج فارس و از خاور به کوهستان زاگرس محدود میشود. داسه بارور امروزه کشورهای فلسطین، لبنان، بخشهایی از اردن و سوریه، عراق، جنوب شرقی ترکیه، غرب و جنوب غربی ایران را دربر میگیرد. این سرزمین خاستگاه کشاورزی و دامپروری است.
- 2. James Henry Breasted
- 3. Vivian Broman
- 4. Jarmo Figurines
- 5. Joan Oates
- 6. The Baked Clay Figurines from Tell es-Sawwan
- 7. F.Strika
- 8. Peter J Ucko
- 9. Yosef .O Bar
- 10. G .Eygun

- 11. Boyd & Cook
- 12. Garfinkel
- 13. Human and Animal Figurines of Munhata
- 14. C.A.Grissom
- 15. E.McAdam
- 16. Richard G Lesure
- 17. Douglass W Bailey
- 18. Prehistoric Figurines
- 19. M.Gimbutas
- 20. Will Durant (1885-1981)
- 21. Interaction
- 22. PPNA (Pre-Pottery Neolithic A):

دوره نوسنگی بدون سفال یک، در این منطقه تقریباً از ۸۵۰۰ تا ۷۵۰۰ ق.م.

23. (Pre-Pottery Neolithic B):

دوره نوسنگی بدون سفال دو، در این منطقه تقریباً از ۷۵۰۰ تا ۶۰۰۰ ق.م.

24. PN (Pottery Neolithic):

دوره نوسنگی با سفال، در این منطقه تقریباً از ۵۵۰۰ تا ۴۵۰۰ ق.م.

- 25. Philip E .L Smith
- 26. R.J Braidwood
- 27. V .Broman Morales
- 28. E. Negahban (1925-2008): پدر باستان شناسی مدرن ایران

۲۹. باید دانست که در سرزمین ایران برخلاف بیشتر تمدنهای کهن، به گواه مدارک باستانشناختی، اساطیر و تاریخ، هنوز سندی از قربانی انسانی یافت نشده است. این رسم برای ایرانیان چنان نکوهیده بود که داریوششاه با فرستادن پیکهایی به ساتراپیها آن را در سرتاسر سرزمینهای تابعه ایران نیز جرم اعلام کرد.

۳۰. فرهنگ علی کش به سه دوره بخشبندی میشود:

۱. بزمرده (از ۷۵۰۰ تا ۶۷۵۰ پ.م) ۲. علی کش (از ۶۷۵۰ تا ۶۰۰۰ ق.م.) ۳. محمدجعفر (از ۶۰۰۰ تا ۵۶۰۰ ق.م.).

### منابع و مآخذ

- پاریندر، جئوفری (۱۳۷۴). اساطیر آفریقا، ترجمه باجلان فرخی، تهران: اساطیر.
- دورانت، ویلیام جیمز (۱۳۳۷). تاریخ تمدن، کتاب اول (مشرق زمین گاهواره تمدن)، ترجمه مهرداد مهرین، تهران: اقبال.
  - دیمز، اورلی (۱۳۸۸). **تندیس گری و شمایلنگاری در ایران پیش از اسلام،** تهران: ماهی.
  - رفیعفر، جلال الدین و قربانی، حمیدرضا (۱۳۸۵). از کوچندگی تا یکجانشینی، انسان شناسی، (۹)، ۸۴-۱۱۶.
    - طاهری، صدرالدین (۱۳۸۹). تندیسهای ایزدبانوان باروری ایران، **مطالعات زنان**، (۲۴)، ۴۳–۷۳.
      - فریزر، جیمز جورج (۱۳۸۲). **شاخه زرین**، ترجمه کاظم فیروزمند، تهران: آگه.
- فیروزمندی، بهمن (۱۳۷۸). **باستان شناسی و هنر آسیای صغیر**، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - ملکشهمیرزادی، صادق (۱۳۸۲). ایران در پیش از تاریخ، تهران: سازمان میراث فرهنگی.
- \_\_\_\_\_\_(۱۳۸۷). ا**طلس باستان شناسی ایران**، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- هول، فرانک (۱۳۸۱). **باستان شناسی غرب ایران**، ترجمه زهرا باستی، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - \_\_\_\_\_(۱۳۸۷). **نوسنگی در ایران**، ترجمه امیرساعد موچشی، باستان یژوه، (۱۶)، ۱۶–۲۲.



- Alizadeh, A. (2003). Excavations at the Prehistoric Mound of Chogha Bonut. Chicago: Oriental Institute of the University of Chicago.
- Bailey, D. W. (2005). Prehistoric Figures: Representation and corporeality in the Neolithic. New York: Routledge.
- Bar-Yosef, O. (1980). A Human Figurine from a Khiamian Site in the Lower Jordan Valley, **Paleorient**, 6, 193-199.
- Bocquet-Appel, J. P. & Bar-Yosef, O. (2008). The Neolithic Demographic Transition and its Consequences. Heidelberg: Springer.
- Boyd, B. & Cook, J. (1993). A reconsideration of the Ain Sakhri figurine. **Proceedings of the Prehistoric Society**, 59, 399-405.
- Braidwood, R. J. (1950). Jarmo: A village of early farmers in Iraq. Antiquity, Vol. 24, 189-195.
- Braidwood, R. J. (1960). Seeking the World's First Farmers in Persian Kurdistan: A Full-Scale Investigation of Prehistoric Sites Near Kermanshah. The Illustrated London News No. 237, 695–97.
- Broman, V. L. (1958). **Jarmo Figurines**. MA Thesis: Radcliffe College.
- Broman M. V. (1990). Figurines and Other Clay Objects from Sarab and C<sub>a</sub>y on u. Chicago:
   Oriental Institute Communications.
- Cauvin J.; Aurenche O.; Cauvin, M. C.; & Balkan-Atli, N. (1999). The Pre-Pottery Site of Cafer Ho"yu"k, In: M. O"zdogan & N. Bas, gelen (eds.), Neolithic in Turkey: The cradle of civilization. Istanbul: Arkeoloji ve Sana Yayinlari.
- Cauvin J. (2000). The Birth of the Gods and the Origins of Agriculture. Cambridge: Cambridge University Press.
- Childe, G. (1925). The Dawn of European Civilization. New York: A. A. Knopf.
- Chourmouziadis, G. H. (1973). I Antropomorfie Eidoloplastiki tes Neolitikos Thessalias,
   Amsterdam: Volos
- Crawford, O. G. S. (1957). **The Eye Goddess**. London: Phoenix House.
- Delougaz, P. & Kantor, H. (1975). The 1973-1974 excavations at Chogha Mish, Proceedings of the Third Annual Symposium on Archaeological Research in Iran, Firouz Bagherzadeh (ed), Tehran, Muzeh-e Iran-e Bastan, 87-102.
- Demange, F. (2000). In Déesses: Imatges femenines de la Mediterrània de la prehistòria al món romà, Ajuntament de Barcelona, 136.
- Dollfus, G. (1974). Les Fouilles A Djaffarabad de 1972 a 1974, Delegation Archeologique Francaise en Iran, Vol.5, 11-222.
- Evans, A. J. (1921). The Palace of Minos: A comparative account of the successive stages of the early Cretan civilizations as illustrated by the discoveries of Knossos. London: Macmillan.
- Eygun, G. (1992). Les figurines humaines et animales du site neolithique de Ganj Dareh, Iran, **Paleorient**, 18, 109-117.
- Forest, J. D. (1996). **Mésopotamie, l'apparition de l'État**, Paris: Méditérranée.
- Garfinkel, Y. (1995). Human and animal figurines of Munhata, Les Cahiers des Missions Arch'eologiques Franc, No. 8, Paris: Association Pal'eorient, 30-41.
- Gimbutas, M. (1972). Pre Hellenic and Pre Indo-European goddesses and gods, Acta of the 2nd
   International Colloquium on Aegean Prehistory, Athens: Ministry of Culture and Sciences, 82-89.
- Grissom C. A. (2000). Neolithic statues from 'Ain Ghazal: construction and form, **American Journal of Archaeology**, 104, 25-45.

- Hamilton, N.; Marcus, J.; Bailey, D.; Haaland, G.; Haaland, R.; & Ucko, P. (1996). Can we interpret figurines?, Cambridge Archaeological Journal, 6, 282-285.
- Hauptmann, H. (1999). The Urfa region. In: M. O'zdogan and N. Bass, gelen (eds.), Neolithic in Turkey: The cradle of civilization, Istanbul: Arkeoloji ve Sana Yayinlari, 65-86.
- Hawkes, C. (1954). Archaeological theory and method: some suggestions from the Old World,
   American Anthropology, 56, 155-168.
- Hijara, I. (1997). **The Halaf Period in Northern Mesopotamia,** London: Nabu publications.
- Holland, T. A. (1982). Appendix C: Figurines and miscellaneous objects, In: K. Kenyon and T. A. Holland (eds.), Excavations at Jericho (Vol 4). London: British School of Archaeology in Jerusalem.
- Karageorghis, J. (1977). La Grande Déesse de Chypre et son Culte. Lyon: Maison de l'Orient Mediterranée.
- Kenyon, K. M. (1956). Excavations at Jericho 1956, Palestine Excavation Quarterly, 88, 67–82.
- Kirkbride, D. (1966). Five seasons at the pre-pottery Neolithic village of Beidha in Jordan,
   Palestine Exploration Quarterly, 98, 5-61.
- Kuijt, I. & Goring-Morris, A. N. (2002). Foraging, Farming and Social Complexity in the Pre-Pottery Neolithic of the South-Central Levant: A Review and Synthesis. Journal of World Prehistory, 16/4, pp. 361-440.
- Lesure, R. G. (2000). A Comparative Perspective on Figurines from Early Villages, Paper given at the Sixth Gender and Archaeology Conference, Northern Arizona University.
- Mallowan, M. E. L.; Rose, J. C., (1935). Excavations at Tall Arpachiyah, 1933, Iraq, 2,
   London: British School of Archaeology in Iraq.
- Mallowan, M. E. L. (1936). The Excavations at Tall Chagar Bazar, and an Archaeological Survey of the Habur Regions, Iraq, 3. London: British School of Archaeology in Iraq.
- McAdam, E. (1997). The Figurines from the 1982–5 Seasons of Excavations at Ain Ghazal, Levant, 29, 115-145.
- McAdam, E. (2003). Things Fall apart, the Centre Cannot Hold. Oxford: The Griffith Institute.
- Mellaart, J. (1961). Hacilar: A Neolithic Village Site, Scientific American, 205(2), 86–97.
- Mellaart, J. (1967). Catal Hoyuk: A Neolithic Town in Anatolia. New York: McGraw-Hill.
- Meskell, L. (1998). Twin Peaks: The Archaeologies of Çatalhöyük in Ancient Goddesses: The Myths and the Evidence. London: British Museum Press.
- Morsch, M. (2002). Magic figurines? Some remarks about the clay objects of Nevali C, ori, In:
   H. G. K. Gebel, B. D. Hermansen, and C,H, Jensen (eds.), Magic Practices and Ritual in the
   Near Eastern Neolithic: Studies in early Near Eastern production, subsistence and environment,
   8. Berlin: Ex Oriente, 119-132.
- Myres, J. L. (1930). Who Were the Greeks?, California: University of California Press.
- Negahban, E. (1984). A brief report on the painted building of Zaghe, **Paleorient**, Vol. 5, 239-250.
- Oates, J. (1966). The Baked Clay Figurines from Tell es-Sawwan, Iraq, vol. 28, 146-153.
- O"zdogan, M. & Bas gelen, N. (eds.). (1999). Neolithic in Turkey: The cradle of civilization.
   Istanbul: Arkeoloji ve Sana Yayinlari.
- Parrot, A. (1960). **Sumer: The dawn of art**. London: Thames & Hudson.
- Pollock, S.; Reinhard Bernbeck, (2005). Archaeologies of the Middle East: Critical perspectives.
   NY: John Wiley & Sons.



- Pumpelly, R. (1908). Explorations in Turkestan: Expedition of 1904, prehistoric civilizations of Anau, origins, growth, and influence of environment. Washington: Carnegie Institution of Washington.
- Smith, P. E. L. (1990). Architectural innovation and experimentation at Ganj Dareh, Iran, **World Archaeology**, Vol. 21, 323-335.
- Strika, F. (1998). Clay human figurines with applied decoration from Tell Es-Sawwan, **Mesopotamia**, vol. 33, 7-22.
- Talalay, L. E. (1983). Neolithic Figurines of Southern Greece: Their form and function.
   Indianapolis: Indiana University.
- Theocharis, D. (1973). Neolithic Greece. Athene: National Bank of Greece.
- Ucko, P. J. (1968). Anthropomorphic figurines of predynastic Egypt and Neolithic Crete with comparative material from the prehistoric Near East and mainland Greece. Royal Anthropological Institute (occasional papers).
- Verhoeven, M. (1996). The Flint and Obsidian Artifacts of Tell Sabi Abyad, in: P.M.M.G.
   Akkermans (ed.), Excavations at Tell Sabi Abyad, Oxford: BAR-IS.
- Voigt, M. M. (1983). Hajji Firuz Tepe, Iran: The Neolithic settlement. Pennsylvania: University Museum Monograph.
- Woolley, C. L. (1956). The Early Periods. (Vol. IV). London: British Museum.
- Zeder, M. A. (2008). Domestication and early agriculture in the Mediterranean Basin: Origins, diffusion, and impact. Proceedings of the National Academy of Sciences, 105 (33), 11597-11604.

### \*مطالعه تطبیقی فضای معماری کاروانسراهای صفوی شاخص در بازار اصفهان مطالعه موردی کاروانسراهای شاه، ساروتقی و مادرشاه

آرزو حسيني\*\* حسين پورنادري\*\*\*

### چکیدہ

توجه به رفاه و امنیت کاروانیان در طول تاریخ ایران باعث بنیان بناهای کاروانسرا و عناصر وابسته آن، برای برطرف کردن نیازهای ارتباطی و اقتصادی شد. کاروانسراها به دو گونه؛ برون شهری و شهری تقسیمبندی میشوند. شکوفایی کاروانسراهای ایران در دوره صفویه مرهون ایجاد امنیت، گسترش ارتباطات با کشورهای اروپایی و هند از طریق زمینی یا دریایی و توسعه تجارت داخلی و خارجی است. در این دوره رونق تولید و بازرگانی به خصوص در اصفهان، پایتخت صفویان، سبب استقرار کاروانسراهای شهری به عنوان عنصری منسجم در ساختار بازار اصفهان شد. براین اساس، بازار و کاروانسراها در پیوندی تنگاتنگ با یکدیگر قرار گرفته و تنوع فضایی گستردهای را به وجود آوردند. ازاین و ، مطالعه درباره کاروانسراها که با گذشت زمان نقش اولیه خود را به تناسب نیازهای بازار و خدمات آن از دست دادند، از اهمیت خاصی برخور دار است. پژوهش حاضر دریی پاسخ به این پرسش است که چه تغییراتی در کاروانسراهای صفوی بازار اصفهان رخ داده است. براین اساس، با بهره گیری از مطالعات کتابخانهای و میدانی و استفاده از روش قیاسی گونههایی از این کاروانسراها را بر پایه پاسخدهی به نیازهای فردی و اجتماعی تاجران و کاروانیان بررسی و مقایسه و الگوهای رایج در کاروانسراها را با توجه به کارکردهای اقامتی- تجاری آن ها بازشناسی کرده است. بازشناسی این ایدهها میتواند در طراحی فضاهای تجاری متناسب با نیازهای امروزی بازار کمک کند. این کاروانسراها از نظر دوره ساخت به سه گونه؛ آغازین، میانی و پایانی تقسیم شدهاند. باوجود مشابهتی که کمابیش در بیشتر گونههای کاروانسراهای صفوی بازار اصفهان دیده میشود، تفاوتهایی نیز در این آثار ازلحاظ ارتباط ساختاری با بازار و عناصر شهری آن، ترکیب فضایی کاروانسراها، وسعت، فرم خارجی و نوع وروديها، ميان سراها، ايوانها، ايوانچهها، رواقها، حجرهها و نيز تنوع فضايي كاروانسراها ديده مي شود.

### كليدواژگان: كاروانسراهاي صفوي، بازار اصفهان، گونهشناسي و معماري كاروانسرا.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد آرزو حسینی باعنوان "گونهشناسی کاروانسراهای بازار اصفهان در دوره صفوی (برمبنای ساختار فضایی)" به راهنمایی حسین پورنادری در دانشگاه هنر اصفهان است.

<sup>\*\*</sup> دانشجوی دکتری معماری اسلامی، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.



پوپ معتقد است ایجاد کاروانسراها یکی از پیروزیهای معماری ایرانی است و در هیچ کجا همسویی کار کرد و ساختار را از این کامل تر نمی توان دید (پوپ، ۱۳۶۶: ۲۳۸). استقرار کاروانسراهای صفوی در بازار اصفهان توجه بازرگانان و جهانگردان بسیاری مانند تاورنیه، ٔ شاردن، ٔ اولئاریوس ٔ و ویلز ٔ را به خود جلب کرد آن چنان که در سفرنامههای خود، معماری زیبای این بناها را توصیف کردهاند. ۵ کاروانسراها همواره محل تلاقی فرهنگهای مختلف بوده که این مبادلات فرهنگی بر ارزشهای معماری آنها افزوده است. اما با گذشت زمان دستهای از کاروانسراهای شهری بازار اصفهان متروک و ویران شده، دستهای دیگر هم که اصالت کالبدی خود را حفظ کرده و تغییر کاربری یافتهاند، با مرمت و بازسازیهای غیر مرتبط با معماری اولیه آنها، ارزشهای پیشین خود را از دست دادهاند. بنابراین در چنین شرایطی، بازشناسی ایدههای موجود در این کاروانسراها و شناخت تغییرات موجود در آنها، می تواند در جهت مرمت و احیای متناسب با ساختار فضایی کاروانسرا و نیز طراحی فضاهای تجاری جدید بازار یا مرمت و احیای کاروانسراهای درحال تخریب مفید باشد. در پژوهش حاضر، كاروانسراها بنابر مقتضيات دوره صفويه، به سه گونه آغازين، مياني و پایانی تقسیم شدهاند. با توجه به سپریشدن دوران جنگ و خونریزی در ابتدای دوره صفویه و ایجاد امنیت و آرامش در زمان حکومت شاه عباس اول و درنتیجه رونق ساخت کاروانسراها، مبدأ این تقسیم بندی از دوره شاه عباس اول آغاز شده است. باوجود محدودیتهایی چون نبود اسناد و مدارک کافی و مستند برای مشخص نمودن تاریخ دقیق ساخت آنها، تعدادی کاروانسرا در این سه گونه، شناسایی شده و درنهایت ویژگیهای معماری نمونههای شاخص (بزرگ مقیاس و شاهی) و همارز که بنیانشان بر شرایط ممتاز سیاسی- اجتماعی استوار بود، کاروانسراهای شاه، ساروتقی و مادرشاه، بررسی شده است.

### پیشینه پژوهش

سیرو<sup>9</sup>از افراد صاحبنامی است که کاروانسراهای ایران را به دو شاخه برون شهری (میانراهی) و شهری تفکیک کرده و در دو کتاب خود "راههای باستانی ناحیه اصفهان و بناهای وابسته به آنها" (۱۳۵۷) و "کاروانسراهای ایران و ساختمانهای کوچک میان راهها" (۱۳۶۲)، به تفصیل با معرفی کاروانسراها، به خصوص کاروانسراهای برون شهری، ویژگیهای آنها را بیان کرده است. وی همچنین کاروانسراها را ازلحاظ اقلیمی، به کاروانسراهای دشت و کوهستانی دسته بندی کرده است. همچنین کیانی و کلایس (۱۳۶۸) در "فهرست کاروانسراهای ایران"، کاروانسراها را براساس اقلیم به کاروانسراهای کاملاً

پوشیده منطقه کوهستانی، کرانههای پست خلیج فارس و حیاطدار مناطق مرکزی ایران طبقهبندی کردهاند. در پژوهش آنها، کاروانسراهای حیاطدار مناطق مرکزی ایران نیز خود به گروههای مدور، چند ضلعی حیاطدار، دو ایوانی، با تالار ستوندار، چهار ایوانی با پلان متفرقه تقسیم بندی شدهاند.

از طرفی آیوازیان (۱۳۷۹) در مقاله خویش باعنوان "روند شکل گیری کاروانسراهای برون شهری (تحلیل کالبدی کاروانسراهای حاشیه کویر)" با استفاده از فرمولی ساده، کاروانسراها را به گونههای کامل (کلاسیک) و موارد ناقص و استثنائی تقسیمبندی کرده است.

### روش پژوهش

روش تحقیق، از نظر هدف، کاربردی است. در تحلیل دادهها از روش قیاسی، بهره گرفته شده است. این روش می تواند در شناخت صحیح معماری کاروانسراهای نمونه و فهم درست شباهتها و تفاوتهای آنها مفید واقع شود. شیوه نمونه گیری، هدفمند (غیر احتمالی) و از نوع موردی و روش گردآوری دادهها به صورت کتابخانهای و میدانی است.

### گونهشناسی زمانی کاروانسراها

درباره قدمت کاروانسراهای شهر اصفهان، هیچ گونه مدار ک مستندی در دست نیست. لیکن احتمال می رود که تاریخ به وجود آمدن آنها در شهر اصفهان، با ایجاد اولین هسته شهر هم زمان باشد. از ادوار تاریخی گذشته که ساختن کاروانسرا در این شهر به اوج خود رسیده، دوره صفویه است زیرا اصفهان در این دوره مرکز تجاری ایران بوده است (شفقی، ۱۳۸۴: ۲۶۲و ۲۶۵). در دوره شاه عباس اول، پس از پایان یافتن دوران ناامنی در دوره شاه عباس اول، پس از پایان یافتن دوران ناامنی این شهر رخ داد. یکی از این تحولات توسعه شهر و بازار سلجوقی آن است. در این راستا، کاروانسراهای صفوی نیز سوی راستههای آن شکل گرفتند. این کاروانسراها که دو سوی راستههای آن شکل گرفتند. این کاروانسراها که نمونههای بارز آنها در سرتاسر بازار اصفهان مشاهده می شود، از لحاظ همزمانی با سه دوره تاریخی مهم صفوی به سه گونه؛

### - كاروانسراهاي دوره آغازين صفوي

همزمان با سلطنت شاه عباس اول و به پایتخت بر گزیده شدن اصفهان (۹۹۵ - ۱۰۳۸ ه.ق.) ساخته شدهاند و از جریانات حاکم در سیاست و اقتصاد آن دوره، متأثر گشتهاند. شاه عباس با برقراری امنیت سیاسی و اقتصادی، ایجاد کاروانسراها، حفظ راهها، پشتیبانی از رشد تجارت و صنایع و حتی در برخی جنبهها، معافداشتن مردم از پرداخت مالیات، توانست به



امر تجارت رونق خاصی ببخشد. در این امر، انحصار ابریشم را که یکی از کالاهای استراتژیکی بود، به دولت خود اختصاص داد. رشد تولید ابریشم و سایر محصولات و تسهیل داد و ستد، موجب روابط هرچه بیشتر ایرانیان با کشورهای اروپایی گردید و رقابت دولتها و کمپانیهای مختلف را در تجارت ایران سبب گشت. در این میان، اصفهان از شهرهایی بود که بنابر دلایلی، در شکوفایی اقتصادی و رونق تجاری دوره شاه عباس اول نقش مهمی داشت. این دلایل عبارتند از:

- قرار گرفتن اصفهان به عنوان پایتخت و مرکز سیاسی کشور و جذب بازر گانان داخلی و خارجی؛
- تأسیس دفاتر تجاری کمپانیهای خارجی در اصفهان و حضور هیأتها و نمایندگان دیگر کشورها در این شهر و ایجاد رقابت برای ورود به بازار ایران و مذاکره با شاه؛
- حضور ارامنه مقیم جلفای اصفهان به عنوان واسطههای تجاری شاه عباس با اروپا؛
- نقش واصل شمال و جنوب کشور به سبب موقعیت جغرافیایی اصفهان و تأثیر در صادرات و واردات محصولات؛
- رونق بازار و فعالیت چشم گیر صنعتگران مختلف اصفهان و تولید محصولات صادراتی متنوع از جمله منسوجات (ثواقب، ۱۳۸۰: ۱۵۲ و ۱۵۳).

از کاروانسراهای بازار اصفهان در این دوره می توان به کاروانسراهای شاه؛ در بازار قیصریه، مقصود بیک؛ کاروانسرای تخریبی در جنوب شرقی میدان نقش جهان، جارچی باشی؛ در بازار گلشن و میراسماعیل؛ در بازار در تالار اشاره نمود.

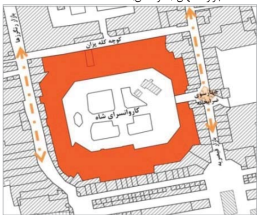
- **کاروانسرای شاه**: در بازار قیصریه، غرب چهارسوی قيصريه (ضرابخانه) و مقابل ضرابخانه شاهي واقع شده است. این کاروانسرا یکی از کاروانسراهای بزرگ دوره صفویه است که به دستور شاه عباس اول ساخته شده و عواید حاصل از آن متعلق به شخص شاه بوده است (شفقی،۱۳۸۴، ۲۶۷). درمقابل، شاه عباس هم از عایدات کاروانسرای شاه هزینه مردان و زنان سید حسینی را در مدینه و نجف تأمین می کرده است (پی بلیک، ۱۳۸۸: ۱۲۷). موقعیت ویژه این کاروانسرا و وسعت آن باعث شده که در ادوار مختلف بازرگانان و جهانگردان به آن توجه کنند. ۹ بنای اولیه کاروانسرای شاه، در طول تاریخ دچار تغییر و تحولات زیادی شده، بطوری که در دوره قاجار به دست شخصی به نام ملک التجار بازسازی شده و هم اکنون به همین نام مشهور است (شفقی،۱۳۸۴: ۲۶۷)، (تصویرهای ۱ و ۲). کاروانسرای شاه در ابعاد تقریبی ۸۵×۸۱ متر، به فرم مستطیلی با گوشههای پخ ساخته شده است. طرح آن چهار ایوانی و دارای میان سرایی وسیع است. ورودی این کاروانسرا که در جبهه غربی بازار قیصریه قرار گرفته، با دالانی کوتاه به

ایوان شرقی و سپس به میانسرا باز می شود. درحال حاضر تنها در جبهههای متصل به بازار قیصریه، جبهههای شرقی، شمال شرقی و جنوب شرقی، دو طبقه و در سایر جهات یک طبقه است. بخش غربی کاروانسرا نیز که ایوان ستوندار آن نشان از رنگ و بوی متفاوت معماری دوره قاجار دارد؛ با قرار گیری حجرههایی در زیرزمین و پشت ایوان به شکل دو طبقه نمایان است. در گذشته این کاروانسرا ورودی دیگری به بازار رنگرزها داشته که در همین جبهه (غربی) بوده است. در میانه جبهههای بنا، چهار ایوان برای ورود به حجرههای بزرگتر (شاهنشین) و در طرفین ایوانها، ایوانچههایی برای ورود به حجرههای کوچکتر قرار گرفتهاند. اصطبل و شترخانهای تاق پوش، از عناصر شاخص این کاروانسراست که در پشت حجرههای شمالی و جنوبی واقعاند (تصویرهای ۳-۵).

تخریب و ادغام ساختمان حجرههای جبهه شمالی با شترخانهای پشتی آن از جمله دخل و تصرفات عمده کاروانسراست که تنها پوسته خارجی این جبهه دستنخورده



تصویر ۱. موقعیت کاروانسرای شاه در مجموعه بازار اصفهان (نگارندگان)۱۰



تصویر ۲. موقعیت کاروانسرای شاه در بازار قیصریه (نگارندگان)



باقی مانده است. با این اقدامات، کاروانسرا از طریق ورودی سادهای به کوچه شمالی معروف به کلهپزان نیز مرتبط گردیده است.

### - کاروانسراهای دوره میانی صفوی

همزمان با سلطنت شاه صفی اول و شاه عباس دوم، بین سالهای ۲۰۲۸–۱۰۷۷ ه.ق.، ساخته شدهاند و از جریانات اجتماعی، سیاسی و اقتصادی آن دوره متأثر شدهاند. پس از سپریشدن دوره کوتاه حکومت شاه صفی، به سبب توجه بیش از اندازه شاه عباس دوم به عمران و آبادانی، بار دیگر شکوه زمان شاه عباس اول زنده شد و دوباره اصفهان از دیدگاه هنری در اذهان مردم داخل و خارج، شکل و شمایلی جدید به خود گرفت. آثار هنری و معماری یکی پس از دیگری ساخته شدند و روح تازهای در کالبد مرده ایران عصر شاه صفی دمیده شد (فاض)، ۱۳۸۹: ۱۳۸۹).

در این دوره، با ایجاد امنیت و آرامش نسبی، شرایط اقتصادی هم بهبود یافت و علاوهبر ابریشم، تولیدات داخلی دیگری نیز برای مصارف داخلی به خصوص صادرات به اروپا رونق یافت. از جمله اقدامات شاه عباس دوم ساخت میدان نو برای کسب و تجارت است. وی قصد داشت تا با ساخت این میدان، دکانها و تجار میدان شاه را به آنجا منتقل کند و میدان شاه را از قیل و قال معاش خالی کند؛ بطوری که در قسمتی از این میدان یکی از بزرگ ترین کاروانسراهای اصفهان به نام کاروانسرای حلال ساخته شد (مختاری اصفهانی و اسماعیلی، ۱۳۸۵: ۱۳۸۵ و ۱۰۶). از دیگر کاروانسراهای بازار اصفهان در این دوره که مصادف با رواج ساخت کاروانسراها است، می توان به ساروتقی؛ در بازار ساروتقی، جده، خراسانیان و نیمآورد اشاره نمود. متأسفانه از این میان، تنها مجموعه ساروتقی به جا مانده است.

کاروانسرای ساروتقی: از کاروانسراهای زیبای بازار اصفهان است که در بازار ساروتقی واقع شده است. چهارسوی ساروتقی با تاقی کاربندی شده، شاخص ترین نقطه برجای مانده از این بازار است. در سمت شمال چهارسوی ساروتقی، دروازه ورودی کاروانسرا و در جنوب آن، مسجد کوچک ساروتقی قرار گرفته که اجاره بهای کاروانسرا صرف ساخت و نگهداری مسجد می شده است (پی بلیک، ۱۳۸۸: ۱۳۳۸).

این کاروانسرا سال ۱۰۵۶. ق. در زمان حکومت شاه عباس دوم صفوی ساخته شده و بانی آن نیز میرزا تقیخان اعتمادالدوله معروف به ساروتقی از رجال اصلاحطلب زمان شاه عباس اول، شاه صفی و شاه عباس دوم بوده است (جهاد دانشگاهی، ۱۳۸۸: ۱۱۰). بر کتیبههای نستعلیق ۱۱ اطراف چهارسوی ساروتقی، تاریخ ساخت بنا به خط محمدرضا امامی، مشاهده میشود (تصویرهای ۶ و ۷).

مجموعه ساروتقی با مساحت تقریبی ۳۴۵۰ متر مربع، از ترکیب

یک کاروانسرای بزرگ و دو سرای کوچک تشکیل شده است. در کوچه شمالی این مجموعه، ورودی دیگری برای ورود کاروانهای تجاری و حمل و نقل کالا موجود است. در کوچه، روی دیوار بارو مانند کاروانسرا، دو برجستگی برج مانند دیده می شود که نسبت به ورودی تقارن ندارد اما نمای ساده خارجی سرا را از نمای بناهای معمول و خانهها متمایز ساخته و در جلو ورودی، حریمی را پدید آورده است. هشتی اولین فضا در مسیر ورود به بنا از سمت چهارسو است که دالانی دراز به میان سرای کاروانسرا متصل می شده است (تصویرهای ۸ و ۹).

طرح کاروانسرا به صورت چهار ایوانی است و میانسرایی ساده و مستطیل شکل دارد. برخلاف معمول، در اطراف میان سرا، حجرههای کوچک مستقل دیده نمی شود بلکه دو طرف آن صرفاً رواق است و حجرههای دو طرف دیگر نیز بزرگ و بهم پیوسته است؛ گویی تیغه میان حجرهها را برداشته و آنها را به تالاری ستوندار در هر جبهه بدل کردهاند. در طرفین دالان، دو سرای کوچک با طرحی نسبتاً یکسان قرار دارد. هر دو سرا، به صورت چهار ایوانی و دو اشکوبه و دارای دهانهبندیهای مشابه است. در این دو سرا نیز، قاعده میان سرا مستطیل شکل است و جبهههای عرضی (شمالی و جنوبی) هر یک، سه دهانه مشابه دارد. در جبهههای شرقی و غربی، بزرگتر در وسط و دو دهانه مشابه در طرفین آن و دو دهانه کوچک در کنارهها قرار گرفته است. در طبقه پائین، در جلو بعضی حجرهها، ایوانچه دیده می شود. حجرههای دیگر نیز ایوانچه داشته است که بعدا آنها را حذف کرده و به حجرهها افزودهاند. از پیوند ایوانچههای متوالی در جلو حجرههای طبقه بالا رواقی پدید آمده است (حاجی قاسمی، ۱۳۷۸: ۹۶ و ۹۶)، (تصویر های ۱۰–۱۲).

### - کاروانسراهای دوره پایانی صفوی

این کاروانسراها در دوره پایانی حکومت صفوی (۱۰۷۷ مقی)، همزمان با سلطنت شاه صفی دوم (سلیمان) تا شاه اسماعیل سوم، ساخته شدهاند و از وضعیت اجتماعی، سیاسی و اقتصادی حاکم بر آن دوره متأثر شدهاند. از کاروانسراهای اصفهان در این دوره، می توان به کاروانسراهای شیشه در کوچه اعقلندرها، کاسه گران در بازار ریسمان و مادرشاه در بازار په باغ قلندرها، کاسه گران در بازار ریسمان و مادرشاه در بازار په اسازه نمود. ساخت چنین کاروانسراهایی مانند مادرشاه اصفهان، بیانگر عالی ترین پیشرفت هنر معماری در ساختمان کاروانسراهای این دوره است. با این وجود، در اواخر این دوره تقریباً تمامی ایران دستخوش شورش شد و با نزدیکی زمان انحطاط حکومت صفوی، اقتصاد کشور نیز روبه افول نهاد و درنتیجه، ساخت کاروانسراهای شهری هم از رونق افتاد.

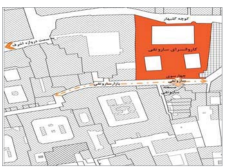
**کاروانسرای مادرشاه:** در ضلع شرقی مدرسه چهارباغ قرار گرفته است. به دستور مادر شاه سلطان حسین، در حدود



تصویر ۴. جبهه شرقی کاروانسرای شاه (نگارندگان)



تصویر ۳. پلان کاروانسرای شاه (جهاد دانشگاهی،۱۳۸۸: ۹۸)



تصویر ۶. موقعیت کاروانسرای تصویر ۷. موقعیت کاروانسرای ساروتقی در بازار ساروتقی ساروتقىدرمجموعهبازاراصفهان (نگارندگان)



تصویر ۵. جبهه غربی کاروانسرای شاه (نگارندگان)

كاروانسرا: ۱. ورودی

۲. دالان ۳. ایوان ۴. میانسرا ۵. ایوانچه ۶. حجره ۷. شترخان



(نگارندگان)

تصویر ۸. حصار خارجی مجموعه ساروتقی (نگارندگان)



تصویر ۱۰. پلان کاروانسرای ساروتقی (حاجی قاسمی،۱۳۷۸: ۹۷)



تصویر ۹. دالان ورودی مجموعه ساروتقی (نگارندگان)



تصویر ۱۱. جبهه جنوبی کاروانسرای ساروتقی (نگارندگان)

در گذشته، در مرکز میان سرا سکویی هشت ضلعی، برای پیاده کردن بارها وجود داشته است. اطراف این سکو محل اجتماع سوداگران نیز بوده است. ایوانها و ایوانچههایی اطراف میانسرا را احاطه کردهاند که نشانگر قرینه سازی در این کاروانسراست. سالهای ۱۱۲۸ – ۱۱۱۲ه.ق، ساخته شده و عواید آن به طلاب و نگهداری مدرسه می رسیده است (کیانی، ۱۳۸۶: ۱۳۲). این کاروانسرا، میان سرایی مربع شکل به ابعاد تقریبی ۷۶×۷۶ متر دارد (تصویرهای ۱۳ و ۱۴).

٨۶

در پشت این ایوانها و ایوانچهها، حدود ۱۴۰ حجره و شاهنشین در دو طبقه برای سکونت بازرگانان و کاروانیان قرار گرفته است. حجرههای واقع در گوشههای کاروانسرا، چلیپایی شکلااند. پشت حجرههای جبهه شرقی این کاروانسرا، اصطبلهایی سرتاسری بوده است. این اصطبلها ورودی مجزایی از بازار داشته است. اصطبلها در شمال، دارای چند حجره نیز بوده است. دراین باره سیرو معتقد است که ورودی، مستقیماً در شمال حیاط اصطبل نبوده بلکه از طریق سه دهانه بوده که به زاویه قائمه می پیچید و به راهرویی در شمال شرقی حیاط باز می شده است (سیرو، ۱۳۵۷: ۴۶۵ و ۴۶۶)، (تصویر ۱۵۵).

بنابر گفته وی، دالانهای سرتاسری که در کاروانسراهای برون شهری در پشت حجرهها قرار داشتند و در آنجا کاروانیان بار و بنه خود را قرار میدادند، در این کاروانسرا نیز به صورت کوچکتری، در جبهههای شرقی، غربی و جنوبی بوده است با این تفاوت که دیگر در آنها چهارپایان وارد نمیشدند. از حجرههای کاروانسرا به این دالانها راهی وجود داشته تا بازرگانان بتوانند از کالاهای خود حفاظت کنند. بین دیوار غربی کاروانسرا بوانند از کالاهای خود حفاظت کنند. بین دیوار غربی کاروانسرا و مدرسه چهارباغ راهی باریک همچون فیلتر بوده که نگهبانان علاوهبر دروازه ورودی از آنجا هم می توانستند کشیک دهند و از کاروانسرا مراقبت کنند (سیرو، ۱۳۶۲: ۱۳۳۳). عقاید سیرو را در این صورت، می توان کاروانسرای مادرشاه را به وضوح باز تابی در این صورت، می توان کاروانسرای مادرشاه را به وضوح باز تابی از شرایط اقتصادی – اجتماعی آن دوره محسوب کرد (تصویر ۱۳۶۶).

### معماري كاروانسراهاي صفوي شاخص

با بررسی کاروانسراهای شاه، ساروتقی و مادرشاه می توان به وجوه شاخص هر یک از این کاروانسراها که به نحوی بازتاب وضعیت سیاسی، اجتماعی و اقتصادی دوره خود هستند، دست یافت. این کاروانسراها از وسعت زیادی برخوردارند که نشان دهنده ارتباط حجم کالاهای واردشده و رونق بازار هستند. الگوی غالب در کاروانسراهای شاخص بازار اصفهان به صورت درونگرا، چهار ایوانی و دو طبقه است.

### - ارتباط ساختاری با بازار

نزدیکی و پیوستگی مکان راستههای بازار و کاروانسراها یکی از خصوصیات بازار اصفهان است که این نزدیکی عملاً ارتباط عمده و خردهفروشیها را آسان کرده و به آنها نظم بخشیده است (شفقی، ۱۳۸۴: ۲۶۳).

در دو کاروانسرای شاه و ساروتقی، به علت محدودبودن طول راسته بازار، محور ورودی و محور طولی منطبق برهم و عمود بر راسته است. ولی کاروانسرای مادرشاه به علت وجود نظم دقیق و در اختیار داشتن فضای بیشتر، محور طولی کاروانسرا

به موازات بازارچه است و بازارچه جانب شمالی کاروانسرا را فراگرفته است. در کاروانسراهای شاخص، اتصال به راسته بازار همگی از طریق چهارسویی باشکوه انجام گرفته که چهارسو در آنها به منزله جلوخان کاروانسرا و تأکیدی بر توقف و گردش به سمت فضای ورودی کاروانسراست (جدول ۱).

### - ارتباط ساختاری با عناصر شهری بازار

کاروانسراهای واقع در بازار شهر، مهمترین فضای تجاری آن را تشکیل میدهند. کاروانسراها برای حفظ بقای خود، نیازمند دیگر فضاهای شهری مانند مذهبی، فرهنگی، خدماتی و ارتباطی برای رفع کلیه نیازهای فردی و اجتماعی تجار و کاروانیان بودهاند. در کاروانسرای شاه بیشترین ارتباط میان این گونه فضاها دیده میشود که نشان از گستردگی برنامههای شهرسازی در دوره آغازین و نیز حکومتی این کاروانسرا دارد (تصویر ۱۷ و جدول ۲).

### – فرم خارجی

کاروانسراهای ساروتقی و مادرشاه ازلحاظ فرم خارجی به شکل مستطیل هستند اما کاروانسرای شاه تنها کاروانسرای بازار اصفهان است که به فرم مستطیل با گوشههای پخ (هشت و نیمهشت) ساخته شده است. این فرم زیبا، به دقت و زیبایی در ساخت بناهای دوره آغازین نظر دارد (جدول ۳).

### - تركيب فضايي

کاروانسرا از بناهای معماریِ اسلامی ایران است که به صورت یک مجموعه، کاربریهای متنوعی را در قالب کالبدی واحد در کنار هم گرد آورده است. کاروانسراهای صفوی بازار اصفهان نیز مجموعههایی هستند که علاوهبر ریز فضاها از ترکیب فضاهای بزرگی چون سرا، بارانداز (بهاربند) و مدرسه تشکیل شده و از سلسله مراتب دسترسی خاصی پیروی می کنند. بررسیها نشانگر آن است که در دورههای میانی و پایانی، دیگر فضاهای تجاری (سرا) یا فرهنگی – مذهبی (مدرسه)، دیگر فضاهای تجاری (سرا) یا فرهنگی – مذهبی (مدرسه)،

#### ,600,9-

بسیاری از کاروانسراهای بزرگ و عالی بیش از یک ورودی داشتند زیرا در این حالت، افراد بیشتری از کاروانسرا عبور می کردند. مانند پاساژهای امروزی که اگر در امتداد یک مسیر یا راه قرار گیرند، بارونق تر میشوند. این گونه کاروانسراها نیز به سبب آن که در مسیر یک راه یا معبر واقع می شدند، رونق بیشتری پیدا می کردند (سلطان زاده، ۱۳۸۰: ۸۶). کاروانسرای مادرشاه و ساروتقی در بازار اصفهان نیز بیش از یک ورودی داشته است. کاروانسرای شاه هم در گذشته علاوهبر ورودی





(نگارندگان)

تصویر ۱۲. جبهه جنوبی سرای غربی ساروتقی تصویر ۱۳. موقعیت کاروانسرای تصویر ۱۴. موقعیت کاروانسرای مادرشاه در بازارچه بلند (نگارندگان) مادرشاه نسبت به بازار (اردلان،۱۳۹۰: ۱۵۶)



تصویر ۱۵. کاروانسرای مادرشاه در اواسط سده نوزدهم میلادی (کست، ۱۳۹۰: ۸۶ و۸۷)

اجزای تشکیل دهنده کاروانسرا: ۱. ورودی ۲. هشتی ۳. ایوان ۵. ايوانچه ۶. حجره ۷. اصطبل

تصویر ۱۶. پلان کاروانسرای مادرشاه (سیرو، ۱۳۶۲: ۲۱۲)



تصویر ۱۷. عناصر شهری مرتبط با کاروانسراهای صفوی شاخص (نگارندگان)

از سمت بازار قیصریه، دارای ورودی دیگری در بازار رنگرزها و دو ورودی فرعی به فضای اصطبل و شترخوان بوده که در تغییرات بعدی این ورودیها، تخریب و ورودی دیگری از بازار فرش فروشها به آن اضافه شده است. با این وجود، ورودیهای اصلی و نمایان در هر سه کاروانسرا، درمقابل یکدیگر و منطبق بر محور میانی صحن هستند (جدول ۵).

رعایت اصل سلسله مراتب فضایی در کاروانسراها میان فضای عمومی و نیمه عمومی بیرون و درون، تأکیدی بر مرزبندی حریمهای فضایی است. در این میان در مجموعه ساروتقی به دلیل وجود چهارسو، هشتی و دالانهای متعدد، سلسله مراتب پیچیده تری نسبت به کاروانسراهای شاه و مادرشاه دیده میشود (جدول ۴).

| صفوى شاخص | كاروانسراهاي | ساختاری با بازار در | ۱. ارتباط | مدول |
|-----------|--------------|---------------------|-----------|------|
|-----------|--------------|---------------------|-----------|------|

|                 |                              |                                             | , ,, ,, ,,, , ,                              | جفول ۲۰۰۱رتباط ساحفار     |
|-----------------|------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------|
| نمایش محورها    | نحوه اتصال به راسته<br>بازار | جهتگیری محور<br>طولی نسبت به راسته<br>بازار | جهتگیری محور<br>ورودی نسبت به<br>راسته بازار | كاروانسرا                 |
| ورودی (طولی)    | چهارسوی ضرابخانه             | عمود                                        | عمود                                         | شاه<br>(نمونه آغازین)     |
| ورودی (طولی)    | چهارسوی ساروتقی              | عمود                                        | عمود                                         | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |
| ececs)  delight | چهارسوی بازارچه<br>بلند      | موازی                                       | عمود                                         | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |

(نگارندگان)

در ساختمانهای درونگرا، دروازه ورودی تنها بخش شاخصی است که ارتباط با فضای خارج را تأمین میکند. کاروانسراهای صفوی بازار اصفهان نیز از این قاعده مستثنی نیستند اما در کاروانسرای ساروتقی که ورود کاروان از کوچه پشت آن انجام میشده، حصاری بلند و دو برجستگی برج مانند دیده میشود. احتمال میرود که این دو برج، به علت نزدیکی مجموعه ساروتقی به دروازه اشرف، جنبه امنیتی داشته باشند (تصویر ۱۹).

### - میان سرا

وجود میانسراهای متعدد در مجموعههای ساروتقی و مادرشاه و نیز وسعت و فضاهای متنوع و ترکیبی آن ها،

نشان دهنده تحول و پیشرفت طرح کاروانسراها در دورههای میانی و پایانی است. فرم میان سراها اغلب به صورت مربع یا مستطیل با گوشههای پخ است. با این وجود در مجموعه ساروتقی پرهیز از ایجاد پخ در کنجها هم در صحن کاروانسرای بزرگ و هم در دو سرای کوچک آن، مشاهده می شود. بنابراین شیوه طرح فضاهای واقع در کنج در این کاروانسرا با کاروانسراهای شاه و مادرشاه که قاعده چهارضلعی با گوشههای پخ دارند، تفاوت دارد (جدول ۶).

این نظم و پیمون در مجموعه کاروانسرا (مدرسه مادرشاه) به کمال خود می رسد، بطوری که در این مجموعه پیچش و مفصل بندی مادی سبب قرارگیری مادی در محور دو میان سرای مدرسه و کاروانسرا می شود. همچنین لایه بندی و رودی ها و



### جدول ۲. ارتباط کاروانسراهای صفوی شاخص با سایر عناصر شهری بازار

| عی- ارتباطی  | فضاهای اجتماعی - ارتباطی |          | فضاهای خدماتی |         | فضاهای مذهبی – فرهنگی |                  |                           |
|--------------|--------------------------|----------|---------------|---------|-----------------------|------------------|---------------------------|
| چهارسوق      | نقارهخانه                | ضرابخانه | عصارخانه      | حمام    | مدرسه                 | مسجد             | كاروانسراها               |
| ضرابخانه     | قيصريه                   | شاه      | شاه           | شاه     | ملاعبدالله            | شاه              | شاه<br>(نمونه آغازین)     |
| ساروتقى      |                          |          |               | ساروتقى | جدہ کوچک،<br>جدہ بزرگ | ساروتقی،<br>منجم | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |
| بازارچه بلند |                          |          |               |         | مادرشاه               |                  | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |

(نگارندگان)

فرم خالص میانسراهای آنها گویای تحول در کاروانسرای دوره پایانی است (تصویر ۲۰).

### - حجره

وسعت و فرم زمین در شکل کالبدی، ابعاد و تعداد حجرههای کاروانسرا تأثیر دارند. برخلاف کاروانسراهای شاه و مادرشاه، در مجموعه ساروتقی فرم نامطلوب زمین تأثیر خود را در شکل و عمق حجرهها، برجای گذاشته و موجب کمشدن نسبت عرض به عمق حجرههای سراهای شرقی و غربی آن شده است. اما باوجود چنین تناسباتی در حجرههای کاروانسرای مد نظر،

جدول ۳. فرم خارجی کاروانسراهای صفوی شاخص

| فرم خارجی            | کاروانسراهای صفوی شاخص |
|----------------------|------------------------|
| مستطیل با گوشههای پخ | شاه                    |
|                      | (نمونه آغازین)         |
| مستطيل               | ساروتقى                |
|                      | (نمونه میانی)          |
| مستطيل               | مادرشاه                |
|                      | (نمونه پایانی)         |

(نگارندگان)

جدول ۴. ترکیب فضایی کاروانسراهای صفوی شاخص

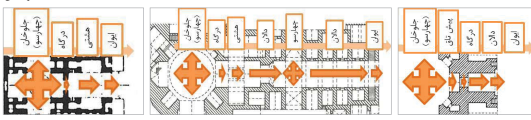
| و بود چنین عنسبی در حبرتهای دروانسرای شد عفره | عموی ساخی                             | جدول ۱. تر تیب قضایی کاروانسراهای |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------|
| نمایش تر کیب فضایی                            | تركيب فضايى                           | كاروانسراها                       |
| ت کاروانسرا<br>■ اصطبار                       | کاروانسرا- بارانداز<br>(اصطبل)        | شاه<br>(نمونه آغازین)             |
|                                               | سرا- کاروانسرا- بارانداز (اصطبل)      | ساروتق <i>ی</i><br>(نمونه میانی)  |
|                                               | کاروانسرا– مدرسه– بارانداز<br>(اصطبل) | مادرشاه<br>(نمونه پایانی)         |

(نگارندگان)

### جدول ۵. ورودی در کاروانسراهای صفوی شاخص

| انتظام ورودىها |                | ی            | داد ورود | تع | کاروانسراها               |  |
|----------------|----------------|--------------|----------|----|---------------------------|--|
| النظام ورودىها | محل ورودی اصلی | کل اصلی فرعی |          | کل | 2.,5,5,5                  |  |
|                | ميانه صحن      | ۲            | ۲        | ۴  | شاه<br>(نمونه آغازین)     |  |
|                | ميانه صحن      | ١            | 1        | ۲  | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |  |
|                | ميانه صحن      | ۲            | ۲        | ۴  | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |  |

(نگارندگان)



کاروانسرای شاه کاروانسرای ساروتقی کاروانسرای مادرشاه تصویر ۱۸. سلسله مراتب فضایی درون و بیرون در کاروانسراهای صفوی شاخص (نگارندگان)

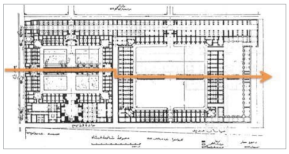
ضعفی دیده نمی شود. ساختار مجموعه ساروتقی از ویژگیهای محا استثنایی دیگری نیز برخوردار است. این مجموعه از سمت کالا خارج بازار به حصار و برجهایی متصل است که نظم و ارتباط آن را با دیوارهای باربر حجرهها نشان می دهد که همزمان با طرح نمای احداث مجموعه ساخته شدهاند. علاوهبر این، تعداد محدودتر غیر حجرهها و تلفیق محل استراحت کاروانیان (صاحبان کالا) با پلهه

محل بار و نگهداری چهار پایان، شاید نشان دهنده ممتاز بودن کالا، امن و آرام بودن فضا و نیز تخصصی بودن کاروانسرا است. برخلاف کاروانسراهای شاه و مادرشاه که راه پلهها به صورت نمایان، در میان سرا و طرفین ایوان هاست؛ در بیشتر آنها بطور غیر نمایان، در دالان ورودی است. در مجموعه ساروتقی، استقرار پلهها در داخل دالان و ایوان ورودی و درنتیجه پنهان نمودن



| نمایش تعداد و فرم میانسرا |            | میانسرا              |                               |       |                           |  |
|---------------------------|------------|----------------------|-------------------------------|-------|---------------------------|--|
| سیس عماد و حرم سیالسر،    | عنصر طبيعى | عنصر مصنوعي          | فرم                           | تعداد | کاروانسرا                 |  |
|                           |            |                      | مستطیل با<br>گوشههای پخ       | یک    | شاه<br>(نمونه آغازین)     |  |
|                           |            |                      | مستطيل                        | سه    | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |  |
|                           | آب (مادی)  | بارانداز هشت<br>ضلعی | مربع با<br>گوشەھا <i>ی</i> پخ | دو    | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |  |

### (نگارندگان)



تصویر ۲۰. محور مادی عبوری از مجموعه مادرشاه اصفهان (سیرو،۱۳۶۲: ۲۱۲)



تصویر ۱۹. محل قرارگیری برجهای دفاعی در کاروانسرای ساروتقی (حاجی قاسمی، ۱۳۷۸: ۹۷)

ایوانچهها برای سهولت ورود چهارپایان، همسطح میان سرا ساخته حرکتها از دید آزاد در میانسرا، برای تکامل ساختار این شدهاند. در کاروانسرای مادرشاه سلسله مراتب پیچیده تری برای کاروانسرا و موجب آرام نگهداشتن نمای این جبهه از بنا شده است ورود به حجرههای همکف دیده می شود که بیانگر اهمیت آنها (جدول ۷). معمولاً ورود به حجرههای طبقه همکف از طریق در کاروانسرایی با عملکرد حکومتی است (جدول ۸). ایوانچههایی در جلو حجرهها صورت می گیرد که اغلب این ایوانچهها از سطح میان سرا بالاتر هستند. اما در کاروانسرای

اكثر كاروانسراهاي صفوي بازار اصفهان همچون مجموعه ساروتقی و مادرشاه دارای رواقهای ستوندار سراسری مشرف ساروتقی با تبدیل فضای پشت حجرهها به اصطبل و شترخان،

| نمایش محل قرارگیری راهپله دسترسی به<br>حجرههای بالایی | محل قرار گیری راه پله     | تعداد    | كاروانسراها               |
|-------------------------------------------------------|---------------------------|----------|---------------------------|
|                                                       | میانسرا، در طرفین ایوانها | حدود ۱۶۰ | شاه<br>(نمونه آغازین)     |
|                                                       | طرفین دالان و ایوان ورودی | حدود ۹۵  | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |
|                                                       | میانسرا، در طرفین ایوانها | حدود ۱۴۰ | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |

(نگارندگان)

به میانسرا برای ورود به حجرههای طبقه بالایی بودهاند. ولی گاهی دالانی در پشت حجرهها احداث شده که از طریق این راهروی باریک به حجرهها راه مییابند. در کاروانسرای شاه در جبهههای شرقی، شمال شرقی و جنوب شرقی ورود به حجرههای طبقه بالایی، از طریق دالان پشتی و در جبهه غربی که از بازسازیهای دوره قاجار است، از طریق ایوان ستوندار صورت می گیرد (جدول ۹).

### - تنوع فضايي

کاروانسراهای صفوی از ترکیب فضاهای اقامتی، تجاری، اجتماعی و فضاهای نگهداری بار و حیوانات تشکیل شدهاند. به دلیل چنین تداخل کاربریهای متباین، کاروانسراها مستلزم فضاهای متنوعی هستند که به صورت فضاهای بسته مانند حجره و اصطبل، نیمهباز مانند ایوان و ایوانچه و باز مانند

میان سرا، شکل گرفته اند. فضاهای بسته در طرح کاروانسراهای شاه و ساروتقی از اهمیت بالایی برخوردارند بطوری که سطح درخور توجهی از بستر طرح را به خود اختصاص داده اند. در کاروانسرای شاه این سطح به ارزش خدماتی کاروانسرا با توجه به جمعیت زیاد و کارهای متفرقه صورت گرفته در آن، اشاره دارد. در کاروانسرای ساروتقی نیز اختصاصیافتن سطح بالایی از کاروانسرا به فضای بسته، نشان دهنده ارزشمند بودن کالاهای واردشده و توجه به ایمنی داخل کاروانسراست. در مقابل، در کاروانسرای مادرشاه فضای باز میان سرا از بیشترین وسعت برخوردار است. اهمیت این میان سرا باوجود ایوانهای بلند که از پشت منظر طبیعی درختان چنار دو سوی نهر آب میانی دیده می شود، دو چندان می گردد. تمرکز صفه ای در مرکز میان سرا برای باراندازی و تجمع زیستی صاحبان کالاها و نیز ار تباط این محور اقتصادی – اجتماعی با بازار به

#### جدول ۸. سلسله مراتب ورود به حجرههای همکف در کاروانسراهای صفوی شاخص

| نمایش سلسله مراتب ورود به حجرههای همکف | سلسله مراتب ورود به حجرههای همکف                              | کاروانسرا                 |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|---------------------------|
| میلادر<br>درگاه                        | ایوانچه (ایوان)← درگاه ← حجره<br>(شاهنشین)                    | شاه<br>(نمونه آغازین)     |
| حجره 🕇                                 | ایوانچه (ایوان)← درگاه← میاندر← حجره<br>(شاهنشین)             | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |
| ر گاه مهنایی مهنایی                    | مهتابی ← ایوانچه (ایوان) ←درگاه←<br>حجره (شاهنشین)←درگاه←پستو | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |

(نگارندگان)

### جدول ۹. نحوه ورود به حجرههای بالایی در کاروانسراهای صفوی شاخص

| نحوه ورود به حجرههای فوقانی | كاروانسرا                 |
|-----------------------------|---------------------------|
| دالان پشت حجرات             | شاه<br>(نمونه آغازین)     |
| رواق ستوندار                | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |
| رواق ستوندار                | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |

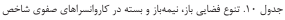
(نگارندگان)

چهره مجموعه، شخصیت ویژهای بخشیده است آنچنان که نسبت به سایر کاروانسراها درجاتی از تحول را نشان می دهد. می توان گفت در کاروانسرای مادرشاه سطح بالای فضای باز نشان از ارزش اجتماعی کاروانسرا و اختصاصیافتن آن به طبقات خاص اجتماعي و سياسي و نيز محترمشمردن آنها و ارتباطات اجتماعی شان در دوره پایانی ساخت کاروانسراهای صفوی دارد (جدول ۱۰).

### - عرصه بندی فضایی

معمولاً عبور و مرور چهارپایان در بازار ممنوع بوده، بنابراین کاروانسراها در خیابانهای جداگانه و موازی راستهها مستقر و با دروازهها در ارتباط بودهاند. برخلاف کاروانسراهای برون شهری که اصطبل دارند؛ در بیشتر کاروانسراهای واقع در بازار، فضایی برای چهار پایان در نظر گرفته نمی شد، زیرا استقرار آنها در این کاروانسراها کوتاه مدت و موقتی بوده است. با این وجود، در هر شهر یک یا چند کاروانسرا برای استقرار چهارپایان به ویژه چهارپایان کاروانهای تجاری که از شهری به شهر دیگر می رفتند، در نظر می گرفتند (سلطان زاده، ۱۳۸۰: ۸۳).

در بعضی از کاروانسراهای مهم بازار اصفهان مانند شاه، ساروتقی و مادرشاه فضای اصطبل و شترخان، برای انبار و استقرار تعداد محدودی چهار پا ساخته می شد. مسئله مهم در طراحی کاروانسراها آن است که با توجه به وجود چالشهای متنوع برای مسافران و بازرگانان در برخورداری از خدمات بازار، باید از تداخل عرصههای اقامتی و باراندازی انسانها و حیوانات برای آرامش نسبی افراد جلوگیری شود (تصویر ۲۱). درصد بالای فضای مربوط به عرصه اقامتی حیوانات در کاروانسرای ساروتقی نشان دهنده حجم بالای تردد کاروانیان و رونق تجارت در دوره میانی است (جدول ۱۱).



|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               | تنوع فضايى                  |             | کاروانسرا                 |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------------------|-------------|---------------------------|--|
| نمایش تنوع فضایی باز، نیمهباز و بسته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بسته          | نيمهباز                     | باز         | ئار <u>و</u> انسرا        |  |
| A D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۵۱٪/۶         | V*//\*                      | ¥17./1      | شاه<br>(نمونه آغازین)     |  |
| 37<br>37<br>38<br>38<br>38<br>38<br>38<br>38<br>38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 917./Y        | ۱۲٪/۳                       | <b>۲</b> ۶% | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |  |
| Aug is Au | <b>٣</b> ٩½/٢ | <i>\$</i> */./ <del>*</del> | ۵۴%/F       | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |  |

(نگارندگان)



کاروانسرای شاه تصویر ۲۱. عرصهبندی فضای زیستی انسان و حیوان در کاروانسراهای صفوی شاخص (نگارندگان)



#### جدول ۱۱. درصد عرصه حیوانات در کاروانسراهای صفوی شاخص در بازار اصفهان

| عرصه انسان و حیوان | کاروانسراهای صفوی نمونه   |  |  |
|--------------------|---------------------------|--|--|
| Y/1 • ½.           | شاه<br>(نمونه آغازین)     |  |  |
| 81 <b>%</b> • ½    | ساروتقی<br>(نمونه میانی)  |  |  |
| ۵/۲۴٬              | مادرشاه<br>(نمونه پایانی) |  |  |

(نگارندگان)

### نتيجهگيري

کاروانسراهای بازار اصفهان دلالت بر اهمیت اقتصادی، اجتماعی و سیاسی شهر داشته و گویای رابطه متقابل رونق و توسعه بازار و کاروانسراهای آن، در دورههای مختلف است. با توجه به پایتختشدن اصفهان در دوره اول (آغازین) و ارتباط با کشورهای خارجی، طرحریزی میدان شاه و بازارهای اطرافش و در پی آن تولید کالاهای متنوع و جدید و نیز حجم بالای صادرات، اقتصاد کشور بیش از پیش رونق گرفت. درنتیجه ساخت کاروانسراهای آغازین همچون شاه، با وسعت و شکوه بسیاری تحقق یافت. در دوره میانی نیز، با احداث میدان نو که از کاروانسراهای هم جوار آن تنها نامی برجای مانده است، در شمال غربی میدان نقش جهان که با نیت رقابت ایجاد شد، رونق اقتصادی همچنان ادامه یافت و درنتیجه کاروانسراهای بزرگ و باشکوهی همچون ساروتقی ساخته شد. در دوره پایانی به علت ناامنیهای موجود در کشور، هرچند ساخت کاروانسراهای درون شهری رونق قبل را نداشت، ساخت یکی از باشکوه ترین و بزرگ ترین کاروانسرای اصفهان، مادرشاه، در این دوره اتفاق افتاد.

کاروانسرهای شاه، ساروتقی و مادرشاه از نظر فرم ظاهری به ترتیب به شکلهای هشت ضلعی، مستطیل و مربع ساخته شدهاند. هر سه آنها بنابر وسعت و اهمیتی که داشتهاند، اصطبل و انبار دارند. بر حصار خارجی کاروانسرای ساروتقی بنابر بر موقعیت مکانی آن، برجهای دیدهبانی ساخته شده است. مجموعه ساروتقی از ترکیب سرا- کاروانسرا و مجموعه مادرشاه از ترکیب کاروانسرا- مدرسه تشکیل شدهاند. با توجه به احداث کاروانسرهای مادرشاه، کاسه گران و شیشه در دوره پایانی حکومت صفوی، می توان گفت گونه سوم کاروانسراهای بازار اصفهان، مجموعههای عام المنفعه کاروانسرا- مسجد هستند. همچنین هر یک از این نمونهها، بسته به اهمیتشان در ساختار کلی بازار نمودی متفاوت داشته که این تفاوت در سیمای ورودی، دالان، میان سرا، ایوان و ایوانچه و نیز حجرهها بازتاب داشته است.

#### پینوشت

- 1. Jean-Baptiste Tavernie
- 2. Jean Chardin
- 3. Adam Olearius
- 4. Dr. Wills
  - ۵. دکتر ویلز در سفرنامه خود در توصیف کاروانسراهای واقع در بازار آورده است: «کاروانسراها هم در ایران سبکی خاص و قدیمی در نحوه ساختمان خود دارند. معمولاً در اطراف حیاط بزرگ و وسیع آنها اتاقکهایی به نام حجره ساخته شده است که در بازار محل کار تجار و کسبه است. جلو آنها به وسیله پنجرهای به نام ارسی مستور گشته، صندوق محکم بزرگی در انتهای حجره قرار دارد جهت نگهداری یول و اسناد تجار تخانه به کار می رود» (ویلز، ۱۳۶۸. ۲۳۰).
- 6. Maxime Siroux
- 7. Wolfram Kleiss

- ٨. همزمان با سلطنت شاه اسماعيل اول، شاه تهماسب اول، شاه اسماعيل دوم و شاه محمد خدابنده است.
- ۹. برای نمونه، شاردن که در زمان شاه عباس دوم از این بنا دیدن کرده، آن را توصیف کرده: «طرف مقابل ضرابخانه کاروانسرای شاه است، زیرا این کاروانسرا جزو اموال شاه محسوب می گردد. صحن کاروانسرا بسیار وسیع و دارای دو اشکوب و عده اتاقهای آن یکصد و چهل است. سردر این بنا شبیه سردر بازار شاه است» (شاردن، ۱۳۷۹: ۳۴).
- ۱۰. شایان یادآوری است که بیشتر تصویرها و جدول های مقاله پیشرو را نگارندگان آن در سال ۱۳۹۱، تهیه کردهاند ازاینرو، برای جلوگیری از تکرار، به سال مذکور در ارجاعات تصویرها و جدول ها اشارهای نشده است.
- ۱۱. در اطراف چهارسو در هشت لوحه بر بالای چهار گوشواره زوایای چهارسو، به خط نستعلیق سفید بر زمینه کاشی خشت لاجوردی رنگ به قلم محمدرضا امامی و مورخ به سال ۱۰۵۶ ه.ق. چهار بیت شعر نوشته شده که بیت آخر آن بطور ایما و اشاره حاکی از واقعه قتل ساروتقی و اتمام بنا در فاصله یک سال پس از در گذشت وی است. این اشعار به شرح زیر است:

دولت عباس ثانی در جهان ........

خاک درگاهش ز... چشم... از شرف شد جانشین توتیا

سال تاریخش چو جستم از خرد در ره این مصر عم شد رهنما

حاسد شه را سرافکندند و شد چار ارکان چار رکن این بنا (۱۰۵۶)

و در یک نیملوح در آخر این اشعار به خط نستعلیق سفید بر زمینه کاشی لاجوردی رنگ نوشته شده است: «کتبه المذنب المحتاج محمدرضا الامامی» (هنرفر، ۱۳۵۰: ۵۵۱).

### منابع و مآخذ

- آیوازیان، سیمون (۱۳۷۹). روند شکل گیری کاروانسراهای برون شهری (تحلیل کالبدی کاروانسراهای حاشیه کویر)، مجموعه مقالات اولین کنگره تاریخ معماری و شهرسازی ایران (ارگ بم کرمان)، ج۱، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
- اردلان، نادر (۱۳۹۰). **حس وحدت: سنت تصوف در معماری ایرانی،** ترجمه ونداد جلیلی با همکاری احسان طایفه، تهران: مؤسسه علم معمار.
- الاصفهانی، محمدمهدی بن محمدرضا (۱۳۶۸). نصف جهان فی تعریف الاصفهان، به تصحیح و تحشیه دکتر منوچهر ستوده، تهران: امیر کبیر.
- بختیار، علی (۱۳۸۵). بازار بزرگ اصفهان (بازار شاهی)، اصفهان در مطالعات ایرانی، به کوشش رناتا هولود، ترجمه محمدتقی فرامرزی، تهران: فرهنگستان هنر.
  - پوپ، آر تور آپهام (۱۳۶۶). **معماری ایران**، ترجمه غلام حسین صدری افشار، ارومیه: انزلی.
- پیبلیک، استیون (۱۳۸۸). نصف جهان (معماری اجتماعی اصفهان صفوی)، ترجمه محمد احمدینژاد، اصفهان: خاک.
- ثواقب، جهانبخش (۱۳۸۰). نقش اصفهان در اقتصاد عصر شاه عباس اول، مجموعه مقالات همایش اصفهان و صفویه، ج ۲، به کوشش مرتضی دهقانی نژاد، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
- جهاد دانشگاهی پردیس هنرهای زیبای دانشگاه تهران (۱۳۸۸). **بازار ایرانی تجربهای در مستندسازی بازارهای ایران،** تهران: جهاد دانشگاهی واحد تهران.
  - حاجی قاسمی، کامبیز (۱۳۷۸). **بناهای بازار**، تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
- دسیلوا فیگوئروا، دُن گارسیا (۱۳۶۳). **سفرنامه دن گارسیا دسیلوا فیگروئرا سفیر اسپانیا در دربار شاه عباس اول**، ترجمه غلامرضا سمی**ع**ی، تهران: نشر نو.
- رجایی، عبدالمهدی (۱۳۸۳). **تاریخ اجتماعی اصفهان در عصر ظل السلطان (از نگاه روزنامه فرهنگ اصفهان**)، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
  - سلطانزاده، حسین (۱۳۸۰). بازارهای ایرانی، تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی.
- سیرو، ماکسیم (۱۳۵۷). **راههای باستانی ناحیه اصفهان و بناهای وابسته به آنها**، ترجمه مهدی مشایخی، تهران: سازمان ملی حفاظت آثار باستانی ایران.
- \_\_\_\_\_(۱۳۶۲). **کاروانسراهای ایران و ساختمانهای کوچک میان راهها،** ترجمه عیسی بهنام، تهران: سازمان ملی حفاظت آثار باستانی ایران.
  - شاردن، ژان (۱۳۷۹). **سفرنامه شاردن (قسمت اصفهان**)، ترجمه حسین عریضی، اصفهان: گلها.

- شفقی، سیروس (۱۳۸۴). بازار بزرگ اصفهان، اصفهان: سازمان فرهنگی تفریحی شهرداری اصفهان، مرکز اصفهانشناسی
  - فاضل، احمد (۱۳۸۹). ایران در دوران شاه عباس دوم، اصفهان: هنرهای زیبا.
- کست، پاسکال (۱۳۹۰). **بناهای دوره اسلامی ایران(از آغاز تا ۱۲۱۸ ش)**، ترجمه آتوسا مهرتاش، تهران: مؤسسه تألیف، ترجمه و نشر آثار هنری «متن»، پژوهشکده هنر، فرهنگستان هنر.
- کیانی، محمدیوسف (۱۳۸۶). تاریخ هنر معماری ایران در دوره اسلامی، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- کیانی، محمدیوسف و ولفرام، کلایس (۱۳۶۸). فهرست کاروانسراهای ایران، تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- مختاری اصفهانی، رضا و اسماعیلی، علیرضا (۱۳۸۵). هنر اصفهان از نگاه سیاحان (از صفویه تا پایان قاجاریه)، تهران: فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی ایران.
  - ویلز، چارلز جیمز (۱۳۶۸). ایران در یک قرن پیش (سفرنامه دکتر ویلز)، ترجمه غلامحسین قراگوزلو، تهران: اقبال.
    - هنرفر، لطفالله (١٣٥٠). گنجينه آثار تاريخي اصفهان، چاپ دوم. اصفهان: ثقفي.

پدیرس مقانه: ۱۱/۱/۱۲

### بررسی تطبیقی هنر در آئینهای فتوت اسلامی و ذن بودایی\*

امير جوان آراسته\*\* ابوالفضل محمودي\*\*\*

### چکیده

پژوهش پیشرو تلاشی در راستای مقایسه هنر در ساحت دو جریان شرقی مهم و پردامنه دینی، "فتوت" بالیده در دامان تصوف و عرفان اسلامی و "ذن" برآمده از تعالیم بودایی است.

بنابر آنچه بیان شد پرسش اصلی یا قابل طرح این است: مشابهت آئینهای ذن بودایی و فتوت اسلامی به یکدیگر در عرصه هنر و هنرورزی به چه میزان و در چه ساحتهایی است. درجهت پاسخ گویی به پرسش بیانشده، این پژوهش با روشی تحلیلی- تطبیقی سامان یافته است.

هدف این نوشتار را میتوان توجهدادن به رویکردی متفاوت و بسیار ضروری نسبت به هنر دانست. دستاورد این بررسی آن است که مشابهت چشمگیری بین هنر و هنرورزی در این دو آئین وجود دارد، اگرچه تفاوتهایی نیز در این میان دیده میشود. در کل میتوان گفت در شرق همواره بر این مهم تأکید شده است که هنر، یک فضیلت نفسانی است و این جز در سایه تهذیب و تمرکز با عنایت به اختلاف رویکردها به دست نمیآید. در این رهیافت، اشراف بر فرم و قالب نیست که هنرمند میسازد بلکه اشراق درونی است که لب و لباب این حقیقت را شکل می دهد.

### كليدواژگان: فتوت، فتوتنامه، هنر شرقي، ذن، سلوك نفساني.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از رساله دکتری امیر جوان آراسته باعنوان "مقایسه هنر در آئین فتوت و آئین ذن با تکیه بر آثار سوزوکی" به راهنمایی ابوالفضل محمودی در دانشگاه قم است.

<sup>\*\*</sup> مربی، دانشکده مذاهب، دانشگاه ادیان و مذاهب، قم.

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده الهیات، دانشگاه آزاد واحد علوم و تحقیقات، تهران.



مقدمه

پیشرفت علوم در دنیای مدرن، دامن هنر را نیز گرفت و رویکردها و مکاتب مختلفی را شکل داد. در عموم این مکاتب، هنر بیشتر از جنبه زیبایی شناسی بررسی می شود و کمتر به تأثیر و تأثری که هنر می تواند در ارتباط با نفس آدمی داشته باشد، پرداخته می شود. بنابر آنچه بیان شد، سؤال اصلی این نوشتار آن است که مشابهتهای هنر در فتوت و آئین ذن در چه زمینهای و به چه میزان است. فرضیه نویسنده در این مقاله آن است که در اصل مسئله هنر در فتوت و ذن، مشابهت درخور توجهی وجود دارد. هدفی هم که دنبال می شود آن است که مصادیق این مشابهت برجسته شود و جای خالی آن در هنر امروز نشان داده شود. پس از اشارهای اجمالی به کلیت هنر در ذن و فتوت، موارد آمیختگی هنر با مفاهیم اخلاقی، دینی و عرفانی ذیل سه عنوان: معنویت گرایی و سلوک، متعالی و معنویبودن هدف و جایگاه ویژه استاد بررسی شده است. در این بررسی تلاشی صورت گرفته تا نشان داده شود که هنر در فتوت و ذن به معنای فضیلت و کمال نفسانی است؛ مسئله بسیار مهمی که جای آن در هنر امروز خالی است و به یقین می توان گفت که این رویکرد در همه عرصهها به ویژه ساحت هنر، گمشدهٔ بشر متمدن امروزی است و ضرورت انجام چنین پژوهشی را به خوبی روشن می کند.

### پیشینه پژوهش

آثاری که درباره هنر در آئین ذن می توان به آنها اشاره نمود بدین قرارند: "ذن در هنر کمان گیری" اثر *اویگن هریگل* <sup>۱</sup> (۱۳۷۷) و "ذن در هنر گلآرایی" اثر *گوستی ل. هریگل*۲(۱۳۷۷). دو کتاب یادشده هم در نوع خود نمونهای ندارند و هم در نشان دادن مراتب سلوکی مورد نیاز در هنر ذن تا رسیدن به مقام استادی، بسیار از آنها استفاده می شود. "ذن و هنر نویسندگی" نگاشته ری برادبری<sup>۳</sup> (۱۳۸۸) یکی دیگر از این پژوهشهاست که اگرچه در عنوان آن به ذن اشاره شده اما در متن، ردپای آن چندان مشهود نیست. اثر دیگر در این زمینه کتاب کوتاه "هنر و زیباییشناسی در شرق آسیا" از ریخته گران (۱۳۸۵) است که روح هنرورزی شرقی را به زیبایی در کالبد بیان به بند کشیده است. "هنر ژاپن" نوشته *جوان استنلی بیکر* (۱۳۸۴) با ترجمه نسترن یاشائی اثر دیگری است که باید بدان اشاره نمود. این کتاب باوجود حجم درخور توجهش، مى توان گفت بيشتر بر سابقه و سير تاريخى هنر در ژاپن تمرکز دارد و کمتر هنر ذن را بررسی کرده است. اما در زمینه هنر در فتوت و فتوتنامهها هیچ اثر مستقلی وجود ندارد. در میان آثاری که اشارهای به این بحث دارند،

کتاب "درآمدی بر روششناسی هنر اسلامی" اثر سیدرضی موسوی گیلانی (۱۳۹۰)، در خصوص ارتباط فتوت و هنر نکتههای مفیدی را بیان کرده است. "حکمت هنر و زیبایی در اسلام" از شهرام پازوکی (۱۳۸۴) نیز نکتههایی هرچند کوتاه اما بسیار محوری و راهگشا را دراین باره مطرح نموده است. با این همه در زمینه مقایسه هنر در این دو آئین، تا بحال هیچ پژوهشی صورت نگرفته است. در خصوص مقایسه عرفان اسلامی و ذن می توان به کتاب "خلق مدام در عرفان اسلامی و آئین بودایی ذن" نگاشته محقق گرانسنگ توشیهیکو آئین بودایی ذن" نگاشته محقق گرانسنگ توشیهیکو دیگر دراین باره مقاله "درآمدی بر مطالعه مقایسهای عرفان اسلامی و ذن بودایی" اثر مثرگان سخایی (۱۳۸۱) است.

نظر به پیشینه موضوع پژوهش حاضر که در هیچیک از منابع هنر در دو آئین ذن و بودایی رصد و باهم مقایسه نشده است، برجسته کردن نوع رویکرد در هنر ذن و فتوت و بیان روشن مصادیق مشابهت و اختلاف در آن را می توان نوآوری این مقاله در این ساحت دانست.

### روش پژوهش

گردآوری اطلاعات و دادهها به صورت کتابخانهای انجام شده و با روش تحلیلی - تطبیقی پژوهش سامان یافته است. به کارگیری روش تطبیقی در این پژوهش از آنجا اهمیت می یابد که رسیدن به یک مقایسه دقیق تنها از این مسیر امکان پذیر است. همچنین اهداف مد نظر که ارائه راهکاری عملی برای هنرورزی است، با این روش به خوبی به سامان می رسد.

### هنر در آئین فتوت

هنر در تمدن اسلامی، بیشتر یک معنا و فضیلت درونی است؛ فضیلتی که مربوط به دل و جان آدمی است. این تلقی از هنر با تلقی مبتنی بر تخنه  $^{6}$  و ساختن و پرداختن که بیشتر در عالم غربی رواج دارد، متفاوت است. ازاین رو در میان علوم اسلامی، علم مستقلی که به تفکیک وارد مباحث نظری هنر شده باشد، یافت نمی شود. بنابراین اگر قرار براین باشد که مباحث مربوط به هنر و زیبایی در تمدن اسلامی جمعآوری شود، باید این مطلب از لابه لای کتابهای فلسفی و خصوصاً عرفانی استخراج شود. در علم عرفان نظری مباحثی همچون عرفانی استخراج شود. در علم عرفان نظری مباحثی همچون عالم مثال، قوه خیال، تنزیه و تشبیه، حسن و تجلی در زیباشناسی اسلامی منبع مراجعه اند اما در مباحث کاربردی هنر حتی هنرهای اصطلاحی امروزین، به تصریح صاحبان فن، بجز فتوتنامه ها هیچ منبعی را نمی توان یافت که در این زمینه بتوان از آن استفاده کرد (پازوکی، ۱۳۸۴ به).

# S

### – فتوتنامهها و هنر

فتوتنامهها گوشهای از میراث گرانقدر آئین فتوت در عالم تصوف و عرفان اسلامی به شمار میروند. این آثار متون بسیار ارزشمندی هستند که بزرگان فتوت برای آداب و اخلاق ورود به جرگه فتوت و انتخاب پیشه و حرفه مینوشتند. این متون را از جنبههای مختلف تاریخی، اجتماعی، اخلاقی، ادبی، هنری و ... می توان بررسی و از آنها استفاده کرد.

در گذشته میان هنر و صنعت یا حرفه فاصله نبوده و هنرها از آن جهت که جنبه کاربردی آنها مدنظر بوده، در زمره صنایع بودهاند. محققی دراین باره می گوید: «میان صنایع و آنچه امروزه هنرهای زیبا خوانده می شود نیز تفاوتی نیست. در رساله صناعیه میرفندرسکی موسیقی و نقاشی نیز جزء صنایع محسوب می شوند.» (پازوکی،۱۳۸۴:۹۷) این رویکرد دقیقاً در فتوتنامهها نیز مشاهده می شود.

با عنایت به این بیان، آنچه در این مقاله بر آن تمرکز شده فتوتنامهها و چند و چون هنر و هنرورزی آنهاست.

### هنر در آئین ذن ٔ

شاید در جهان نتوان دین یا آئینی را یافت که بدین میزان با هنر آمیخته و در آن قالب، خود را متجلی کرده باشد. به تعبیر دیگر، می توان ادعا کرد که اگر ذن برای هیچ چیز برنامه نداشته باشد، برای هنرورزی برنامه دارد و همین نکته موجب شده است که در این آئین، هنر جایگاه بسیار ویژهای داشته باشد. همچنین برخلاف فتوت اصطلاح هنر مشخصاً برای اموری استفاده شده است که درادامه به آنها اشاره خواهد شد.

آمیختگی ذن با هنر به ویژه در سطح استادان برای تبیین و تعلیم آموزههای ذن بدان پایه است که محققی می گوید: «بسیاری از استادان ذن برای القای آموزشهای خود از هنرهای بصری و حجمی بهره جستهاند. از این نظر ذن بودیسم به سبب گرایش استادان ذن به آفرینشهای هنری میان آئینهای دیگر غیر عادی جلوه می کند.» (سو، ۱۳۸۲: ۲۳۶).

در این مجال با بهره گیری از آنچه در چند هنر برجسته آئین ذن: کمان گیری، گل آرایی، نقاشی، شمشیرزنی و هنر چای (نوشی)، مطرح است تلاشی صورت گیرد تا هم هنر و هنرورزی در ذن بهتر شناخته شود و هم دستمایه سنجش با فتوت مستند گردد.

### آمیختگی هنر آموزی در ذن و فتوت با جنبههای دینی و سلوک نفسانی (آداب معنوی)

آنچه در این بخش توجه بدان بسیار مهم است و درادامه تبیین خواهد شد، آن است که تحقق هنر هم در فتوتنامهها و هم در هنرهای آئین ذن مشروط به گونهای سلوک نفسانی است. از یک سو بررسی فتوتنامهها به خوبی این مهم را روشن می کند که

مهذبشدن طالب هنر و الاهی دیدن حرفهاش، تا چه میزان در به مقصد رسیدن وی نقش دارد و از سوی دیگر، در آئین ذن نیز این مهم دیده میشود. در بیشتر هنرهای ذن دستورالعملی سلوکی برای رسیدن به هنرمندی، پیش پای سالک گذارده میشود. راهی که بعضاً بسیار طولانی و طاقت فرساست. در هر دو آئین در تعاملی دو سویه، هنر به پالایش و تکامل نفسانی هنرمند کمک شایانی می کند.

در اینجا برخی از اموری را که در عموم فتوتنامهها جایگاه ویژهای دارد و در هنر ذن نیز کاملاً به آنها توجه شده است و آمیختگی هنرآموزی با دیانت و سیر و سلوک نفسانی را به خوبی به نمایش میگذارد و تصویر روشن تری را از مفهوم هنرمندی در دو فرهنگ به ظاهر متفاوت بودایی و اسلام به دست میدهد، برشمرده میشود.

### جایگاه استاد در هنر فتوت

### - جایگاه ویژه استاد

صاحب نظران اهل عرفان معتقدند یکی از مهم ترین عوامل موفقیت در سیر و سلوک معنوی، استفاده از استاد و راهنما است. به اعتقاد ایشان اهمیت وجود پیر تا آنجاست که اصولاً سیر و سلوک را بدون وجود او ممکن نمی دانند. این عنایت ویژه به استاد و جایگاه محوری آن در فتوتنامهها نیز، به خوبی دیده می شود. دریکی از فتوتنامهها آورده شده: «استاد باید همواره در اندیشه شاگرد باشد چه او حاضر باشد چه غایب. اگر از شاگرد خطایی در فتوت سرزد، صاحب (استاد) در حالی که چشمش به زير است، بايد به او بگويد: اين خطا و سهو از تو در وجود آمد، در هر مقام که باشی، مرا حاضر دان که دیده دل و چشم و گوش و خاطر و همت ما به سوی توست و در هر مقام که باشی به حرکات تو حاضر و واقفیم. اگر استادی این دوستی را نداشته باشد، استاد نیست، بلکه فقط به معنای مجازی استاد است. اگر استادی نسبت به سهو و خطای شاگردان استاد باید همیشه در اندیشه آموزش شاگرد باشد. «صاحب [استاد] باید آنچه او از گذشتگان و خصائل ایشان می داند باز گوید و روز به روز فعل وادب شاگردان زیادت بخشد تا اینکه شاگردان بتوانند خود به مرحله استادی برسند... استاد که شاگردان را آموزد و قابلیت هر یک بشناسد، باید تشخیص بدهد چه نوع معرفتی برای هر کدام لازم است و شاگردان در چه نوع فن و هنری و تا کجا می توانند پیشرفت داشته باشند... در هیچ لحظه، به ویژه هنگام عبادت و نماز، استاد شاگردان خود را از نظر دور ندارد و گوید: خدایا تو را به عزت و جلال و به حق كمال و فضل و كرم بي منتهايت قسم میدهم که نور ایمان را در قلب آنان بتابانی و دیدگان آنان را بر روی معایبشان بگشایی.» (صراف،۱۳۷۰: ۱۲۲–۱۲۹).



در این متن که به گونهای جایگاه استاد و مهمترین کار کردهای وی در عرفان اسلامی را تبیین می کند، چند نکته شایسته تأمل وجود دارد که گذرا به آنها اشاره می شود. اول اینکه در جملات اولیه سخن از اشراف استاد بر اعمال شاگرد به میان می آید و این طبیعی است. اما در این میانه جملاتی دیده می شود که بیانگر آگاهی از احوال شاگرد و مراقبت از وی در حالت غیبت اوست و این، همان بزنگاهی است که باید به آن عنایتی ویژه داشت. به بیان روشن تر، استاد واقعی کسی است که توان در نظر گرفتن شاگرد حتی در غیاب او را هم داراست. نکته دوم در توانسنجی استاد نهفته است، این استاد راهی طی کرده است که می تواند بفهمد شاگرد چه توانایی ها و نقاط ضعفی دارد، چه مسیری را باید به او پیشنهاد کرد و در چه لغزش گاههایی بیشتر باید مراقب او بود. نکته سوم آنجاست که حق استادی در پرتو چنین اشراف و احاطهای آن هم همراه با دلسوزی و شفقت معنا می یابد، استادی که پیوسته در اندیشه پیشرفت شاگرد و نگران احوال اوست.

باید توجه کرد که در فتوت هرکس در حرفه آموزی لازم است ابتدا فتی شود تا در مرحله بعد بتواند استاد شود. در فتوتنامه بنایان آورده شده: «اگر پرسند که چند حکم باشد بنائی را، بگو که ده حکم است. اول آنکه هر صبح که برخیزد از علم شریعت و طریقت باخبر باشد تا استادی او را مسلم باشد» (خان محمدی، ۱۳۷۱؛ ۴۸). در فتوتنامه چیتسازان نیز بیان شده: هاگر پرسند که روش کار چیتسازی چند احکام هست، بگو دوازده احکام هست، بگو شریعت و طریقت و حقیقت باخبر باشد تا اسم استادی بر او مسلم باشد.» (کربن، ۱۳۶۳؛ ۸۸). بسیار قابل تأمل است که استادی در بنایی و چیتسازی متوقف بر علم شریعت و طریقت شده که این نوع نگاه، در سرتاسر آثار اهل فتوت نیز مشهود است.

از دیگر سو دیده می شود که در آثار اهل فتوت همواره عنایتی ویژه به یاد کرد سلسله گونه استادان هر حرفه، صنعت و هنر وجود دارد. دقت در برشمردن نام استادان در این آثار، پژوهشگر را به گونه خاصی از شجره نامهها می رساند. شجره نامههایی که بیشتر سیری از بالا به پائین را نشان می دهند تا اینکه بخواهند افراد مشخصی را مطرح نمایند. اولین و قدیمی ترین سندی که تلاش می کند همانند سلسلههای صوفیه برای فتوت نیز سلسلهای را که از امام علی (ع) نشئت می گیرد تنظیم کند، فتوتنامه ابن معمار است (گولپینارلی، ۱۳۷۹: ۴۳ و ۴۴).

می توان گفت این رابطه طولی از آسمان به زمین در همه فتوتنامهها وجود دارد. بسیاری از صنایع و حرفهها از طریق سلسلههای استاد و شاگرد به حضرت علی (ع) و از طریق ایشان به پیامبر خاتم (ص) می رسد. گاهی ممکن است اشکالاتی به

برخی استادان ذکرشده در آن وارد کنیم که در جای خود موجه و روا باشد؛ اما به نظر میرسد که اگر متوجه این نکته مهم باشیم که بیان نام اساتید و سلسلهها به دلیل آسمانی سازی و فرامًلکی دیدن صنایع و هنرهاست، نوع برخورد و قضاوت ما متفاوت خواهد بود.

در توضیح باید بیان شود از آنجا که در نگاه اهل فتوت هیچ حرفه و فنی نمی توانست با منشأ زمینی تصور شود، از این رو باید با منشأیی آسمانی و معنوی، به واسطه یک نبی یا ولی مرتبط باشد. وجود این منشأ آسمانی و واسطههایش به سلسلههای عمودی و سینه به سینه استاد و شاگردی در سلوک فتوت برای رسیدن به هنرها، حرفهها و صنایع منجر شده است که می توان آن را تجلی عملی عرفان دانست.

در فتوتنامه چیتسازان از دوازده استاد نام برده شده است. این اساتید به سه دسته تقسیم می شوند: چهار استاد برای شریعت، چهار استاد برای طریقت و چهار استاد برای حقیقت. استادان معنوی این صنف چهار پیامبر، چهار فرشته و چهار شاعرند. چهار پیامبر عبارتاند از: آدم، ابراهیم، موسی و محمد (ص). چهار فرشته عبارتاند از: جبرئیل، میکائیل، اسرافیل و عزرائیل. چهار شاعر عبارتاند از: عطار، شمس تبریزی، مولانا و حافظ شیرازی (کربن، ۱۳۶۳: ۸۱ و ۸۲). در این سیاق نیز دیده می شود که از ملائکی فرامادی در ضمن اساتید نام برده می شود و این در مجموع نوع نگاه فتوت به استاد را نشان می دهد.

cر بررسی فتوتنامهها به این جمعبندی که اعطا و اخذ یا تعلیم و تعلم در انتقال مهارتها و راز و رمزها که از استاد به شاگرد می رسیده نیز در گرو یافتن اهلیت بوده است. شاگرد می بایست از توقف در عادات بد و خودبینی، خودپسندی و غرور و دنیاطلبی پرهیز و وجود خویش را برای در ک حقایق و رموز آماده می کرده است.

استادان ارشاد و پیشکسوتان علم و عمل، مقامی والا و اعتباری پابرجا در تمامی کار و پیشه داشتهاند و حضور معنوی استاد و پیر در کار ملحوظ بوده است.

### - جایگاه استاد در هنر ذن

نویسنده کتاب ذن در هنر گلآرایی در آغازین مباحث خود در این کتاب به نکته مهمی توجه دارد و آن اینکه کمی نوشتهها درباره گلآرایی به روح حاکم در سنت آموزش شرقی به ویژه ذن باز می گردد که اصل و اساس کار بر گفتگوی خاموش استوار است و اینکه زمینه برای دریافت حقیقت از راه باطنی و شهودی در فراگیر فراهم می شود. در این روش خاص از آموزش، اگر استاد حذف شود یا جایگاه ویژه نداشته باشد، مسلماً تکاملی صورت نخواهد گرفت. این جایگاه معوری

E

به تعبیر ذن در حالت ندانستگی و این مسئله در تعالیم هنری ذن جز در پرتو هدایت استاد به دست نمی آید.

#### متعالی و معنوی بودن هدف

# – متعالیبودن هدف در هنر فتوت

از دیگر مسائلی که ارتباط محکم فتوت و دیانت را به خوبی نمایش می دهد و در فتوتنامه ها بسیار به چشم می آید آن است که در فتوت آن مشاغلی که از جنبه دین و شرع مجاز نیستند یا دارای مقبولیت نیستند، فتوتنامه ندارند. در این باره اصحاب فتوت معتقدند این مشاغل سزاوار جوانمردان نیستند بطوری که فهم این نکته که کدام یک از اصناف که پارهای از آنها امروزه جزء هنرهای اصطلاحی محسوب می شود، برای اصحاب فتوت مجاز بوده و فتوتنامه داشته و در ترسیم تاریخ هنر اسلامی اهمیت بسیاری دارد.

برخی از نویسندگان و صاحبنظران مشاغلی را نام می برند که دارای فتوتنامه نبوده و شرایط فتوت را نداشته اند. صور تگری، قصه گویی، نی نوازی، شعبده گری، دلقک بازی، ساختن آلات موسیقی، خنیاگری و رامشگری از این دست هستند (بغدادی، ۱۹۵۸ : ۲۵۶–۲۶۹). صاحبان فتوتنامه ها معتقد بودند افرادی که مشاغلی دارند که در آن فسق و گناه وجود دارد، نمی توانند جزء جوانمردان و اهل فتوت گردند چراکه فتوت با از خود گذشتگی، خدمت به خلق و خود را به جهت دیگران در زحمت انداختن، همراه بوده و این نمی تواند با گناه و کسب حرام سازگار باشد.

ابن معمار می گوید هر چیز که باطل کننده دعوی اسلام است، فتوت را هم باطل می کند. وی در کتاب خود دویست گناه صغیره و کبیره را جمع کرده و می گوید فتای حقیقی آن است که از همه اینها برحذر باشد تا مؤمن گردد. هر چیزی از این کبائر و صغائر را عمداً مرتکب شود، فتوت او نیز از بین می رود یا لااقل به همان اندازه ضعف و نقصان می پذیرد (همان).

دقت در مشاغلی که شایسته فتوتداری دانسته نشدهاند، نکته جالب دیگری را روشن می کند؛ حتی مکروه بودن حرفهای گاهی مانع ورود آن شغل به عرصه فتوت می شده است. در جایی آورده شده که دلاکان که حجامتگر هم بودند، دلالان، جولاهان، قصابان، جراحان و صیادان شایسته فتوت نیستند (ناصری، ۱۳۷۹: ۲۰-۱۲) و می دانیم که حجامتگری و قصابی مکروه شرعی هستند.

فتوتنامه عبد العظیم خان قریب فصلی دارد با این عنوان "در بیان آنکه چند کس را فتوت نپوشانند" در ذیل آن می گوید: «فتوت، نمام را جائز نبود، یعنی سخن چین، از جهت آنکه شفاعت رسول بر نمام حرام است. ... حسود و بخیل را نیز روا نیست؛

کلیدی بودن نقش استاد را در تصوف اسلامی به ویژه فتوت خاطر نشان میسازد: «پس راه اصیل ارتباط را "راه نهان" خواندند. تعلیم از استاد به شاگرد محبوب میرسید. شرط اول، قرب روحی این دو بود و بالاتر از همه قابلیت مسلم شاگرد بود که بتواند تعلیم استاد را به شهود دریابد ... آنان خود را به نمونهها و اشارات عملي محدود مي كنند ... كم پيش مي آيد حرفی از دهان استاد درباره معنای عمیق و پنهان این تعلیمات بيرون بيايد ... به اين ترتيب پشت ارتباط "دل به دل" اين قصد پنهان است که نگذارند شاگرد مجموعه معینی از آئین را طوطی وار بیاموزد و برآن اند که در او وظیفه کشف روح گلآرایی را از راه تجربه خود او برانگیزند.» (هریگل،۱۳۷۷: ۳۰). در این زمینه هریگل اشاره مینماید که شاگرد باید بتواند تعالیم استاد را از راه شهود دریابد و این بسیار مهم است؛ اگر شاگرد نتواند خود را به آن سطح از ارتباط روحی بین استاد و شاگرد برساند، از تعالیم هنری استاد بی بهره خواهد ماند. در کتاب ذن در هنر کمان گیری آورده شده که استاد کمان گیری پس از پرتاب بسیار شکوهمند تیری که بدون هیچ کوششی صورت گرفت، جملاتی می گوید که ضرورت وجود استاد و آگاهی دادن او نسبت به برخی زوایای پنهان مسئله به خوبی روشن می شود: «یادتان باشد که غرض از کمان گیری قوی کردن عضلات نیست. به هنگام کشیدن زه نباید تمام زورتان را به کار ببرید. یاد بگیرید که این کار را فقط با دستهایتان بکنید و در همان حال عضلات بازو و شانه باید کاملاً نرم بماند، مثل اینکه هیچ کاری نمی کند. فقط موقعی این کار از شما برمی آید که یکی از آن شرطهایی را که کشیدن و پرتاب را "روحی" می کند، به کمال رسانده باشید» (همان: ۴۷). یا در جایی دیگر دیده میشود که در چند و چون آموزشهای طاقتفرسا و یکنواخت کمان گیری، در جایی استاد بر سر هنر آموز سر در گم فریاد میزند و می گوید: «هنر درست بی قصد است، بی هدف است هرچه از روی سرسختی سعی کنی که شیوه پرتاب تیر را به خاطر نشانهزنی بیاموزی، بدان که هم در تیراندازی کمتر توفیق پیدا می کنی و هم مقصد از تو دور تر می شود. چیزی که سنگ راه توست خواست بیش از حد خواهندهای است که تو داری. فکر می کنی که کاری را که تو خودت نکنی دیگر انجام نمی گیرد» (همان: ۶۲). روی این جمله پایانی اگر دقت و تأمل شود، روح تعالیم و آموزشهای نفس گیر هنرآموزی ذن را ترسیم می کند. این جمله به این مفهوم نیست که اگر تو کاری را نکنی، جای نگرانی ندارد دیگری آن را انجام می دهد. استاد می گوید گمان نکن که اگر تو دانسته این کار را نکنی، کار انجام نمی گیرد، چراکه کار انجام می گیرد، با همین دستان تو هم انجام می گیرد، اما در حالتی که تو خود نمی فهمی چگونه اتفاق می افتد، یعنی



رسول – علیه السلام – گفت: دور باشید از بخل. آن قوم که پیش از شما هلاک شدند... دیگر کسانی که خمر خور باشند، فتوت روا نیست مگر که توبه کند، زیراکه رسول فرموده است: التائب من الذنب کمن لا ذنب له» (قریب بهنقل از افشاری و مداینی، ۱۳۸۱: ۷۸–۹۱).

## - متعالى بودن هدف در هنر ذن

نکته بسیار مهم در این بخش آن است که بدانیم هدف از این هنرآموزی در آئین ذن نیز همانند فتوت اسلامی امری متعالی است. یکی از صاحبنظران دراین باره می گوید: «در ژاپن غرض از مطالعه هنر، روشنشدن و بیداری دل است نه هنر برای هنر. اگر هنر نتواند به چیزی ژرفتر و بنیادی تر راه یابد و اگر فی المثل مترادف امری معنوی و روحی نشود، به نظر ژاپنی ها حیف از آن عمر که به آموختن آن صرف شود» (سوزوکی، ۱۳۷۸: ۱۳۷).

از دیگر هنرهایی که در آئین ذن جایگاه ویژهای دارد، کمانگیری است. در این هنر نیز وجهه همت استاد و شاگرد پروردن جان هنرآموز است. در پیش گفتار کامل ترین کتابی که در این زمینه به رشته تحریر درآمده، میخوانیم: «از پرمعناترین جلوههایی که در آموزش کمانگیری به چشم میخورد یکی همان هدف آن است که فقط مقاصد عملی سودمندانه یا لذات زیبایی شناختی محض نیست، بلکه مقصود از آن پروردن جان است؛ که این درحقیقت ایجاد تماس جان است با واقعیت نهایی» (هریگل،۱۳۷۸: ۱۳).

هنر چای نیز از این جهت درخور توجه است. در قدم اول باید عنایت داشت که درباره این هنر هرگز نباید به ذهنیت موجود خود از چاینوشی فرصت عرض اندام داد چراکه در اینجا مسئلهای کاملاً متفاوت دیده میشود.

این آئین با گردآوری مجموعهای از امکانات و انسانها، جنبههای مختلف و اهداف ویژهای به وجود می آورد و به هیچ روی صرف نوشیدن چای در آن مد نظر نیست. «آئین چای کامل سه تا چهار ساعت طول می کشد و شامل میزبان، دستیار او، چند کمک در آشپزخانه و پنج میهمان و مجموعهای از اشیاست که شب هنگام یا صبح زود، بر گزار می شود ... در این مراسم گفتگویی شادمانه و پرنشاط جریان دارد. با این حال، همه افراد دخیل در مراسم می دانند که باید وظیفه معین خود را چنان ادا کنند که مراسم به آرامی و بی هیچ تظاهری به صورت کامل و درست بر گزار شود و در خلال این تجربه، جسم و ذهن و قلب و روح شرکت کنندگان پرورده می شود» جسم و ذهن و قلب و روح شرکت کنندگان پرورده می شود» خوبی تأکید می کند. در بیانی دقیقاً بر هدف هنر ذن به خوبی تأکید می کند. در بیانی دقیقاً بر هدف هنر ذن به خوبی تأکید می کند. در بیانی دیگر می خوانیم: «مراسم چای

در ژاپن، آئینی تأمل برانگیز و شامل گروهی شرکت کننده و مجموعهای از اشیاست. هدف غایی از این مراسم نشان دادن وجود قداست ژرف در شالوده اعمال روزانه زندگی ماست: خوردن، نوشیدن، حرکت کردن، تعامل با افراد و اشیا. این درسی است در هنر زیستن به کمال و ژرف و نیز تجربه کردن و با حقشناسی معجزات هر روزه زندگی را ارج نهادن» (همان: ۸۸). شاید شایسته ترین تعریف درباره مراسم چای این بیان باشد: «چانویو $^{V}$  در اتاق کوچک چای، نخستین گام معنوی هر بودایی برای یافتن توفیق در طریقت است» (همان : ۱۰۳). وقتی به مجموع آنچه درباره هنر کمان گیری در ذن مطرح می شود دقت شود، به خوبی هدف این هنر که به تعبیری همان جان پروری است، روشن می شود. «برای ژاپنی کمان گیری یک سنت ورزشی نیست، او در آن به چشم هنر نگاه می کند و ارج می نهد و از آن یک آئین دینی می فهمد که این دیگر در نظر اول شاید عجیب باشد. درنتیجه منظور او از هنر کمانگیری سعی ورزشکارانه نیست که کمابیش می توان آن را با تمرینهای بدنی به دست آورد، بلکه مقصود او آن توانایی است که خاستگاهش را باید در تمرینات روحی جست و غرض از آن تیرانداختن به مقصدی معنوی است» (هریگل، ۱۳۷۷ : ۲۶).

#### معنویت گرایی و سلوک

#### - جایگاه سلوک نفسانی در هنر فتوت

گذری بر فتوتنامهها به خوبی نشان می دهد که هنر آموزی به چه میزان بر سلوک و تهذیب نفس استوار است. خالی کردن خود از هر چه غیر خدائی است و از هرچیزی که خوف آن باشد در مسیر این تکامل و تعالی نفسانی، در بزنگاهی رهزن شود، از مقدمات سلوک طریق فتوت است.

در جای جای فتوتنامه ها این رویکرد کاملاً مشهود است، همان گونه که در اصل تعریف فتوت نیز چیزی جز تأکید وافر بر این امور وجود ندارد. بدین معنا که سالک این طریق باید با تمام وجود دریابد که جز از مسیر توجه به باطن و آراستن آن، راه به جایی نمی برد. «آن ها وقتی می خواستند صنعتی را بیاموزند، ابتدا آداب تزکیه نفس و مراقبه را از استاد صنعت خویش فرا می گرفتند. از این رو به هیچ وجه (صنعت و هنر آنان) جنبه نمایشی نداشت و کمتر اتفاق می افتاد که نام خویش را بر اثر خویش حک کنند» (پازوکی، ۱۳۸۴: ۹۹ و ۱۰۰).

در برخی فتوتنامهها دویست صفت ذکر شده که فتی باید دارا شود یا از آنها اجتناب کند. در رأس آنها معرفت خداوند و ایمان به او، ملائکه، کتابها، پیامبران و آنچه آور دهاند، قرار دارد. در ضمن این صفات تمامی آنچه برای سلوکی عرفانی – اخلاقی

S

[کاملاً] ملکه گردد و رذایل به کلی اشفاء پذیرد» (کاشفی سبزواری،۱۳۵۰؛ ۹).

در "قابوسنامه" نیز بیان شده: «بدان که جوانمردی عیاری آن بود که او را از آن چند گونه هنر بود: یکی آنکه دلیر و مردانه و شکیبا بود به هر کاری و صادق الوعد و پاک عورت و پاکدل بود و زیان کسی به سود خویش نکند و زیان خود از دوستان روا دارد و بر اسیران دست نکشد و اسیران و بیچارگان را یاری دهد و بد بدکنان از نیکان باز دارد و راست گوید و بر آن سفره که خورد بد نکند و نیکی با بدی مکافات نکند و بلا راحت بیند (عنصرالمعالی،۱۳۱۲: ۱۴۹).

ذکر همین چند جمله از بزرگان فتوت دراین باره که مشتی از خروار است، به خوبی جایگاه معنویت را در هنرآموزی فتوت به نمایش می گذارد.

به صورت خلاصه می توان به دو نکته در این مقام اشاره کرد:

۱. فتیان شرط ورود به صناعت و پیشه را آراستگی و ادب دانسته
و اهلیت یافتن و تخلق به اخلاق جوانمردی و پاک گردیدن
از هرگونه رجس و ناپاکی را شرط حضور بر شمردهاند.
۲. ساختن را از ابتدا تا انتها با ذکر حق آمیختهاند و هر جزء
و عنصری از صناعت خویش را وامدار حقیقی سرمدی
دانسته و ذکر زبانی و قلبی را به نحوی تمثیلی با سازندگی
و ایجاد ممزوج کرده و هدف همه را قرب به حق دانستهاند.

توجه به خویشتن و پالایش آن از خودخواهیها و رذایل

#### - جایگاه سلوک نفسانی در هنر ذن

اخلاقی در هنر ذن بسیار مشهود است. در این بخش به عنوان نمونه به هنر گلآرایی اشاره میشود. گلآرایی (ایکه بانا)^، یکی از هنرهای رایج و مطرح در آئین ذن به شمار میآید. گذری بر مراحل آموزش این هنر و چگونگی گلهای مورد عنایت برای بازسازی و مفاهیمی که در پس این ظاهر، از نگاه بزرگان این فن نهفته است، عمق نگاه ذن را در هر آنچه بررسی می کند و سمبلی از آن می سازد، به خوبی نمایش می دهد. خواننده بیگانه و بیخبر یا هر آن کس که برای نخستین بار این عنوان را میشنود، کمتر چیزی که به ذهنش خطور می کند، این است که در اینجا با رویکردی درون گرایانه و پالایش محورانه روبرو بشود، درحالی که شاید بتوان ادعا کرد در گلآرایی چیزی جز هدف تهذیب خویشتن مطرح نیست. در هنر ذن اموری به عنوان شرط وصول به لبّ و لباب این تعالیم ذکر می شود: «بنا به یک سنت کهن، استاد گل آرا باید صاحب ده فضیلت باشد تا به جان تعلیم راستین راه یابد و این حاصلش نمی شود الا موقعی که به روح آن تعلیم نفوذ کرده باشد.

لازم است برشمرده می شود و در پایان آمده است که طالب فتوت، باید سالک راه متقین و مسیر رستگاران باشد که اگر چنین شد در حقیقت فتی شده است (بغدادی، ۱۹۵۸: ۲۵۶–۲۶۱). در فتوتنامهها وقتی سخن از شرایط کاری خاص به میان می آید، در یک سطح از اصولی اخلاقی و به تعبیری، طریقتی سخن گفته می شود که برای هر حرفه دیگری نیز قابل بیان است. این گونه سخنان آدمی را به این حقیقت که در آئین فتوت پیش از ورود به هر حرفهای باید فتی شد، رهنمون می گردد چراکه فتی شدن حقیقتی است که در همه جا یکی است. در فتوتنامه چیتسازان آورده شده: «اگر پرسند که روش کار چیتسازی چند احکام هست، بگو دوازده احکام هست. اول آنکه هر صباح که برخیزد از علم شریعت و طریقت و حقیقت باخبر باشد تا اسم استادی بر او مسلم باشد. دویم هر کسی را درخور حوصلهاش کار فرماید. سیم با سخاوت و خیر باشی. چهارم در کار خود استاد مثل شبان و شاگردان مثل گوسفند دانی. پنجم با همه کس به خلق نیکو پیش آیی. ششم تنگ حوصله نباشی. هفتم فقیر دوست باشی. هشتم کارگران را به نان و جامه شفقت کار فرمایی. نهم پسر مردمان را عزیز داری. دهم در فنون کار خود چست و چالاک باشی. یازدهم به طریق پیران راه روی و دوازدهم پیران و پیشقدمان را غیبت نکنی و کارگران را به فاتحه یاد کنی» (کربن، ۱۳۶۳: ۸۴).

به یقین پای نهادن در چنین طریقی و آراسته گشتن به زیور چنین هنری به هیچ روی با رذائل اخلاقی جمع بسته نمی شود. 
«اول باید که از مفسدات مروت و ممتحنات حریت، چون دروغ و بهتان و غیبت و حرص و طمع و بخل و شره و حقد و حسد و غدر و جنایت و جفا و دنائت و حقارت همت و خساست مجالست دونان و فرومایگان و مرافقت ناکسان و سفلگان و معاشرت اهل فسوق و ریبت و اصحاب فجور و تهمت و مخالطت معاشرت اهل فسوق و ریبت و اصحاب فجور و تهمت و مخالطت اشرار و مصاحبت شطار و ضنّت و منافست در محقرات اموال و تشدد و مضایقت در معاملات و مماکست و مناقشت در آن، به کلی حذر نماید و از آن احتراز واجب داند، چه امثال این خصال رخنه در قاعده مروت آرد و اساس آن را خراب گرداند و فی الجمله هرچه موجب شین دین و ملت بود یا عیب در عرض و حمیّت آرد و مورث هوان و مذلت گردد، مباین مروت باشد» (صراف، ۱۳۷۰ هرا).

در "فتوتنامه سلطانی"، در تعریف فتوت آمده است: «فتوت در عرف عام عبارت است از اتصاف به صفت حمیده و اخلاق پسندیده، بر وجهی که بدان از ابناء جنس خویش ممتاز گردد و به تعریف خواص عبارت است از ظهور نور فطرت انسانی و استیلای آن بر ظلمت صفات نفسانی تا فضایل اخلاق بأسرها

۱. گلآرایی میان بالا و پست پیوندی معنوی پدید میآورد.۲. هیچ را در دل داشته باش که همه است.

احساس آرام و روشن. بی تفکر می توانی به راه حل ها برسی.
 فارغ بودن از تمام اندوه ها.

۵. پیوندهای نزدیک و حساس با گیاهان و ذات طبیعت.

۶. تمام آدمیان را دوست بدار و حرمت ایشان را نگه میدار.

۷. خانه را از هماهنگی و احترام سرشار کن.

۸. روح راستین زندگی را میپرورد، گلآرایی را با احساس
 دینی بیامیز.

۹. سازگاری جسم و جان.

۰۱.انکار نفس و خویشتن داری؛ آزادی از بدی» (همان: ۷۷-۷۷). و باز در دیگر جای با رویکردی همانند اصول پیشین برمبنای تهذیب و اخلاق، دستور نامهای دیده می شود که احوال درونی و بیرونی لازمه گل آرایی را چنین بر می شمارد:

«در مجلس درس نیک رفتار و خاموش باش.

منمای که گویی بیش از آن میدانی که می کنی، زشت است. فروتن باش که این بسی نیکوست.

غره مباش؛ مراتبی ورای مرتبه کنونی تو نیز هست. هنوز نادان است اگر از بیرون، در گلآرایی استاد شود و ظرافت حس هنری و انسانی در او نباشد.

شرط ادب آن است که دست به کارهای شتابآلود نزنیم. با گل نازکرفتار باید بود.

افزون تر از گوهرش از گل مخواه.

در مکاتب دیگر به چشم حقارت منگر. از نیکشان برگیر و بدشان را به دور افکن.

راه بیمایگی همواره بیراهه است.

استادان کهن آموزگاران راستین بودند. آنان را باید در آموزگاران کنونی عیان دید» (همان: ۵۴ و ۵۵).

به راستی این دستورنامه را می توان یک منشور اخلاقیتربیتی دانست. منشوری که جهات مختلف و متنوع وجودی
انسان در آن ملاحظه شده و همین جاست که عمق در آمیختگی
هنر گل آرایی با اخلاق و تهذیب درون جلوه گری می کند.
در هنر شمشیرزنی ذن نیز مطالبی درخور دراین باره
مطرح شده است، نویسنده محققی می گوید: «ذن ساده
و بدون پیچیدگی فلسفی و عقلی، از راه ریاضت نفسانی و
تعلیمات شهودی، روح سرکش و جنگجوی یک سامورایی
را به انسانی اهل مروت و وفادار به اخلاق تبدیل می نمود که
مردانگی، اعتماد به نفس و رازورزی از ویژگیهای او بود»
(سوزوکی، ۱۳۷۸: ۱۰۱-۱۰۳).

هنر شمشیرزنی چنان با جنبههای مختلف زندگی ژاپنی درآمیخته است که صاحب نظری می گوید: «در اینجا مفهومی

مذهبی از هنر شمشیر بازی وجود دارد و این آن روشی بود که آئین ذن از جهات متعددی همچون اخلاقی، منطقی، زیبایی شناسی و در حد معینی عقلانی، در زندگی مردم ژاپن وارد کرد» (Suzuki, 2000: 361). باز در جای دیگری از همین کتاب اشاره می کند که «به یاد داشته باشید که شمشیرزنی هنر دریافتن زندگی و مرگ است در یک لحظه بحرانی و غرض از آن شکستن خصم نیست. سامورایی باید همیشه از این حقیقت آگاه باشد و خود را در یک فرهنگ روحی تربیت کند همان گونه که فن شمشیرزنی را می آموزد» (Ibid: 487).

در بیانی دیگر، این رویکرد تعالی گرایانه چنین تبیین می شود: «پس برای سامورایی که دو شمشیر می بست، یکی بزرگ تر برای حمله و دفاع و دیگری کوچک تر برای از بین بردن خود به وقت لزوم، طبیعی بود که خود را با اشتیاق بسیار در هنر شمشیرزنی بپرورد ... آموزش کاربرد این شمشیر علاوهبر مقصود عملی آن، او را به تعالی اخلاقی و روحی هدایت می کرد. اینجا بود که شمشیرزن به ذن می پیوست» (Ibid: 132). نکته مهم در این بیان آن است که می گوید، سامورایی در طی چنین مسیری تعالی و تکامل روحی پیدا می کند و این همان روح هنر ذن است.

با مروری بر هنر چای نیز این تعبیر دیده می شود: «پس چای نوشی فقط خوردن چای نیست، بلکه هنر پروردن چیزی است که شاید بتوان آن را جانسپهر خواند یا جو روحی یا میدان درونی دانستگی» (سوزوکی، ۱۳۷۸: ۳۳۵).

# منشأ فرازميني هنرها

# - منشأ هنر در فتوت

در فتوتنامهها همه مشاغل و بسیاری از امور طبیعی به جبرئیل و دیگر فرشتگان الهی یا در بسیاری از مواقع به پیامبران نسبت داده شده و هیچگاه در آنها، جنبه طبیعی و عادی امور رعایت نشده و از شغلها و پیشهها تفسیری آسمانی و فراطبیعی ارائه گشته است. «رسم براین بود که وضع و ابتکار حرفه را به شخصی که معمولاً نبی، حکیم، پادشاهی مؤمن، ولی یا یکی از صالحان بود، نسبت دهند و هرگاه ارجاع و انتساب اصل حرفه به پایهگذار و واضع آن ممکن نمی شد، آن را به آدم (ع) نسبت می دادند. صنعتگران معتقدند که اصالت حرفه از شناخت ولی - که آن را پایه نهاده - محقق می گردد و با این شناخت برای کار آموز اطمینان خاطر حاصل می گردد و رغبت او نسبت به آن کار افزوده می گردد و می پندارند که معرفت ولی کسب را حلال می گرداند» (ندیمی، ۱۳۷۴: ۴۵۸). این نوع نگاه در جای خود بسیار ارزشمند است. اگر معتقد باشیم هنر بدون معرفت ولی به فرجام نخواهد رسید، یعنی



تمام سیر هنرورز در مسیر ولایت خواهد بود و این همان باطن زلالی است که عرفان سخت به دنبال آن است.

در برشمردن ریشه و اساس مشاغل، چه بسا بعضی از این استنادات و تأویلات، ریشه موثق تاریخی و دینی نداشته و صرفاً متكى بر ذوق بوده باشد. ازاين رو بيان شده: «در فتوتنامهها کوشیده شده تا تمامی حرکات و افعال به نوعی منسوب به انبیا و اولیا شود که بی تر دید این امر به جهت تقدس دهی به مشاغل و حرفهها بوده و حاكى از ارتباط ميان شغل و عبادت است. جنبه اسطورهبخشی به مشاغل و گرهزدن آنها به سنت نبوی و جنبه قدسی دادن به حرفه ها در بسیاری از فتوتنامه ها مشهود است. اگر به نامگذاری مشاغلی همچون سلمانی نیز در فتوتنامهها نگریسته شود، میبینیم که آن را منتسب به سلمان فارسی می دانند» (افشاری و مداینی، ۱۳۸۱: ۲۴۹–۲۴۳). در رساله بیست و نهم از "رسائل خاکساریه" آورده شده: «باید دانست که برزگری و کارگری و نجاری از آدم صفی - علیه السلام-مانده است و جولاهی از شیث پیغمبر-علیه السلام-مانده است. و خیاطی و خرقهدوزی و خراطی و رسوم پادشاهی و علم آموختن و مدرسه بناكردن، از ادريس پيغمبر - عليه السلام-مانده است. و تراش و بنای کشتی کردن و دریا نشستن از نوح پیغمبر - علیه السلام - مانده است. حلاجی و نمدگری و بنای سنگ نهادن و سفرهدادن از ابراهیم خلیل -علیه السلام-مانده است و صیدکردن و درختنشاندن و بوستان کردن از اسماعیل پیغمبر - علیه السلام - مانده است و آهنگری از داود پیغمبر -علیه السلام- مانده است و نیزه گری و آلات حرب از سلام پیغمبر -علیه السلام-مانده است و کیمیاگری از موسی پیغمبر -علیه السلام- مانده است و طبیبی و سیم و ابریشم از لقمان حکیم مانده است و زنبیل بافی از یوسف پیغمبر -علیه السلام- مانده است و نیزه از حضرت جبرئیل مانده است که تعلیم کرده است به آدم -علیه السلام- و رمل و ملاحم و نجوميات از مصنوعات دانيال پيغمبر -عليه السلام- مانده است و دلاکی و سرتراشیدن از جبرئیل -علیه السلام- مانده است و در زمان حضرت رسول، دلاکی را سلمان فارسی می کرد... و خط نوشتن از یعرب بن قحطان مانده است و در بعضی روايات آوردهاند كه از امام المتقين على بن ابي طالب -عليه السلام- مانده است» (افشاری،۱۳۸۲: ۲۲۷-۲۲۹).

در پایان این سخن جا دارد به مسئلهای مهم اشاره شود و آن اینکه وقتی نمی توان برای بسیاری از این گونه اسنادها مستند تاریخی یافت، مفهوم این اسناد دادن و هر شغل و کسبی را به بزرگی رساندن چه می تواند باشد.

بیان یکی از محققان این عرصه که این امور را از منظری دیگر و فراتر از مسائل تاریخی- ظاهری میبیند، میتواند

در این خصوص راهگشا باشد: «تمام این مطالب بنابر تاریخ انفسی یا باطنی است که معنا پیدا می کند، زیرا بنا به اعتقاد آنان هیچ حرفه و فنی نمی تواند منشأ زمینی داشته باشد. بنابراین میبایست جنبه باطنی، معنوی و آسمانی آن به واسطه یک نبی یا ولی اخذ شده باشد» (پازوکی، ۱۳۸۴: ۴۸).

# - منشأ هنر در ذن

درباره منشأ فرازمینی هنر در ذن جا دارد به برخی از مطالبی که در زمینه هنر نقاشی در ذن گفته شده، اشاره شود. برخلاف نقاشی غربی که انسان در مرکز توجه و اولویت عناصر قرار می گیرد، هنرمند ذن از طریق خلق اثر هنری خود را تطهیر و آماده می کند، روح او همواره در جستجوی مسائل ناب و فرازمینی بوده، عناصر خالص، ساده و بی پیرایه که سازگار با زندگی اجتماعی اوست. همه چیز در این کلمات است: عشق، آرامش و تزکیه درون. در پس این هنر ژرف و به ظاهر منزوی، روحی بزرگ و لبریز آرمیده است که عشق را می نگارد و درون را می شکافد.

«فضا در نقاشی ذن همیشه بی جنبش و با این همه در جنبش است. به نظر می رسد زندگی می کند و نفس می کشد، بی شکل و تهی است و با این همه سرچشمه تمامی شکل هاست. از بی نام است و با این همه هرچه را که نامی است از اوست. از اوست که چیزها ارزش مطلق دارند و همه به تساوی مهم و بامعنایند و نمودگار حیات عالماند که در آنها جاری است. این نیز در نقاشی ذن معنای عمیق بیرون گذاشتن چیزها را توضیح می دهد، آنچه القا و گفته نمی شود مهم تر و گویاتر از آنی است که گفته شده است ... پس نقاشی ذن خوف خالی ها ندارد، برایش تهی ها شایسته بالاترین احترام است، زنده ترین چیزهاست، چنان سرشار از حیات است که نیاز به قبول شکل و فرم ندارد» (هریگل، ۱۳۷۷؛ ۸۷).

میبینیم که در اینجا از حقیقتی بی شکل که سرچشمه تمامی شکل هاست، سخن به میان میاید، حقیقتی بی نام که هرچه را نامی است از اوست.

بیان یکی از صاحب نظران این عرصه که نقاشی ذن را به گونهای دیگر تحلیل می کند، نیازمند اشاره و تأمل است: «هنر چئن (ذن) در خاور دور بهترین نمونه از هنری است که طبیعت را نقطه آغازینش می گیرد، ولی نه به بازنمایی آن که به استحاله طبیعت در هنر می پردازد. درواقع نقاش طبیعت را مطالعه می کند ولی این مطالعه از قبیل مشاهده نیست، بلکه جذبه یا مراقبهای است که به کشف صورت محض می انجامد. این صورت مکشوف خود شیء فی حد ذاته نیست، بلکه صورت این صورت مثالی اش نه خود آن شیء است یعنی صورت مثالی اش نه خود آن شیء است یعنی صورت مثالی اش نه خود آن شیء و سرست مثالی سرمشق نقاش است ... در اینجا

بناست که هنرمند تصویر اسبی را از روی اسبی که به راستی دیده می شود، نقش زند و با این حال لازم است که نقاش از روی تصویر ذهنی که در مراقبه آن را می یابد، چنین کند» (کوماراسوآمی، ۱۳۸۹: ۱۳۲ و ۱۳۳۳). در این بیان به خوبی می توان الهام گرفتن از منشئی دیگر را دریافت، آنچه در این بیان با عنوان صورت مثالی شیء از آن یاد شده است. این همان نقطه کلیدی و محوری در هنر ذن است که با تعابیر مختلفی

مثل هنر بیهنری یا لزوم آئینگی از آن یاد میشود.

گاهی در هنر ذن با مفهومی به اسم ندانستگی روبرو می شویم، این مفهوم پیوند وثیقی با منشأ فرازمینی هنر دارد که در برخی از هنرهای ذن جایگاه ویژهای دارد. کمان گیری یکی از این هنرهاست. موفقیت در این هنر تنها زمانی حاصل می شود که کمان گیر بتواند امر دشوار و دیریاب کمان کشی و پرتاب را در حالتی کاملاً بدون فشار و زحمت یا بگوییم بیقصد به جای آورد و آنجا فرا چنگ می آید که کماندار شرط روحی لازم را به کمال رسانده باشد، گویا کمان و کمال همزادانی ازلی اند.

دقیقاً همین مفهوم را در این عبارت می توان دید: «سالها باید بگذرد تا انسان امر به ظاهر ساده و گاهی خسته کننده و اعصاب خردکن تیر در چله گذاشتن، زه را کشیدن و تیر رهاکردن را بیاموزد. آنگاه تیر به سوی هدفی رها می شود که پیشاپیش نباید آگاهانه به آن اندیشید» (برادبری، ۱۳۸۸: ۵). سوزوکی در بیان برآیند یک مراسم چاینوشی می گوید: «نوشیدن یک فنجان چای در این فضا با دوستان و احتمالاً صحبت کردن درباره نقاشی به سبک سومیه ٔ در آن تاقچه یا چند موضوع هنری خطور کرده به ذهن به خاطر جو اتاق چای، به طرز شگفتانگیزی ذهن را به فراتر از پیچیدگیهای زندگی می برد: جنگجو از دل مشغولی روزانهاش دربارهٔ جنگ خلاص میشود، مرد تاجر از دغدغه مستمر ثروتاندوزی رها می گردد و درمی یابد که در حقیقت در این دنیای سراسر جدال و کشمکش، چیزی حتی با ارزشی ناچیز وجود ندارد. انسان در کجا می تواند بر فراز این محدودیتهای نسبیت بایستد و یا در کجا می تواند اند کی جاودانگی داشته باشد؟» .(Suzuki, 1956: 294)

#### نتيجهگيري

در پایان و مقام جمعبندی این پژوهش میتوان گفت که این دو آئین همانسان که گفته آمد، مشابهتهای شایسته تأملی دارند، هرچند نمیتوان اختلافات آنها را هم نادیده گرفت. بهر روی، مشترکات و نقاط افتراق این دو آئین در مباحث مربوط به هنر به قرار زیر است:

#### اشتر اكات

- هر دو آئین متفقاند که در مقام هنرمندی راستین، منشئی خارج از جان هنرمند، کار را به دست می گیرد.
  - برای رسیدن به هنرمندی، گونهای سلوک نفسانی اخلاقی عرفانی را لازم میشمرند.
- تعاملی دوسویه را بین هنرمندی و کمال نفسانی در هر دو می توان رصد کرد. سلوک اگرچه مقدمه آراسته شدن به هنر است، خود هنر هم به تکامل نفسانی کمک می کند.
  - هنرمندی هنگامی حاصل می آید که وجود انسان، آئینه حقیقت پنهان در وجود خودش یا در عالم شود.
- هنرمندی و هنرورزی در هر دو کاملاً با زندگی روزمره مردم آمیخته است. در هنر فتوت و ذن از قشری خاص یا فرهیخته سخن به میان نمی آید؛ هنر در دامن مردم کوچه و بازار است.
  - هر دو به دنبال پاکسازی جان هنرمند و توجهدادن او به منشئی فرازمینی هستند.

#### افتراقات

- در فتوت فتی شدن شرط ورود به ساحت هنر است اما در ذن گاهی خود هنرورزی سلوک هنرمند را شکل می دهد.
  - در فتوت هنرها همواره در ضمن مشاغل و حرفهها مطرح شدهاند.
    - هنر در آئین ذن جایگاه روشنتر و جدی تری دارد.
- فتوت برآن است تا در ساحت عمل، آموزههای نظری خود را محقق کند اما ذن هیچگاه آموزهای نظری نداشته که بخواهد عملیاش کند.
  - غایت آنچه در ذن مطرح می شود، حداقل در ظاهر، با هدف مد نظر فتوت فاصله دارد.
- سلوک فتوت، اثباتی است. بدین معنا که برنامهای برای انجامدادن ارائه می شود. حال آنکه سلوک در ذن بیشتر سلبی است. تأکید عمدتاً بر خالی کردن ذهن از افکار، نیندیشیدن، رهاشدن از چنبره خیالات و مانند آن صورت می گیرد.



- بین هنرهای مطرح در ذن گاهی بیشتر بر سلوک اخلاقی مانند گلآرایی و گاه بر تمرکز یا ندانستگی همچون شمشیرزنی
   تأکید میشود. حال آنکه در فتوت آئیننامه سلوک در همه هنرها یکی است.
- شاید بتوان گفت که برنامه سلوک در فتوت، ناظر به داراشدن مجموع کمالات اخلاقی و برخی دریافتهای عرفانی است آن گونه که از تعبیر، فتی شدن به ذهن متبادر می شود، حال آنکه در ذن به هیچ وجه این جامعیت وجود ندارد و تنها بر چند مسئله خاص تأکید می شود.

پس از رصد کردن همسانی و اختلاف این دو آئین، جا دارد در مرحله بعد و پژوهشهای تکمیلی با تمرکز بر هنری مشخص همچون نقاشی یا مفهوم و آموزهای خاص مثل جایگاه و نقش هنرمند در آفرینش هنری، مقایسه را جزئی تر و نتایج را دقیق تر کرد.

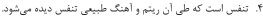
با عنایت به مجموع آنچه گفته آمد و توجه به رویکردهای غربی نسبت به هنر که بیشتر مادی و لذت گرایانهاند و بطور فزاینده جامعه ما را تحت تأثیر قرار میدهند، بازگشتی به سنتهای اصیل اسلامی همانند فتوت و به صورت کلی تر شرقی، در هنرورزی بسیار ضروری است. این هنر، هنری است که انسان را به اخلاقی زیستن دعوت میکند، چراکه در این قالب، آفرینش هنری بیش از آن که به دست آدمی باشد، در اختیار حقیقتی است که انسان خود را آئینه آن کرده است و این آئینگی جز در پرتو خودسازی و تهذیب حاصل نمی آید. امری که اهل عرفان از آن باعنوان "هنر بی هنری"یاد می کنند.

بیهنر شو که هنرهاست در این بیهنری (فروغی بسطامی)

تا زدم لاف هنر خواجه به هیچم نخرید

## پینوشت

- 1. Eugen Herrigel (1884-1955)
- 2. Gustie Luise Herrigel
- 3. Ray Bradbury (1920-2012)
  - ۴. Zeo ، فتوت و جوانمردی جریانی اجتماعی بوده است که در جهان اسلام از نیمه دوم قرن سوم ه.ق.، به ویژه در میان ایرانیان شکل گرفت. این جریان با الگو قراردادن جوانمرد واقعی علی بن ابی طالب (ع) که "لا فتی الا علی" درباره وی گفته شده، دارای شرایط، مراسم و آداب مخصوص بوده و اهداف خیرخواهانه انسانی را همراه با خدمت گزاری صادقانه به فرد و جامعه دنبال می کرده است. این جریان با تکیه بر اخلاق و عرفان در زندگی روزمره و درضمن مشاغل و حرفهها شناخته می شود و بسیاری آن را زیر مجموعه تصوف اسلامی دانستهاند. این آئین با ملامتیه، قلندریه و عیاران نیز مشابهتهایی دارد.
  - ۵. Techne و بانتیان، تخنه نحوی دانستن است و با شناسایی مناسبت دارد. اما این دانستن (علم) از طریق مشاهده یا حصول صورت شیء در عقل یا واصل شدن نفس به معنای شیء کسب نمی شود. از طریق استنتاج از مبادی معلوم هم به دست نمی آید بلکه دانستن در معنای اصلی لفظ تخنه این است که از آغاز مصرانه برای نظاره به ماورای آنچه زمانی عطا می شود، مهیا باشیم. بدین معنا که منتظر و بهوش باشیم تا جلوهای را که رخ می نماید و ظهوری را که دست می دهد صید کرده، از آن خود کنیم. لذا در تخنه همواره دانایی و پیش فهم و بینشی قبلی از نتیجهای که باید حاصل شود، وجود دارد.
  - به صورت خلاصه می توان گفت یکی از مکاتبی که از بودیسم نشئت گرفت و از همان آغاز در روش و هدف خود منحصر به فرد بود، مکتب چان در چین بود که بعدها به مکتب ذن در ژاپن معروف شد. به بیانی دیگر، ذن همان چان (حقیقت) چینی است که از سنت مهایانه بودیسم (راه بزرگ) نشئت گرفته و با جان و روح فرهنگ ژاپنی آمیخته شده است. اساسی ترین ادعای ذن، ارتباط عملی میان ذهن و عین و عالم و معلوم است؛ به گونهای که کم ترین حرکت در ذهن، به ضرورت، تغییر در عین را به دنبال دارد؛ هر قدر هم کم باشد. در ذن و بطور کلی در دین بودایی در ارتباط بین ذهن و عین یا نفس و جهان، همیشه ذهن یا نفس، عاملی تعیین کننده است. شاید بتوان ذن را شکلی از عرفان دانست، ولی شکلی که به هیچ شکل دیگر عرفان، از نظر تربیت و مقصود نهایی، یعنی در تمرین کوآن و ذاذن با معنای چهار زانو و آرام نشستن و به نگرش درون پرداختن؛ نظاره و سیر در عوالم درونی است. چون ذاذن با کوآن همراه شود، ویژگی خاصی می یابد که خاص ذن است و هم از اینجاست که ذن از شکلهای دیگر عرفان متمایز می شود. بطور کلی می توان گفت که ساختار ذهنی، ساختار جهان عینی را تعیین می کند. ذن را می توان مراقبهای (مدیتیشنی)، ناظر بر چهار لایه شرح داد:
     ۱. شاهدبودن بر محیط اطراف شامل صداها، بوها، نورها و احساس سرما و گرماست.
  - ۲. ناظربودن بر ذهن است. بدین معنا که با افکار و اندیشه ها ستیز نشود، از آن ها گریز نباشد، نامگذاری نشوند (زشت/زیبا) و به خاطر خجالت یا احساس گناه از افکار، انکار نگردند.
    - ٣. جسم است که بر تکتک نقاط بدن و وانهادگی و آرامش آنها ناظر باشیم.



- ۵. ذن روشی دارد مبتنی بر ارتباط مستقیم و بی واسطه با طبیعت و اشیا؛ تجربهای است رو در رو بدون هیچ گونه توضیحی. معمولاً عرفان فرآورده ای بسیار متغیر و متنوع و از زندگی به دور است. ذن این خصلت را دگر گون کرده است. ذن آنچه را در آسمانها بود به روی زمین آورده است. در این شکل، عرفان دیگر محصول هیجانی ذهن غیر طبیعی نیست. چون ذن خود را در ساده ترین و غیر مهیچ ترین نوع زندگی انسانهای ساده خیابان نشان می دهد و واقعیت زندگی را در بحبوحه و کوران زندگی می جوید ... ذن آدمی را وامی دارد در دنیا چنان زندگی کند که انگار در باغ بهشت در حال قدم زدن است و تمامی این کردارهای روحی را بدون اینکه وی را به اصول و عقایدی رجوع دهد، صرفاً با تبیین حقیقت، به مستقیم ترین شیوه که در هستی باطنی آدمی محقق است، انجام می دهد.
- 7. Cha-no-yu چای مراسم چای اصطلاح ژاپنی مراسم
- 8. Ikebana
- 9. Sumiye

# منابع و مآخذ

- آزاد، میترا (۱۳۸۴). آئین جوانمردان و آموزش سنتی معماری در ایران، **معنویت و آموزش هنر**، تهران: فرهنگستان هنر.
  - ......... (۱۳۷۸). ذن در هنر کمان گیری، ترجمه عسگری پاشائی، تهران: فراروان.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۶). معنای صنعت در حکمت اسلامی، **خردنامه صدرا**، (۴۸)، ۹۵-۱۰۶
  - افشاری، مهران (۱۳۸۲). فتوتنامه ها و رسائل خاکساریه، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
    - افشاری، مهران و مداینی، مهدی (۱۳۸۱). فتوت و اصناف، تهران: چشمه.
    - استنلی بیکر، جوان (۱۳۸۴). هنر ژاپن، ترجمه نسترن پاشائی، تهران: فرهنگستان هنر.
- ایزوتسو، توشیهیکو (۱۳۶۴). خلق مدام در عرفان اسلامی و آئین بودایی ذن، ترجمه منصوره کاویانی، تهران: علمی و فرهنگی.
  - برادبری، ری (۱۳۸۸). ذن و هنر نویسندگی، ترجمه پرویز دوائی، جهان کتاب، (۶ و ۷)، ۲-۶.
- بغدادی، ابن معمار [ابوعبدالله أبوالمكارم] (۱۹۵۸). كتاب الفتوه، تصحيح مصطفى جواد و ديگران، بغداد: مكتبهٔ المثنى.
  - پازوکی، شهرام (۱۳۸۴). حکمت هنر و زیبائی در اسلام، تهران: فرهنگستان هنر.
  - خانمحمدی، علی اکبر (۱۳۷۱). فتوتنامه معماران و بنایان، صفه، (۵)، ۴۲-۵۳.
  - ریخته گران، محمدرضا (۱۳۸۵). هنر و زیبایی شناسی در شرق آسیا، تهران: فرهنگستان هنر.
- سخایی، مژگان (۱۳۸۱). در آمدی بر مطالعه مقایسهای عرفان اسلامی و ذن بودائی، **قبسات**، (۲۴)، ۱۱۴–۱۲۸.
- سو، پوشیکو (۱۳۸۲). بر هم زدن حرف و گفت و صوت در هنر ذن، ترجمه اورمزد بختیار، بخارا، (۳۲)، ۲۳۴-۲۳۸.
  - سوزوکی، دایستز تیتارو (۱۳۷۸). **دن و فرهنگ ژاپنی**، ترجمه عسگری پاشایی، تهران: میترا.
- سوئیت، بلیندا (۱۳۸۵). نقش محوری نقاشی ذن در مناسک چای ژاپنی، ترجمه مهدی حسینی، **خیال**، (۲۰)، ۸۸–۱۰۳.
- صراف، مرتضی (۱۳۷۰). رسائل جوانمردان مشتمل بر هفت فتوتنامه با مقدمه هانری کربن، تهران: انجمن ایرانشناسی فرانسه و انتشارات معین.
  - عنصرالمعالى، كيكاووس بن اسكندر بن قابوس (١٣١٢). قابوسنامه، سعيد نفيسى، تهران: بيجا.
- فروغی بسطامی، میرزا عباس (۱۳۳۶). **دیوان کامل فروغی بسطامی**، به کوشش حسین نخعی، تهران: امیرکبیر.
- کاشفی سبزواری، حسین بن علی (۱۳۵۰). **فتوتنامه سلطانی**، به کوشش محمدجعفر محجوب، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - کربن، هانری (۱۳۶۳). آئ**ین جوانمردی**، ترجمه احسان نراقی، تهران: نشر نو.
  - کوماراسوامی، آناندا (۱۳۸۹). هنر و نمادگرایی سنتی، ترجمه صالح طباطبایی، تهران: فرهنگستان هنر.
- گولپینارلی، عبدالباقی (۱۳۷۹). فتوت در کشورهای اسلامی و مآخذ آن به همراه فتوتنامه منظوم ناصری، ترجمه توفیق هاشمپور سبحانی، تهران: روزنه.
  - موسوی گیلانی، سیدرضی (۱۳۹۰). **در آمدی بر روششناسی هنر اسلامی**، قم: ادیان و مدرسه اسلامی هنر.
- ندیمی، هادی (۱۳۷۴). آئین جوانمردان و طریقت معماران، **مجموعه مقالات کنگره تاریخ معماری و شهرسازی ارگ** بم، تهران: میراث فرهنگی.

١١.



- واعظ کاشفی سبزواری، ملاحسین (۱۳۵۰). **فتوتنامه سلطانی،** به اهتمام محمدجعفر محجوب، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - هریگل، اویگن (۱۳۷۷). **روش ذن**، ترجمه عسگری پاشائی، تهران: فراروان.
  - هریگل، گوستی لوئیزه (۱۳۷۷). **ذن در هنر گل آرایی**، ترجمه عسگری پاشائی، تهران: فراروان.
- Suzuki Daisetz, T. (1956). Zen Buddhism. (Ed: William Barret). New York: Garden Doubleday.
- (1962). **The Essentials of Zen Buddhism.** (Ed: Bernard Phillips). New York. Dutto.
- (2000). **Essays in Zen Buddhism**. (Ed: Christmas Humphreys). New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers.

دريافت مقاله: ٩١/٩/١٣ پذیرش مقاله: ۹۲/۳/۲۰

# بررسي نقش الگوهاي هويت يرداز در هویت معماری معاصر ایران

بهروز شهبازی چگنی \* کاظم دادخواه \*\* مهدی معینی \*\*\*

117

### چكىدە

با نگاهی اجمالی به ادبیات معماری معاصر ایران بیشتر مواقع، نشانههایی از نارضایتی منتقدین از وضع موجود همراه با اذعان به «بیهویتی» آن دیده میشود. برخی از منتقدین مسئله بیگانگی مردم و معماری را با یکدیگر بررسی کرده و از اینکه هیچیک دارای اعتبار و احترام نبوده، ابراز نگرانی می کنند. برخی نیز شباهت بین شهرهای گوناگون کشور را از علایم یک بیماری واحد میبینند که بدان مبتلا شدهاند. ازاینرو، در حال حاضر در بخش وسیعی از جامعه معماری ایران "دستیابی به یک معماری با هویت به عنوان آرزویی مشترک" مطرح است. با این همه، كمتر نظريه يا نظرياتي يافت مي شود كه به اين پرسشها پاسخ گويند: هويت چيست، مؤلفهها و بسترهاي دخیل در شکل گیری آن و رابطه میان هویت و معماری چیست.

در این راستا، نوشتار حاضر با مرور ادبیات موضوعی که درباره نظرات اندیشمندان حوزه فرهنگ و معماری است، درباره هویت و فرایند شکل گیری آن در بستر جامعه جستجو می کند. همچنین با تکیه بر نقش بیبدیل فرهنگ، به عنوان روح حاکم بر جامعه، در این فرایند ساختار هویت را شناسایی کرده و آن را در چهار سطح بررسی و بازشناسی مینماید. این سطوح در این پژوهش با عناوین "پارادایم"، "سنت"، "الگو" و "دستاوردهای فرهنگی" معرفی گردیدهاند و به نقش آنها در فرایند شکل گیری هویت و برعکس آن، بروز بحران هویت اشاره شده است. نهایت در بخش نتیجه گیری، با بهره گیری از شیوه تحلیلی نسبت میان معماری و سطوح چهار گانه بالا و نقشی که معماری در این فرایند می تواند برعهده گیرید یا باید از آن انتظار داشت، بررسی شده است.

# **کلیدواژگان:** معماری، هویت، فرهنگ، پارادایم.

<sup>\*</sup> مربی، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*</sup> کارشناسارشد معماری، دانشگاه یزد.

<sup>\*\*\*</sup> مربی، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.



ىقدمە

در توصیف وضعیت موجود معماری و شهرسازی ایران می توان از نوعی بحران سخن گفت و بر این موضوع صحه نهاد که معماری امروز، نقطه اتکای روشنی (ایدئولوژیک، سیاسی، اقلیمی و ...) ندارد و در میان گذشته و آینده معلق و برای یافتن مسیر خود، در تکاپوست. نوشتار حاضر ضمن واکاوی یافتن مسیر خود، در تکاپوست. نوشتار حاضر ضمن واکاوی ریشه آن مطرح مینماید و بحث هویت را کنکاش خواهد ریشه آن مطرح مینماید و بحث هویت را کنکاش خواهد کرد. بدین منظور لازم است که در درجه اول خود هویت تعریف گردیده و زمینه، مؤلفهها و نحوه بروز بحران در آن مخص گردد تا پس از آن بتوان سهم و میزان دخالت معماری را در این میان شناسایی کرد. همچنین به روشنی مشخص شود که از معماری چه می توان انتظار داشت.

در این ارتباط پرسش اصلی این پژوهش، شناخت رابطه میان معماری با عوامل دخیل در شکل گیری هویت یا بروز بحران هویت است.

ضمن اینکه با مفروض گرفتن زمینه اجتماعی شکل گیری هویت و همچنین نقش فرهنگ به عنوان روح حاکم بر جامعه و موتور محرکه آن در این فرایند به این پرسش پاسخ داده میشود که نقش و جایگاه معماری، از منظر فرهنگ، در هویت یابی جامعه چیست.

بدین ترتیب، هدف این پژوهش شناسایی و روشن نمودن ریشه بحران در معماری و میزان تأثیر و جایگاه معماران در بروز این بحران است. رسیدن به این هدف به نتایجی منجر می شود که براساس آنها نقش معماران در برطرف کردن بحران یادشده بررسی می گردد.

در مجموع، نخستین گام در راه اصلاح هر بحرانی شناخت درست و عوامل تأثیر گذار بر آن است. در بحث بحران هویت، از آنجاکه معماری ظرف زندگی مردمان است، بررسی نقش معماران در شکل گیری این بحران بسیار ضروری است. تا زمانی که طراحان نحوه و میزان تأثیرشان را بر این بحران نشناسند، نخواهند توانست درجهت بهبود آن تلاشی کنند. این پژوهش با شفاف نمودن ابهامهای موجود در خصوص ریشههای بحران هویت جامعه، کمک می کند تا معماران نسبت خود را با بحران مورد بررسی به درستی درک کنند.

#### پیشینه پژوهش

مروری بر ادبیات معماری معاصر ایران، گویای آن است که نقدهای مطرحشده درباره وضعیت معماری امروز و آنچه به وجود بحرانی همچون "بحران هویت" اشاره مینماید، بسیار بیشتر و فراگیرتر از ارائه راهحلی برای رفع این بحران است.

اگرچه مواردی محدود برای این گونه اظهارنظر در آرای برخی از اندیشمندان معماری امروز ایران می توان یافت. چنانچه حجت (۱۳۸۴) ضمن اشاره به راهحل "همزبانی آثار معماری" به معنای ارائه ضوابط عمدتاً معطوف به وجوه اقلیمی و سازهای و وجوه بیانی معماری، به عنوان راهحلی که به یکسانی آثار معماری خواهد انجامید و موفق هم به شمار نمی رود، راهحل "ایجاد همدلی در معماران" را پیشنهاد داده است. این راهحل به معنای "وحدت و اصالت و هویت در ذات و این راهحل به معنای و است و قویت در ذات و آنچه می تواند به واسطه آموزش معماری محقق شود. بهشتی درونمایه بناها و به بیان دقیق تر، در وجود معماران" است و آنچه می تواند به واسطه آموزش معماری محقق شود. بهشتی به اندازههای طبیعی و فرهنگی خاص هر منطقه را همان گونه که در معماری گذشته آن نمود یافته است، توصیه می نماید. مهدی حجت (۱۳۸۷)، هویت را زائیده سه عنصر جغرافیا، تریخ و باورها می داند. ازاین رو درباره هویت و معماری از

هویت ایرانی سخن می گوید. با این تصور، هویت مندی معماری امروز هم مستلزم قرار گرفتن آن در امتداد تجارب تاریخی و بومي و نظام باورها خواهد بود. اردلان با تلقي هويت به مثابه امری واحد و ازلی و متصل به عالم ملکوت، راهحل هویتمندی معماری را کشف اصول و سنتهای جاودان در ضمن نوآوری می داند (ار دلان به نقل از شایان، ۱۳۸۵: ۱۳۲). حائری (۱۳۷۶) هم با بیان این نکته که تاریخ و فرهنگ همچون منابع هویت هستند، هویت مندی معماری امروز را در گرو تعامل میان هویت ملی و معاصربودن می داند. نقره کار (۱۳۸۷) نیز در تبیین راهی برای هویت مندی معماری معاصر ایران در کتاب "درآمدی بر هویت اسلامی در معماری و شهرسازی"، هویت بایسته معماری را هویتی اسلامی میداند؛ به معنای صورتی از معماری که محلی برای تحقق پارهای اصول، مفاهیم و معانی همچون، عدالت، مفیدبودن و پرهیز از بیهودگی، همه جانبهنگری، سهولت در کار، تأمین مجموع نیازهای کمّی و کیفی، رعایت حقوق و آزادی افراد، تقدم حق جامعه بر فرد، پیشگیری از ضرر، عقلانی بودن و ... باشد. از منظری دیگر پاکزاد (۱۳۷۵)، هویت را فرایندی قیاسی بین عینیتی موجود با دادههایی از آن در ذهن میداند و درپی چنین تصوری، راهحل هویتمندی شهرها را نیز ضمن احیای فضاهای قدیمی شهری و توجه به مراوده اجتماعی و فضایی اعلام مینماید.

آنچه از مجموع این مطالعه برمی آید، آن است که باوجود ادبیاتی این چنین در ذکر راه حلهایی بر هویت مندی معماری امروز، به راه حلهای بیان شده، هنوز آن چنان که باید در حوزه حرفهای و در هنگامه خلق آثار معماری امروز توجه



نشده است. شاید یکی از علتهای این امر، نزدیکنبودن راهحلهای ارائهشده به مسائل واقعی در جریان خلق آثار معماری امروز ایران است؛ مسئلهای که نوشتار حاضر تلاشی درجهت رفع آن خواهد داشت.

#### روش پژوهش

این پژوهش با رویکردی کیفی و با استفاده از شیوه توصیفی، به دنبال ارائه مدلی برای ترسیم نسبت میان معماری با فرهنگ است. ازاینرو، نخست با بهره گیری از ادبیات موضوعی گردآوری آرای صاحبنظران درباره بحران در معماری معاصر ایران بطور کلی و بحران هویت بطور خاص، بررسی شده است. درادامه با تکیه بر نظرات اندیشمندان این حوزه، موضوع فرهنگ، هویت و مؤلفههای شکل دهنده آن ها ارزیابی خواهد شد. درنهایت با استنتاج از نظریات مطرحشده، مسئله هویت در معماری ایران و الگوهای سازنده هویت و جایگاه آنها در هویتیابی یا بروز بحران هویت در معماری ایران، تحلیل شده است.

## بحران در معماری معاصر ایران

انتقاد از وضع موجود معماری و شهرسازی در دهههای اخیر، چنان گسترده بوده که طیف وسیعی از معماران، شهرسازان، جامعهشناسان، روانشناسان، هنرمندان و دیگر اندیشمندان را هم به انتقاد شدید علیه آن واداشته است. چنانکه هر کدام از دیدگاه خود وضعیت کنونی را شرح و توصیف کردهاند. برای نمونه، بهشتی وضعیت کنونی را به ارکستری تشبیه می کند متشکل از: «زر مهندسی، زمینبازی، بساز و بندازی، ناپایداری، بیاعتنایی به نابودی ثروت ملی، مداخله و تجاوز به عنف طبیعت و ... که همه سازشان باهم کوک شده و هر زمان گوشها از صدای نابهنجار آن به فریاد می آیند.» (بهشتی الف، ۱۳۸۵: ۱۹). این گونه است که «کشتزاری آشفته حاصل شده است که معلوم نیست مزرعه گندم است یا عدس یا کدو یا ذرت. همه چیز در آن می توان یافت؛ ولی مزرعه ما مزرعه هیچ گیاهی نیست.» (همان).

صارمی، در توصیف وضعیت کنونی شهرهای ما، احساسی مشترک برآمده از آنها را بهویژه درباره توسعههای جدیدشان بیان می کند بدین مضمون که آنها به گونهای مشابه هم در حال رشد، از زمین کندهشدن و ارتفاع گرفتن هستند. این گونه است که می توان «بجای تهران، اصفهان و شیراز، نامهای کراچی، دهلی، سئول، آنکارا، جده و حتی برلین را نیز جایگزین کرد.» (صارمی، ۱۳۸۲: ۲۲).

بهشتی در تأیید این مطلب، پا را از این هم فراتر نهاده و شباهت بین شهرهای گوناگون کشور را از علائم بیماری واحدی

میبیند که بدان مبتلا شدهاند. وی از یک سو بیماری یک مهندس ایرانی را به آلزایمر یا به عبارتی بیماری نسیان تشبیه می کند؛ مهندسی که به دلیل شدت نسیان دیگر اهل سرزمین خود نیست و از آن بدتر، لزومی به اهل سرزمین خود بودن نمی بیند. از سوی دیگر، بیماری فرهنگی جامعه ایرانی را به بیماری استسقا شبیه می داند و جامعه را همچون تشنهای که هرچه بیشتر آب مینوشد، تشنهتر میشود و نیز حریص ساخت و سازهای جدید، معرفی مینماید (بهشتی-الف، ۱۳۸۵: ۲۱). در این میان، برخی بیگانگی مردم و معماری را با یکدیگر بررسی کردهاند و از اینکه هیچیک دارای اعتبار و احترام نبوده، ابراز نگرانی می کنند و بیان می دارند که «نه مردم معماری را میشناسند و به آن به عنوان دستاویزی جهت ارتقای سطح کیفی زندگی و آرامش روحی و عینیت بخشیدن به باورهای ذهنی و خاستگاهها و عوالم ذهنی و هویتبخش جامعه خود مینگرند و نه معماری توانسته است پاسخ گوی مناسبی برای مردم باشد.» (زبر جدیان، ۱۳۸۲: ۴۹). به دیگر بیان «در معماری جامعه امروز کشور ما، مردم از متن معماری حذف گشتهاند و با این شرایط گسستگی پیوند و ضعف ارتباط میان معماری و مردم، واضح و مبرهن است؛ آن هم در کشوری که سالها مهد تمدن و معماری آن دارای پیشینهای متعالی بوده است.» (همان).

# بحران هويت

جدا از بحث ابراز نارضایتی، در واکاوی ریشههای شرایط به وجود آمده نیز اظهارات گوناگونی دیده می شود. برخی منتقدان علت را در این می بینند که «در مقابل رویکرد سنتی معماری، معماری معاصر برای خود الزامی به جهت رعایت هنجارها و توجه به پشتیبانهای فرهنگی نمی بیند و معمار معاصر خود رااز اندوخته تجربیات گذشتگان بی نیاز می داند؛ به گونهای که معمار معاصر گرفتار فردگرایی و خودمحوری است و پیوسته در تلاش برای خلق اثری متفاوت و دیگر گونه می باشد.» (معظمی، ۱۳۸۶ :۹). تا حدی که می توان ادعا کرد، در معماری معاصر متفاوت بودن حرف اول را می زند. بدیهی است که اصالت دادن به تفاوت، با داشتن هویت پایدار در تضاد قرار خواهد گرفت (حجت، ۱۳۸۴: ۵۵).

منتقدانی نیز به مصداقهای عینی آشفتگیها اشاره مینمایند و معتقدند نشناختن فلسفه سبکهای رایج غرب و تنها بسنده کردن به تقلید ناسنجیده و ابتدایی و غیر حرفهای از اشکال صوری و اصول فرمال در استفاده از معماری رایج غرب با عناوینی چون نمای غیر راست، پنجرههای مورب، برهمزدن فرم هندسی پلان و نما، پذیرش فرمهای نامأنوس با



فرهنگ خود و استفاده از مصالح نامناسب محیطی، تأکیدی بر ضعف شخصیتی در معماری ماست (زبر جدیان، ۱۳۸۲؛ ۴۹). به همین ترتیب، بحران هویت در معماری، امروزه مهم ترین عامل در ارتباطنداشتن بین مردم و معماری در کشور ایران معرفی میشود (همان). دراین باره غمامی معتقد است که «بحران گریبانگیر معماری امروز، نه یک مسئله هنری، بلکه یک مسئله اجتماعی است.» (غمامی بهنقل از معظمی، ۱۳۸۶؛ ۹). سرزمین ایران که معماریاش مردموار و مردم آن هنرمند و هنرشناس بود، در تب و تاب رودررویی با جهان مدرن و معماری بینالمللی معیارهای ارزشی خود را گم کرده آن گونه معماری ربطه عاطفی و ادراکی مردم با فضای زیستشان روز به روز کمتر و کمرنگ تر گردیده است.

شاید انتظار ار تباط بین مردم و معماری در عصر حاضر که هیچ گونه تعریف خاصی از علائق و خاستگاه مردم در زبان و تعریف معماری کنونی ایرانی تبلور نیافته، انتظاری بیجا باشد و درواقع نقطه عطف گسستگی این پیوند را همین تجلی نیافتن فرهنگ جامعه در معماری معاصر دانست. چنانکه در نگاهی گذرا به ساختار معماری در شهرهای مختلف کشور، انطباق نیافتن معماری با عواملی همچون فرهنگ و آداب و رسوم، اقلیم و اثر پذیری بافت و محیط را می توان به وضوح احساس نمود. همچنین ساختارهای مشابه بدون پذیرش نقش فرهنگ و خاستگاههای بافت اقلیم در شمال و جنوب کوهستان غرب و کویر مرکزی، همگی نمایشی از بیماری معاصر ایران و نبود مسیر و ساختار مشخص و آشنا مثل دوره گذشته اعتلای معماری این کشور است (زبرجدیان،۱۳۸۲).

درمجموع می توان کمبود دانش، نداشتن اعتقاد حرفهای، کم توجهی به اصالتها و شناخت ناکافی از فرهنگ، نادیده گرفتن حرمت و اصالت ریشههای ارجمند سرزمین و بسیاری مسائل دیگر را دلیل این بحران و نابسامانی دانست. همچنین اذعان داشت که «معماری ما حیثیت تاریخی فرهنگی خود را واگذاشته و درحالی که چیزی را جایگزین آن ننموده، در گردابی از گرایشهای جهانی (مدرن، پستمدرن، دیکانستر اکشن و ...) و سلیقههای شخصی و رقابتهای بازاری، گرفتار آمده است.» (حجت،۱۳۸۴ :۵۵). درنهایت، معماری معاصر بدون یگانگی و هویت جمعی است و به تعبیری، بی هویت است.

بانگاهی اجمالی می توان دریافت نارضایتی از معماری ایران بیشتر با اذعان به بی هویتی آن همراه است. دل مشغولی یافتن هویت در چند دهه اخیر، نه تنها در معماری، بلکه در کلیه جلوههای فرهنگی، به وفور در مقالات، همایشها و مجلات و نیز میز گردهایی با مضامینی همچون هویت، هویت اجتماعی، هویت گروهی، هویتیابی، بحران هویت، هویتهای درهم

آمیخته و نمونههایی از این دست به چشم میخورد که گویای اهمیت موضوع به عنوان کلیدی ترین ریشه نابسامانیها است (معمار،۱۳۸۶:۱۰). به گونهای که امروزه برای بخش وسیعی از جامعه معماری ایران دستیابی به یک معماریِ با هویت به عنوان آرزوی مشترک مطرح است (همان).

#### هویت و فرهنگ

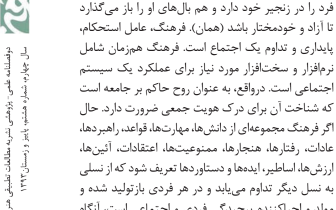
هویت در درجه نخست امری فردی و شخصی است که به کمک آن یک فرد با گذشتهاش مرتبط شده و احساس تداوم و یکپارچگی در زندگی می کند. جستجوی هویت شخص، متضمن این است که شخص، تشخیص دهد که برای او چه چیزی مهم و چه کارهایی ارزشمند است. همچنین متضمن معیارهایی است که وی براساس آن بتواند رفتار خود و دیگران را هدایت و ارزیابی کند (عابدی و پالاهنگ، ۱۳۸۴: ۵۲).

افزونبر اینها، احساس هویت فردی به واسطه دیالکتیک میان فرد و جامعه شکل می گیرد. درواقع، هویت معمولاً در نگرشها و احساسات افراد نمود می یابد ولی بستر شکل گیری آن زندگی جمعی است (قره باغی، ۱۳۷۹: ۲۴).

جوامع انسانی هر یک دارای هدفهای معین و عناصری هستند که به صورت پیکری واحد شکل یافتهاند و مشابه با انسانها، هر یک ویژگیهایی دارند که آن را از دیگر جوامع متمایز و تشخیص پذیر می سازد. مجموعه این ویژگی ها هویت اجتماعی نامیده می شود. این هویت جمعی برمبنای ارتباطهای میان روح افراد جامعه شکل مییابد و دارای وحدتی پیچیده است که از طریق فرهنگ، اعضای خود را سامان می دهد. فرهنگ، منبع آفرینندگی یا بازآفرینندگی این پیچیدگی است و افراد را در درون آن انسجام می بخشد و علاوه بر شکل بخشیدن به هویت جمعی، هویت افراد را نیز متأثر می سازد. درواقع، فرهنگ به عنوان روح حاکم بر جامعه است که شناخت آن برای درک هویت جمعی ضروری است. چنانچه بدون شناخت روح و روان نمی توان درباره ماهیت انسان و هویت فردی صحبت کرد (همان). به بیانی دیگر هویت اجتماعی، حاصل احساس و تجربه اعضای یک جامعه نسبت به جامعهشان است و بدانها کمک میکند خود را از دیگر جوامع متمایز و مشخص سازند. این احساس، برایند و حاصل عملکرد فرهنگ است. از آنجاکه هویت چه فردی و چه اجتماعی ارتباط نزدیکی با فرهنگ دارد، باید نسبت به ساختار و شیوه ساز و کار آن آگاهی یافت.

# فرهنگ و مؤلفههای آن

ادگار مورن در کتاب "هویت انسانی" فرهنگ را چنین تعریف می کند: «فرهنگ، تجلی عظیم و ویژه جامعه انسانی است.



می توان با تحلیل و تفکیک مؤلفههای یادشده، چهار سطح: ۱. پارادایم (قواعد، هنجارها، ممنوعیتها، ارزشها و راهبردها) ٢. سنتها " (عـادات، رفتارها، آئينها) ٣. الگوها (دانشها و مهارتها) ۴. دستاوردهای فرهنگی (ایدهها، تولیدات و اعضای

مولد و احیاکننده پیچیدگی فردی و اجتماعی است، آنگاه

فرهنگ) را در ساختار و ماهیت هر فرهنگی تشخیص داد (کوهن، ۱۳۸۴)، (تصویر ۱). این سطوح درواقع جلوههایی از یک پدیدهاند که در چهار

مقیاس مختلف نام گذاری شدهاند و هر یک را می توان بجای دیگری به کار برد اما این سطوح با یکدیگر تفاوتهایی نیز دارند. بارزترین تفاوت در میزان تجریدی (ذهنی) یا ملموس (عینی) بودن آنهاست. بدین گونه که هرچه به سمت پارادایم می رویم با مفاهیم و مقولاتی انتزاعی تر روبه رو هستیم و از طرف ديگر، الگوها نيز بسيار ملموس ترند. هرچند مباني هستي-

دستاوردها و الگوها قابلیت ارتقا و قرارگیری در مراتب بالاتر را دارند. برای نمونه، در بیشتر فرهنگها، قدیسین

معرفتشناختی را درون خود پنهان دارند (تصویر ۲).

دستاوردهای

تصویر ۱. ارتباط میان مراتب مختلف فرهنگ براساس نظریه پارادایمی کوهن (کوهن،۱۳۸۴)

هر فرهنگ در دل خود، سرمایهای دوگانه را تمرکز بخشیده است؛ از سویی سرمایه شناختی و تکنیکی (اعمال، دانشها، مهارتها و قواعد [که قابل انتقال به جوامع دیگر میباشد]) و از سوی دیگر سرمایهای اسطورهای و نیایشی (اعتقادات، هنجارها، ممنوعیتها و ارزشها) که نقش حافظ و سازمانده را برای جامعه بازی می کند؛ مانند میراث ژنتیکی فرد. میراث ژنتیکی فرهنگی یک زبان ویژه دارد (اما بسیار متنوعتر) که بهخاطرآوردن دوباره، ارتباطات و انتقال این سرمایه از فردی به فرد دیگر و از نسلی به نسل دیگر را ممکن میسازد أو باعث شكل گيري و تداوم هويت جمعي مي گردد]. اين میراث فرهنگی به ارث رسیده، در درجه اول در حافظه افراد (فرهنگ شفاهی)، سپس در قوانین، حقوق، متون مقدس، ادبیات و هنر، مکتوب شده است و به گونهای اکتسابی در هر نسل، فرهنگ به شکل پی در پی احیا می شود و این میراث فرهنگی مهر و هویت ویژهای بر پیشانی هر جامعه می زند و هویت افرادی که آن را میسازند با بازگشت به پیشینیانش، مردگانش و سنتهایش سیراب می کند.» (مورن، ۱۳۸۴: ۲۱۲). از این پس جامعه نام، شخصیت همچون تقویم، نشانههای سلحشوری و پرچم، بنیان گذار یا بنیان گذاران خویش، پیشینیانش، زبانش، اساطیر و آئینهای خود را دارد که ویژگیهای خود را بر هر فرد حک میکند (همان: ۲۱۳). فرهنگ، همزمان بسته و باز است. فرهنگ، از نظر سرمایه هویتی و اسطورهای ویژهاش بسیار بسته است و با تقدس و تابو از آن محافظت می کند اما ممکن است برای دربر گرفتن چیزی بهتر، یک نوآوری تکنیکی، دانشی بیرونی که علیه اعتقاد و تابویی نباشد، باز شود. حتی دیده شده که ادیان فاتح، فرهنگها را پذیرفتهاند و خدایان کهنهشان را کنار گذاشتهاند. اگرچه گاهی این خدایان تنها در لباس خدایان جدید پنهان شده بودند (همان).

فرهنگ، شکل و هنجار می بخشد. از همان ابتدای تولد، فرد شروع به آمیخته کردن میراث فرهنگی خود می کند که آموزش، سوگیری و رشدش را تضمین مینماید. این میراث، با میراث بیولوژیکیاش درهم آمیخته می شود و احکام و ممنوعیتها، شکل این میراث را تنظیم می کند. هر فرهنگ با اثرات از پیش تعیین شده، ممنوعیتها، احکام، نظام تربیتی و نظام غذایی و الگوهای رفتاریاش شکوفاشدن استعدادهای فردی را واپس می زند. هر فرهنگ، ممنوع، تشویق و تحریک می کند و اهمیتها را مشخص میسازد که این پیامدها بر عملکرد مغزی و شکل گیری روحیه افراد تأثیر می گذارد. چنین است که مجموعه فرهنگ، شخصیت را کنترل و تربیت مینماید و در سازماندهیاش مشارکت میورزد. این گونه، فرهنگ هم



و شخصیتهای بزرگ فرهنگی به عنوان گونهای دستاورد فرهنگی، با تبدیلشدن به الگو در درجه اول و سپس فرارفتن از آن و تبدیلشدن به یک اسوه، نماد و سمبل فرهنگی، گفتار و کردارشان معیار ارزش گذاری قرار گرفته و درواقع جزئی از پارادایم می گردند.

## - پارادایم

از سال ۱۹۶۲م. که توماس کوهن کتاب "ساختار انقلابهای علمی" را نوشت، کلمه پارادایم به الگوی تفکر در هر دیسیپلین علمی یا دیگر متون معرفتشناختی اطلاق می شود. لغتنامه مریام – وبستر ٔ، این واژه را چنین تعریف می کند: «یک چارچوب فلسفی و نظری از یک دیسیپلین یا مکتب علمی در کنار نظریهها، قوانین، کلیات و تجربیات به دست آمده که قاعدهمند شدهاند.» (merriam-webster). بطور کلی، براساس نظر تئوری جاری، چارچوب نظری و فلسفی از هر براساس نظر تئوری جاری، چارچوب نظری و فلسفی از هر آن نظریه در قالبش شکل گرفته و همه کاربردهایی که از آن حاصل شده است، پارادایم مینامند. پارادایم، حاوی پارهای اصول بسیار کلی مابعدالطبیعی است که به زندگی پارادایم هدایت و معنا می بخشد. ضمن اینکه، تمامی پارادایم ها دربردارنده بعضی توصیههای بسیار کلی درباره روش زندگیاند (مورن، ۱۳۸۴: ۲۸۸۳).

از دیدگاه مورن برای هر فرهنگ و گفتمانی، یک یارادایم، مفاهیم بنیادی فهمپذیری و نوع روابط منطقی جاذبه/ دافعهٔ (گسست، پیوند، نهفتگی یا چیز دیگری) میان این مفاهیم یا مقولهها را در بر می گیرد. بدین گونه، افراد براساس پارادایمهایی که به گونهای فرهنگی در وجود آنها رسوخ کرده، امور را شناسایی می کنند، اندیشه می ورزند و کنش دارند (همان). در نهایت، با تعمیم نظر کوهن می توان گفت جامعهای تکامل یافته به وسیله پارادایمی واحد نظارت و هدایت می شود. یارادایم، ارزشها، معیارها و الگوهای مجاز کار و زندگی، معاشرت، تملک، تشخص، ازدواج و ... را درون جامعهای که ناظر و هادی آن است، تعیین می کند. همچنین، فعالیت مردم زیرمجموعه خود را که سرگرم زندگی روزمره یا تلاش برای خلق موقعیتهای جدید هستند، هماهنگ و هدایت می کند و درپی آن، ثبات در جامعه را به وجود می آورد و حفظ مي كند. درواقع، خصوصيت يك جامعه باثبات (داراي هویت بسامان)، وجود یارادایمی است که بتواند سنتهای فرهنگی را حفظ کند و استمرار بخشد.

یک پارادایم فرهنگی متضمن تلاشهای مفصلی برای توسعه و بسط آن است. با این هدف که سازگاری بین پارادایم و متغیرهای اجتماعی و طبیعی افزایش یابد. پارادایم همواره

چنان نادقیق و بیکرانه خواهد بود که تعداد زیادی مسائل قابل یرسش در آن موجود است. اعضای جامعه باید پیشفرض کنند که فرهنگ و درنتیجه پارادایم آن، وسایل حل مشکلات روزمره را در خود فراهم می کنند. موفق نشدن در حل یک مسئله، به منزله ناکامی و ناتوانی اعضا یا گروهی از افراد تلقی خواهد شد؛ نه ناتوانی پارادایم. اعضای جامعه معمولاً نسبت به پارادایم فرهنگی خود که اساس هویت جمعی شان است، نه تنها موضعی غیر نقادانه دارند بلکه با تعصب از آن دفاع می کنند. تنها با داشتن چنین موضعی است که می توانند بدون دغدغه هویت، کوششهایشان را برای توسعه و تفصیل پردامنه ظرفیتهای پنهان در فرهنگ، متمرکز و مستمر سازند. اختلاف نداشتن بر سر اصول، همان چیزی است که بنای سامان یافته یک جامعهٔ باهویت را متمایز می سازد. اختلاف همهجانبه و مناقشه مداوم روی اصول (پارادایم) از ویژگیهای جامعهای است که سامان هویتی مشخصی نیافته یا درحال از دست دادن هویت خویش است.

#### - سنت

سنت در لغت به راه، روش و شیوه اطلاق می شود. همچنین در نظر سنت گرایانی چون سید حسین نصر، سنت مشتمل بر درک حقیقتی است که هم منشأ الهی و ازلی دارد و هم در سراسر یک دور اصلی تاریخ بشر از طریق انتقال پیام تداوم یافته است (نصر، ۱۳۸۵: ۱۳۶۵). در این نوشتار منظور از سنت، آن بخش از مؤلفههای فرهنگ است که برمبنای قواعد، هنجارها، ارزشها و راهبردهای پاردایم، روشها و شیوههای عمل در هر حوزه از اجتماع را مشخص می سازد. سنت بیش از هر چیز نمودار نحوه رفتار و کنش اعضای جامعه در حوزه خاص تحت هدایت پارادایم است. دو نکته در بحث سنتها دارای اهمیت است:

نخست، منظور از سنت در اینجا با تعریف فرهنگ در بخش قبل تفاوتی چندان ندارد. لیکن بیشتر بر ابعاد روششناختی آن و رفتارها و گزینشهایی که ذیل مبانی هستیشناسی و معرفتشناسی (پارادایم) صورت می پذیرد، تأکید می گردد. دوم، در سنت بیشتر تمرکز بر راهکارها و شیوههاست؛ شیوههای مقبول و موسوم تطبیقیافتن قوانین بنیادین به وضعیتهای گوناگون همراه با وسایل اندازه گیری، فعالیت و تکنیکهای سنجش. درحالی که پارادایم، ناظر به راهبردهاست و الگوها راهحل مسائل را پیش می کشند. به راهبردهاست و الگوها راهحل مسائل را پیش می کشند. و هنجارها و تئوریها قابل شناسایی است که مخصوص همان حوزه بوده و می توان از آن به پارادایم آن سنت تعبیر کرد. بدین سیاق در ذیل هر سنتی، مجموعهای از خرده سنتها بدین سیاق در ذیل هر سنتی، مجموعهای از خرده سنتها بدین سیاق در ذیل هر سنتی، مجموعهای از خرده سنتها

# B

#### - دستاوردهای فرهنگی

مانند هر سیستمی، اجتماع نیز با میزان و کیفیت برون دادهایش از سوی خود و دیگران ارزیابی می شود و در صورت وجود هر گونه مشكلي، آنگاه فرايند توليد (سنت و الگو) و درنهایت نرمافزار سیستم (پارادایم) بررسی می گردد. دستاوردهای فرهنگی، همزمان هر آنچه را یک جامعه برای رفع نیازهای مادی و معنوی مختلف خود تولید می کند، در بر می گیرد. این دستاوردها خود به محصولات و ایدهها و افراد تقسیمبندی میشوند. دستاوردها در درجه اول به کار برطرف کردن نیازهای روزمره جامعه می آیند. در مرحله بعد، با کیفیت خود به تأیید، تقویت و تثبیت مراتب بالاتر فرهنگ یاری رسانده و در بیشتر موارد، بهویژه آن دسته از دستاوردها که از عمر بیشتری برخوردارند، به عنوان نماد و سمبلی از جامعه به شمار می روند. ضمن آن که به جامعه امنیت روانی و جسمانی بخشیده و از آن پس، اعضای جامعه با احساس اعتماد مضاعف به فرهنگ و درک قوی از هویت جمعی خویش، جنبههای دیگر فرهنگ خویش از جمله، هنر و ادبیات و فلسفه را غنا خواهند داد. از این نظرگاه تکتک اعضای جامعه نیز محصولی فرهنگی قلمداد می شوند که ذیل سنتهای آن به دنیا آمده و پرورش یافته و به کنش در آن خواهند پرداخت.

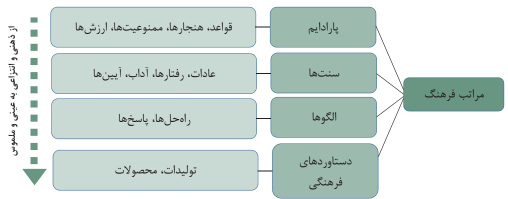
## رابطه فرهنگ و بحران هویت

اعضای جامعه با اطمینان خاطر درون حوزه کاملاً مشخصی که فرهنگ و هویتشان تعیین کرده، زندگی می کنند. فرهنگ مجموعهای از مسائل مشخص را به همراه روشهایی که اطمینان دارد برای حل آن مسائل مناسب خواهد بود، در اختیار افراد جامعه می گذارد. با این همه گاهی با ناکامیهایی مواجه خواهد شد؛ ناکامیهایی که درنهایت می توانند به درجهای از جدیت و وخامت برسند که بحرانی جدی برای فرهنگ ایجاد کنند. بطوری که به طرد پارادایم آن و جایگزینی پارادایمی متفاوت و درنتیجه

وجود دارد که هر یک ساختار سنت را در مقیاس کلانش در خود تکرار و بازنمایی  $^{\alpha}$  می کند. بحث درباره سنت و ماهیت و تجلی آن در عرصههای اجتماعی اعم از مذهب و آئین، خانواده، سیاست، اقتصاد و تجارت، قضاوت، ادبیات و فلسفه، معماری و ... بحثی بسیار پردامنه و مورد اختلاف نظر است که خود به گفتار و پژوهشی جداگانه نیاز دارد.

#### - الگوها

در الگو صحبت از راه حل است؛ راه حلى كلى براى يك سرى از مسائل مشابه که به صورتهای گوناگون در زندگی تکرار می شوند. درواقع، الگوها چکیده و عصاره تجربیاتی اند که از نسلی به نسلی دیگر، توسط فرهنگ به شکل میراثی گرانبها انتقال می یابند (الكساندر، ۱۳۸۶: ۱۲۶). البته الگوها فقط به مسائلي كه در گذشته مصادیقی داشتهاند، منحصر نمی شوند. گاهی مسائلی دیده می شود که در گذشته نظیری نداشته اند و الگوهای جدیدی را نیز می طلبند. بنابراین پس از طرح این مسائل، تلاشهایی برای پاسخ گویی به آنها صورت می گیرد و راهحلهای موفقی نیز پیدا می شود. این راه حلهای موفق می توانند در قالب یک الگو تدوین گردند (زرینمهر،۱۳۸۳: ۸۷) و در طول زمان با پیداکردن جایگاه خویش در منظومه فرهنگ، معانی چندگانه یافته و همان طور که بیان شد، می توانند با افزودن الگوهای رفتاری و عملی دیگر و تئوریها و ابزارهای مخصوص به گرد خویش، قابلیت تبدیل شدن به سنت را یابند یا به عنوان عیار و معیار اندازه گیری ارزشها و شناخت در مرتبه پارادایم جای گیرند. در بسیاری موارد نیز در جامعه اختراع و ابداعی صورت می گیرد که به مرور جزئی از سرمایه فرهنگی می گردد. بسياري از الگوها اين چنين به وجود مي آيند. گاهي الگويي از جوامع دیگر به عاریت گرفته می شود. درواقع، آنچه داد و ستد فرهنگی نامیده می شود علاوه بر محصولات، شامل الگوها نیز می گردد که البته این داد و ستدها به نوبه خود مى توانند بر مراتب بالاتر فرهنگى خصوصاً سنتها تأثير گذارند.



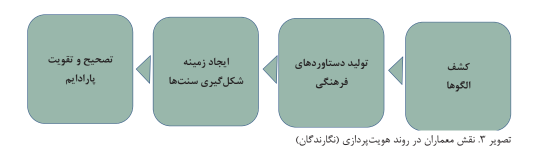
تصویر ۲. مراتب مختلف فرهنگ براساس نظریه پارادایمی کوهن (کوهن، ۱۳۸۴).



تحول عظیم در فرهنگ و تجدید ساختار جامعه منجر شود. البته تنها وجود مشكلات و معماهای حلنشده در پارادایم، بحران یدید نمی آورد. لیکن جوامع همواره با مشکلاتی روبهرو خواهند شد و همواره اعوجاجاتی وجود خواهد داشت. تنها تحت شرايط خاصي است كه اين ناموزونيها مي توانند به نحوى بروز کنند و تحول یابند که اطمینان به پارادایم را متزلزل سازند. هر ناموزونی هنگامی جدی و مشکلزا محسوب خواهد شد که ملاحظه شود بنیادهای فرهنگ حاکم، بهویژه سطح هستی شناختی (پارادایم) را هدف قرار داده است و در برابر تمام تلاشهای اعضای جامعه، بهویژه اندیشمندان، برای رفع آن سرسختانه مقاومت ميورزد. همچنين ناموزونيها هنگامي جدی تلقی خواهند شد که نسبت به بعضی نیازهای ضروری و فورى اجتماعي، مهم به نظر آيند. همچنين طول زماني كه ناموزونی در برابر تلاشهایی که برای رفع آن صورت می گیرد، سرسختی نشان می دهد، بیانگر جدی بودن آن اعوجاج است. تعداد اعوجاجات جدی، عامل مؤثر دیگری است برای اینکه بحران را ایجاد کند (چالمرز، ۱۳۸۲: ۱۱۵).

هنگامی که به نظر آید اعوجاجات مسائل خطیری برای پارادایم به وجود آوردهاند، دورهای از ناامنی آشکار [اجتماعی] آغاز می شود. تلاش برای حل مسئله به طور فزایندهای متوجه بنیادها می شود و قواعد تعیین شده به وسیله پارادایم برای حل

مسائل بتدریج سست تر می گردد. دانشمندان و اندیشمندان، سرگرم مباحثات فلسفی و مابعدالطبیعی میشوند و حتی بتدریج عدم رضایت خود را از پارادایم حاکم، آشکارا ابراز مي كنند. هر گاه پارادايمي بدان حد ضعيف و سست بنيان شود که مدافعانش اطمینان خود را نسبت به آن از دست بدهند، زمان برای تغییر مستعد و مناسب شده است. وخامت بحران هنگامی شدت می یابد که پارادایم رقیبی ظهور کند (همان). با این توصیف، می توان به بحث ریشههای بحران بازگشت. اینکه چرا عموم معماران جامعه ایران، هویت نابسامان را عامل نابسامانی معماری و سردرگمی خود بیان می کنند. درواقع، در این نوشتار کوشش شد تا نشان داده شود که بحران هویت و سردرگمی ناشی از آن، تنها آنگاه عمومی و فراگیر می گردد که پارادایم ناظر و هادی جامعه بر اثر انسداد و نارسایی یا تهدید از سوی پارادایمی رقیب، زیر سؤال رفته و دچار تزلزل گردد و درپی آن سنتهای اجتماعی اعتبار و کارکرد خود را از دست دهند. در چنین شرایطی است که بحران هویت فراگیر شده و نیروهای جامعه دچار تشتت گشته و در جهات مختلف به هدر رفته تا مگر دوباره تحت لوای پاردایمی واحد همسو گردند. حال برای تعیین جایگاه معماران در روند هویت پردازی معماری، باید نخست جایگاه معماری و معماران در ساختار فرهنگی بررسی شود.





#### نتيجهگيري

معماری همواره تبلور و تجسد ارزشها و پارادایم حاکم بر جامعه بوده است. آثار شکوهمند معماری گذشته ما، درعین حال که فرآوردههایی برای تأمین سرپناه بودند، هر یک به تنهایی بار معانی و ارزشهای فرهنگی عظیمی را بر دوش می کشند که در بستر زمان، آنها را از سطح فراوردههای فرهنگی به سطح پارادایم در ذهنیت ناخود آگاه هر ایرانی منتقل می کند.

حال می توان مطرح کرد که معماری کجای ماجرای بحران هویت فرهنگی ایران ایستاده است، معماری تنها بخشی از مشکل است. به بیان دیگر، درحالی که پارادایم فرهنگی ایران در مواجهه با مدرنیته و مدرنیسم و همچنین بر اثر ضعفهای درونی دچار بحران کارآمدی گشته، آنگاه معماری نیز مانند دیگر اعضای منظومه فرهنگ ایرانی دچار سرگشتگی و بحران هویت است.

با این وجود، چنین نتیجهای به معنای مسئولیتزدایی از معماری و معماران نیست و از اینجا به بعد باید اندیشید که چگونه می توان از اعوجاج بیشتر جلوگیری کرد یا در بازسازی پارادایم فرهنگ ایرانی بدان یاری رساند. راه و روش درست را در درجه اول باید اندیشمندان، فیلسوفان و مدیران جامعه معرفی کنند و معماران همدلانه و هم گرایانه در آن قدم بگذارند. از طرف دیگر می توانند با پرهیز از هرگونه خود بزرگبینی یا کمبینی با تلاش در حوزه خویش، مسائل مبتلا به جامعه را برطرف کنند و الگوهایی کارآمد را برای حل آنها ارائه نمایند. منابع استخراج الگوهای معماری از یک سو در سرمایه فرهنگی جامعه ایران و از سوی دیگر، در بستر طبیعی این سرزمین نهفته است. بدین ترتیب، شاید حرکت از سطوح پائین فرهنگ (تولیدات و الگوها) و حرکت درجهت رفع ناکارآمدی آن، به بازسازی پارادایم و سامانیابی دوباره فرهنگ یاری رساند. توانایی معماران و طراحان در بازیابی و خلق الگوها از دل سرمایهٔ فرهنگی هر جامعه، موجب برقراری رابطه تعاملی و دوسویه مؤلفههای فرهنگی بازیابی و خلق الگوها از دل سرمایهٔ فرهنگی هر جامعه، موجب برقراری رابطه تعاملی و دوسویه مؤلفههای فرهنگی می شود و از هویت جمعی یک جامعه حمایت خواهد کرد (تصویر ۳). به بیان ساده تر اگرچه ریشهٔ بحران معماری امروز ایران تنها در خود معماری خلاصه نمی شود و شامل مجموعه عواملی در پارادایم فرهنگی جامعه است، می توان با خلق الگوهای کارآمد به بهبود بحران مذکور امید داشت.

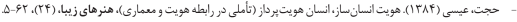
#### پینوشت

- 1. Edgar Morin
- 2. Paradigm
   ۳. در اینجا واژه نظام نیز منظور مقاله حاضر را برآورده می سازد ولی برای نشان دادن موضع خویش درباره سنت و جایگاه آن
   در ساختار جامعه، واژه سنت ترجیح داده شد.
- 4. Merriam-Webster
- 5. Representation

#### منابع و مآخذ

- بهشتی، سیدمحمد (۱۳۸۵) الف. مهندسی ایرانی (بخش دوم)، معمار، (۳۸)، ۱۹-۱۷.
- - پاکزاد، جهانشاه (۱۳۷۵). هویت و این همانی با فضا، صفه، (۲۱ و ۲۲)، ۱۰۶–۱۰۰.
- چالمرز، آلن فرانسیس (۱۳۸۲). **چیستی علم: در آمدی بر مکاتب علمشناسی فلسفی**، ترجمه صادق زیباکلام، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- حافظنیا، محمدرضا (۱۳۸۳). مقدمهای بر روشهای تحقیق در علوم انسانی، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
- حائری، محمدرضا (۱۳۷۶). امروز، آینده معماری ایران (روایتی از میز گردهای تحریریه)، **معماری و شهرسازی،** (۴۰ و ۴۱)، هعماری ایران (۱۳۹ و ۴۰)، ۱۲–۶۹.

177



- حجت، مهدی (۱۳۸۷). آشیانی برای مرغ باغ ملکوت، در گفتگو با مهدی کشاورز افشار، آینه خیال، (۹)، ۸۸-۸۴.
  - زبرجدیان، محمدمهدی (۱۳۸۲). معماری، مردم و بحران ارتباط، **معماری و شهرسازی،** (۷۰ و ۷۱)، ۴۹-۵۴.
    - زرینمهر، سعید (۱۳۸۳). از دیاگرام تا الگو، پایان نامه کارشناسی ارشد، یزد: دانشگاه یزد.
      - شایان، حمیدرضا (۱۳۸۵). هویت معماری معاصر ایران، **معمار**، (۳۶)، ۱۳۲–۱۳۶.
- صارمی، علی اکبر (۱۳۸۲). معماری امروز ایران، اشتراک در ناشناختهها، **معماری و شهرسازی**، (۷۲ و ۷۳)، ۲۹–۲۲.
- عابدی، احمد و پالاهنگ، حسن (۱۳۸۴). هویت، مفاهیم، انواع و مراحل تحول آن، **شهرهای جدید**، (۱-۲)، ۷۸-۷۲.
  - قرهباغی، علی اصغر (۱۳۷۹). روایت هویت، گلستانه، (۱۶)، ۳۳-۲۴.
- الکساندر، کریستوفر (۱۳۸۶). **معماری و راز جاودانگی: راه بیزمان ساختن**، ترجمه مهرداد قیومی بیدهندی، تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
  - کوهن، تامس (۱۳۸۴). **ساختار انقلابهای علمی**، ترجمه عباس طاهری، تهران: قصه.
- کوهن، تامس(۱۳۹۲). تنش جوهری: جستارهایی درباره دگرگونی و سنت علمی، ترجمه علی اردستانی، تهران: رخداد نو.
- معظمی، منوچهر (۱۳۸۶). گسستهای فرهنگی در معماری دوره معاصر ایران، **معماری و شهرسازی**، (۸۶ و ۸۷)، ۱۵-۹.
  - معمار، مازیار (۱۳۸۶). خانه ایرانی، پایان نامه کارشناسی ارشد، اصفهان: دانشگاه هنر اصفهان.
  - مورن، ادگار (۱۳۸۴). **هویت انسانی**، ترجمه امیر نیک پی و فائزه محمدی، تهران: قصیدهسرا.
  - نصر، سیدحسین (۱۳۸۵). معرفت و معنویت، ترجمه انشاءالله رحمتی، تهران: دفتر پژوهش و نشر سهروردی.
- نقره کار، عبدالحمید (۱۳۸۷). **در آمدی بر هویت اسلامی در معماری و شهرسازی،** تهران: وزارت مسکن و شهرسازی.

# بررسی تطبیقی دو شبیهنامه از شهادت امام رضا (ع)

رضا کوچکزاده\*

175

# چکیده

شبیهنامههای امام رضا (درودش باد) در اصل به دورهٔ دوم شبیهنویسی و پس از آن مربوط میشوند؛ دورهای که مقتلنویسان، اندکی از وقایع اصلی عاشورا و شهادت حضرت علی (درودش باد) دور شده و تلاش برای بررسی زندگی دیگر معصومین را آغاز کردهاند. این دوره، کمابیش از زمان حکومت فتحعلیشاه قاجار آغاز میشود.

شبیهخوانی یگانه هنر نمایشی منسجم ملی/ مذهبی ایران در اصل، هنری عمومی بود و استقبال همهٔ طبقات جامعه را درپی داشت. ازاینرو، معمولاً روایتهایی گوناگون از مجلسی یگانه برای مناطق متفاوت پدید آمده است که رویارویی آنها ضمن بازشناسی خلاقیت در چارچوب مشخص روایت، میتواند مخاطب را با نگرش و عقاید طیف گستردهای از مردم ایران آشنا سازد.

با توجه به بهره گیری شبیه نویسان از روایتهای تاریخ شیعیان، روایتها در شبیه نامههای همنام که به موضوع همانندی می پردازند، چگونهاند؟ آیا شبیه نویسان چنان وابستهٔ روایتهای گذشته بودهاند که توان یا امکانی برای نوآوری نداشته اند؟ این پرسشها، مهم ترین زمینه های شکل گیری نوشته پیش رو هستند.

گردآوری دادههای این مقاله به روش کتابخانهای انجام شده و با بهرهگیری از روش توصیفی و استنتاج دادهها در مطالعه موردی، نگارش یافته است.

این نوشته پس از بررسی دورهٔ شکل گیری و نگارش شبیهنامههای شهادت امام رضا به رویارویی دو تعزیهنامه متفاوت از آنها میپردازد تا همانندیها و ناهمانندیهای آن دو دریافته شوند. با خوانش بینامتنی این شبیهنامههای متفاوت، ضمن بررسی و درک تکنیکهای گوناگون شبیهنویسان برای پرداخت نمایشی مناسب از یک رویداد مشخص تاریخی، با تفاوتهای نگرش و درک عمومی مردم دو منطقه از آن رویداد نیز آشنا میشویم.

سنجش شبیه نامههای همنام، نشان می دهد شبیه نویسان در پی تکرار شیوههای گذشته نبودهاند و کوشیدهاند تا راههای تازهای را در رابطه با روایت، تماشاگران و جامعه هر دوره بیازمایند.

كليدواژگان: بررسى تطبيقى، شبيهنامه (تعزيهنامه)، شبيهنويسى، امام رضا.

<sup>\*</sup> كارشناس ارشد كارگرداني تئاتر، دانشگاه تربيت مدرس، تهران.

174

شبیه خوانی یگانه هنر نمایشی منسجم ملی امذهبی ایران، دراصل هنری همگانی بود و استقبال همهٔ طبقات جامعه را دریے ، داشت. از این رو، معمولاً روایتهایی گوناگون از مجلسی یگانه برای مناطق متفاوت جغرافیایی پدید آمده است که مقایسه آنها ضمن بازشناسی خلاقیت در چارچوب مشخص روایت، می تواند ما را با نگرش و عقاید طیف گستردهای از مردم ایران آشنا سازد. شبیه نامه ها بنیادی ترین و مطمئن ترین منابع برجای مانده از نمایش دورههای گذشتهاند که می توانند تاریخ روشن شکل گیری و مسیر دگر گونی نخستین جنبشهای نمایشی ایران را آشکار سازند. با این حال، کمتر به عنوان منابع پژوهشی به کار گرفته شدهاند. سنجش شبیهنامههای همنام، شاید پنجره دیگری بر مطالعات نمایش ایرانی بگشاید. در کنار شبیه نامه ها، تنها بخشی از سفر نامه های شرق شناسان به دست پژوهشگران رسیده است که گاه می تواند در گزارشهایی که تعزیه را بررسی کردهاند، برخی از سندهای مناسب را برای درک ویژگیهای این گونه نمایش ایرانی در بر گیرد؛ هرچند نگاه شرق شناسان بیرونی است و آگاهی چندانی به این گونه نمایشی نداشتهاند. مهمتر این که نگره این ایران شناسان، بیشتر به سوی اجرای تعزیه است و چندان جستوجویی جزیینگر در متنهای شبیه که سبب شناخت دقیق تر می شوند، نداشتهاند. مهم ترین پرسشهایی که زمینههای شکل گیری نوشته پیش رو را ساختهاند، از این قرارند؛ با توجه به بهره گیری شبیهنویسان از روایتهای تاریخ شیعیان، روایتها در شبیهنامههای همنام که موضوع همانندی را بررسی می کنند، چگونهاند؟ آیا شبیهنویسان چنان وابسته روایتهای گذشته بودهاند که توان یا امکانی برای نوآوری نداشتهاند؟

گردآوری دادههای این مقاله به روش کتابخانهای انجام شده و متن مقاله با بهره گیری از روش توصیفی و استنتاج دادهها در مطالعه موردی، نگارش یافته است. در روند انجام پژوهش، پس از بررسی دورهٔ شکل گیری و نگارش شبیهنامههای شهادت امام رضا (درودش باد)، رویارویی دو تعزیهنامه متفاوت از شهادت امام رضا بررسی شده که الزاماً متنهای نخستین این شبیهنامهها نیستند. انتخاب این دو متن به دو دلیل برای نگارنده مهم بوده است؛ نخست آن که متن کامل این دو شبیهنامه پیش تر منتشر شده است و پژوهندگان امکان بررسی کامل متن شبیهنامهها را دارند. دیگر و پژوهندگان امکان بررسی کامل متن شبیهنامهها را دارند. دیگر متنهای آن که این دو، تفاوت بیشتری باهم نسبت به دیگر متنهای همنام نشریافته داشتهاند که می تواند به جاذبهٔ این بررسی تطبیقی بیفزاید.

اگر بتوان شبیهنامهها را از نظر موضوعی به چهار دورهٔ مشخص بخشبندی کرد'، مجلس شهادت امام رضا (درودش باد) با توجه به موضوع آن باید به دورهٔ دوم شبیهنویسی مربوط باشد. دورهای که سرودههای شبیهنویسان، اندکی از روایتهای همیشگی کربلا و شهادت حضرت على (درودش باد) فاصله گرفته و به زندگی و شهادت دیگر شخصیتهای اسلامی، روی آورده است. ولی جستوجو در مهمترین مجموعههای تدوین یافته شبیهنامه همچون "جنگ شهادت" ٔ از خودسکو ، مجموعه "پلی " ٔ از سر *لوييس پلي<sup>۵</sup>* و مجموعه "ليتن"<sup>۶</sup> از *ويلهلم ليتن*<sup>۷</sup>، نشان مي دهد در مهم ترین مجموعه هایی که در سده نوزدهم میلادی گردآوری شدهاند، هیچ مجلسی با عنوان شهادت امام رضا حضور ندارد. این یافته هنگامی به شگفتی می انجامد که بدانیم، متنهایی از داستانهای ادیان دیگر، متنهای دورهٔ سوم و حتی مجلسهای غریب مانند بسیاری از متنهای دورهٔ چهارم، در این مجموعهها وجود دارند. از این نکته می توان به دو فرضیه رسید؛ نخست آن که این شبیهنامه پس از شبیهنامههای دورهٔ سوم نگاشته شده و دیگر آن که گردآورندگان هنگام تهیه نسخهها، آن را به دست نیاوردهاند یا هنگام تدوین مجموعه ها از آن چشم پوشی کردهاند. دیدگاه نخست را نمی توان با مدارک ناقص و آگاهی اندک خویش پذیرفت یا رد کرد ولی در دیدگاه دوم، می توان پنداشت که گردآورندگان خارجی، تنها مجلسهایی را تدارک دیدهاند که در زمانی مانند محرم و در منطقه خاصی مانند تهران یا شیراز اجرا می شده است. بنا بر این، شاید مجلسی مانند شهادت امام رضا که احتمالاً در زمانی دیگر یا در جای دیگری اجرا می شده، به چشم ایشان نیامده باشد. چندان دور از ذهن نیست که این شبیهنامه در آن زمان، نسبت به مجلسهای مشهوری مانند ظهر عاشورا، اجرای کمتری داشته و بنا بر این، کمتر دیده شده باشد. ولی در مجموعه کتابخانه مَلک (خاکی، ۱۳۸۱) که گردآورنده آن ایرانی بوده، شهاب اصفهانی یا شعاعالملک شیرازی، نیز نشانی از این مجلس دیده نمی شود. زمان گردآوری این مجموعه هم، سالهای پایانی سده نوزدهم میلادی است. از سوی دیگر، شبیهنامههایی که در کتابخانه مجلس نگهداری می شوند، بیشتر در فاصله سالهای ۱۲۴۷ تا ۱۳۷۰ ه.ق. به دست نسخهنویسان شبیه یا شبیهخوانان برای اجرای شبیهخوانی نسخهبرداری شدهاند (کوچکزاده، ۱۳۸۹). اگر این نسخهها از نخستین نگارش شاعران هم دانسته شوند -در پایان برخی از آنها، نام نسخهنویس آمده؛ نه سراینده-باز هم، زمان پیدایش آنها به سده نوزدهم و سالهای آغازین سده بیستم میلادی باز می گردد. ولی در میان آنها برخلاف مجموعههای همزمانش، هفت متن از



شبیهنامههای شهادت امام رضا وجود دارد (شمارههای ۲۰۲۵۳ تا ۲۰۲۵۹). کهن ترین شبیه نامه امام رضا در این مجموعه به سال ۱۳۲۱ ق. و به دست حسن شمر کوچک، از شبیه خوانان بنام تکیه دولت و جدیدترین آنها به سال ۱۳۴۹ به دست ميرزا غلامحسين معروف به بچه نوشته شده است (همان). همهٔ تعزیه نامه های شهادت امام رضا در این مجموعه ناقص هستند؛ بااین حال همین متنهای ناقص نشان میدهد که کمابیش از دورهٔ مظفری، سده نوزدهم میلادی، شبیهنامههای امام رضا اجرا می شدهاند. سند نویافته دیگری بر قدمت این اجراها مى افزايد؛ «رسيديم به [تكيهى] سيدنصرالدين. تمام تكيه زن است. یک مرد نبود. [...] بعد تعزیه آمد. تعزیه وفات امام رضا و حضرت معصومه بود؛ خیلی تعزیه خنکی بود» (قاجار، ۱۳۷۸: ۵۱۰). این یادداشت روزانه که هشتم محرم ۱۳۰۴ به دست ناصرالدینشاه نوشته شده، نشان میدهد که در سالهای دور تر حتی در تکیهای نه به شهرت تکیه دولت نیز شبیه امام رضا خوانده می شده و از این که او به هیجان نیامده، می توان تا حدودی مطمئن شد که موضوع مجلس، برایش چندان نو و تازه نبوده است. همچنین از این یادداشت می توان دریافت که دو متن کنونی شبیهنامه شهادت امام رضا و وفات حضرت معصومه در آغاز، متن یگانه و همراهی بودهاند؛ دور نیست که هر دو در آن دورهٔ زمانی شکل گرفته باشند. از سوی دیگر، نظر شاه شبیه شناس (خیلی تعزیه خنکی بود) نشان می دهد که تا آن دوره، مجلس امام رضا غنا، رنگ آمیزی و قدرت اجرایی ا نمایشی خویش را نیافته است.

در مجموعه واتیکان (بومباچی و روسی، ۱۹۶۱)، متنهای زیادی از مجلس شهادت امام رضا و متنهای دیگری که به آن مربوطاند، دیده میشود. گویا در سالهای آغازین سده بیستم میلادی، فراوانی اجراهای این متنها، بیش از دورههای پیش بوده است. بنا بر این، دیدگاه دوم درست تر به نظر می رسد.

#### معجزه و مجلس شهادت امام رضا

اگر نخستین رویکرد شبیهنویسان در نگارش، مداحی و مصیبتنویسی و رویکرد دوم آنها شهادتنویسی و ترکیب مداحی با جنبههای حماسی، قهرمانی و دل آوری دانسته شود، سومین رویکردشان را می توان در نمایش معجزات یافت. نمایش معجزات، توانست نوآوریهایی نسبت به شبیهنامههای پیشین پیدید آورد و جاذبهٔ متنها را برای تماشاگر معتقد افزایش دهد. همچنین بستری امن را برای گسترش بی محابای خیال انگیزی در شبیهنامهها فراهم کرد که به سبب فضای فرابشری اش از برخورد قهرآمیز قشریون به دور ماند. نمونهای از این شیوه را می توان در گوشهٔ "امیر قیس و رهاندن وی از شکار شیر به می توان در گوشهٔ "امیر قیس و رهاندن وی از شکار شیر به

دست امام" در مجلس شهادت امام حسین (درودش باد) دید. پس از آن، مجلسهایی نوشته شدند که اساس آنها بر نمایش معجزه، بنا شده بود؛ جرجیس پیامبر، معجزه امام حسن در چین، گفتوگوی جابر با امام و منشق شدن آسمان، فضل و فتاح، عروسی رفتن فاطمه زهرا و جوانمرد قصاب. مجلس شهادت امام رضا یکی از دیدنی ترین آنهاست که در بسیاری از گوشههای تشکیل دهنده آن، معجزه به شکلی حضور دارد بیناشدن مرد کور، به میوه نشستن درختان در زمستان و سپس در آتش سوختن باغ، یاری امام به مرده برای پاسخ به مَلک در نخستین شب مرگ، زندهشدن تصویر شیر پرده و حمله به مأمون و سپس باز گشت دوبارهاش به پرده، جان دادن عبدالصمد (پسر پیرزن حیله گر) و جانیافتن دوباره او، سخن گفتن آهو با امام یا درک سخن وی توسط امام، بازگشت آهوی آزادشده نزد صیاد، دیدار مأمون از ماجرای پرسش و پاسخ مرده و ملک از میان دو انگشت امام، به سخن آمدن سنگ قدمگاه و بازآمدن حضرت فاطمه برای سوگواری بر امام رضا، همه جلوههایی از معجزه در مجلس شهادت امام رضا هستند. این معجزهها که مایه شگفتی و توجه تماشاگران را فراهم می آورد برای آنها، جاذبهٔ بیشتری نسبت به مصیبت خوانی تعزیه نامه هایی همانند وفات حضرت معصومه (درودش باد) داشت. معجزه در این مجلس، پیش برنده داستان و افزاینده جاذبههای داستانی و نمایشی شده است. سراینده (گان) به دلیل حضور اندک اشقیا<sup>ه</sup> در زندگی امام، آگاهانه معجزات را دستآویز کار خویش قرار می داد تا در نبود مسیر داستانی منسجم، تماشاگران را همچنان به دیدن اجرا وادارد. معجزه در این متنها کمابیش همانند جادو در دیگر نمایشهای شرقی به کار می رود؛ کاری که دیگران از انجام آن ناتوان اند ولی با دیدنش، بسیار شگفت زده می شوند.

#### طرح داستانی

خط داستانی اصلی شبیه نامه های شهادت امام رضا چنین است؛ مأمون، خلیفه عباسی، امام را به خراسان دعوت می کند. او امام در مدینه با خانواده اش و داع کرده و راهی سفر می شود. او در میان راه با کسانی رویارو می شود، نابینا، سلمانی، باغبان و آهو که از وی یاری می خواهند، پس به معجزههایی می پردازد. پس از رسیدن به خراسان، مأمون از وی می خواهد ولیعهدش شود و امام با شرطهایی که با مأمون می گذارد، سرانجام به این کار تن می دهد. ولی خلیفه همچنان به نیرنگهای خویش ادامه می دهد و با همفکری وزیرش برآن می شود که او را با انگور مسموم کند. امام پس از خوردن انگور در انتظار رسیدن پسرش از روزگار شِکوه می کند. با رسیدن محمدتقی، امام رضا امامت را به وی واگذار کرده و به شهادت می رسد.



فکر کلی شبیهنامههای شهادت امام رضا همان است که در شبیهنامههای کُهن تری همچون شهادت امام حسین دیده می شود؛ پیروزی معنوی امام بر دشمنان برخلاف شهادت وی در پایان مجلس و آگاهی امام از سرانجامش. پس به نوعی از همان الگوی پیشین پیروزی نور بر تاریکی پیروی می کند. در گذشتههای بسیار دور ایران و در آئینهایی مانند مانوی و زردشتی بهویژه پس از گسترش اندیشه مانی، آدمیان برآن بودند که مبنا و اساس همه چیز نور است <sup>۱۰</sup> و دربرابر جهان نور که جهان هستی و نیکی است، جهان تاریکی است که پهنه بدی و نیستی است. دامنه این درک دوگانه از جهان (نور ـ تاریکی) تا آنجا گسترش یافته بود که سبب اندیشه دو انگاری مطلق در وجود آدمی (روح ـ جسم) نیز شده بود. آنها معتقد بودند که با آفرینش انسان، بخش یا پارههایی از نور در تنشان به اسارت درمی آید (روح) و همهٔ رشد و پرورش انسان برای رسیدن به لحظهای است که این پارههای نور از تن آدمی آزاد گردد و به اصل و آغازگاه خویش بازگردد. ۱۱ برای همین است که براساس نظر نیاکان، شهادت راهی میانه و نزدیک برای هدف نهایی آدمی است (رسیدن نورپارهها به خواستگاه) و نوعی پیروزی شمرده می شود که به چیر گی بر تاریکی زمان دراز می انجامد. رستگاری انسان در کیش روشنایی، هنگامی آغاز می شود که وی به این همآمیزی متضاد نور\_تاریکی یا جان\_جسم در وجود خویش آگاهی می یابد. این دانش، نخستین گام برای آزادی نور از ماده و بازگشت آن به سرچشمهٔ راستین خویش است. ۱۲ اساساً مفهوم رستگاری، رَستن نور از اسارت تن مادی و بازگشت به سوی بهشت نور است.

برخلاف شبیهنامههای عاشورایی که در آنها آب، عنصر اصلی و پل ارتباطی رویدادهاست و تشنگی، مهمترین ویژگی تنانی قهرمان – در مجلسهای رضوی، کمتر حرفی از آب زده است. در اینجا، آب و تشنگی، تنها عواملی هستند برای پیوند قهرمان کنونی با قهرمان گذشته. به بیان دیگر، آب مسئلهٔ آنها نیست؛ مگر آنکه بخواهند قهرمانی گذشته (امامحسین) را به یاد آورند و این شیوهای غیرمستقیم برای گریز به ماجرای کربلا و گریستن دوباره بر سیدالشهدا بود.

#### ساختار مجلس

مجلس شهادت امام رضا، ساختاری چندبخشی (اپیزودیک) دارد و هر بخش می تواند به شکل گوشهای مستقل، اجرا شود. بنا بر این، بسیاری از گوشهها می توانند به راحتی حذف یا جابجا گردند بی آنکه در روند ماجرای اصلی، مشکلی پیدا شود. آزادی شبیه گردان نیز در این گونه متنهای چندبخشی بیش تر است. آنها می توانند به آسانی، ترتیب این بخشها را به هم ریزند

و این جابجایی، تنها به ضرورت اجرا و برای جذب بیشتر تماشاگران انجام می شود. بخشهایی که تاکنون در نسخههای این مجلس دیده شده، عبارتاند از؛ وداع امام با حضرت معصومه و محمدتقی، رایزنی مأمون با وزیر، صیاد و آهو، امام و مرد نابینا، امام و سلمانی، امام و باغبان، امام و مأمون (خوردن انگور)، امام و شیر پرده، امام و اباصلت، امام و مرد مرده و نکیر و منکر، پیرزن مکار و پسرش، امام و وصیت با محمدتقی، حضرت فاطمه و محمدتقی و امام و سنگ قدمگاه كه بخش اخير يافت نشد. گاه نيز گوشهٔ گفتو گوى حضرت معصومه با کنیزش که به آگاهی از شهادت امام می انجامد و اساساً به مجلس وفات حضرت معصومه مربوط مي شود، در کنار این گوشه ها و به عنوان بخشی از مجلس شهادت امام رضا اجرا شده است. در میان فهرست نسخه خوان مجلسی به زبان ترکی از شهادت امام رضا که در فهرست شبیهنامههای واتیکان با شماره ۹۴ آمده، سنگ قدمگاه نیز نوشته شده است که احتمالاً گفتارش همانند آهو از سوی شبیهخوانی خوانده می شده است. ولی شاید جاذبهٔ این بخش به تشخص (شخصانگاری) سنگ و معجزه دیگری مربوط بوده که با بیان احتمالی سنگ مبنی بر جای پای امام بر خود، کامل میشده است. با آنچه درباره دیگر شبیهنامهها می دانیم، چندان دور از ذهن نیست که برخی از این گوشهها، پیش تر مجلس مستقلی بوده باشند که بعدها کوتاه شده و با همانندانش یا به تنهایی در متنی دیگر تنیده شدهاند یا در مجلس دیگری رشد کرده و سپس به مجلس کنونی راه یافته باشند. این گونه آمد و شدها در متون شبیه خوانی، کاملاً طبیعی ست.

# بررسى تطبيقي

در این نوشته، دو متن از مجلس شهادت امام رضا بررسی و رویارو شده که تفاوتها و شباهتهایی با هم دارند. متن یک  $(\Lambda/1)$ ، زمینه اصفهان است که به دست شبیهخوانان شیرازی تغییراتی از سر گذرانده (همایونی، ۱۳۸۰: ۵۰۵ – ۵۴۶) و متن دو  $(\Lambda/7)$  از آنِ شبیهخوانان تهران است (صالحی راد، ۱۳۸۰: ۲۲۹ – ۳۲۹). این متن  $(\Lambda/7)$  بسیار شبیه متن ناقصی است که در مجموعه کتابخانه مجلس نگهداری می شود. به نظر می را پدید آورده است. البته در نسخهٔ کتابخانه، شعرهایی از نظامی به ویژه منظومه خسرو و شیرین او و حافظ و دیگران نیز به به به به به به به تنوع و گوناگونی اشعار کمک کرده است. با فردهای  $(\Lambda/7)$  باقی می آید که به تنوع و گوناگونی اشعار کمک کرده است. با فردهای  $(\Lambda/7)$  با باقی مانده می توان دریافت که فراز و نشیب داستانی آن، کمابیش همانی است که در  $(\Lambda/7)$  آمده؛ جز آن که در آن

ر ای شیر عرب!»

۱۳۸۰: ۵۳۵) در (م/۱) و «جان به قربان تو ای شیر عرب!» (صالحی راد، ۱۳۸۰: ۳۴۵) در (م/۲).

#### همانندیها و همگونیها

مضمون هر دو متن (م/۱ و م/۲) یکی است و در آنها سفر امام رضا دیده می شود که به شهادتش می انجامد و در راه با انجام معجزه، جلوهای از مقام والای خود را نشان می دهد. اگر چه همهٔ علما برآن اند که معجزه، ویژگی پیامبر است و امامان توانایی چنین کاری ندارند، عقاید و دلبستگیهای مردم به امامان، سبب نمایش چنین تصاویری می شد. گاهی نیز نام دیگری می گرفت و کرامت خوانده می شد که دانشمندان دینی را نیز با خود همراه کند.

هر دو متن، از شعرهای متفاوتی بهره می برند ولی اشعار آنها کموزن و کمابیش ساده اند و شعرهایی با وزنهای سنگین، زیبا و باصلابت در آنها کمتر دیده می شود؛ اگرچه م/۲ نسبت به م/۱ شعرهای بهتری دارد و م/۱ عامیانه تر و کوتاه تر از دیگری است. البته سادگی شعرها، می تواند فضا را برای شکل گیری کنشها آماده کرده و اجرا را از یک مشاعره صرف، فراتر بَرد.

در هر دو متن، تکنیک گریز در جای جای اثر تنیده شده و همانند تدوین موازی، همواره ماجرای کربلا را با غریبی امام، رویاروی می کند تا یادآوری بر تماشاگران عزادار باشد. برای نمونه جبرئیل در م/۲ می گوید «باز یادم آمد، ای اهل عزا!/از حسین و واقعات کربلا/ [...]/ گریه کن ای شیعه در این ماجر!!/ یاد آور از حسین و کربلا!» (صالحی راد، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰) یا امام رضا در م/۱ یادآور می شود؛ «حسین چون وارد کربوبلا شد/سرش از تن ز تیخ کین جدا شد» (همایونی، ۱۳۸۰: ۵۱۱) یا حضرت فاطمه در همین متن می گوید «ز سر گذشت، کنون ماه غم جدید شده/ دوباره نور دو عینم، حسین شهید شده» (همان: ۵۴۵). شیوه به کار گیری عناصر و رویارویی شخصیتها، نشان می دهد که نگارش این دو متن، نباید با فاصله چندانی از هم باشد.

آهو که در هر دو متن هست، یکی از ویژگیهای این شبیهنامه است که آن را از دیگر متنهای همانند جدا می کند. آوردن دَد (حیوان درنده) و دام (حیوان وحشی آرام، مانند آهو) در شبیهنامههای دیگر نیز دیده می شود ولی در متنهای دیگر، هیچیک مانند آهوی این مجلس به سخن نمی آیند. منطق این صحنه در این نکته نهفته که امام به دلیل گسترهٔ علم خویش و پیوند با پروردگار، زبان حیوانات را نیز درمی یابد؛ در حالی که صیاد نمی تواند آن صدا را بشنود. ۱۸ حضور آهو، کاربرد جغرافیایی نیز دارد و به درک مسیر حرکتی امام در سرزمین خراسان یاری می رساند؛ همچنان منطقه بزرگی از خراسان، جایگاه زندگی آهوان است.

گوشه معمولاً پس از گوشهٔ مرد مرده قرار می گیرد؛ مأمون از امام می پرسد که چرا مجلس را ترک کرده و امام پاسخ می دهد که به دماوند رفته تا بر بالین مرده ای حاضر شود. پس از این گفتگو، مأمون منکر چنین توانایی شده و امام برای اثباتش از میان دو انگشت، مرده را به او نشان می دهد. در نسخهٔ مجلس برخلاف م/۲ امام، معجزه ای دیگر می کند؛ و شیری را که نقش پرده بارگاه مأمون است، زنده می کند؛ «چون منکری به معجز ذریه رسول/گشتی تو بر هلاک تن خویشتن، عجول!/ای شیر پرده! من پسر شیر داورم/صدپاره کن، چو روبهش اندر برابرم!». مأمون از ترس شیر درنده به امام، پناه می برد و امام او را می بخشد؛ «ای شیر پرده، منکر بوده باش!/ رو کن به جای خویش و همانی که بوده باش!» و بدین ترتیب، شیر می رود و نقش پرده ای از او برجای می ماند.

به نظر می رسد نماد شیر که در اینجا آمده، ریشهای ایرانی و کهن دارد و به عقاید مهر پرستان بازمی گردد: ۱۵ آنها بر آن بودند که مهر در هیأت شیر، گاوی که مانع سعادت آدمی بود، بکشت؛ یس او را نماد پیروزی در نبرد می دانستند. از آنجا که مهر همواره بر گردونه خورشید سوار بود، آن را فرشته فروغ و روشنایی هم می دانستند و شاید به دلیل آن که مهر در شب یلدا، شبی که پس از تاریکی بسیار سرانجام نور روز بر آن چیره می شود، به دنیا آمده و پس از پیدایش به نبرد با گاو میرود، آن را نشانه پیروزی نور (مهر) بر تاریکی (گاو) نیز دانستهاند.<sup>۱۶</sup> پس نشان کیهانی مهر در خورشید و نماد حیوانی آن، در شیر تبلور یافت. این پیروزی (نور بر تاریکی) همان است که به گونهای در شبیه خوانی نیز راه یافته و نور\_ تاریکی، جبهه قهرمانان آن را ساخته است. پس از ورود اسلام به ایران، مهراندیشی از میان نرفت بلکه با اندکی دگر گونی، همچنان در زندگی ایرانیان باقی ماند. از آن پس، حضرت علی (درودش باد) جلوه اسلامی مهر گردید و جانشین وی شد.۱۲ شاید یکی از دلایلش، آزادشدن اسیران ایرانی در نبرد تازیان به دست او بود که در میان ایرانیان، چهرهای مهرگونه می یافت. یس نماد شیر به فرهنگ اسلامی ایرانیان نیز وارد شد و شاید از این پس است که در فرهنگ عرب، حضرت علی را حیدر (شیر) یا اسدالله (شیر خدا) نیز مینامیدند که با نماد مهریاش همآهنگ بود. صفتهایی چون صفدر (صفشکن) و کرار (بسیار حمله کننده) نیز بعدها به نام وی پیوسته و تر کیبهایی چون حیدر کرار، حیدر صف در و همانندانش را ساخته است. پس حضور شیر در اینجا، یادآور ایشان است (من پسر شیر داورم) و از سوی دیگر، پیمان مسلمانان را بر سر دین خویش با آن حضرت بازگو می کند. در متنهای این بررسی هم ردی از این حضور ديده مي شود؛ «زاده شير خدا! شاه جهان! التوبه» (همايوني،



در بسیاری از بخشهای م/۲ و اندکی از م/۱، گفتار شخصیتها به تکمصرعهایی کاهش مییابد که بسیار به گفتگو نزدیک میشود. برای نمونه:

«مأمون بده غلام! كنون، خوشهاى از آن انگور!

غلام بگو امیر که انگور بهر چیست ضرور؟

مأمون بدان كه خواهش انگور از امام رضاست!

**غلام** چه مدعاست که انگور، میشود خود راست؟ [...]» (همان: ۵۲۹)

عاد عاد

«امام چرا ای مرد با افغان و آهی؟

**کور** جوان از حالت زارم چه خواهی؟

امام کجا هستی روان؟ ای مرد نالان!

**کور** روم در خدمت شاه خراسان. [...]» (صالحی راد، ۱۳۸۰: ۳۳۱).

با توجه به اینکه این روش، بیشتر در دورههای پایانی شبیهنویسی گسترش یافت به نظر میرسد فزونی آن، میتواند دلیل دیگری برای نگارش م/۲ پس از م/۱ باشد.

این دو متن در بخشهایی که دو مَلک مقرب حاضر می شوند تا مراسم نخستین شب گور را اجرا کنند به کارویژهٔ نمایش نامههای جدول ۱. برخی همانندی ها و شباهتهای دو شبیه نامه

اخلاقی سدههای میانه اروپا، بسیار نزدیک میشوند. این بخش در کنار کار کرد داستانیاش به آموزش اخلاقی و آگاهی دینی جامعه تماشاگران نیز کمک می کرد.

پایان هر دو متن، کمابیش شبیه هم است؛ پسر امام به بالینش میرسد و او امامت را پس از خود به محمد تقی واگذار می کند و آن گاه، زمان شهادت فرا میرسد. برخی یافتههای این بخش در جدول ۱ آمده است.

# تفاوتها و ناهمگونیها

در این دو شبیهنامه به جز واژهها، ترکیبها و شعرهای متفاوت، می توان تفاوتهای دیگری نیز دید؛ هر دو متن با مناجات امام، آغاز می شوند ولی درادامه م/۲ به سراغ شخصیتهایی مانند اباصلت و کور می روند که هر دو در صف دوستان امام قرار می گیرند و صفات امام را بازگو می کنند در حالی که م/۱ ادامه روایت را به اشقیا (مأمون و وزیرش) واگذار می کنند. جاذبهٔ آغاز م/۲ در شکل گیری پازل گونه و وصل اجزای آن در صحنههای پسین است ولی م/۱ با آن که اندکی از همین ترفند بهره می گیرد، پس از آغاز به تضاد شخصیتها و افکارشان می پردازد و به سادگی و با سرعت، دو جبهه نور و ظلمت خویش را بنا می نهد. بدین ترتیب، تکلیف شخصیتها را برای بیننده روشن می کند.

در م/۱ شخصیتهایی دیده میشوند که در م/۲ نیستند؛ غلام، قاصد، حضرت معصومه، حضرت فاطمه و مرده در م/۲ نیستند و

| متن ۲                                                                                                 | متن ۱                                                                                                 | موضوع                                            | ردیف |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|------|
| سفر و شهادت امام رضا                                                                                  | سفر و شهادت امام رضا                                                                                  | مضمون                                            | ١    |
| بخشبندی (اپیزودیک)                                                                                    | بخشبندی (اپیزودیک)                                                                                    | ساختار متن                                       | ۲    |
| نيايش امام                                                                                            | نيايش امام                                                                                            | آغاز                                             | ٣    |
| شهادت امام و سوگواری بازماندگان و<br>تماشاگران                                                        | شهادت امام و سوگواری بازماندگان و<br>تماشاگران                                                        | پایان                                            | ۴    |
| امام رضا                                                                                              | امام رضا                                                                                              | شخصیت محوری (پیشبرنده/ اولیا)                    | ۵    |
| مامون                                                                                                 | مامون                                                                                                 | شخصیت بازدارنده (بازدارنده/ اشقیا)               | ۶    |
| معجزه، تکنیک گریز، همانندی بخشی از<br>مجلس شبیه با نمایشهای اخلاقی اروپا،<br>نکیر و منکر، آهو و انگور | معجزه، تکنیک گریز، همانندی بخشی از<br>مجلس شبیه با نمایشهای اخلاقی اروپا،<br>نکیر و منکر، آهو و انگور | عناصر مشترک                                      | ٧    |
| امام رضا، مأمون، وزیر مأمون، اباصلت،<br>محمدتقی، کور و صیاد                                           | امام رضا، مأمون، وزیر مأمون، اباصلت،<br>محمدتقی، کور و صیاد                                           | شخصیتهای همانند                                  | ٨    |
| ساده و کموزن و کمابیش عامیانه                                                                         | ساده و کموزن و کمابیش عامیانه                                                                         | وزن شعرها                                        | ٩    |
| بهرهگیری از گفتوگوهای تکمصرعی<br>برای شبیهها                                                          | بهرهگیری از گفتگوهای تکمصرعی برای<br>شبیهها                                                           | قالب یا رویکرد تازه نسبت به<br>شبیهنامههای پیشین | 1•   |



درمقابل باغبان، جبرئیل، سلمانی، کور، پیرزن و پسرش در م/۱ وجود ندارند. بنا بر این، م/۲ گوشهٔ وداع با حضرت معصومه را ندارد؛ پس نیازی به قاصد که نامهای برای او میبرد، نیست. همچنین گوشهٔ به بالین آمدن حضرت فاطمه (درودش باد) هم در م/۲ نیست. در م/۱ گوشههای امام و باغبان، امام و سلمانی و پیرزن مکار و پسرش دیده نمیشوند. پس م/۱ باید خلاصهشدهٔ مجلس باشد که گوشههایی از مصیبتخوانی دارد. هرچند به نظر میرسد این متن پیش از م/۲ نوشته شده باشد؛ زیرا در م/۲، گوشههای معجزه چنان زیاد شدهاند که جای بسیاری از نالهها و مداحیهای صرف م/۱ را گرفتهاند. گرچه آغاز متضاد و نمایشی م/۱ نوین به نظر میرسد ولی شاید بعدها، پس از سرودهشدن یا به دست شبیه گردانان پسین از بخش دیگری به جای کنونی یا به دست شبیه گردانان پسین از بخش دیگری به جای کنونی

در م/۲ برخلاف م/۱ اباصلت از آغاز، همراه امام است. این همراهی سبب ایجاد گفتگو میان اشخاص بازی می شود تا اطلاعات نه از راه تک گوییهای بی دلیل که از مسیر گفتاگوی میان شخصیتها درک شود. این ترفند به گسترش رویکرد نمایشی در م/۲ کمک کرده است.

گفتار مرد کور با امام در آغاز م/۲ به شکل باورپذیر و غیرمستقیمی خواننده را با امام رضا و صفاتش آشنا می کند. این بخش، جای رجزخوانی غیر نمایشی امام را در متنهای پیش تر گرفته و جاذبهٔ گفتگو را در آن ایجاد کرده است. حضور دستمال برای شفای مرد کور (گیر تو دستمال و به چشمت بمال/ تا برهی از غم و رنج و ملال) (صالحی راد، ۱۳۸۰: ۲۳۲)، در این متن، بسیار شبیه به بیناشدن یعقوب با پیراهن یوسف است. دور نیست که این شبیهنامه پس از مجلس یوسف نوشته شده باشد یا آن روایت در اندیشه شبیهنویس، چنان زنده بوده که به این متن نیز راه یافته است.

در م/۲ مرد نابینا پس از شفا می گوید «رنجی که بردم در این بیابان/ چشمم شفا داد، شاه خراسان» (همان). این یکی از باورهای عامیانه مردم ایران بود و تا حدودی هنوز هم هست که رنج، ریاضت و روگردانی از لذتهای دنیا، سبب بخشودگی گناهان و ترحم خداوند می شود. در بسیاری از متنهای شبیهخوانی، می توان ردی از این باور عمومی را دید. حضور قاصد در م/۱ سبب شده تا شبیهنویس، فرصتی برای ارائه آئین چاووش خوانی بیابد. ۱۹ این سنت که در هنگام اجرای کربلا و مکه اجرا می شده، راهی برای پیوند تاریخ گذشته و کنون تماشاگران بوده است. چاووشی که مردم را به زیارت اکنون تماشاگران بوده است. چاووشی که مردم را به زیارت بیوند زمانی، به ار تباط بهتر اجرا و تماشاگران به سر می برد و این پیوند زمانی، به ار تباط بهتر اجرا و تماشاگران می انجامید.

در م/۲ نیز در گوشهٔ مرد نابینا از همین تکنیک استفاده می شود که از نمونههای جالب تخیل ایرانی ست؛ امام در سفرش به کوری برخورد می کند که برای زیارتش به سوی خراسان میرود تا شفای خود را از امام بخواهد؛ «کور کورانه روم سوی خراسان که مگر/دیده روشن کنم از روی غریبالغربا» (همان: ۳۳۱). این در حالی است که امام، هنوز به خراسان نرسیده. به نظر می رسد، کور در زمانی پس از دورهٔ زندگی امام و نزدیک به ما می زید. همچنین مرد، پیش از آن که مخاطب شاهد ولی عهدی امام باشد از آیندهاش آگاه است و وی را شاه خراسان مینامد؛ «شهی کزیثرب آمد جانب توس» (همان) یا «رَوم در خدمت شاه خراسان» (همان). اباصلت نیز در م/۲ پیش از آن که امام به خراسان رسد می گوید «میرود سوی خراسان بر ولي عهدي كنون» (همان). اين نكته البته مي تواند از پیش آگاهی شبیهنویس به سرانجام امام نیز ناشی شده باشد. در جای دیگری از همین متن، مأمون به پاس ورود امام به خراسان، دستور می دهد که «نقاره خانه نوازید از طریق وفا» (همان: ٣٣٨). حضور نقاره خانه كنوني هم دليل ديگري است برای پیوند کمابیش آگاهانهٔ اکنون تماشاگر به گذشته داستان. با سلطان و شاه حکومتی نداشته باشد. شاه در فارسی به مفهوم

برای پیوند کمابیش اگاهانه اکنون تماشاگر به گدشته داستان. به نظر می رسد شاه و شاهزاده که در شبیهنامهها آمده، نسبتی با سلطان و شاه حکومتی نداشته باشد. شاه در فارسی به مفهوم آقا و مَلِک آورده شده و نیز به معنای خداوند، اصل، مِهتر، بزرگ، سرور و برتری بر افراد هر جنس مانند شاهتوت. شاید این اصطلاح از صوفیان شیعه باشد. از دورهٔ تیموریان و صفویان که تصوف و تشیع با هم در آمیخت، کاربرد این اصطلاح، گسترش یافت. نزد صوفیان، شاه واقعی علی است و فرزندان و بستگان وی را شاهزاده می گفتند. در آغاز یا پایان نام برخی مشایخ تصوف که خود را از فرزندان علی می دانستند، عنوان شاه به کار رفته است؛ شاه نعمتالله ولی، صفی علی شاه، نور علی شاه. برای همین، شاه نام امامان را با شاه همراه می کردند و شاه علی و شاه حسین و مانندانش را می ساختند.

حضور حضرت معصومه در م/۱ راه را بر روایت شخصیت از زبان امام بسته و وجود او سبب شکل گیری گفتگویی شده که از میان آن، تماشاگر می تواند به موقعیت و احساس هر کدام از شخصیتها پی بَرد. ولی گفتار توصیفی و همانند آنها که با مصیبت و زاری همراه است، مانع چنین اتفاقی می شود. در م/۲ نویسنده، همه آگاهیها را درباره وی از زبان امام، وصف می کند تا متن به حضرت معصومه، نیازی نداشته باشد و مصیبت خوانی پیشین، کمتر شود. از سوی دیگر، دیده نشدن شبیه معصومه در اجرا تأکید بیشتری بر دوری و فاصلهاش از امام دارد و به شکل گیری فضای غربت که از مهم ترین و گسترده ترین فضاهای این مجلس است، بیش از حضورش کمک می کند.



امامی که م/۲ را آغاز می کند، غمگین و ناامید است ولی امام م/۱ با آن که همانند م/۲ از پایان کارش آگاه است، با امیدواری و آرامش، خود را برای سفر آماده می کند. این تضادی است که در درون شخصیت، تنیده شده؛ او به راه شهادت می رود ولی از آنجا که سرانجام خود را در تقدیر میداند، خوشنود است و برای امت، بخشش مى طلبد؛ «ببخش امت عاصى ما به روز شمار!» (همایونی، ۱۳۸۰: ۵۰۸). تقدیر گرایی کمابیش در هر دو متن حضور دارد ولی در م/۱ به صراحت ۲ بار به آن اشاره شده؛ «شده ز جانب پروردگار ما تقدیر / که ما شویم همه کشته از صغیر و کبیر» (همان: ۵۱۱) و «منم غریب و منم بی کس و منم مظلوم/منم که زاده هارون، مرا کند مسموم» (همان: ۵۱۸). درحالی که م/۲ هیچ اشاره مستقیمی به آن نمی کند و می کوشد در پس لحظات نمایشیاش به این تقدیر دست یابد. این دیدگاه فلسفی که اساساً در آغاز، میان اهل سنت تداول داشت، سبب شورش شیعیان شد و در پی آن به شکل گیری مراسم سوگواری امام حسین در بغداد سال ۹۶۳/۳۵۲ م. انجامید. شیعیان به ویژگیهای فکری معتزله که بر اصل اختیار انسان تأکید می ورزید، تمایل داشتند و سنیان که درپی حفظ حکومت و منافع خلافت بودند، جانب اشعریان را گرفته بر اصل تغییرناپذیر قضا و قدر باور داشتند. این اصل بر این اندیشه بود که همه چیز در آغاز خلقت از سوی خداوند، تعیین شده و هیچ دگرگونی در آنها راه ندارد. این البته می توانست حکومت اهل سنت را جاودان بداند. این ویژگیهای فكرى متفاوت، توانست چالشهاى مهمى ميان متكلمان ايجاد کند و آنها را به ستیز بیانی وادارد.۲۰

نمایش در م/۱ از شروع داستان آغاز می شود، مقدمهای دارد و سپس ماجرای سفر را از سر می گیرد ولی در م/۲ نمایش از میانه داستان و از لحظه وداع شروع می شود. این تکنیک از همان آغاز در ذهن تماشاگر، معماهایی ایجاد می کند که برای یافتن پاسخهایش، نیازمند توجه کامل به نمایش است. به نظر می رسد شبیه نویس (نویسان) م/۱، از این شیوه به عنوان تکنیکی نمایشی آگاه نبوده است. این نکته، دلیل دیگری است که می رساند این متن در زمانی پیش تر از م/۲ یا در مکانی دور از مراکز مهم تعزیه، نگاشته شده که سراینده به جنبههای نمایشی آن، کمتر توجه کرده است.

در م/۱ گاه مشکلاتی دیده می شود که نشان می دهد، احتمالاً این متن از پارههای متنهای گونه گونه گود آمده باشد که برخی لحظاتش منسجم و هم آهنگ با اثر نیست. برای نمونه با نبود گوشهٔ باغبان در این متن، امام هنوز حرفی از انگور نزده که مأمون به وزیرش می گوید «بدان که خواستن انگور از امام رضاست» (همان: ۵۲۹). همچنین در جایی دیگر

می گوید «آخرالامر ای گل گلزار، خارت می کنم/آخر از انگور زهرآلود، زارت می کنم/آخر از انگور زهرآلود، زارت می کنم» (همان: ۵۲۱). درحالی که وزیر به مأمون پیشنهاد می دهد که «به بارگاه بیاور تو شاه، ورا بنشان/ زراه مکر و حیل، میوه را به او بخوران!» (همان: ۵۲۹). این دو لحظه کاملاً ناهم آهنگ و حتی در فکر اصلی، مخالف یکدیگرند.

حضور گوشههای باغبان و پیرزن و پسرش در م/۲ موقعیت مناسبی برای شکل گیری شبیه شادی آور (مضحک) پدید می آورد. این شیوه اجرایی در آغاز، چندان وابسته متن نبود؛ اگر موقعیت مناسبی ایجاد می شد، شبیه پوشان با حرکات و حالاتشان و نیز با بداهه پر دازی شبیه مضحک را اجرا می کر دند. گوشه های شادی آور در م/۲، تضاد نمایشی مهمی شکل میدهند که از ورای آن، لحظات غمانگیز اثر، قدرت و عمق بیشتری مییابند و تماشاگر را برای دیدن و پذیرش آن صحنهها آماده می کنند؛ همچنان که گسترهای از سرگرمی را نیز به مجلس شهادت وارد می کنند. از سوی دیگر، حضور مردمانی همانند آنها و سلمانی و صیاد، نشانه ورود مردم عادی با پیشههای آشنایشان به شبیهنامههاست که در متنهای پس از آن گسترش مییابد. حتی در گفتار باغبان، نامهایی راه یافته که احتمالاً برای تماشاگر آن زمان آشنا بوده و سبب پیوند و ارتباط بیشتر مردم می شده است؛ «نوبت آب كدخدا نوروز/بود ديروز و آن ما امروز./نوبت آب مشهدي حسن است/ نصف از او و نصف، مال من است » (صالحی راد، ۱۳۸۰: ۳۳۳) و در ادامه نیز از تقی و نقی نام برده می شود. این نشانهٔ آغاز مرحلهای تازه در شبیهنویسی است که دگرگونی مهمی در روایتها و دیدگاه نویسندگان ایجاد کرد و اگر ادامه می یافت، اینک می توانستیم شبیه رخدادها و شخصیتهای کنونی را بر صحنه شبیهخوانی ببینیم؛ نه وقایع و افراد شبهتاریخی را.۲۱

هر یک از بخشهای م/۲ به نتیجهای می انجامد و شخصیتها، حضور منسجم تری در کار دارند. ولی در م/۱ تنها صیاد است که پایان مشخصی دارد. او پس از شناختن امام از کارش دست می کشد؛ «چنان که سرخط آزادگی به این حیوان/عطا نمودی، ایا برگزیده سبحان!/ به من ز روی کرم ای شهنشه والا!/ تو نیز سرخط آزادگی عطا فرما!» (همایونی، ۱۳۸۰: ۱۹۵۹) و امام در مقابل به او وعده شفاعت می دهد؛ «به رستخیز، تو خود را به من هویدا کن!/مرا به خدمت شاه شهید، پیدا کن!» (همان).

یکی از صحنههای زیبای م/۱ گفتگوی امام است با خواهرش در صحنهای که پیک، نامهای از امام برای حضرت معصومه می آورد. در این صحنه، امام در خراسان و خواهرش در مدینه است. هر یک از آنها به شکل موازی با خیال دیگری سخن می گوید در حالی که تماشاگران، می توانند صدای هر دو را بشنوند که یک گفتگوی کامل است.



| <b>امام</b> (نوحه)  | بگشا اباصلت، بند قبایم         |
|---------------------|--------------------------------|
|                     | خواهر نباشد، گیرد عزایم.       |
|                     | آه از دل من! خدا داد از دل من! |
| اباصلت              | بگشایم آقا، بند قبایت          |
| (نوحه)              | کو خواهر تو، گیرد عزایت؟       |
|                     | آه از غریبی! خدا داد از غریبی! |
| ا <b>مام</b> (نوحه) | از روی یاری وز غم گساری        |
|                     | خشتی برایم، اکنون بیاری!       |
|                     | آه از دل من! خدا داد از دل من! |
| اباصلت              | بستان ز من خشت! ای شاه خوبان   |
| (نوحه)              | در زیر سر نه! مثل غریبان!      |
|                     | آه از غریبی! خدا داد از غریبی! |
| <b>امام</b> (نوحه)  | خشکیده حلقم از سوزش زهر        |
|                     | آب شهادت، بهرم بياور!          |
|                     | آه از دل من! داد از دل من!     |
| اباصلت              | بستان ز من آب! ای شاه مضطر!    |
| (نوحه)              | از جد پاکت، یادی بیاور!        |
|                     | آه از غریبی! خدا داد از غیبی!» |

واژه غریب که در م/۱، ۶۸ بار و در م/۲، ۸۶ بار آورده شده به آسانی فضای مناسب اجرا را در گستره زبان ایجاد می کند. این روشی است که حتی شکسپیر بزرگ نیز در سدههای دور از آن بهره می گرفت.  $^{77}$  ولی به نظر می رسد که زیر کی نویسنده گان در م/۲ بیش از همتایش بوده زیرا با آن که بیش از م/۱ از این واژه بهره برده، کمتر متظاهرانه می نماید و در بافت متن، تنیده شده است.

(صالحی راد، ۱۳۸۰: ۳۴۸).

سرایندهٔ م/۲ چنان با دقت اطلاعات شخصیت را در جای جای متن، پخش کرده که گاهی به نظر میرسد با نمایش نامهنویس چیرهدستی روبرو هستیم. برای نمونه، آغاز م/۲ که به بازشناسی امام و موقعیت سفرش می پردازد، می کوشد با بخش بندی مناسب اطلاعات شخصیت امام، میان نیایش او با پخروردگارش، گفتگو با اباصلت و دستگیری از کور به شکلی غیر مستقیم و کاربردی، تماشاگران را با وی آشنا سازد. درحالی که م/۱ بی آن که زمینه مناسبی برای آگاهی تماشاگران بسازد، همهٔ آنها را از زبان امام و به شکلی کاملاً مستقیم بیان می کند. چنین پرداخت فنی و نمایشی در شبیهنویسی آن زمان، نوعی نوآوری به شمار می رود. برخی یافتههای این بخش در جدول ۲ آورده شده است.

یافتن نسخههای دیگر این شبیهنامه و مقایسه آنها با نسخههای این نوشته، راه را همچنان بر پیجوییهای دیگر باز می گذارد.

| ای برادر! مونس شبهای تارم وای وای         | «معصومه |
|-------------------------------------------|---------|
| تا تو رفتی از بر من، خوار و زارم وای وای! |         |

امام الاهی در غریبی، کس نباشد اگر باشد، چو من بی کس نباشد! خدایا چون غریبان مُردم آخر به دل، داغ عزیزان بردم آخر!

معصومه نذر کردم، گر غریب من بیاید از سفر شب نخوابم، روزه دارم، وای وای!

امام خداوندا رسان اندر خراسان به نزدم خواهرم، آن دیده گریان!

معصومه خداوندا، غریبان را رسان سوی وطن من غریبی دارم و تشویش دارم، وای وای! گر ببینم من غریبی را به کنج مسجدی روز و شب، من خدمتش از جان نمایم، وای وای!» (همان: ۵۲۷ و ۵۲۸).

مضمون گفتار آنها یکی است و حسهای همانندی دارند؛ به نظر می رسد آنها یکدیگر را در فاصلهای دور، در ک کردهاند. وزیر در م/۱ دسیسه می کند و نقشه کشتن امام از اوست در حالی که در م/۲ وزیر دوستدار امام است و بارها مأمون را از چنین کاری بازمی دارد ولی وی به شرارت خویش ادامه می دهد. در م/۲ مراحل تأثیر زهر بر بدن امام با نوحه بیان می شود که بسیار جذاب است. این نوحه ضمن آن که فضای سوگواری را شکل می دهد، به پیدایش کنش نمایشی و پیشبرد سیر ماجرا نیز می انجامد. به سخن دیگر برخلاف بسیاری دیگر از شبیهها، اثر نمایشی برای مراسم نوحه خوانی متوقف نمی شود بلکه بخشی از نمایش به مدد و با شیوه نوحه اجرا می شود. این شبیه نامه از نمیدود نمونه هایی است که در آن، نوحه جز فضاسازی در خدمت کنش نمایشی نیز هست. به این بخش بنگرید!

شد پاره حلقم از جور مأمون «امام (نوحه) حالم دگر شد ای حی بیچون! وای از دل من! خدا داد از دل من! ای داد و بیداد از دست عدوان اىاصلت زهر جفا خورد، شاه خراسان! (نوحه) آه از غریبی! خدا داد از غریبی! درد دل من، درمان ندارد امام (نوحه) طفل صغيرم، سامان ندارد. آه از دل من! خدا داد از دل من! اذنم بفرما در بینصیبی اىاصلت بهرت بيارم أقا طبيبي! (نوحه)

آه از غریبی! خدا داد از غریبی!



#### جدول ۲. برخی تفاوتها و ناهمانندیهای دو شبیهنامه

| متن دو                                        | متن یک                              | موضوع                                 | ردیف |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------|------|
| پازل گونه و شبکهای                            | کمابیش خطی                          | شیوه چینش اطلاعات در متن              | ١    |
| به روش گفتگوی نمایشی و غیر مستقیم             | خطابه گون و مستقیم                  | شيوه رساندن اطلاعات شخصيت به تماشا گر | ۲    |
| سرگرمی؛ کرامات امام و جاذبههای نمایشی         | مصیبتخوانی و سوگواری                | فضاى غالب                             | ٣    |
| باغبان، سلمانی، پیرزن مکار و پسرش             | غلام، قاصد، حضرت معصومه، حضرت فاطمه | بهرهگیری از دیگر شخصیتها              | · F  |
|                                               | ومرده                               |                                       | '    |
| آرام و امیدوار                                | اندوهگین و ناامید                   | ویژگی شخصیت امام                      | ۵    |
| امام و باغبان، امام و سلمانی و پیرزن مکار     | وداع امام با حضرت معصومه و به بالین | بهره گیری از گوشههای متفاوت           | ۶    |
| و پسرش                                        | آمدن حضرت فاطمه                     |                                       |      |
| شبیه مضحک، نوحه به مثابه عنصری                | آئین چاووشخوانی، گفتگوی موازی و     | بهرهگیری از تکنیکهای دیگر             | v    |
| کنشمند و پیشبرنده روایت                       | خیالی امام و خواهرش در فاصلهای دور  |                                       | '    |
| میانه داستان                                  | آغاز داستان                         | نقطه آغازين نمايش                     | ٨    |
| كامل؛ همهٔ اپيزودها، پايان بندي خود را دارند. | ناقص؛ جز گوشهٔ صیاد                 | بهرهگیری از اپیزودها                  | ٩    |
| ۸۶ بار                                        | ۶۸ بار                              | تكرار واژه غريب                       | 1+   |

(نگارنده)

#### نتيجهگيري

شبیهنویسان دورههای گذشته با همهٔ اعتقادی که به ارزشهای دینی داشتند در پرداخت نمایشی روایتها، بیش از هر چیز به ضرورتهای اجتماعی/ نمایشی اثر میاندیشیدند و می کوشیدند آثارشان همواره بهرهای از نوآوری داشته باشد؛ گرچه نوآوری آنها در چارچوب مشخصی از روایت تنیده می شد.

بررسی دو شبیهنامه متفاوت از شهادت امام رضا نشان می دهد که کوشش شبیهنگاران برای نگارش شبیهنامهها، تنها به روایتهای دینی محدود نبوده؛ تا از دگرگونی و گوناگونی نسخهها پیش گیری کند. پیداست که ایشان چگونه توانستهاند با دگرگونی مسیر روایت در شبیه و چینش صحنههای گوناگون در کنار یکدیگر به تأثیری متفاوت از روایت دانسته شیعیان دست یابند.

سنجش متنهای همنام نشان می دهد، شبیه نویسان در پی تکرار شیوه های گذشته نبودند و می کوشیدند تا راههای تازهای را در رابطه با روایت، تماشاگران و جامعه هر دوره بیازمایند. به نظر می رسد تئاتر کنونی ایران نیز نیازمند چنین رویکردی است تا از شیوه های ناکارآمد و تکراری و راههای رفته بیهوده گذر کند و راهی به دیار نوجویی و نوآوری یابد. امید که چنین شود.

#### یینوشت

- دورهٔ نخست؛ روایت حوادث کربلا و شهادت حضرت علی را بررسی می کند. دورهٔ دوم اندکی از واقعه کربلا فاصله گرفته به دیگر روایتهای شیعه در اسلام می پردازد. در دورهٔ سوم، شخصیتها و داستانهایی از ادیان دیگر مانند داستانهای تورات و انجیل یا روایتهای اسلامی آنها، به شبیهنامهها راه یافتند. دورهٔ چهارم؛ متنهایی است که اساساً به روایتهای دینی کاری ندارند. اگرچه مضمون و ساختار بسیاری از متنهای این دوره دینی/اخلاقیست، هیچ موقعیت تاریخی در آنها نیست و شخصیتهای دینی، تنها برای لحظاتی همچون معجزهها در شبیهنامه حضور دارند.
- ۲. مجموعهٔ خودسکو (خودسکو ۱۸۷۸) سالهای ۱۸۳۲ تا ۱۸۴۰ م. توسط الکساندر ادموند خودسکو در ایران گردآوری شده و کهنترین نسخ برجای ماندهٔ شبیهخوانی را شامل می شود. این مجموعه، اکنون در کتاب خانهٔ پاریس نگهداری می شود و شامل ۳۳ شبیه نامه است که پنج مجلس آن در کتابی باعنوان "جُنگ شهادت" به کوشش زهرا اقبال سال ۱۳۵۵ در ایران به چاپ رسیده است.



۴. مجموعهٔ پلی (پلی ۱۸۷۹) که توسط سر لوییس پلی به سال ۱۸۷۹ به زبان انگلیسی منتشر شده، ۳۷ مجلس از میان ۵۲ مجلسی
 را که وی در فاصلهٔ سالهای ۱۸۶۲ تا ۱۸۷۳ م. در ایران گردآوری نموده، شامل می شود. پلی، این مجموعه را از راه دیدن و
 شنیدن اجرای شبیه خوانی ها نگاشته است.

#### 5. Lewis Pelly

۶. مجموعهٔ لیتن (لیتن ۱۹۲۹) را که شبیه نامه های سال های ۱۸۳۱ تا ۱۸۳۴ م. را در بر می گیرد ویلهلم لیتن به سال ۱۸۳۸ در ایران گرد آورده که سال ۱۹۲۹ باعنوان "درام ایرانی" در آلمان به چاپ رسیده است. این مجموعه، شامل ۱۵ مجلس شبیه خوانی است.
 است و از نظر زمان نگارش به مجموعهٔ خودسکو، بسیار نزدیک است.

#### 7. Litten Wilhelm

- ۸. نسخههای مجموعهٔ واتیکان را انریکو چرولی، سفیر ایتالیا در ایران، به سالهای ۱۹۵۰ تا ۱۹۵۴ م. خریداری و گردآوری کرده
  و بعدها روسی و بومباچی فهرستی از شبیهنامههای این مجموعه تهیه کردهاند.
  - ۹. اشقیا که به مفهوم نیروهای شریر و بدخوست، در اصطلاح شبیهخوانی به دشمنان امام و لشکریان آنها گفته می شود.
- ۱۰. حتی در قرآن هم خداوند، نور آسمانها و زمین خوانده شده است؛ «خدا نور آسمانها و زمین است. مَثَل نور او چون چراغدانی است که در آن چراغی و آن چراغ در شیشه ای است. آن شیشه گویی اختری درخشان است که از درخت خجسته زیتونی که نه شرقی است و نه غربی، افروخته می شود. نزدیک است که روغنش هرچند بدان آتشی نرسیده باشد، روشنی بخشد. روشنی بر روی روشنی است. خدا هر که را بخواهد با نور خویش هدایت می کند و این مَثَل ها را خدا برای مردم می زند و خدا به هر چیزی داناست» (نور ۳۵۱).
- ۱۱. و شاید در جایی که قرآن از انسان به عنوان نماینده خدا بر زمین یاد می کند به همین پارههای امانتی نور در وجود بشر، نظر دارد. ۱۲. برای آگاهی بیشتر مراجعه شود به: (کلیم کانت، ۱۳۸۴: ۴۶).
  - ۱۳. فرد، همان نسخهٔ بیاض شبیهخوانان است که تنها متن یک نقش در یک مجلس، روی آن نوشته شده است.
- ۱۴. گوشه، کوچک ترین بخش داستانی شبیهنامه را گویند که در معنا و کار کرد، کمابیش، همانند اپیزود در بخش بندی داستان است. هر مجلس کامل شبیهنامه را گوشههای گوناگون به هم می رساند که در راستای موضوع و روایت ویژهای انتخاب شده و نظم یافتهاند. برخی بر آن اند که گوشه تنها بخش های خنده آور شبیه را در بر می گیرد؛ در حالی که گوشه به بخش بندی ساختاری شبیهنامه مربوط است و نسبتی با محتوای آن ندارد!
- ۱۵. در میان مهردینان، شیر مرحلهای میانی از مراحل تکامل بشری بود که پس از کلاغ، عروس و سرباز و پیش از پارسی، پیک خورشید و پدر قرار می گرفت. همچنین در داستانهای اسطورهای مهردینان، تصویری هست از مهر (میترا) که به پیروزی بر گاوی نشسته و دشنهاش را در کتف او فرو کرده است. چیرگی شیر بر گاو که در نقش برجستههای کاخ آپادانا در پارسه (تختجمشید) دیده می شود، شاید بازماندهای از این تصویر کهن و بازگوی اعتقاد آریاییهای نخستین باشد. شیر همچنین نماد شجاعت، دل آوری و قدرت در فرهنگ کهن پارسی است. از سوی دیگر، مهر در اوستا، نگهبان پیمان و دوستی نیز هست.
- ۱۶. تا آنجا که به یاد می آورم، خط اصلی کتاب "کلیله و دمنه" نیز نبرد همیشگی شیر و گاو است. پس بسیار ممکن است که ریشههای آن کتاب نیز به آئین مهریرستی بازگردد.
- ۱۷. زنده ترین نشانه های مهر را همچنان در ورزش باستانی ایران می توان دید؛ معماری و آئینهای ورزشگاه باستانی ایران ، زورخانه، هنوز هم وابستگی خویش را به عبادت گاههای مهر دینان و آئینهاشان نشان می دهند. همچنان هم علی، جایگزین اسلامی مهر، مهم ترین چهره پهلوانی این ورزش/ آئین است و مدح و پاسداشت او، مهم ترین نیایش های (ذکر) مرشد زورخانه و پهلوانان آن را در بر می گیرد. برای آگاهی بیشتر در این باره بنگرید به: (بکتاش، ۱۳۸۴: ۱۲۸ م ۱۹۹۳).
- ۱۸. دور نیست که ریشه اسطورهای این بخش به داستانهای سلیمان نبی بازگردد. همچنین به نظر میرسد گوشهٔ آهو و صیاد، اساساً بر اندیشه پاسداری مهر بر پیمان استوار شده یا مفهومی مهری در آن پنهان است . نشانههای آن چون دست بستن امام و بازگشت آهو، بسیار یادآور مرحلهای از آزمایشهای نوآموزان مهری است.
- ۱۹. به روایت دهخدا چاووش، واژهای است ترکی به مفهوم مراقب سپاه و پیک، پیشوا و پیشروی کاروان. چاووش خوانی کار چاووش را می گفتند که شعرهایی در منقبت، نیکی و بزرگی بزرگان دین می خواند؛ در حالی که کاروان مسافران دینی را بدرقه می کرد یا از ایشان هنگام بازگشت، استقبال می کرد.
  - ۲۰. برای آگاهی بیشتر بنگرید به: (بکتاش، ۱۳۸۴: ۱۱۸ ۱۴۹).
- ۲۱. همان اتفاقی که با فاصله سال های بسیار در آثار برخی نمایش نامهنویسان چون بهرام بیضایی پدیدار شد. "ندبه" یکی از مهمترین نمایش نامههایش، بازتاب منسجمترین دریافتهای نوین و روزآمد وی از شبیهخوانی است.
- ۲۲. بنگرید که واژه خون چگونه بیش از ۱۳۰ بار در "مکبث" تکرار میشود تا بی آن که خونی بر صحنه دیده شود، مخاطب آن را در ذهن خویش شکل دهد.

# منابع و مآخذ

- اقبال، زهرا (۱۳۵۵). **جنگ شهادت،** چاپ اول، تهران: سروش.
- بکتاش، مایل (۱۳۸۴). تعزیه و فلسفه آن، تعزیه؛ آئین و نمایش در ایران، به کوشش پیتر چلکووسکی، چاپ دوم، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - بهار، مهر داد (۱۳۷۶). **پژوهشی در اساطیر ایران، چ**اپ دوم، تهران: آگه.
  - خاکی، محمدرضا (۱۳۸۱). **جنگ شعاع**، ج ۱، چاپ اول، تهران: مؤسسه فرهنگی گسترش هنر.
- روسی، اتور و بومباچی، السیو (۱۳۶۸). فهرست توصیفی نمایشنامههای مذهبی ایران (مضبوط در کتابخانه واتیکان)، گردآورنده نسخهها: انریکو چرولی، ترجمه جابر عناصری، چاپ اول، تهران: مؤسسه فرهنگی گسترش هنر.
  - شهیدی، عنایتاللـه (۱۳۸۰). پژوهشی در تعزیه و تعزیه خوانی، چاپ اول، تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی.
    - صالحی راد، حسن (۱۳۸۰). **مجالس تعزیه**، ج ۲، چاپ اول، تهران: سروش.
- قاجار، ناصرالدینشاه (۱۳۷۸). **یادداشتهای روزانه ناصرالدینشاه**، به کوشش پرویز بدیعی، چاپ اول، تهران: سازمان اسناد ملی ایران.
  - کلیم کانت، هانس یواخیم (۱۳۸۴). **هنر مانوی**، ترجمه ابوالقاسم اسماعیل پور، چاپ اول، تهران: اسطوره.
  - کوچکزاده، رضا (۱۳۸۹). فهرست توصیفی شبیهنامههای دوره قاجار، چاپ اول، تهران: کتابخانه مجلس.
    - همایونی، صادق (۱۳۸۰). تعزیه در ایران، چاپ دوم، شیراز: نوید شیراز.
- Bombachi, A. & Rossi, E. (1961). Elenco di Drammi Religiosi Persiani. Vaticanno.
- Chodzko, A. (1878) .Le Theatre Persian Choix de Teazies ou Drama. Paris: Oriental translation fund of Great Britain and Irland
- Litten, B.V. (1929). Das Drama in Persian. Berlin: Walter de Gruyter
- Pelly, L. (1879). **Hasan and Husain**. (2 Vols). London: H. Allen

# بررسی تطبیقی اسطوره آفرینش در کیش زروانی و اساطیر بومیان استرالیا\*

زهرا بانكىزاده\*\* سيد رسول معركنژاد\*\*\* مهدى حسينى\*\*\*\* زهره دوازده امامى\*\*\*\*\*

١٣۵

## چکیده

اساطیر آفرینش، بازتابی از اعتقاد انسان به آفرینش جهان، انسان و سرانجام آنهاست که در باور کیش زروانی در ایران نیز نمود این تفکر دیده می شود. از آن روی که اندیشه خلقت جهان در میان همهٔ ملتها نمود دارد، چنین به نظر می رسد که اسطورهٔ آفرینش در دو فرهنگ ایرانی و استرالیایی دارای نقاط مشتر ک متعددی باشد. به منظور بررسی این فرضیه بر آنیم تا به مطالعه تطبیقی – توصیفی اسطورهٔ آفرینش در این دو فرهنگ مبادرت ورزیده شود و براسی این فرضیه بر آنیم تا به مطالعه تطبیقی – توصیفی اسطورهٔ آفرینش در این دو فرهنگ مبادرت و فرهنگ، اعتقاد نمادهای مطرح در آنها با هدف یافتن اشتراکات و تفاوتهایشان بررسی گردند. شباهت آشکار در دو فرهنگ، اعتقاد به نیرویی بر تر است که در ایران، "زروان" و میان بومیان استرالیا، نیاکان اساطیری، "خواهران واویلاک" نام گرفتهاند. بهره گیری از عناصر نمادین از جمله اشاره به "زمان بی کرانه" دیگر وجه مشتر ک آنهاست. بدان صورت که زروان در زمانی بی کرانه، "هورامزدا" و "اهریمن" را آفرید. خواهران واویلاک نیز در "عصر رؤیاها"، نمودی از زمان بی کران، جهان و موجودات آن را خلق کردند. در آئین زروان، به اهورامزدا و اهریمن به عنوان دو نیروی خیر و شر که نمود آن در مفرغهای لرستان دیده می شوند و همچنین مار که نیرویی اهریمنی است، اشاره شده است. در اسطورهٔ خواهران واویلاک، به نمادهایی چون مار و گودال آب مقدس اشاره شده که در نقوش صخرهای و نقاشیهای پوست در ختی گودال آب مقدس است. زروان با بخشیدن "برسم" به اهورامزدا قدرت آفرینش جهان و موجودات را به وی می دهد. دو اسطوره علاوهبر آفرینش جهان تأکید بر زایش نیز شده است.

# كليدواژگان: اسطورهٔ آفرينش، زروان، بوميان استراليا، خواهران واويلاك، اهورامزدا، اهريمن.

<sup>\*</sup> بخش "اسطوره آفرینش در میان بومیان استرالیا" در مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد زهرا بانکیزاده باعنوان "مروری بر فرهنگ و آثار هنری بومیان استرالیا" به راهنمایی مهدی حسینی در دانشگاه الزهرا (س) است.

As\_bankizadeh@yahoo

<sup>\*\*</sup> كارشناسي ارشد پژوهش هنر، دانشگاه الزهرا (س)، تهران.

<sup>\*\*\*</sup> کارشناسارشد گرافیک، دانشگاه هنر، تهران.

<sup>\*\*\*\*\*</sup> استاد، دانشکده هنرهای تجسمی و کاربردی، دانشگاه هنر، تهران.

<sup>\*\*\*\*</sup> كارشناسىارشد پژوهش هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

<u>...</u>

اسطوره، نگرش و بیان تفکر و اندیشهٔ بشری است که با تخیل درهم آمیخته و در طول تاریخ بشر با او همراه بوده است. هدف اصلی این مقاله بررسی اسطورهٔ آفرینش در کیش زروانی و الهه اشی و نمود تصویری آنها در مفرغینههای لرستان است. همچنین بررسی و مقایسهٔ تصویری و محتوایی اسطورهٔ آفرینش در مفرغینههای یادشده با نمونههای مشابه آنها در اساطیر بومیان استرالیا که به خواهران واویلاک و خواهران دگنگ گاول شهرت دارند و تصاویرشان روی صخرهها و پوست در ختان ارائه شده، از دیگر اهداف پژوهش حاضر است. بنابراین فرضیه ارائهشده از سوی نگارندگان، اسطورهٔ آفرینش در دو فرهنگ، دارای عناصر نمادین مشترک هستند.

آنچه بر اهمیت و ضرورت این پژوهش صحه می گذارد این است که گرچه بررسی اسطورهٔ آفرینش در میان فرهنگهای یادشده تفاوتهای آشکاری را در نوع، شکل و جهانبینی خاص آنها نشان میدهد اما هر دو آنها سرچشمهٔ واحد و مشتر کی دارند. چنانکه *لوسین لوی برول*، ٔ انسان شناس فرانسوی مي گويد: «قطع نظر از اينكه تفاوت ميان اساطير، آئينها و نمادها تا چه اندازه باشد منشاء همگی آنها یکی است که همان قدرت عرفانی ماوراء طبیعی آنهاست» (مونور بهنقل از برول، ۱۳۷۶: ۲۰۵). اسطوره همانند دیگر فراشد<sup>۵</sup>های شناخت انسانی، بیانی نمادین دارد. بنابر اندیشه *کارل گوستاو یونگ*ٔ نماد، تصویری است که هم نمایندهٔ چیزی آشنا در زندگی هر روزهٔ بشری است و هم نمایندهٔ معانی پنهانی و ضمنی. بنابراین به زعم وی، نماد به بیش از معانی ظاهری خود دلالت دارد (احمدی، ۱۳۷۴: ۳۷۰). آنچه در اینجا از نظر نگارندگان دارای ارزش و اهمیت است بیان نمادین این اساطیر در دو فرهنگ یادشده است چنانکه هنرمندان ایرانی و بومیان استرالیا در ارائهٔ آفرینش و زایش اساطیری از نماد بهره جستهاند. از جنبههای نمادین اسطوره، زمان و مکان ازلی، ابدی و قدسی است، به نوعی بی زمانی و بی مکانی که نوشدگی، تجدید حیات کیهانی و انسانی را در بر می گیرد (اسماعیل پور، ۱۳۷۷: ۲۳ و ۲۷). مفهوم زمان اساطیری در ذهن اقوام ابتدایی و اندیشهٔ اقوام بدوی، زمانی است که دائم باز آفریده می شود و در ارتباط با اسطوره های آئینی قرار می گیرد. آنگونه که در اجرای مراسم و آئینهای نوشدگی، جهان و انسان دائم از نو تجدید حیات میشوند و ابدیتی سرمدی را در خود دارند. به عبارتی، بیانگر زمان دورانی هستند که انتهای آن در فعلیت پذیرفتن آئینها همواره به اصل و آغاز باز می گردد (دوبوکور، ۱۳۷۳: ۴۳).

# پیشینه پژوهش

فرنبغ دادگی (۱۳۷۸) در اثر ارزشمند "بندهش" که آن را گردآوری کرده است، بخشهایی را به اهورامزدا و اهریمن، آفرینش مینوی و مادی اهورامزدا و آفرینش مادی اهریمن اختصاص داده است. وي همچنين درباره چگونگي مقابلهٔ نیروهای اهورایی دربرابر اهریمن سخن رانده است. امیل بنونیست (۱۳۷۷) نیز در کتاب "دین ایرانی بر پایهٔ متنهای معتبر یونانی" روایتهای چهار نویسنده یونانی را بازنویسی می کند که به ادیان باستانی ایران اشاره دارند. در این میان تئوپمپوس ۷ و پلوتارخ ۸ نیز زروان را به عنوان خدای زمان، پدر اهورامزد و اهریمن و همچنین آفرینشهای آنها را بررسی کردهاند. همچنین *زنر* (۱۳۸۴) در کتاب "زروان یا معمای زرتشتی گری"، جلالی مقدم (۱۳۸۴) در "آئین زروان، مکتب فلسفی - عرفانی زرتشتی برمبنای اصالت زمان"، *دولت آبادی* (۱۳۷۹) در اثر "جای پای زروان، خدای بخت و تقدیر"، درباره زروان و نسبت او با زمان و همچنین آفرینش اهورامزدا و اهریمن سخن راندهاند. اما هیچکدام اشارهای به نمود عینی آن ها در وسایل و ابزارهای کشفشده نکردهاند. تنها در مطالعات گیرشمن ٔ (۱۳۷۱)، روی مفرغهای لرستان در "هنر ایران در دوران ماد و هخامنشی" و همچنین  $مینلز^{(1)}$  (۱۳۸۳) در "شناخت اساطير ايران" به چند شيء از جمله تيرداني كه احتمال دادهاند بیانگر کیش زروانی و نمودی از آن باشد، اشاره نمودهاند و به این نتیجه رسیدهاند که زروان و دورههای مختلف زندگی وی روی آن اشیا، ترسیم شده است. در بین بومیان استرالیا، اساطیر متعددی درباره خلقت جهان و انسان وجود دارد که مهم ترین آن اسطوره خواهران واویلاک است که براساس روایتهای مختلفی بیان شده است. این روایتها عبارتند از: روایت و ارنر ۱ (۱۹۵۷) در "تمدن سیاه" باعنوان "زنان واویلاک"، روایت برند ۱۲ (۱۹۵۱) در "کوناپی پی" باعنوان "خواهران واویلاک"، روایت *رابینسون*۱۳ (۱۹۶۶) در "اساطیر و افسانههای بومی" باعنوان "خواهران واگلاک ۱۱۴ و روایت *چسلینگ ۱*۹۵۷) در "یولنگو، نمادهای سرزمین آرنهایم" باعنوان "دو زن و افعی". نویسندگان این روایات، خواهران واویلاک را نماد نیاکان اساطیری دانستهاند که طی مراحلی جهان و موجودات آن را خلق کردهاند. آنها معتقدند که مراسم آئینی امروزی در استرالیا برگرفته از اسطورهٔ خواهران واویلاک است. مورفی ۱۹۹۸) در "هنر بدوی" و کاروانا۱۷ (۱۹۹۷) در "نقاشان داستان خواهران واویلاک" با اندک تفاوهایی این اسطوره را بیان کرده و خواهران را به عنوان نیاکان و نمادهای زایش و خلقت جهان معرفی نمودهاند. آنها



آفریدگان اهورامزدا با او به پاکی جاودانه شوند (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸: ۳۳و ۳۶).

# اسطوره آفرینش در آئین زروان

در میان روایات یونانی، متنهای فراوانی است که باستانی بودن کیش زروانی را نشان داده و از او به عنوان خدای زمان یاد می کنند. طبق روایت پلوتارخ، سابقه تاریخی کیش زروانی به سدهٔ چهارم پیش از میلاد می رسد و بدین ترتیب می توان آن را به دوره هخامنشی نسبت داد (بنونیست، ۱۳۷۷: ۵۱). همچنین از زروان به عنوان سرور کیهان و به عنوان پدر اهورامزدا و اهریمن یاد می شود که یکی به ایجاد نظم و تقوا و دیگری به ایجاد آشوب و دروغ اشاره دارد و همهٔ خدایان از اهورهها تا دئیوهها فرزندان او به شمار می روند (بهار، ۱۳۸۱: ۹۴). زروان در اصل یک وجود دو جنسی است و چون ورای روشنایی و تاریکی، نور و تاریکی بعد از پیدایش اهورامزدا و اهریمن جلوه گر شدند، خوب و بد جای گرفته آنها را درون خود دارد. همچنین در بنابر نظر هنریک ساموئل نیبرگ، ۲۲ روشن می شود که در کیش روانی، با چهار گانگی یا تربیع  $^{77}$ الهی مواجه هستیم بدین معنا که زروان دارای ایزدانی سه گانه است: اُرْشُو – کَرَه ۲۴ (آفریننده)، فَرْشُو- کَرَه ۲۵ (تازه کننده) و زَرو- کَره ۲۶ (پیر کننده – میراننده). این سه تثلیثی را میسازند و با خود زروان، تثلیث تبدیل به تربیع می گردد. بدین ترتیب «زروان موجودی چهار جنبه است که این جنبهها با مرگ و زندگی، بیماری و تندرستی، جوانی و پیری، شب و روز قابل انطباق هستند.» (ولی، ۱۳۷۹: ۸۶ و ۸۷). زروان هزار سال قربانی کرد، فدیه داد و نیایش کرد تا نطفهٔ پسرش اهورامزدا در او بسته شود. پس از گذشت هزار سال، در تلاشاش و اینکه نطفهای در او شکل نگیرد شک کرد و از همین شک او، نطفهٔ اهریمن در کنار اهورامزدا در وجود او پدیدار شد. اهورامزدا به یاداش قربانیهایی که کرده بود و اهریمن به سبب گمان و شک او. زروان که از این ماجرا آگاه شده بود گفت: از این دو پسر هر کدام به شتاب به سوی من آید او را شاه خواهم کرد. اهریمن چون این راز را شنید زهدان مادر را درید و پیش پدر حاضر شد. زروان او را نشناخت و گفت: تو كيستى؟ او پاسخ داد من پسر توام. زروان گفت: پسر من خوش بوی و روشن است حال آنکه تو گند و تاریکی. در این زمان اهورامزدا زاده شد، خوش بوی و روشن. چون زروان او را دید، دانست پسرش اهورامزداست که برایش سال ها قربانی کرده بود. پس شاخههای برسم۲۷ را که طی سالها فدیه و نیایش در دست داشت به اهورامزدا بخشید و بدین ترتیب، قدرت خلق آسمان و زمین را به او داد. اهریمن به پدر گفت: مگر تو نذر نکردی که هریک از پسرانم که اول به سوی من آید او را شاه همچنین برداشت تصویری هنرمندان استرالیایی را از این اسطوره بررسی کردهاند.

# روش پژوهش

این پژوهش به روش توصیفی - تطبیقی و با استفاده از ابزار پژوهشی مرتبط، همچون کتابخانه ومنابع دیجیتال انجام شده است. بدین وسیله اسطورهٔ آفرینش در دو فرهنگ ایرانی و استرالیایی، بررسی و تجزیه و تحلیل شده است. در این زمینه پنج تصویر از مفرغهای لرستان مربوط به آئین زروان و هفت تصویر از نقاشیهای پوست درختی و نقوش صخره ای بومیان استرالیا که دربردارنده اسطورهٔ آفرینش بودند، براساس منابع مذکور و دانش شخصی نگارندگان، بررسی و تحلیل شدند.

# زمان بی کرانه و کرانهمند در کیش زروانی

ازنیک دو کوتب ۱۸ در رسالهٔ "نقص مذاهب" آورده است، مغان گویند که هیچ چیز وجود نداشت نه آسمانها، نه زمین و نه هیچیک از مخلوقاتی که در آسمانها و زمین اند. تنها زروان بود به معنای تقدیر یا فرّ (بنونیست بهنقل از دو کوتب، ۱۳۷۷: ۵۲؛ کریستنسن، ۱۳۸۲: ۱۴۴). همچنین به معنای فرشکرد: آنکه عالمی میسازد. جزء نخست زروان، زروا به معنای پیر، آن کسی که بسی زمان بر او سپری گشته که با جزء دوم به مفهوم چیره بر زمان است که به صورت خداوند زمان، معنا یافته است (بهار، ۱۳۷۵: ۱۶۱). از این روی زروان، خداوند زمان، نزدیکترین پیوند را با پدیدههای نمایندهٔ زمان مانند خورشید، ماه و برجهای آسمان دارد و در اوستا از آن باعنوان زمان بی کرانه یاد شده است (دوستخواه، ۱۳۷۰: ۵۸۵). در اوستا به دو گونهٔ زمان که از یکدیگر متمایزند، اشاره شده است: زمان بی کرانه یا سرمدی و زمان جاری یا کرانهمند که اشاره به دورهای طولانی دارد. دورهای که طی آن اهورامزدا۱۹، تاریخ جهان را رقم زد و آغازی برای نبرد روشنایی و تاریکی بوده است (کاسیرر، ۱۳۶۶: ۹). اهورامزدا پیوسته با آگاهی و نیکویی بی کرانهٔ خود، زمانی بی کرانه در روشنی به سر میبرد که جای اهورامزدا است. اهریمن با پسدانشی ۲۰ و خصلت نابودگر خود، زمان بی کرانه در تاریکی به سر میبرد که جای اوست. میان این دو، خلائی وجود دارد که آن را تهیگی میخوانند. زروان (زمان) در ورای اهورامزدا و اهریمن وجود دارد که آن زمان بی کرانه است. پیش از آمیختگی، زمان تماماً بی کرانه بود و اهورامزدا از آن، زمان كرانهمند را آفريد. چون از آغاز آفرينش كه آفريدگان را آفرید تا به فرجام که اهریمن از کار بیفتد، دوازده هزار سال است و به چهار دورهٔ سه هزار ساله تقسیم می شود ۲۱ که کرانه مند است، سپس زمان بی کرانه آغاز می شود و آن، زمانی است که



خواهم کرد؟ پس زروان برای اینکه سوگند خود را نشکند به اهریمن گفت: که پادشاهی برای نه هزار سال از آن تو خواهد بود اما اهورامزدا را بر سر تو گماشتهام و پس از آن همهٔ هستی به فرمانروایی اهورامزدا خواهد رسید (بنونیست، ۱۳۷۷: ۵۲ و ۵۳). بدین ترتیب اهریمن شهریار جهان مادی می گردد و حکومت این جهان به او داده می شود و اهورامزدا بر عالم علوی مینوی (غیر مادی) سروری می کند و قدرت آفرینش جهان مادی به او داده می شود (زنر، ۱۳۸۴: ۱۳۱ و ۱۹۱۶). زیرا بنابر مشیت زروان، اهریمن نیز می بایست به جنگ اهورامزدا برود و باید زیانکاران را بیافریند و از آن ها یاری جوید (دولت آبادی، ۱۳۷۹: ۲۵). برگزاری نیایشها و نذر و سپاسی که بنابر سفارش زردشت برای اهورامزدا و فدیههایی که برای اهریمن، داده می شد بر نیروی اهورامزدا افزوده و احتمال پیروزیش را بر اهریمن و دفع آسیب او افزایش می داد.

در سه هزار سال نخست، اهورامزدا و اهریمن در سازش، هر كدام به آفرينش مخلوقات خود مي پردازند. همهٔ آنچه اهورامزدا می آفریند نیک و راست و آفریدههای اهریمن همه پلید و کژ بودند (بنونیست، ۱۳۷۷: ۵۳). اهورامزدا، از روشنی مادی خویش، تن آفریدگان را پدید آورد. سپس تن وای نیکو $^{1}$  را آفرید که او را "وای درنگ خدای" خوانند سپس آفرینش را به یاری وای درنگ خدای آفرید. اهریمن از تاریکی مادی، آفرینش خود را پدید آورد او از تاریکی بی کرانه، دروغ گویی را آفرید و بدین گونه خود را بد و بدتر کرد. اهورامزدا از روشنی مادی راستگویی را آفرید و از راستگویی، افزونگری دادار آشکار شد. وی تن بی کران را از روشنی بی کران آفرید و آفریدگان را همه در تن بی کران خلق کرد سپس از تن بی کران اهونَوَر ۲۹ که آغاز آفرینش و فرجام آفریدگان از او آشکار شود، پدید آمد. همچنین از اهونَور مینوی سال آفریده شد که ۳۶۵ شبانهروز است. اهورامزدا، امشاسپندان را برای هستی آفرید تا بدی را از هستی یاک کنند و یاور او در نبرد با اهریمن باشند. وی آفرینش مادی را نخست به مینوی و سیس به صورت مادی پدید آور د و از امشاسپندان، نخست بهمن، سپس اردیبهشت، شهریور، سپندارمذ، خرداد و امرداد را آفرید. اهریمن نیز دربرابر هریک از آفرینشهای اهورامزدا، از درون تاریکی، دیوهایی پدید آورد به نامهای اَکومَن، آندر، ساوول، ناگهیس، تَرومَد، تریز و زَریز که به آنها کماریگان گویند. سپس دیگر دیوان پدید آمدند (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸: ۳۶–۳۸). اهورامزدا و اهریمن هر کدام سلاح و ابزاری برای دفاع از همدیگر پدید آوردند: اهورامزدا، وای و اهریمن، آز. بهر روی آفریدههای دو قطب خیر و شریا اهورامزدا و اهریمن در این دوره بی اندیشه، بی حرکت، ایستا و ناملموس بودند (جلالي مقدم، ۱۳۸۴: ۱۸۶).

در دوره سه هزار سالهٔ دوم، آفرینش آسمانی و مینوی، مادی می شود. آفرینش در این دوره روی زمین بدون گناه و در حالتی بهشتی است و انسان نخستین (کیومرث) و گاو نخستین، فرمانروایی می کنند. در این دوره اهریمن، با روانی افسرده، روی سوی آفرینش اهورامزدا می کند (نیبرگ، ۱۳۵۹: ۲۸). بارقههای نور را می بیند و یورش اولیهٔ خود را آغاز می کند و به جهان روشنی می تازد. اهورامزدا از در آشتی در می آید و به اهریمن می گوید: بر آفریدگان من یاری بر تا به پاداش آن بیمرگی، بیپیری و نافرسودنی شوی اما اهریمن آن را رد می کند. اهورامزدا از او می خواهد تا نه هزار سال به پیکار بپردازند و اهریمن می پذیرد. پس از آن اهور امزدا مقدس ترین نیایشها، نیایش اَهونَور را میخواند و چندان کارگر می افتد که اهریمن در بقیهٔ مدت این دوره بیهوش می شود و به جهان تاریکی باز میافتد. چون اهریمن به گیجی از کار بیفتد، سه هزار سال در گیجی بماند. در این زمان اهورامزدا آفریدگان را به صورت مادی آفرید. او نخست آسمان را بسیار روشن و پهناور پدید آورد سپس همهٔ موجودات را در درون آن آفرید و به یاری آسمان، شادی را خلق کرد. سپس به ترتیب آب، زمین، گیاه، گاو یکتا آفریده و کیومرث را خلق کرد. او کیومرث را بر سمت چپ و گاو را بر سمت راست اهورامزدا آفرید (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸: ۳۴-۴۱). سیس اهورامزدا به یاری زروان (زمان) و ثوش ۳۰ (مکان) جهان مادی را به حرکت و جنبش واداشت.

در سه هزاره سوم، پورش دوم اهریمن به نیروهای اهورایی با حمله به آسمان آغاز می شود و آن را تاریک می کند پس از آن، به آب می تازد و آن را بدمزه می کند. سپس به شکل ماری از آسمان بر زمین فرود می آید و زمین را از جانوران موذی انباشته میسازد (لاهیجی و کار، ۱۳۸۱: ۲۸۰). اهریمن، گاو نخستین را می کشد و سپس اقدام به کشتن کیومرث می کند اما چون زمان مردن او نرسیده است سی سال دیگر زنده میماند و پس از آن، میمیرد. ایزدان مینوی با اهریمن و دیوان شبانه روز جنگیدند تا آنها را به ستوه آوردند: مینوی آسمان به مقابله با او برخاست و راه بازگشت او را بست، آب نیز با پدیدآوردن باران، زمین را از موجودات موذی پاک کرد، باد با حرکتدادن آب در سطح زمین، باعث یدیدآمدن چشمهها و دریاها شد. هنگام حملهٔ اهریمن، زمین به خود لرزید و کوهها از آن برآمدند تا مانع لرزش زمین شوند. نبرد بعدی را گاو یکتا آفریده کرد. گاو چون در گذشت، به دلیل سرشت گیاهی اش از اندامهای او ۵۵ نوع غله و دوازده نوع گیاه درمانی از زمین روئید. روشنی و زوری که در تخمهٔ گاو بود، در روشنی ماه پالوده شد جان در آن رشد نمود و از آن جفتی گاو، یکی نر و دیگری ماده



که با شش گانههای آفرینش اهورایی برابری دارند. در پائین بدن زروان که بخش زنانه اوست، شش خط افقی قرار دارد و در دو طرف آن نیز شش خط مورب، در هر طرف سه خط، دیده می شود که به نظر می رسد با شش گانههای آفرینش اهورایی، شش امشاسپندان، برابری دارند. به قرینهٔ شش امشاسپندان، اسمان در شش طبقهٔ آفریده شد. طبقهٔ اول ابرها، طبقهٔ دوم سپهر اختران، طبقهٔ سوم اختران نیامیزنده، طبقهٔ چهارم بهشت، طبقهٔ پنجم روشنی بی پایان (جایگاه خورشید) و طبقهٔ ششم، امهر اسپندان است. علاوهبر آنها، کل آفرینش جهان هستی به تر تیب عبار تند از: آسمان، آب، زمین، گیاه، گاو و انسان.

همچنین به نظر می رسد که بر شانههای زروان، اهورامزدا و اهریمن مشخص شدهاند. اهورامزدا سمت راست لوح و اهریمن سمت چپ آن، هر دو چسبیده به زروان و به حالت نیمرخ قرار دارند. در حالی که در یک دستشان، برسم و دست دیگرشان مشت کرده رو به بالاست. نشانههای مختلفی وجود دارد که براساس آنها می توان حدس زد که کدام تصویر اهرامزدا و كدام اهريمن است: نخست اينكه شاخهٔ مقدس برسم در دست راست اهورامزدا و در دست چپ اهریمن قرار دارد. دوم آنکه شاخهٔ برسم از قسمت پائین اهورامزدا، به نوعی متصل به بدن و نیروی زروان است اما شاخهٔ برسم اهریمن از بدن زروان فاصله دارد. سوم آنکه موجوداتی که سمت اهورامزدا هستند شاخهٔ مقدس برسم را با دست راست گرفتهاند و همانند اهورامزدا، دست چپ را گره کرده، رو به بالا نگه داشتهاند. حال آن که موجوداتی که سمت اهریمن قرار دارند با دست چپ شاخه مقدس را گرفتهاند و یک دست آنها پیدانیست. در روایت زروان و آفرینشهای اهورامزدا بیان شد که اهورامزدا، نیروهای اهورایی خود که شامل امشاسپندان بود، آفرید. اهورامزدا از اهریمن در آگاهی بود و نیروهایش در حالت سکون

بر زمین آورده شد و سپس بر زمین از هر نوعی دو تا پدید آمد. نبرد بعدی را کیومرث کرد. او هنگام مرگ بر دست چپ افتاد، تخمهاش به زمین رفت و از آنجا که تن او از فلز ساخته شده بود از آن، هفت گونه فلز پدید آمد همچنین از آن تخم، مشی و مشیانه برستند که از ایشان رونق جهان و نابودی دیوان و اهریمن بود. نبردهای بعدی توسط آتش، اختران نیامیزنده، ایزدان مینوی و ستارگان انجام شد که نگذاشتند تاریکی بر ایزدان مینوی و ستارگان انجام شد که نگذاشتند تاریکی بر جهان حاکم شود (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸:  $\Upsilon$  و  $\Upsilon$  -  $\Upsilon$  ) بعد پس از آن «نمین هموار شده و مردم زندگی یکسان، شهریار و کشوری یکتا خواهند داشت و همگی خجسته گشته و به یک زبان سخن خواهند گافت.» (بنونیست، ۱۳۷۷:  $\Upsilon$  و  $\Upsilon$ 

# بررسى مفرغينههاي لرستان مربوط به آئين زروان

تصاویری که بر وجود زروان و آئین او اشاره دارند، مربوط به چند لوح و تیردان قرنهای هفتم و هشتم قبل از میلاد است که در منطقهٔ لرستان کشف شدهاند. اغلب این اشیای مفرغی از درون گورهای فردی یا جمعی کشف شدهاند و بر این اساس، بیشتر در مراسم و آئینهای مذهبی و تدفین استفاده میشدهاند. در بیشتر منابعی که لوح مفرغی زروان را بررسی کردهاند، نوشتهاند که زروان در مرکز قرار دارد و در دو طرف او دورههای مختلف زندگی او ترسیم شدهاست. سمت چپ پائین اشاره به خردسالی، سمت چپ بالا اشاره به بلوغ و در سمت راست، پیری او به نمایش درآمده است. در حالی که در هر دوره، شاخهای از برسم در دست دارد (هینلز، ۱۳۸۳: ۲۰۸۰)، (تصویر ۱). اما این نظر، بررسی کامل تری را می طلبد؛ براساس روایت زروان، او موجودی دو جنسی است که در مرکز تصویر قرار دارد. در این تصویر او در بالا با سر مردانه و دارای ریش و در پائین با چهرهای زنانه دیده می شود. تصویر زروان، زمان کرانه مند را نشان می دهد



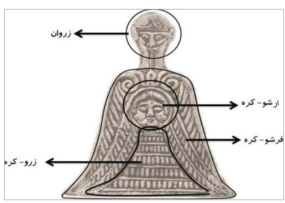
تصویر ۱. لوح زروان، سدههای هفتم و هشتم میلادی، مفرغ، موزه سین سیناتی (هینلز، ۱۳۸۳، ۷۳)



و بی حرکتی بودند (کرباسیان، ۱۳۸۴: ۱۳۴). بدین ترتیب موجوداتی که در سمت اهور امزدا قرار دارند به حالت ایستاده، تمامرخ و بی حرکت ارائه شدهاند. در اینجا تصویر مردانه زروان، با ریش و چهرهای اهورایی که نوعی پختگی و درایت در آن پیداست، ارائه گردیده است. در سمت مقابل، نیروهای اهریمنی به صورت ایستاده و نیمرخ، جدای از بدن زروان ارائه شدهاند. در این تصویر نیمرخ و جهت دار بودن دست و پاهایشان، نمایانگر حرکت و جنبش آنهاست که نشان دهندهٔ حرکت برای حمله به فضای اهورامزدا و نیروهای اوست. در یائین لوح، چند نفر به حالت نشسته دیده می شوند که با دست راست، زانوی چپشان را به بغل گرفتهاند. در اینجا تای لباس مشخص كنندهٔ زانوست. اين افراد همگي دست چپ خود را به صورت باز، بالا بردهاند. این بخش به نظر می رسد که مربوط به حمله و یورش اهریمن به اهورامزدا باشد. همان طور که در "بندهش هندی" آمده است؛ اهریمن و نیروهایش هنگامی که به جهان روشنی اهورامزدا حملهور شدند درنهایت، ناتوان به زانو در افتادند و اهریمن از بدی کردن به آفریدگان اهورامزدا ناتوان گشت (پوستی، ۱۳۸۸: ۷۷).

در لوح، نشانههای دیگری بر وجود اهورامزدا و اهریمن وجود دارد. در سمتی که آفرینش نیروهای اهورامزدا نشان داده شده، در قسمت پائین، گیاهی روییده که بر موجی از آب سوار است و گلبرگهای آن نمودی از اختران پاک است. در اینجا به نوعی، آفرینش مادی نمود یافته است. با تقسیم لوح به دو بخش، در حالت افقی، در می پابیم که در بخش پائین، نیروهای اهریمنی نشسته و ناتوان شدهاند. در همین زمان بود که اهورامزدا آفرینش مادی را از سر گرفت. آفرینشهای او، در سمت اهورامزدا و پائین لوح نقش شدهاند. در سمت اهریمن، در فضای خالی میان موجود نشسته و زروان فاصلهای است که نمایانگر دوری آنها از خلقت و پاکی است. آفریننده این لوح برای آن که این فضا را خالی نگذارد به جنبه هنری آن پرداخته و یک گل و احتمالاً یک اختر در آن قرار داده است. این تصویر همچنین نمودی از روشنایی، خورشید و بارقهٔ نوری است که اهریمن از جهان اهورامزدا آگاه میشود و مىخواهد بر آن يورش برد. به نوعى نيز منطقه البروج است که گاه نحس و گاه پسندیده است (بهار، ۱۳۷۵: ۵۹). بنابراین آنچه درباره کودکی، جوانی و پیری موجودات، ذکر شده است، با روایت زروان در این لوح، همخوانی ندارد و این لوح مفرغی، اشاره دارد به زروان، تربیع الهی (تصویر ۲)، اهورامزدا و آفرینش مینوی و مادی او، اهریمن و آفرینش نیروهایش و همچنین یورش اولیهٔ اهریمن به فضای مینوی اهور امز دا که با شکست و ناتوانی همراه است.

اثر دیگری که آشکارا به آئین زروان اشاره می نماید، تیردانی مفرغی است (تصویر ۳). جان هینلز براین باور است که «تصویر بالای ترکش، متعلق به میترا و وارونا<sup>۳۱</sup> است. نقش گاو نر در سمت راست تصویر، نماد گاو نر کیهانی است که توسط میترا قربانی شد. تصویر وسط ترکش تصویر ایندره، ایستاده بین دو شیر است و تصویر زیرین آن، تصویری از خدایگان مولد است.» (هینلز، ۱۳۸۳: ۱۱۶). اما به نظر می رسد که مجلس سوم روی این تیردان، از پائین به سمت بالا، متعلق به خدای زروان باشد زیرا روی شکم او نقش زنی مجسم گردیده است و مجلس پنجم، اشاره به دو فرزند زروان، اهورامزدا و اهریمن، دارد (دادور و مبینی، ۱۳۸۸: ۱۵۲ و ۱۵۳؛ گیرشمن، ۱۳۷۱: ۷۰ و ۷۱). در اینجا، زروان چهرهای مسن دارد و در دو سوی او اهورامزدا و اهریمن قرار دارند. اهورامزدا دست راستش بر بازوی زروان است و در دست چپ، شاخه مقدس برسم دارد و بر کمرش خنجری بسته است و در اطراف او چند دختر هستند. اهریمن همانند اهورامزدا، دست چپش بر بازوی زروان و دست راستش بر خنجر است که نشانهایی از یورش او بر اهورامزداست. اهورامزدا و اهریمن هردو رو به سوی زروان دارند اما حرکت پاهای زروان به سمت اهورامزداست. در مجلس چهارم، آفرینش مادی اهورامزدا نقش شده که انسان نخستین در مرکز این مجلس است و پرندهای بر بالای آن و حیوانات دیگر در اطراف وی و اختران در بالای تصویر نشان داده شدهاند. در مجلس پنجم، نیروهای آفرینش اهورامزدا (امشاسپندان)، با شاخههای برسم به حالت ایستاده و بی حرکت با چهره هایی همانند چهره زروان با ریش و صورتی آرام مشخص هستند. به نظر می رسد مجلس اول و دوم، بیانگر منطقه البروج باشند آن گونه که در میان آن دو مجلس، دوازده دایره به صورت ردیف افقی حک شدهاند.



در مجلس دوم نیز دو اختر به صورت عمودی دیده میشوند

اما مجالس دیگر به ویژه اولین مجلس و دو مجلس آخر به

سختی با روایت زروان، مطابقت می کنند.

تصویر ۲. تربیع الهی روی لوح زروان (نگارندگان)

برآن است که او اشی، خواهر ایزد سروش است که مظهر آبادانی

و باروری بوده است (لاهیجی و کار، ۱۳۸۱: ۲۴۹) و در قبرها ديده شده است. الههٔ اشي، گاهي همراه با شير يا بز كوهي ارائه شده است. تمام زنانی که میخواستهاند باردار شوند برای اشی نذر می کردند و پس از برآورده شدن آرزویشان یا پیش از آن، تصویر اشی را درحالی که نوزادی به دنیا میآورد، روی صفحهای مدور حک می کردند و متصل به میلهای آن را در محل عبادتگاه نصب می کردند (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۴۸). در اينجا فرضيه گيرشمن درباره الهه اشي، به نظر صحيحتر ميآيد. در يشت هفدهم، اشي الهه آباداني، حاصل خيزي، بارداري و باروری است که به صورت فرشتهای که دو بز کوهی یا غزال را حمایت می کند، نشان داده شده است (پورداود، ۱۳۷۷: ۱۸۶). مدوربودن مفرغها که به نوعی با ماه در ارتباطاند، نمایندهٔ زنانگی آنهاست زیرا در اسطورههای ایرانی زن، باروری، ماه، بز یا غزال بهم همدیگر مربوط بودهاند. شاخ.های هلالی و بزرگ بز کوهی همانند نقش ماه روی اشیایی که نماد باروری هستند،

در این بخش، پیش از بررسی اسطورهٔ آفرینش در میان بومیان استرالیا که شناخته شده ترین آنها، اسطورهٔ خواهران واویلاک یا دگنگ گاول است، عصر رؤیاها۳۳ و اهمیت آن بین بومیان استراليا ارزيابي خواهد شد.

دیده میشوند (دادور و منصوری، ۱۳۸۵: ۵۶ و ۹۱).

# عصر رؤياها

برای بومیان استرالیا دو نوع واقعیت وجود دارد؛ نخست زندگی روزمرهٔ آنها و دیگری، عصر رؤیاها است. این عصر، واقعی ترین و ملموس ترین جنبه، در زندگی بومیان است و ارتباطی به واژه رؤيا به معنای تصورات و اوهام ندارد (Charleswort, 1986: 1-3). عصر رؤیاها روایتی اسطورهای درباره پیدایش و شکل گیری کل دنیا توسط قهرمانان نیایی است و اشاره به عصر مقدسی دارد که جهان

لوحهای دیگری که تصویر زروان را در خود دارند عبارتند از: لوح مفرغی قسمت وسط سپر (تصویر ۴) که زروان در بالای دایره و سپر و زنانگی او در مرکز قرار دارد. در بالای شانههای زروان، اهورامزدا و اهریمن دیده میشوند و در بخش پائین، گاو نخستین و انسان نخستین، کیومرث تصویر شدهاند که در سمت چپ، یکی از نیروهای اهریمنی به آنان یورش برده است و در سمت راست یکی از امشاسپندان، در حالی که شاخهٔ مقدس در دست دارد، درحال حرکت به سمت آنان دیده می شود. در اینجا گاو نخستین و انسان نخستین که هر دو در جهان مادی کشته می شوند، در کنار هم به تصویر در آمده و رو به سوی نیروی اهریمنی دارند. کیومرث به حالت تسلیم، دستها را بالا برده و در چشمهای گاو وحشت نشان داده شده است. نیروی ناپاکی و اهریمنی با موجودی دُمدار و درحالی که مشتی بر گاو فرود می آورد، به تصویر در آمده است.

از دیگر آثاری که مربوط به مفرغهای لرستان بوده و اسطورهٔ آفرینش را نشان میدهد، سنجاقی است که زنی را در حال زایمان نشان میدهد (تصویر ۵). قدمت این شیء فلزی نیز همزمان با لوح زروان است. در کتاب "شناخت هویت زن ایرانی" آمده است: «تصویر زن بر روی سنجاق، بانو خدای مادر

اقوام بومی آسیاست و از آسیای صغیر تا شوش مورد پرستش بوده است. این ایزدبانو در حال زایمان به تصویر درآمده است و پستانهایش را به حالت دوشیدن در دست دارد که احتمال می رود ایزدبانوی گیریرشه۳۲ باشد. آئین پرستش این ایز دبانو نانایه (ننه) تا زمان پارتها ادامه داشته است. اما ظن و گمان رومن گیرشمن



میلادی، مجموعه خصوصی شهر بال در سوئیس (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۶۹)



تصویر ۳. تیردان، مفرغ، سدههای هفتم و هشتم میلادی، بنیاد راجرز (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۲۲)



تصویر ۵. میله با صفحه مدور، سدههای هفتم و هشتم میلادی، مجموعه خصوصی نیویورک (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۵۱)



هستی و موجودات آن به شکل کنونی خود در آمدند. به عبارت دیگر، موضوع این عصر در زمینه پیدایش جهان و چگونگی تبدیل آن به سیستمی معنوی و روحانی است (Stanner, 1953: 23-24). موجودات نیایی اشکال پیچیده و متفاوتی داشتند. آنها توانایی تغییر شکل داشته و به شکل موجوداتی چون کانگورو، شترمرغ، ساریق، مار و در روایتهای مختلف باعنوان خواهران واویلاک یا دگنگ گاول از آنها نام برده شده است. این موجودات به هر شکلی که بودند، در معرض فشارها و اجبارهای زندگی مادی و روزمره نبودند. هر یک از اعمال موجودات نیایی، پیامد خاصی بر شکل چشماندازها داشت. محلهای بیرون آمدن آنها از زمین، تبدیل به گودال آب یا مدخل غارها شد. از محل عبورشان نهرهایی جریان یافت و از محلی که ابزار حفاریشان را فرو کردند، درختان روئیدند. آنها مانند انسانهای معمولی اما با معیارهای مهمتری زیستند. درنتیجه، اعمالشان نیز پیامدهای وسیع تری در بر داشت (Birnie Danzker, 1994: 54-64). نیاکان همچنین قوانینی برای گونههای مختلف ایجاد کردند که براساس آن زندگی کرده و تضمینی برای ادامهٔ زندگی آنها شد. زندگی روزمرهٔ بومیها و همچنین مراسم آئینیشان درواقع جشنی برای خلقت است. نیاکان حین سفر و عبور از قبایل مختلف، فرهنگ این جوامع و جغرافیای سرزمینشان را شکل دادند. آنها کوهها، صخرهها، چشمههای آب و گیاهان مختلف را آفریدند. بدین ترتیب این توتمهای ۲۴ خاموش، که هر یک دارای وجودی روحی و معنوی بودند، می توانستند ملایم و بی خطر یا بدخواه و بدنهاد باشند. با این وجود احترام به آنها واجب بود و در صورت غفلت از رسوم و سنتها، واكنش آنها وحشتناك بود ,Morphy (67) 1998. بنابر گفتهٔ پیتر الکین ۳۵ گرچه این عصر، به دورانی در زمان گذشته اشاره مینماید اما اثر آن تا زمان حال پابرجاست (Elkin, 1977: 10). درنتیجه امروزه، بومیها با انجام مراسم آئینی، رقص و آواز می توانند به انرژی اولیهٔ نیا کانشان که در قسمتهای مختلف چشماندازی از خود به جا گذاشتند، دست یابند. «درواقع، بومیان با انجام مراسم آئینی با منابع فوق انسانی ونيايي خود ارتباط برقرار مي كنند» (Oldmeadow, 2007: 8). هنر بومیان استرالیا نشان دهندهٔ پیوستگی و ارتباط این مردم با سرزمین آنهاست. به همین دلیل، زمین و عناصر آن برای بومیان مقدس است زیرا محل عبور نیاکان اساطیری در عصر رؤياها و انتقال دهندهٔ قدر تشان است. آنچه هماكنون بررسي می شود، اسطورهٔ آفرینش خواهران واویلاک و دگنگ گاول در ميان بوميان استراليا است.

# اسطوره آفرينش خواهران واويلاك

از روایات بسیار کهن، درباره افسانه خلقت و نحوه مسکونی شدن قارهٔ استرالیاست که برای مردم یولنگو<sup>۳۶</sup>زبان، از

اهمیت ویژهای برخوردار است. این روایت به مواجههٔ انسان و نیاکان حیوانی او مربوط می شود که طی مراحلی، آن ها دنیا و نیروهای خلاقهاش را می آفرینند و پایه گذار قوانین اجتماعی و خویشاوندی، رفتارهای آئینی همچون رقصهای آئینی و آوازهای مقدس و همچنین قوانین مربوط به از دواج می شوند. این اسطوره، همچنین به وقوع سیل در اولین فصل بارندگی اشاره دارد. «این داستان تنها یک اسطوره نیست بلکه بخش مهمی از زندگی آئینی مردم یولنگو میباشد. درواقع مراسم آئینی مختلف که امروزه در این ناحیه برگزار می گردد به منظور احیای انرژی نیاکان اساطیری (خواهران واویلاک) می باشد» (Levi-Strauss,1985: 91). بنابر عقيدة ويليام وارنر، اين اسطوره اهمیت زیادی برای بومیان استرالیا دارد بطوری که بازتاب آن در افکارشان دیده میشود. بدین صورت که یک حیوان نباید کشته یا پخته شود، یک زن نباید آلوده باشد و یک تابو نباید دیده یا نقض گردد. درواقع بخش مهمی از زندگی اجتمایی و آئینی بومیان از طریق این داستان شکل می گیرد و به همان اندازه برای بومیان اهمیت دارد که شام آخر، کشتهشدن مسیح و رستاخیز او برای اروپای قرون وسطی .(Warner, 1957: 248)

این داستان در قلمرو چندین قبیله و به شیوههای گوناگون بیان شده اما در اینجا تأکید اصلی مقاله حاضر بر روایت وارنر است که بهترین و رایجترین روایت است. اسطوره از آنجا آغاز می شود که در عصر اسطورهای دو خواهر نیایی، سرزمین شان، قبیلهٔ دُوا، ۳۰٫ ا ترک نمودند. مردان نیایی قبیله در جستجوی آنها برآمدند اما آنها را نیافتند. خواهر کوچکتر باردار و خواهر بزرگتر فرزندش را در گهوارهای از پوست درخت با خود حمل می کرد. دو زن، نیزههای سنگی با خود جابجا می کردند. آنها حین سفر، گیاهان و حیوانات مختلف و کل اجزای خلقت را نامگذاری کردند و به آنها لقب مقدس، تابو و توتم دادند. حیواناتی را برای خوردن کشتند، سیبزمینی جمع آوری کردند و بر آنها نیز نام نهادند. خواهران واویلاک سرانجام تصمیم گرفتند تا در سرزمین واویلاک، جایی که نامشان را از آن گرفتند، توقف کنند. خواهر جوان تر در این سرزمین وضع حمل نمود. آنها در ادامه سفر خود به گودال آب میرارمینا ۳۸ رسیدند. در این اسطوره این گودال آب، مقدس بوده و از اهمیت زیادی برخوردار است و نام آن به معنی مار بلعنده است. در ته این گودال آب، اژدر مار توتمی قبیلهٔ دُوا زندگی می کرد. خواهر بزرگتر آتشی روشن نمود و شروع به پختن سیبزمینیها و حیواناتی که کشته بودند، کرد اما هر بار که حیوانی را برای پختن به داخل شعلهها می انداخت، از داخل شعله ها بيرون آمده به داخل گودال آب مي پريد. آلن تونی ۳۹ دراین باره در کتاب "سفر در عصر رؤیاها" مینویسد:



«علت اصلی این امر که زنان از آن غافل بودند این بود که مار رنگین کمان <sup>۴</sup> در زیر این گودال آب، خوابیده بود. این مار به دلیل داشتن قدرت نرین، مالک تمام این ناحیه بود و هیچکس دیگر بر آن حقی نداشت» (35-34 :999: 34-39). آنچه مسلم است علت اصلی این امر ریشه در اعتقادات آئینی و تابوهای بومیان دارد بدین صورت که یک شکارچی نباید شکار خود را بخورد.

خواهر بزرگتر در جستجوی برگ برای ساختن گهواره، قدم در گودال آب مقدس میرارمینا گذاشت و آب را آلوده کرد و مار نیایی را عصبانی کرد، مار مقداری از آب گودال را مکید و به أسمان پرتاب كرد و از آن ابرى در آسمان به وجود آمد. با خارج شدن مار از گودال، آب بالا آمد و همه جا را فرا گرفت. مار، خواهران را دید و شروع به هیس هیس کرد و بدین وسیله باران را فراخواند. رعد و برق آسمان را فراگرفت. دو خواهر که بسیار وحشت زده بودند، مار را به دلیل تاریکی هوا ندیدند. آنها علت اصلی طوفان را نمی دانستند اما فوراً متوجه شدند که حادثهای غیر عادی و وحشتناک درحال رخدادن است. به سرعت خانهای ساختند و بر هرچه میساختند نامی نهادند. خواهر کوچکتر در وسط خانه ایستاد و شروع به خواندن آوازهای مقدس کرد خواهر بزرگتر در اطراف خانه، آواز میخواند و می رقصید تا باران را متوقف کند. خواهران واویلاک، ابتدا آوازهای عمومی و کماهمیت و سپس آوازهای مقدسی را که امروزه در مراسم نوآشنایی مردان خوانده می شود، خواندند اما باران متوقف نشد. تمام مارهای سرزمین دُوا آنها را احاطه نمودند هرچند خواهران قادر به دیدنشان نبودند. بنابر روایت برند، هنگامی که خواهر کوچکتر که آب را آلوده نکرده بود، آواز میخواند و میرقصید مار متوقف میشد و رقص او را تماشا می کرد و هنگامی که خواهر بزرگتر که باعث آلودهشدن آب شده بود، آواز میخواند و می رقصید، مار به سمت آنها حركت مي كرد (Berndt, 1951: 22). براساس تمامي روايتها، خواهران واویلاک بدین وسیله مراسم آئینی و رقصهای امروزی بومیان را پایه گذاری کردند.

پس از آن خواهران از فرط خستگی بر زمین افتادند و به خوابی عمیق فرو رفتند. سرانجام مار به داخل خانه خزید آنها را لیسید به بینیشان ضربه زد تا خون جاری شود. پس از آن ابتدا خواهر بزرگتر سپس خواهر کوچکتر و بعد از آن دو، کودک را بلعید. مار پس از طلوع خورشید خودش را به طرف آسمان، بالا کشید و مانند تنهٔ درخت روی دم خود راست ایستاد و پس از آن شروع به خواندن سرودهای آئینی کرد. اثردرمارهای توتمی دیگر، همانند او روی دمهایشان، رو به آسمان ایستادند. آنها همگی از قبیله دُوا بودند اما به زبانهای

مختلفی صحبت می کردند. در این لحظه، مار بزرگ از آنها خواست که همگی به یک زبان صحبت کنند. درواقع این امر اشاره به مراسم آئینی دارد که امروزه در بین بومیان استرالیا اجرا شده و زبانی مشترک دارند. مارهای دیگر، مار بزرگ را مؤاخذه نمودند که چرا افراد قبیله خود را بلعیده است. مار سرانجام در حالی که از عمل خود پشیمان بود با غرشی روی زمین خزید و زمین را شکافت. «در این محل، امروزه مراسم آئینی و رقصهای ویژهای مربوط به اسطورهٔ خواهران واویلاک انجام مي شود» (:Warner, 1957: 159; Berndt, 1951: 19- 26). مار پس از آن خواهران و فرزندان شان را استفراغ کرد و آنها به داخل خانه مورچهها افتادند. او به داخل گودال آب خزید و به صورت ماری توتمی بیرون آمد و شروع به آواز خواندن، شبیه آوازهایی که امروزه در مراسم نوآشنایی مردان خوانده می شود، کرد. مورچه ها خواهران را گزیدند و بدین وسیله آنها به زندگی بازگشتند. مار دوباره به کنار آنها خزید و با زدن ضربهای، همگیشان را دوباره بلعید و بدین وسیله آنها را در اختیار و سلطه خود درآورد. او سپس رقصهای زمینی انجام داد و سرانجام به گودال آب خزید و با گذاشتن سنگی در محل ورودی گودال آب از طغیان آب جلوگیری کرد. یس از آن از راههای زیرزمینی به سرزمین واویلاک رفت و دو خواهر را در این سرزمین استفراغ کرد اما پسرها را در شکم خود نگه داشت چون از قبیلهٔ دیگری بودند و سرانجام به سرزمین خود بازگشت. دو زن در اینجا تبدیل به سنگ شدند که امروزه در سرزمین واویلاک می توان آنها را دید.

مردان واویلاک که در جستجوی خواهران بودند، با دنبال کردن رد پاهای دو زن و مارها و دیدن درخشش سطح آب گودال میرارمینا، دریافتند که ماری در زیر آن پنهان است و اینکه حادثهٔ مهمی رخ داده است. آنها با مشاهده دقیق تر، خون ریخته شده از سرهای خواهران و پسرانشان را دیدند سیس دو سبد از پوست درختان ساختند و خون آنها را جمع آوری کردند. پس از آن با پرهای شاهین، بوتههای پنبه و خون زنان، بدنشان را تزئین کردند. خورشید غروب کرد و مردان به خواب رفتند. آنها در رؤیا دو خواهر را دیدند که به منظور متوقف کردن مار از بلعیدن شان در حال رقص و آواز هستند. خواهران واویلاک در رؤیا، راز آوازها و رقصهای مقدس و روش انجام مراسم آئینی را به آنها را آموزش دادند و از آنها خواستند که هر ساله بدنهای خود را با خون و پر تزئین کنند و ماجرای خواهران واویلاک را با رقص و آواز اجرا کنند. همچنین، این سفر و هر آنچه در گودال آب ناپدید شد، نامگذاری کنند. امروزه مراسم آئینی جمع آوری اخرای قرمز که نماد خون نیاکان است، در بین بومیان استرالیا به منظور احیای انرژی نیاکان انجام می شود. این مراسم نیز،



نمادی از قدرت آئینی آنهاست (:Spencer & Gillen, 1927) براساس تمام روایتهایی که از اسطورهٔ خواهران واویلاک شده، امروزه مردان، قدرت انجام مراسم آئینی شان را از خواهران نیایی گرفتهاند.

# تصاویر خواهران واویلاک روی صخرههای پیلبارا در است الیا

صخره نگاری های ناحیهٔ پیل بارا <sup>۱۱</sup> در غرب استرالیا دربردارندهٔ تصاویر دو زن است که در برخی اساطیر بومی از آن ها باعنوان دوخواهر یاد شده است (Wright, 1968: 99). در تصویر ۶، دو زن که احتمالاً همان خواهران واویلاک هستند، درحال رقص های آئینی و با عصای مقدس نشان داده شده اند. تصویر ۷، زنان را در زیر یک قوس که احتمالاً نمادی از مار رنگین کمان است، نشان می دهد. همچنین در کنار بدن های آن ها، تصویری از یک مار قرارگرفته است. در تصویر ۸، دو زن توسط ماری که به دور خود چنبره زده بهم وصل شده اند. اساطیر غرب و شمال استرالیا اساساً بر بلعیده شدن خواهران نیایی به دست مار تأکید دارد اما براساس برخی از اساطیر دو خواهر با واردشدن به به گودال آب، تصمیم دارند که به مار رنگین کمان تبدیل شوند گودال آب، تصمیم دارند که به مار رنگین کمان تبدیل شوند گودال آب، مار رنگین کمان و پس از آن مادر نیایی می گردند.

# - نظرات مختلف درباره مار

از دیدگاه رادکلیف براون، <sup>۴۲</sup> مار رنگین کمان به آب اشاره مینماید (Radcliffe Brown, 1930: 342). براساس گفتههای بومیها، مار در فصول بارانی و خشک پدیدار می شود و با تولید مثل و زایش ارتباط دارد. از نظر برند و اسمیت <sup>۴۲</sup> مار نشان دهنده جنس مذکر است.

برای تریبل، <sup>۴۹</sup> مار اشاره به قدرت مارپیچی شکل کیهان و جهان هستی دارد (Triebels, 1958: 130). از نظر وارنر، مار دارای معانی ضد و نقیض فراوان بوده و در آسمان، بالاترین مکان و همچنین در زیرزمین، عمیق ترین نقطه گودالهای آب جا دارد. بنابر دیدگاه وی، گرچه این مار احتمالاً یک افعی مذکر است اما دارای ویژگیهای زنانه و مردانه و به عبارتی



تصویر ۶ و-۷ دو زن درحال رقص، کنده کاری صخرهای، پیل بارا، استرالیا (Wright, 1968: 99)

دو جنسى است (Warner, 1957: 383-386). از نظر برند و آدولف الكين مار نشان دهنده نمادهاي جنسي است اما برند تاکید ویژه بر زایش داشته و از نظر او گودال آب، نماد زن است (Elkin, 1977: 9; Berndt, 1951: 24-25). در ارتباط با تفسير مارشاک ۲۵ از نماد مارپیچ در میان فرهنگهای مختلف نتیجه چنین می شود که مار حداقل در یکی از جنبه های خود به زمان دورانی و اسامی متفاوتی چون افعی مرگ، تولد دوباره، افعی کیهانی، ماری که دم خود را گاز می گیرد، باران و صاعقه اشاره مینماید. از نظر وی مار می تواند خطی منحنی، تقویمی بدوی یا وسیلهای برای توصیف زمان و تغییرات فصول باشد. مار مانند فصول یا هر شکل دورانی دیگر بیانگر تغییر شکل، استحاله، متحدشده با خود و با ضد خود، نماد فصول بارانی و خشک، مرد و زن، بالاترین نقطه در آسمان و پائین ترین نقطه در اعماق زمين است (Marshack, 1985: 142). همان طور كه در اسطورهٔ خواهران واویلاک، زمان دورانی به شکل مارپیچی (مار رنگین کمان)، آنها را در بر گرفت و نمادی از مراسم آئینی بود.

# - تصاویر خواهران واویلاک روی پوست درخت

نقاشان بومی، آفرینندهٔ ادبیات تصویری به شمار می روند. این نقاشان اساطیر پیچیدهای را که بیانگر زندگی معنوی ملتهایشان (عصر رؤیاها) است، روی پوست درخت به تصویر می کشند. علائم تصویری به کار برده شده، با منظور نقاشی ها چنان مطابقت دارند که نقاشان طبق یک نظم مقرر قبلی به آنها شکل نمیدهند بلکه آزادانه در تابلوی نقاشی ترکیبشان می کنند. در تصویر ۹، از علائم نمادین برای ارائهٔ داستان استفاده شده است. در اینجا در قسمت پائین، وسط صفحه، تصویر گودال آبی دیده می شود که کنار آن، درخت او کالیپتوس روئیده است. یکی از خواهران مار مقدس را بیدار می کند و او از گودال آب خارج می شود (وسط تصویر) و برای بلعیدن دو خواهر و فرزندانشان، دور آنها حلقه میزند. در سمت راست تصویر دو خواهر بازهم دیده میشوند (کوپکا، ۱۳۶۱: ۹). براساس اسطورهٔ خواهران واویلاک، مار پس از بلعیدن خواهران و فرود آمدن به زمین، محلی را برای انجام مراسم آئینی به وجود آورد که زمین آئینی سه گوشه در کنارههای تصویر، به آن اشاره مینماید. فضای پر و خالی در تصویر مسئلهٔ



تصویر ۸. دو زن و مارچنبرهزده، کنده کاری صخرهای، پیل بارا، استرالیا (Wright, 1968: 99)



(تصویر ۱۱). در این تصویر، پیکرهها در پسزمینه هاشوری

تصویر پراکندهاند. این اثر دارای پرسیکتیو خاص خود است

زیرا تصاویر مار و خواهران در یک راستا قرار ندارند و عناصر

تصویر به صورت معلق در فضا هستند. نقوش مختلف ارائهشده

در این اثر، بر گرفته از طرحهای هنر زمینی در مراسم آئینی

مختلف است. در اینجا عناصری مانند خانهٔ پوست در ختی که

خواهران ساختند، ظروف مخصوص حمل آب از پوست درخت،

عصاهای کاوشگری مخصوص خواهران در وسط تصویر و زمین

سه گوشهٔ مقدس و گودال آب در بالای تصویر ارائه شدهاند.

روحانی، معنوی و نیایی و محل دسترسی به دنیای زیرزمین است.

در تصاویر اولیه، گودال آب به صورت دایرهای سیاه و پس از آن به

شكل نيمدايره و هممرز بالبهٔ پائيني نقاشي ترسيم شدهاند. در آثار

برخی دیگر از هنرمندان مانند جیوادا، گودال آب (خانه مار بزرگ)

بطور مبهم، نمادی از خاکریز موریانه و همچنین در ورودی

پناهگاه پوست درختی است که توسط خواهران به منظور حفاظت

از باران ساخته شد. در نمونههای دیگر بر اهمیت گودال آب، به

صورت گرداب و با نشان دادن عناصر اطراف تأکید شده است.

گودال آب استعاره نیروهای بالقوه و ماورایی است زیرا سطح

گودالی آب به عنوان آئینه، انعکاس دهندهٔ تصویر افراد و همچنین

واسطهای نمادین برای رسیدن به فضای مقدس در زیرزمین است.

هستند که از پیوستگی آنها، زندگی و خلاقیت به وجود می آید.

این اسطوره از مکمل بودن زن و مرد حکایت دارد. مار با بلعیدن

زنان، قدرت و عقل را نصیب خود میسازد و از آن زمان به بعد

فقط مردان، نگهبان قوانین و آموختههای قبیله می شوند. با این وجود، پیروزی بطور کامل نصیب مار نمی شود، زنان به زندگی باز می گردند و ارواحشان همراه مار به زندگی خود ادامه می دهد. مار با قدرت مردانه مطرح می شود و زنان به

در اینجا وجود زن و مار رنگین کمان، نیروهای دو گانهای

گودال آب در این تصاویر، مهم ترین محل تجمع قدرتهای

مهمی است که هنرمند آن را بررسی کرده است. نیمدایره پائین، نماد گودال آب مقدس و محلی است که روایت از آنجا شروع می شود. در تصاویر دیگر معمولاً گودال آب به صورت یک دایرهٔ سیاه در وسط تصویر قرار دارد. در این تصویر همچنین حیوانی در قسمت پائین صفحه نشان داده شده که احتمالاً از جمله حیواناتی است که خواهران شکار کردهاند. اشیای دیگر موجود در تصویر احتمالاً اشیای آئینی و مقدس بومیان مانند بول رور \*\* هاست که در مراسم آئینی از آنها استفاده می شود. در آثار بومیان معمولاً چندین نقطهٔ دید وجود دارد اما نقطهٔ دید غالب معمولاً از زاویهٔ بالاست. این آثار، پرسپکتیو هوایی خود را از طرحهای زمینی، نقاشیهای بدنی و اشیای مورد استفاده در مراسم آئینی می گیرند.

همان طور که در تصویر ۱۰ دیده می شود؛ پدی داتانگو  $^{\vee 1}$  به شیوه ای خاص روایت داستان را می آفریند. او از کادر مستطیل خوابیده برای سازمان دهی عناصر تصویری خود بهره جسته و چشم انداز و نمادهای آئینی را ارائه داده است. در این شیوه، تأکید بیشتری بر شکل مار شده است. عناصر دیگری که در این تصویر استفاده شده عبار تند از: درخت نخل و زنبیل هایی که پر از خوراکهای بوته ای هستند و براساس دید منحصر به فرد نقاش ارائه شده اند. در این تصویر، مار از گودال بیرون آمده و به دور خواهران و فرزندانش حلقه زده است. دیگر عناصر به کار رفته در تصویر، اشیای آئینی بوده و دارای نقوشی همانند نقاشیهای بدنی بومیان در هنگام اجرای مراسم آئینی است (Caruana & Nigel, 1997: 32).

پس از مرگ داتانگو در سال ۱۹۳۳ م.، *جیوادا<sup>۴۸</sup> اجا*زهٔ به تصویر کشیدن مراسم آئینی خواهران را به دست آورد



تصویر ۱۰. خواهران واویلاک، پدی داتانگو، نقاشی روی پوست درخت، ۱۹۸۰ (کاروانا، ۱۹۹۷؛ ۳۹)



تصویر ۹. خواهران واویلاک، نقاشی روی پوست درخت، ۱۹۶۳ (کاروانا، ۱۹۹۷: ۴۴)



# اسطوره خواهران دگنگ گاول

ار تباط بین انسانها، حیوانات و موجودات نیایی، در قسمتهای مختلف استرالیا تفسیرهای متعددی داشته است. طبق اساطیر سرزمین آرنهایم، خلقت انسانها پس از خلقت جهان رخ داد. اولین انسانها به شکل کامل از بدن زنان نیایی به وجود آمدند. زنان نیایی اغلب به صورت باردار همراه بچه و اشیای آئینی به تصویر کشیده میشوند اما این زنان با انجام مراسم آئینی خاصی آمادگی زایش می یابند و در مکانهایی مختلف، نمایندگانی به کمک آنها می آیند. عقیده بر این است که در سراسر سرزمین آرنهایم مرکزی و شرقی، فرزندان نژاد داهوا از خواهران دگنگ گاول به وجود آمدند.

# - تصویر خواهران دگنگ گاول روی پوست درخت

خواهران دگنگ گاول همراه برادرشان از سمت شرق، سفر خود را آغاز نمودند، با قایق به سرزمین آرنهایم رسیدند

و در آنجا اردو زدند. آنها دو ابزار حفاری داشتند که هنگام راهرفتن به آنها کمک می کرد. خواهران با عصاهایشان چاه آبی حفر کردند و سپس آنها را کنار چاه آب کاشتند که پس از مدتی تبدیل به درخت شد. همانطور که در تصویر ۱۲ دیده می شود، برادر در قسمت بالای تصویر با عصای حفاری ایستاده و در اطرافش درختانی روئیدهاند. در قسمت وسط تصویر قدرت زنان در متولد کردن انسانها تصویر شده است تصویر قدرت زنان در متولد کردن انسانها تصویر شده است که شباهت آشکاری با تصویر ۵، الهه اشی دارد. زنان همچنین با این عمل خود حاصل خیزی، نعمت و فراوانی را به زمین و ساکنانش هدیه می دهند. در سومین بخش، عمل زایش زنان به صورت نمادین دیده می شود (۲۹ با ۱۹۶۳: ۲۹). «بنا به نظر برند» و وارنر خواهران واویلاک و خواهران دگنگ گاول بهم مربوط بوده و احتمالاً یکی هستند» (ز:13-12 تا 1951: 12-195).



تصویر ۱۱. خواهران واویلاک، جیوادا، نقاشی روی پوست درخت، ۱۹۹۵ (کاروانا، ۱۹۹۷: ۳۵)



تصویر ۱۲. اسطوره آفرینش، خواهران دگنگ گاول، نقاشی روی پوست درخت اوکالیپتوس، ۱۹۹۵ (مورفی، ۱۹۹۸؛ ۷۴



براساس بررسی اسطورهٔ آفرینش در کیش زروانی و اساطیر بومیان استرالیا، چنین بر می آید که هرچند نحوهٔ تفکر و اندیشهٔ انسانها نسبت به مسئله آفرینش در فرهنگهای مختلف تفاوتهای آشکاری را نشان می دهد اما همگی آنها اعتقاد به یک نیروی برتر و ماورائی دارند که در یکجا، نام ایزد بر آن مینهند، در جایی دیگر به عنوان نیاکان اساطیری از آنها یاد می شود و به گونهای نمادین در اساطیر آفرینش، تجلی می یابند. قدرت آفرینش در کیش زروانی، با خلق اهورامزدا و اهریمن متجلی می گردد. زروان در زمانی بی کرانه، با بخشیدن برسم به اهورامزدا قدرت خلق جهان را به وی می دهد و او نیز با پاری وای نیکو، جهان و موجودات آن را می آفریند. در اسطورهٔ خواهران واویلاک، آفرینش جهان هستی، موجودات و انسانها مستقیماً به دست آنها در عصر رؤیاها که احتمالاً نمود زمان بی کرانه است، رخ می دهد. آنها با استفاده از ابزار حفاری یا عصای کاوشگری یا نیزههای سنگی موجودات را خلق می کردند. زمان دورانی در دو اسطوره نمود خاصی دارد؛ زروان در زمانی بی کرانه اهورامزدا و پس از آن اهورامزدا و اهریمن در زمانی کرانهمند جهان و انسان را می آفریند. این آفرینش، دوازده هزار سال به طول می انجامد و پس از آن دوباره زمان بی کرانه آغاز می گردد. همچنین بنابر اساطیر زرتشتی، اهورامزدا جهان مادی را می آفریند بنابراین، ماده برای آنها اهورایی و مقدس است. از طرف دیگر، نیاکان اساطیری در عصر رؤیاها که نمودی از زمان بی کرانه هستند، به آفرینش جهان و انسان دست می یازند. این عصر برای بومیان مقدس بوده و امروزه (زمان کرانهمند)، بومیان با انجام مراسم آئینی، رقص و نقاشی بدنی، سعی دارند با نیاکان اساطیری (زمان بی کرانه) خود ارتباط یابند (زمان دورانی). زیرا معتقدند نیاکان، انرژی خود را در دل صخرهها، درختان و کل جهان ذخیره کردهاند بنابر این، تک تک اجزای هستی برایشان مقدس است. احتمال می رود که حرکت دایرهای شکل بدن مار، در نقاشیها و نقوش صخرهای و آنچنان که مار را نماد عناصر متضادی چون فصول بارانی و خشک، مرد و زن، آسمان و زمین دانستهاند، اشاره به حرکت دورانی در زمان باشد. البته درباره مار در اسطورهٔ خواهران واویلاک تفسیرهای متعددی شده که موضوع مد نظر این مقاله نیست. عناصر متضاد در آئین زروان با آفرینش اهورامزد، نماد خوبی و اهریمن، نماد بدی و نبرد روشنایی و تاریکی ظهور می یابد که سرانجام به پیروزی روشنایی می انجامد. نمود این عناصر نمادین در مفرغینه های لرستان دیده می شود. از طرف دیگر در اسطورهٔ خواهران واویلاک مبارزهٔ مار و خواهران نیایی مشاهده می گردد که تنها وسیلهٔ دفاعی آنها رقصها و آوازهای آئینیشان است. هرچند خواهران واویلاک را مار میبلعد اما آنها پایه گذار قوانین و مراسم آئینی جامعهٔ بومیان میشوند. در اینجا مار، بر خلاف اسطورهٔ زروان که موجودی اهریمنی است، منفی نیست و به عنوان قدرت مردانه یا نیایی و زن به عنوان موجودی مولد۴۹، مطرح می شوند. در اسطورهٔ زروان نیز او خدایی است دو جنسی که از او اهورامزدا و اهریمن زاده می شود. همچنین در لوح مفرغین، الهه اشی در حال زایش نشان داده شده که شباهت آشکاری با زایش، در نقاشی خواهران دگنگ گاول دارد. در اسطورهٔ زروان، آسمان، جایگاه اهورامزدا و مقدس است و زمین، نماد تیر گی و جایگاه اهریمن است اما در اسطورهٔ خواهران واویلاک، آسمان و زمین هر دو مقدساند. همچنین تناقض در مار نشان داده شده که هم در آسمان، جایگاه مار نیایی، مار رنگین کمان، و هم در زیرزمین، گودال مقدس، جای دارد. بنابر روایات، عناصر متضاد در وجود خود زروان و نیاکان بومیان نیز دیده می شود زیرا زروان را هم هستی زا و هم ویرانگر نامیدهاند. نیاکان اساطیری بومیان نیز می توانستند بدنهاد یا ملایم باشند. همچنین در اسطورهٔ زروان، پس از نابودی نهایی اهریمن، مردم به زبانی مشترک سخن خواهند گفت و در اسطورهٔ خواهران، مارها دربرابر مار نیایی و به فرمان او که به مراسم آئینی امروزی بومیان اشاره می نماید که در تمام نقاط استرالیا به صورت یکسان اجرا می شود. مسئله مهم دیگر، تقدس اشیای مفرغی لرستان است که در مراسم آئینی خاص از آنها استفاده می شد. همچنین اجازهٔ کشیدن اسطورهها و داستانهای نیایی در میان بومیان به هر کسی داده نمی شد و این تصاویر، معمولاً از چشم بیگانگان دور نگه داشته می شدند. ۵۰

141

۵. فرایند

- 1. Zurvan or Zarvan
- 2. Asi-Asay
- 3. Wagilag and Djang gawul Sisters
- 4. Lucien Levy -Bruhl

6. Carl Gustav Jung

- ۷. تئویمیوس (Theopompus)، ۳۸۰ سال پیش از میلاد نویسنده، استاد علم بدیع و تاریخنگاریونانی بود.
- ٨. يلوتارخ (Plutarchus)، حدود سال های ۴۶ ۱۲۷ ميلادی از تاريخنگاران، زندگی نامهنويسان و مقالهنويسان يونان باستان بود.
- 9. Roman Ghirshman
- 10. Jhon Hinnells
- 11. W.L.Warner
- 12. R.M.Berndt
- 13. R.Robinson
- 14. Waugeluk Sisters
- 15. W.S.Chaseling
- 16. H.Morphy
- 17. W.Caruana & L.Nigel
- 18. Eznic de Kotb

- ۱۹. در برخی از منابع از جمله بندهش، وی را هرمزد مینامند.
  - ۲۰. جهل
- ۲۱. نظرات، پیرامون درباره این دورهٔ کیهانی متفاوت است (بنونیست، ۱۳۷۷: ۷۲و ۷۳).

- 22. H.S.Nyberg
- 23. Quaternity
- 24. Arshogar
- 25. Farshoqar
- 26. Zarogar
  - ۲۷. Barsam, Barsom؛ برسم در دین زرتشتی نشانه ای از قداست و روحانیت اهورامزداست و موبدان هنگام نیایش آن را به دست می گیرند. اما نکته این است که در دست اهورامزدا و اهریمن، هر دو شاخه درخت برسم هست اگرچه قداست به اهورامزدا میرسد و آن نشانهای از توجه و اهمیتدادن به نماد آفرینش است (زنر، ۱۳۸۴: ۱۱۳ و ۱۱۶).
- 28. Vayu
  - Ahunawar ۲۹. عای راستی، مقدس ترین دعای زرتشتی مشتمل بر ۲۱ کلمه اوستایی است (جلالی مقدم، ۱۳۸۴: ۲۹۱).
- 30. Thwasha
- ۳۱. Varun در آئین ودایم ، خدای آسمان ، زمین ، آب و قانون جهان و اموات و همچنین بهشت و زمین است.
- 32. Kirisha Kiricha
  - ۳۳. اصطلاح Dream time را برای اولین بار در اواخر قرن نوزدهم میلادی باستان شناسان برای ترجمهٔ مفاهیم و ارزشهای معنوی عنصر رؤیا به زبان انگلیسی به کار گرفتند. پس از آن به صورتی گسترده از آن استفاده شد هرچند این ترجمه، بسیارسطحی و نارساست.
- ۳۴. Totem؛ جانور، گیاه یا شیئی که نشانهٔ اجدادی و روابط خویشاوندی قبیلهایی معین است و نمود نیروی نگهبان قبیله شمرده می شود.
- 35. A.P.Elkin

۳۶. مردم بومی شمال شرقی سرزمین آرنهایم، مجموعاً یولنگو (yolngu) نامیده می شوند.

37. Dua



- 38. Mirrirmina
- 39. T.Allan
  - ۴۰. مار رنگین کمان، کهن ترین نیای بومی است که تصویر آن به وفور روی صخرهها دیده می شود (Allan, 1999: 30).
- 41. Pilbara
- 42. A.R.Radcliffe-Brown
- 43. W.Schmidt
- 44. L.F. Triebels
- 45. A .Marshack
- 44. Bull Roarer شیء مقدسی که در مراسم آئینی بومیان با نخ بلندی در آسمان به حرکت در می آید.
- 47. Paddy Dhathangu
  - 4. Djiwada شایان یادآوری است که هنر نزد بومیان مقدس بوده و برابر چشم بیگانگان قرار نمی گرفته است. هدف بومیان حفظ هنر نبوده و معمولاً پس از اجرای مراسم آئینی در معرض عوامل طبیعی قرار می گرفته تا ویران شود. تنها، پس از ورود اروپائیان به این مناطق و درخواست آنها این آثار پابرجا شدند هر چند اعتراضات وسیعی را از طرف بومیان در بر داشت. به همین دلیل، تاریخ اکثر آثار به جا مانده از آنها مربوط به دوران متأخر است.
  - ۴۹. در اسطورهٔ خواهران واویلاک یکی از آنها باردار و دیگری فرزندی دارد و در اسطورهٔ خواهران دگنگ گاول، خواهران درحال زایش به تصویر کشیده شدهاند.
  - ۵۰. شایان یادآوری است که هنر نزد بومیان مقدس بوده و دربرابر چشم بیگانگان قرار نمی گرفته است. هدف بومیان حفظ هنر نبوده و معمولاً پس از اجرای مراسم آئینی در معرض عوامل طبیعی قرار می گرفته تا ویران شود. تنها، پس از ورود اروپائیان به این مناطق و درخواست آنها این آثار پابر جا شدند. هر چند اعتراضات وسیعی را از طرف بومیان دربر داشت. به همین دلیل، تاریخ بیشتر آثار برجای مانده از آنها مربوط به دوران متأخر است.

# منابع و مآخذ

- اسماعیل پور، ابوالقاسم ( ۱۳۷۷). **اسطوره، بیان نمادین،** تهران: سروش.
  - احمدی، بابک (۱۳۷۴). حقیقت و زیبایی، تهران: مرکز.
- دو بوکور، مونیک (۱۳۷۳). رمزهای زنده جان، ترجمه جلال ستاری، تهران: مرکز.
  - بهار، مهرداد (۱۳۸۱). **از اسطوره تا تاریخ،** تهران: چشمه.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۷۵). ادیان آسیایی، تهران: چشمه.
- بنونیست، امیل (۱۳۷۷). دین ایرانی بر پایهٔ متنهای معتبر یونانی، ترجمه بهمن سرکاراتی، تهران: قطره.
  - یورداود، ابراهیم (۱۳۷۷). **یشتها،** ج دوم. تهران: اساطیر.
- جلالی مقدم، مسعود (۱۳۸۴). آئین **زروان، مکتب فلسفی عرفانی زرتشتی برمبنای اصالت زمان،** تهران: امیر کبیر.
  - دوستخواه، جلیل (۱۳۷۰). **اوستا**، ج دوم. تهران: مروارید.
- دادور، ابوالقاسم و منصوری، الهام (۱۳۸۵). **در آمدی بر اسطورهها و نمادهای ایران و هند در عهد باستان**، تهران: الزهرا.
  - دادور، ابوالقاسم و مبینی، مهتاب (۱۳۸۸). جانوران ترکیبی در هنر ایران باستان، تهران: الزهرا.
    - دولت آبادی، هوشنگ (۱۳۷۹). جای یای زروان، خدای بخت و تقدیر، تهران: نی.
    - زنر، آر. سی (۱۳۸۴). **زروان یا معمای زرتشتی گری**، ترجمه تیمور قادری، تهران: امیر کبیر.
      - فرنبغ دادگی (۱۳۷۸). بندهش، ترجمه مهرداد بهار، تهران: توس.
      - کاسیرر، ارنست (۱۳۶۶). **زبان و اسطوره**، ترجمه محسن ثلاثی، تهران: قطره.
    - کرباسیان، ملیحه (۱۳۸۴). فرهنگ الفبایی موضوعی اساطیر ایران باستان، تهران: اختران.
  - کریستن سن، آرتور (۱۳۸۲). **مزداپرستی در ایران قدیم**، ترجمه ذبیحالله صفا، تهران: هیرمند.
    - کویکا، کارل (۱۳۶۱). عصر رؤیاها، **پیام یونسکو،** سال یازدهم، ش ۱۲۰، ۹.
  - گیرشمن، رمان ( ۱۳۷۱). هنر ایران، دوران ماد و هخامنشی، ترجمه عیسی بهنام، تهران: علمی و فرهنگی.

۱۵۰

- لاهیجی، شهلا و کار، مهرانگیز (۱۳۸۱). شناخت هویت زن ایرانی در گستره پیش از تاریخ و تاریخ، تهران: روشنگران و مطالعات زنان.
  - مونور، آنتونیو. یونگ (۱۳۷۶). خدایان و انسان مدرن، ترجمه داریوش مهرجویی، تهران: مرکز.
- نيبرگ، هنريک. ساموئل (۱۳۵۹). **دينهاي ايران باستان**، ترجمه سيفالدين نجمآبادي، تهران: مركز ايراني
- ولی، وهاب (۱۳۷۹). ا**دیان جهان باستان**، ترجمه میترا بصیری، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
  - هینلز، جان راسل (۱۳۸۳). **شناخت اساطیر ایران**، ترجمه باجلان فرخی، تهران: اساطیر.
- پوستی، فردیناند (۱۳۸۳). **بندهش هندی،** ترجمه رقیه بهزادی، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
- Allan, T. & Fergus, F. (1999). Journeys through Dream Time. London: Duncan Bird Publishers.
- Berndt, R. M. (1951). Kunapipi. Melbourne: Cheshire.
- Birnie, D. J. (1994). **Dreaming Tjukurrpa**. Munich, New York: Prestel.
- Caruana, W. & Nigel, L. (1997). The Painters of the Wagilag Sisters Story 1937-
- 1997. Canberra: National Gallery of Australia.
- Charlesworth, M. (1986). Religion in Aboriginal Australia. St Lucia: University of
- Oueensland Press.
- Chaseling, W. S. (1957). Yulengor: Nomads of Arnhem Land. London: Epworth.
- Elkin, A. P. (1977). Aboriginal Men of High Degree. St. Lucia: University of Oueensland Press.
- Groger-Wurm, H. M. (1973). Australian Aboriginal Bark Paintings and their Mythological Interpretation. (Vol. 1). Eastern Arnhem Land, Canberra: Australian Institute of Aboriginal Studies.
- Lévi-Strauss, C. (1985). The View from afar. Oxford: Blackwell.
- Marshack, A. (1985). On the dangers of serpents in the mind. Current Anthropology. 26: 45-139.
- Morphy, H. (1998). Aboriginal Art. Singapore: Phadon.
- Oldmeadow, H. (2007). Melodies from the beyond: Australian aboriginal religion in
- Schuonian perspective. Colombo: Sri Lanka Institute of Traditional Studies.
- Radcliffe-Brown, A. R. (1930). The Rainbow-Serpent Myth in South-east Australia. Oceania. 1:47-342.
- Robinson, R. (1966). Aboriginal Myths and Legends. Melbourne: Sun Books.
- Schmidt, W. (1953). Sexualismus, Mythologie und Religion In Nord-Australien. Anthropus.
- Spencer, B. & Gillen, F. J. (1927). The Arunta. (Vol 2). London: Macmillan.
- Stanner, W. E. H. (1979). The Dreaming (1953)' in White Man Got no Dreaming. Canberra: ANU Press.
- Triebels, L. F. (1958). Enige Aspecten van de Regenboogslang: Een vergelijkende studie.
- Nijmegen: Gebr. Janssen.
- Wright, B. J. (1968). Rock Art of the Pilbara Region, North-west Australia. Canberra: Australian Institute of Aboriginal Studies.
- Warner, W. L. (1957). A Black Civilization. New York: Harpe.



Received: 2013/04/08 Accepted: 2014/02/26

# The Comparative Study of Creation Myth in Zarvan Cult and Myths of Australian Aborigines

Zahra Bankizadeh\*
Rasul Moareknejad\*\* Mehdi Hosseini\*\*\* Zohreh Davazdahemami\*\*\*\*

# **Abstract**

Creation myths reflect human's belief in the creation of the world, human beings and their end whose manifestation can also be seen in the belief of Zarvan cult in Iran. Since the idea of world creation has manifestations among all nations, it seems that Creation myth in Iranian and Australian cultures has various common points. To investigate this hypothesis, the Creation myth is studied comparatively-descriptively in the two cultures and its symbols are also explored in order to find their similarities and differences. The clearest similarity between the two cultures is that both of them believe in a superior force which is called Zarvan in Iran and "Wagilag Sisters" among Australian aborigines. Another common feature of these cultures is that Zarvan created Ahuramazda and Ahriman in eternal time, and "Wagilag Sisters" created the world and creatures in "Dream Time" which is a manifestation of eternal time. In Zarvan cult, there are some indications of Ahuramazda and Ahriman as good and evil forces whose manifestations can be found in Lorestan metals, and snake as the force of Ahriman. Symbols like "snake" and "sacred water hole" are considered in the myth of "Wagilag Sisters" which are seen in rock engravings and bark paintings. In addition, snake, rainbow snake, is an ancestral being that lives in the heaven and underground in the sacred water hole. Zarvan gave the power of creation of the world and its creatures to Ahuramazda through Barsam. In turn, Ahuramazda creates the world by "Good Vayo" and "Wagilag Sisters" by sacred "digging sticks" or "stone spears. In these two myths, in addition to creating the world birth is also emphasized.

**Keywords**: Creation myth, Zarvan, Australian aborigines, Wagilag Sisters, Ahuramazda, Ahriman

<sup>\*</sup> MA, Alzahra University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> MA, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Professor, Faculty of Visual Arts, Art University of Tehran, Iran

<sup>\*\*\*\*</sup> MA, Art University of Tehran, Iran

Received: 2013/03/13 Accepted: 2013/06/10

# A Comparative Study of Two Ta'ziyehs of Imam Reza's Martyrdom

Reza Kuchakzadeh\*

### **Abstract**

Imam Reza's Shabih Namehs (the text of Ta'ziyeh) belong to the second period of passion plays writing and after that; a period in which the writers of these texts distanced from the main events of Ashura and martyrdom of Imam Ali and started writing about the other Innocents in Islam. This period began almost during the reign of Fathali Shah Qajar

Being the unique integrated national/religious art of Iran, Ta'ziyeh was originally a popular art welcomed by all social classes. Therefore, different narratives of one story appeared in different regions whose confrontation not only leads to recognition of creativity within the definite framework of narrative but also can make the reader familiar with attitudes and beliefs of a broad range of Iranians.

This research is mainly based on the following questions: with regard to writers' using of Shiite history narratives, how are the narratives in namesake Ta'ziyehs which deal with the same subject? Have these writers been under the influence of past narratives so much that they did not have capacity or possibility for innovation?

The data of this study has been gathered via library method and has been analyzed by descriptive-inferential method.

After investigating the writing period of Imam Reza martyrdom's Ta'ziyehs, this study explores the confrontation of two different Ta'ziyehs in order to find their similarities and dissimilarities. Through an intertextual reading, and while studying various techniques used by writers for providing the proper dramatic description of a given historical event, we become familiar with differences in local people's attitude and understanding of such event.

The evaluation of namesake Ta'ziyehs shows that the writers do not seek repeating the past methods and have tried to try new ways regarding the narrative, audience and society of each period.

**Keywords**: comparative study, Shabih Nameh (Ta'ziyeh Nameh), passion plays writing, Imam Reza

<sup>\*</sup> MA, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

Received: 2012/06/02 Accepted: 2013/06/10

# The Study of Identity-Making Patterns in the Identity of Iran's Contemporary Architecture

Behrouz Shahbazi Chegeni\* Kazem Dadkhah\*\* Mehdi Moini\*\*\*

# Abstract

Looking at the literature of Iran's contemporary architecture, one can observe dissatisfaction with the existing situation in addition to acknowledging lack of identity in the contemporary architecture of Iran. Some scholars believe that the reason for the problem is alienation of architecture and people, and express concerns about the lack of mutual understanding on both sides. Others consider the similarity between different cities of the country as the symptom of a common illness. Nowadays, having a common identity-based architecture is a matter of national concern for the Iranian architecture society. However, almost no theory is available to provide answer for questions such as what is identity, which elements and conditions are involved in its formation and what is the relationship between identity and architecture.

Using comparative method, this study reviews the literature on identity and the procedure of its formation in a culture. Then, the analytical method is applied and four levels of culture –from subjective and abstract levels to objective and concrete ones- are distinguished. These levels are named paradigm, tradition, pattern, and cultural achievements. Furthermore, the role of architectural patterns is accentuated as a means of creating identity. Finally, the relation between architecture and the aforementioned levels as well as the role which can be played by them or is expected from them is discussed.

**Keywords:** architecture, identity, culture, paradigm

<sup>\*</sup> Lecturer, Architecture Department, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup> MSc, Yazd University, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Lecturer, Architecture Department, Art University of Isfahan, Iran

Received: 2012/11/06 Accepted: 2013/06/10

# A Comparative Study of Art in Islamic Futuwwat and Zen Buddhism

Amir Javan Arasteh\* Abolfazl Mahmoodi\*\*

# **Abstract**

This research aims to provide a comparative study of art in two major religious trends in the East, i.e. Futuwwat, grown out of Sufism, and Zen, arising from Buddhism. The main question is how much Zen Buddhism and Futuwwat are similar in the area of art. In order to answer this question, the authors have used analytical-comparative method to organize this study.

This article intends to pay attention to a different and very essential approach to art. The results of this study show that these two sects have significant similarity in the area of art, although some differences are also observable. Generally speaking, it could be claimed that in the East it is always emphasized that art is an inner virtue and one does not achieve it unless he/she has embodied purification and contemplation. In this approach, knowing the form and content does not make the artist but it is the inner illumination which shapes the heart of truth.

Keywords: Futuwwat, Futuwwat Nameh, Eastern art, Zen, inner progression

<sup>\*</sup> Lecturer, Faculty of Cults, University of Religions and Cults, Qom, Iran

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Faculty of Theology, Islamic Azad University (Science and Research Branch), Tehran, Iran

Received: 2013/04/06 Accepted: 2013/06/10

# Comparative Study of Architectural Space in the Prominent Safavid Caravanserais of Isfahan Bazaar

(case study: Shah, Sarutaqi and Madar-Shah caravanserais)

Arezoo Hosseini\* Hosein Poornaderi \*\*

### Abstract

The welfare and safety of caravans have always been of great importance throughout the Persian history and this fact has led to the foundation of the buildings called caravanserai and its related elements. These buildings resolved communication and economic needs. Caravanserais can be divided into two kinds: city and intercity. Flourishing of Iran's caravanserais in the Safavid era was due to the security, development of relationships with Europe and India by land or sea as well as development of foreign and domestic trade. In this period, prosperity in production and commerce, especially in Isfahan (capital of the Safavids), led to the establishment of urban caravanserais as a coherent element in the structure of the urban bazaar (market). Accordingly, the structure of bazaars and caravanserais was closely linked to each other and created variations in the caravanserais' structure. Although, in time, caravanserais lost their primary role in relation to the bazaar's needs and services, studies about these caravanserais are important. The present research seeks to answer the question of what changes have occurred in the Safavid caravanserais of Isfahan bazaar. This study has been executed using library and field studies and comparative method. The main purpose is to provide a typology of the Isfahan bazaar's caravanserais in the Safavid era to respond to personal and social needs of traders and caravans, in addition to extracting common patterns in these caravanserais according to their residential and commercial functions. Recognizing these patterns can help designing commercial spaces proportionate with modern needs of the bazaar. These caravanserais, according to their construction period, are divided into three kinds: early, middle and late. Despite similarities in most types of Safavid caravanserais in Isfahan bazaar, some differences are seen as well in these buildings considering their structural relation to bazaar and its urban elements, caravanserai's spatial composition, expanse, external form and type of entrances, courts, ivans (porches), ivanches (small porches) and ravaghs (porticoes), rooms and also caravanserai's spatial diversity.

**Keywords:** Safavid caravanserais, Isfahan bazaar, typology and architecture of caravanserai

<sup>\*</sup> PhD student, Faculty of Architecture and Urbanization, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Architecture and Urbanization, Art University of Isfahan, Iran

Received: 2013/02/14 Accepted: 2013/06/10

# Comparative Analysis of the Early Human Figurines in the Fertile Crescent (Levant, Mesopotamia, Anatolia & Western Iran)

Rouhollah Shirazi\* Sadreddin Taheri\*\* Zohreh Soltanmoradi\*\*\*

#### **Abstract**

Looking at the dawn of human figurines in the Fertile Crescent which comprises Western Iran, Anatolia, Mesopotamia and Levant, this article aims to explore the reasons of their making and their meanings comparatively. This may help scholars to compare the artifacts following their construction timeline. The historical span of investigated museum artifacts in this case study is from the end of Epipaleolithic and the beginning of Proto Neolithic to the end of Neolithic.

This article pursues the following four aims: 1) investigating the theories and ideas of scholars about the function of Neolithic human figurines, 2) studying and separating spatially and temporally the Neolithic sites of Fertile Crescent in which such figurines have been made, 3) preparing the map of Neolithic human figurines of Fertile Crescent, 4) searching the reasons for making human figurines in the changes of the economic context of the area.

The data of this study has been gathered via library and museum survey. The method of this study is comparative examination of the figurines' structure and analytical investigation of their relation with each other. Regarding purpose and methodology, this research is respectively a foundational and historical research.

The most important result of this study is the absolute dominance of feminine figurines over the masculine ones regarding number and variety. On the other hand, the western side of this region has started the making of such artifacts almost one millennium earlier than the eastern side and, exactly with the very temporal distance, it has commenced agriculture whereas the beginning of animal husbandry was in the eastern side. On the basis of archaeological evidence it can be said that the procedure of making human figurines is closely coordinated with the beginning of agriculture and inclining toward farming-based economy.

**Keywords**: sculpture, human figurines, Neolithic art, the Fertile Crescent

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Letters and Humanities, University of Sistan & Baluchestan, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art Entrepreneurship & Tourism, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> PhD candidate, Faculty of Art & Architecture, University of BuAli Sina of Hamedan, Iran

Received: 2013/01/27 Accepted: 2013/06/10

# Semiotic Criticism of Bahram-e-Gour dar Gonbad-e Sepid Miniature on the basis of Pictorial Codes of Umberto Eco

Ashrafosadat Mousavi Lar\* Fatemeh Zehtab\*\*

### **Abstract**

Since early twentieth century, semiotics, as an approach for text criticism, has prepared the ground for investigating the procedure of producing and perceiving meaning. Code is among the basic concepts of semiotics. The addressee's knowledge of the codes of a sign system makes it possible to understand its meaning. The 10-item classification of pictorial codes made by Umberto Eco is one of the most effective approaches for making an analysis of a pictorial text and different aspects of a picture even in relation to texts associated with other sign systems. Iranian miniature is mostly of illustrative use in relation to Persian literature. For instance, Nezami Ganjavi's *Haft Peykar* has been illustrated a lot due to its narrative quality and romantic subject. In this paper, the research methodology is descriptive-analytical and the resources have been collected via library. The miniature of "Bahram-e-Gour dar Gonbad-e Sepid" extracted from the Khamseh version of Metropolitan Museum has been the subject of study using Eco's model for classifying the codes. The questions of this study are as following:

- To what extent has this miniature been successful in communicating the content of the literary text through a picture?
  - How does this miniature transfer the concepts from lingual sign system to a pictorial one?
- To what extent is the miniaturist influenced by the description of the text? If not influenced, why?

This miniature conveys the symbolic content of the story in a very precise manner despite the limitations of pictorial medium and the newly-emerged realism in the miniature of that time has not been an encumbrance in this regard. The symbolic message of the literary text has been portrayed in the miniature using formal components and some literary metaphors. In some cases, some details not included in the description of the text have been created.

**Keywords:** semiotics, pictorial codes of Eco, painting criticism, Nezami's Khamsa, Haft Peykar

<sup>\*</sup> Associate Professor, Department of Art Research, Alzahra University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> MA, Department of Art Research, Alzahra University, Tehran, Iran

Received: 2013/01/30 Accepted: 2013/06/10

# The Comparative Study of Designs of Kalporegan Potteries and Baloch Needlework

Amir Nazari\* Iman Zakaryaee Kermani\*\* Mehrnoush Shafiee Sararoudi\*\*\*

### **Abstract**

The relationship between various arts of a country and their influence on each other can be a valuable subject for researchers' investigations. Produced potteries in the Kalporegan village, located at the Saravan city, and needleworks of different regions of Sistan and Balochestan are decorated today with designs which enjoy a geometric and unique structure by emphasizing the past originality of the art of this land. These designs which are drawn by women in the two mentioned arts are an inseparable part of Baloch art. Accordingly, aiming to study the relationship between pottery designs of Kalporegan and Baloch needlework which enjoy a common cultural context, this article considers the probable points of similarity and difference between the two arts. How to make connection between the designs of Kalporegan potteries and Baloch needlework is the major question of this study. What domains are comprised by such relationship? Using historical as well as descriptive-analytic method, this research investigates comparatively the designs of the two arts of Baloch people. The information collection was done via library method, field observations and interview with senior artists.

The results of this investigation show that common aspects between the designs of these arts is due to both arts' taking inspiration from nature as well as Baloch people's beliefs and culture. Amongst the point of similarity between the two arts are geometric designs with symbolic and abstract expression derived from nature and Baloch beliefs, simple and combined designs, similar structure in nomenclature and designs' selection based on Balochestan natural phenomena. Also, the study of Kalporegan pottery designs and Baloch needlework specifies presence of common visual elements such as repetition, rhythm, motion, order and symmetrical combinations that will foreground the relationship between the designs of these two arts in the form of geometric figures and similar structures. Due to diversity and variety of needlework designs, through grouping the designs into simple and combined, the researchers selected the more used designs of needlework at different areas of Sistan and Balochestan and refrained from investigating similar designs.

**Keywords:** designs, pottery, Kalporegan, Saravan, needlework, Baloch.

<sup>\*</sup> Lecturer, Faculty of Art, University of Birjand, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Assistant Professor, Art University of Isfahan, Iran

Received: 2014/5/10 Accepted: 2014/10/11

# A Comparative Study of African Masks' Visual Structure and the Masks in the Artworks of James Ensor

Jalaleddin Soltan Kashefi \*

## **Abstract**

The aim of this paper is to reveal the similarities and differences in the visual structure of African 'masks' and those of the Belgian artist, James Ensor, Attempts have been made to, on the one hand, examine masks which have been used in different fields of art such as sculpture, reliefs, and African symbolic paintings and, on the other, those masks that have been employed in the artworks of James Ensor (like painting, grayure, and statuesque masks). Undoubtedly, despite having brief similarities, the origins of these masks are quite different due to temporal, spatial, ethnic, cultural differences and social perspectives as well as doctrinal, ritual and religious approaches. Therefore, to discern the meaning of these works, we shall first provide an answer for the main question of this research: Does Ensor's application of masks in his works stem from the very attitude that is present in the African masks or does it originate from cultural background, ideological, religious and social inclinations with an eye on the ancient myths, grotesque, maskaron, masquerade, carnival etc? The findings of the research show that although African masks date back to the early stages of human civilization and are influenced by the culture, race, and tribal beliefs, James Ensor's works belong to the western and European background; Belgium of the late 19th and early 20th century. This paper is a library research and, employing a descriptive-analytical and comparative method, will disclose the sharp and inevitable differences between these two sets of masks.

**Keywords:** African masks, ritual art and symbolism, James Ensor, grotesque and maskaron, masquerade, carnival



<sup>\*</sup> Associate Professor, Faculty of Visual Arts, Art University of Tehran

Received: 2013/02/03 Accepted: 2013/06/10

# Human and Animal Symbols on the Discovered Potteries in Three Regions of Fars' Tal Bakun, Kashan's Sialk Hills and Nahavand's Gian Hills

Abolghasem Dadvar\* Sareh Bahmani\*\* Sasan Samanian\*\*\*

#### **Abstract**

This study has been done regarding the relative scientific-research vacuum about identifying and investigating the used symbols on the potteries of ancient and historical regions of Persian civilization and in order to find the answer for the following question: what are the similarities between the symbols used in the potteries of different regions in a historical period with regard to their drawing and the meaning behind their application in the containers. This study aims to explore visually and conceptually the human and animal symbols which are present in the discovered potteries in three regions of Fars' Tal Bakun, Kashan's Sialk hills and Nahavand's Gian hills with a comparative approach. This research uses descriptive-analytical method and its data has been gathered via field and library studies. The result of this study is analytical representation of points of similarity and difference in the common symbols of these three regions which show that, considering the drawing style, the symbols on the potteries of Tal Bakun are very complex, variegated and masterly whereas the symbols on the potteries of Sialk hills are close to nature. Also, the symbols on the potteries of Gian hills are between the symbols of Sialk and Bakun and, with regard to meaning, most symbols are rooted in the culture and civilization of Persian people. Generally speaking, the symbols used on the potteries of the three regions, in spite of their geographical distance, have many similarities regarding the style of drawing and their meaning.

**Keywords:** ancient Iran, Sialk hills, Gian hills, Tal Bakun, pottery, symbol

<sup>\*</sup> Associate Professor, Faculty of Art, Alzahra University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> MA, University of Kashan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Lecturer, Faculty of Art and Architecture, Shiraz University, Iran



# **Contents**

|   | Human and Animal Symbols on the Discovered Potteries in Three Regions of Fars' Tal Bakun, Kashan's Sialk Hills and Nahavand's Gian Hills                                               |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | A Comparative Study of African Masks' Visual Structure and the Masks in the Artworks of James Ensor                                                                                    |
| • | The Comparative Study of Designs of Kalporegan Potteries and Baloch Needlework                                                                                                         |
| • | Semiotic Criticism of Bahram-e-Gour dar Gonbad-e Sepid<br>Miniature on the basis of Pictorial Codes of Umberto Eco 49<br>Ashrafosadat Mousavi Lar, Fatemeh Zehtab                      |
| • | Comparative Analysis of the Early Human Figurines in the Fertile Crescent (Levant, Mesopotamia, Anatolia & Western Iran) . 65 Rouhollah Shirazi, Sadreddin Taheri, Zohreh Soltanmoradi |
| • | Comparative Study of Architectural Space in the Prominent<br>Safavid Caravanserais of Isfahan Bazaar (case study: Shah,<br>Sarutaqi and Madar-Shah caravanserais)                      |
| • | A Comparative Study of Art in Islamic Futuwwat and Zen Buddhism                                                                                                                        |
|   | The Study of Identity-Making Patterns in the Identity of Iran's Contemporary Architecture                                                                                              |
| • | A Comparative Study of Two Ta'ziyehs of Imam Reza's Martyrdom                                                                                                                          |
| • | The Comparative Study of Creation Myth in Zarvan Cult and Myths of Australian Aborigines                                                                                               |
|   |                                                                                                                                                                                        |

# Scientific Journal of

# **Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)**

# **Comparative Studies of Art**

Vol.4.No.8. Fall & Winter 2014-2015

Concessionaire: Art University of Isfahan
Editor-in-charge: Farhang Mozaffar (Assoc. Professor)
Editor- in-chief: Mehdi Hosseini (Professor)
Editorial Board (in alphabetical order)

#### Mohammadreza Bemanian

Professor, Tarbiat Modarres University

#### Mehdi Dehbashi

Professor, Isfahan University

### Eisa Hojjat

Assoc.Professor, Art University of Tehran

#### Mehdi Hosseini

Professor, Art University of Tehran

#### Mohsen Niazi

Assoc. Professor, Kashan University

### Zahra Rahbarnia

Assoc. Professor, Alzahra University

# Jahangir Safari

Assoc. Professor, Shahrekord University

# Aliasghar Shirazi

Assis. Professor, Shahed University

#### Jalaledin Soltan Kashefi

Assoc.Professor, Art University of Tehran

Coordinator: Farzaneh Beshavard

Logo type: Hamid Farahmand Boroujeni

Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic Designing: Sam Azarm Persian editor: Bahare Abbasi Abduli English editor: Ehsan Golahmar Layout: Somayeh Faregh

**Address:** Journal of Motalea-te Tatbighi Honar. No.17, Pardis Alley (31), Chaharbagh-e-paeen St. Isfahan. Iran,

Art University of Isfahan **Postal Code:** 81486-33661

Phone: (+98-313) 4460328 - 4460755

Fax: (+98-313) 4460909 E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir

ISSN 2345-3842

### **Referees and Contributors:**

Ahmad Aminpoor (PhD)

Mohammadreza Bemanian (PhD)

Abolghasem Dadvar (PhD)

Abolghasem Esmaeilpoor (PhD)

Maryam Ghasemi Cichani (PhD)

Mehran Gharaati (PhD)

Gholamali Hatam (PhD)

Mahdi Hosseini (PhD)

Alireza Khajegir (PhD)

Mohammadreza Khaki (PhD)

Farhad Mohandespoor (PhD)

Bahar Mokhtarian (PhD)

Zohre Rouhfar (PhD)

Nader Shayganfar (PhD)

Farzan Sojoodi (PhD)

Hasan Talaei (PhD)

Mahmoud Tavousi (PhD)

Farhad Tehrani (PhD)

Hossein Yavari (PhD)

Iman Zakariyaei Kermani (PhD)

Afsaneh Nazeri (PhD)

#### **Executive Coordinators:**

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia

The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.

No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

This journal is indexed and abstracted in the following databases: Islamic World Science Citation Database (ISC)

(www.ricest.ac.ir) Scientific Information Database (www.sid.ir) www.magiran.com

#### Sponsored By:





# Instructions for Contributors Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

The biannual journal of *Comparative Studies of Art* accepts and publishes papers in subjects of art research and interdisciplinary studies of art and other fields

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.
- Manuscripts must be written in Persian language.
- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.
- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.
- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.
- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.
- The papers should be research work done by the authors(s). Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.
- -For submitting the article, go to the website of the journal (http://mth.aui.ac.ir) and register your article.
- The letter of publication request and confirmation letter by supervisor professor and co-author should be submitted with the article (these letters can be downloaded from the journal website).

# Preparation of Manuscript Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

#### Abstract

Abstract, written in a separate page in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

## Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

## Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

# Research methodology

## Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

#### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

#### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

#### **Endnotes**

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).
- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication. Book title. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. Journal's title. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document.Full electronic address. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

## Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

#### Submission

The paper manuscripts must be submitted in 2 one-sided printed copies in A4 size. The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin, size 12 for Farsi version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

In condition, when the received paper manuscripts don't follow the instruction, the journal has right to reject it.

