بمواماهاليبغ

#### شیوهنامه نگارش مقاله نشریه علمی – پژوهشی "مطالعات تطبیقی هنر " تا تنظیق

- ۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر و مطالعات بین رشته ای هنر و سایر حوزهها می باشد.
- مقالههای ارسالی نباید قبلاً در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای نشریه دیگری فرستاده شده باشند.
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آییننگارش این زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید نظر داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بر عهدهٔ نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. نشریه در پذیرش، رَد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی بازگردانده نخواهند شد.
  - ۷. استفاده از مقالههای چاپ شده در این نشریه، در سایر نشریهها و کتابها با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۹. نشریه از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۰۱. ارسال نامه درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی است (قابل دانلود از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه).
  - ۱۱. جهت ارسال مقاله به سامانه الكترونيكي نشريه به آدرس http://mth.aui.ac.ir مراجعه و نسبت به ثبت مقاله اقدام فرماييد.
    - ۱۲. مقالهها باید ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/نویسندگان: این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نامخانوادگی نویسنده/ نویسندگان، همراه رتبهعلمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
- چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید به تنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش تحقیق، مهمترین یافتهها و نتیجه گیری باشد) با ذکر عنوان مقاله و کلیدواژه (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد.
  - مقدمه: شامل طرح موضوع (بيان مسأله، پرسش يا فرضيه، هدف يا اهداف پژوهش، ضرورت يا اهميت پژوهش) باشد.
    - پیشینه تحقیق
      - روش تحقیق
    - متن مقاله: شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق باشد.
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - سپاس گزاری از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- پینوشت: شامل برابر نهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است، که بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: بهترتیب حروف الفبا برحسب نامخانوادگی نویسنده مرتب گردد (فارسی و لاتین).
- بخش انگلیسی: شامل دو صفحه که در پایان مقاله پس از منابع می آید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمهٔ کاملی از چکیده فارسی است.
- ۱۳. متن مقاله: حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر) و در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم B-Nazanin اندازه ۱۲ وTimes New Roman اندازه ۱۱، تنظیم گردد.
  - ۱۴. كليهٔ صفحات بجز صفحه مشخصات نويسنده /نويسندگان بايد به ترتيب شماره گذاري شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است و باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت 300 dpi و با فرمتjpg)، ذکر منبع و تعیین محل مناسب در مقاله باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شيوه تنظيم منابع (فارسى و لاتين):
    - در متن مقاله: (نامخانوادگی نویسنده، سال انتشار: شماره صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله:
- کتاب: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (سال انتشار). عنوان کتاب. جلد. نام مترجم یا مصحح، محل انتشار: نام ناشر. مقاله: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (سال انتشار). عنوان مقاله. عنوان نشریه. دوره یا سال(شماره نشریه)، شماره صفحههای مقاله در نشریه.
  - سند اینترنتی: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده (تاریخ). عنوان سند. . *آدرس اینترنتی* بطور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
    - ۱۷. مقالهای که فاقد شرایط مورد نظر باشد، از فرایند بررسی خارج خواهدشد.
- ۱۸. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوه نگارش مشروح که از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه قابل دریافت است، مراجعه کنید.

#### دو فصلنامه علمي - پژوهشي مطالعات تطبيقي هنر

سال چهارم، شماره هفتم، بهار و تابستان ۱۳۹۳

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: فرهنگ مظفر سردبیر: مهدی حسینی

هیأت تحریریه (بهترتیب حروف الفبا): محمدرضا بمانیان استاد، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیتمدرس

مهدی حسینی استاد، دانشکده هنرهای تجسمی وکاربردی، دانشگاه هنر تهران

عیسی حجت دانشیار، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران

مهدی دهباشی استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان

زهرا رهبرنيا

دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا جلالالدین سلطان کاشفی

دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران

**علی اصغر شیرازی** استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد

جهانگیر صفری دانشیار، دانشکده ادبیات، دانشگاه شهرکرد

محسن نیازی دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه کاشان

مدیر اجرایی: فرزانه بشاورد طراح سرلوحه: حمید فرهمندبروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیک: سام آزرم ویراستار فارسی: بهاره عباسی عبدلی ویراستار انگلیسی: احسان گل|حمر صفحه آرا: سمیه فارغ

قیمت: ۹۰۰۰۰ ریال

نشانی: اصفهان، چهارباغ پایین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، کد پستی: ۳۳۶۶–۸۱۴۸۸ حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه "مطالعات تطبیقی هنر"

تلفن: ۳۴۴۶۰۷۵۵ – ۳۲۴۶۰۷۵۵ نمابر: ۳۴۴۶۰۹۲۹ ۳۱۰

E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir ISSN 2345-3842

#### داوران و همكاران این شماره (بهترتیب حروف الفبا)

دكتر محمدتقى آشورى دكتر حبيب احمدزاده دكتر عباس اكبرى مهندس محمود ارژمند دكتر مرتضى بابكمعين دكتر محمدامين امامي دكتر اسماعيل بنىاردلان دكتر محمدرضا بمانيان مهندس حسين حميدي اصفهاني دكتر ابوالقاسم دادور دكتر ايمان زكريايي كرماني صادق رشیدی دكتر احمد صالحي كاخكي دكتر صمد سامانيان دكتر على عباسي دكتر محمود طاووسي مهندس حمید فرهمندبروجنی دکتر مهرداد قیومیبیدهندی دكتر فتانه محمودي دكتر ابوذر مجلسي كوپايي دكتر احمدرضا معتمدى دكتر بيتا مصباح دكتر افسانه ناظرى دکتر علی وندشعاری

#### همكاران نشريه

ناصر جعفرنیا، خدیجه ساعدی

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه مطالعات تطبیقی هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم می باشد. استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه مطالعات تطبیقی هنر باذکر منبع، بلامانع است.

نشریـه "مطالعات تطبیقـی هنـر"بـراسـاس مجـوز شمـاره ۸۹/۳/۱۱/۸۹۴۱۲ از کمسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی – پژوهشی میباشد.

این نشریه در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی (ISC) به نشانی http://www.ricest.ac.i، در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir و بانک نشریات کشور به نشانی www.magiran.com نمایه می شود.

پروانه انتشار نشریه "مطالعات تطبیقی هنر" از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲ مورخ ۹۱/۷/۹ صادر شدهاست.

با حمایت:





# فهرست

| ■ زمینبومهای اجتماعی و افتراقهای هنری در ایران نمونه موردی فرش دستباف در ایران مرکزی                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جلوههای موسیقایی روایتهای چندآوا در ادبیات داستانی و نمایشی ■ ایران نمونههای مطالعاتی بازی آخر بانواثر بلقیس سلیمانی و نمایشنامه افرا نوشته بهرام بیضائی       |
| ■ مقایسه واژگان امروزی با واژگان پیشین مواد اولیه رنگ کننده لعابها در دوران اسلامی ایران                                                                       |
| ■ بررسی تطبیقی آثار تادائو آندو و سانتیاگو کالاتراوا<br>بهمنظور ارائه راهکارهایی برای الهام از طبیعت در طراحی معماری ۴۵<br>آرش پسران، سها پورمحمد، فرشته شکیبا |
| ■ تأثیرات نقوش ظروف سرامیکی وارداتی بر طرح و نقش ظروف<br>سفالی و سرامیکی داخلی در دوره قاجار                                                                   |
| ■ مطالعه تطبیقی معماری تکیههای صفوی وقاجاری در تخت فولادا صفهان ۷۹<br>محمدمهدی پوستین دوز، احمد امین پور، الهام مهر دوست                                       |
| ■ تأثیر نوارهای ساسانی بر هنر اسلامی از آغاز تا پایان دوره سلجوقی ۹۵ احمد زارع ابرقویی، سیدرسول موسوی، حاجی جمشید روستا                                        |
| ■ سینمای اشراقی؛ سینمای معناگرا از منظر آرای شهیدمر تضی آوینی ۱۰۷<br>شکوفه آروین، ابوالقاسم دادور                                                              |
| ■ بررسی تطبیقی هنر ملیلهسازی قبل و بعد از اسلام در ایران ۱۱۹ غلامعلی حاتم، سمنه علیزاده میرار کلائی                                                            |

■ چکیده انگلیسی مقالات

# زمینبومهای اجتماعی و افتراقهای هنری در ایران \*نمونه موردی فرش دستباف در ایران مرکزی

فرهاد باباجمالي\*\* محمدحسين رامشت\*\*\* محمود محمدي\*\*\*\* ابراهيم مقيمي\*\*\*\*\*

#### چکیده

وقوع مستمر فرایندهای طبیعی، چهره متنوعی از چشماندازها را در عرصه زمین فراهم آوردهاست. سرزمین ایران به سبب پویایی خاص خود، دارای چشماندازهایی است که تفاوتهای چشمگیری در تنوع آن دیده می شود. تفاوت در چشماندازها منجربه ایجاد زمین بومهای گوناگون در صحنه طبیعی ایران گردیده و سپس ساختارهای اجتماعی ویژهای در آن پدیدآمده که هریک قواعد و انتظام خاصی برای پایداری خویش دارند. بخشی از مؤلفه های پایداری این گونه زمین بومها مربوط به جلوه های گوناگون هنر آنها، از جمله فرش دستباف است. فرش دستباف به عنوان یک هنر سرزمینی دارای ابعاد خاصی از هویت مکانی در زمین بومهای اجتماعی ایران است که ضمن وجود ویژگیهای مشترک در همه جمعیتهای یادشده، دارای افتراقهای آشکاری نیز هست که برگرفته از افتراق هویت مکانی در زمین بومهای آنهاست.

بنابر آنچه بیانشد، تلاش نگارندگان در پژوهش حاضر برآن است تا با تمسک به تحلیل سینماتیک و بهرهمندی از فضای نیچ و متد لوند در حیطه مطالعات میان رشته ای، ابعاد تازه ای از تأثیرات فضا و مکان بر این هنر محور قرار گرفته و به این سؤال نیز پاسخ داده شود که تفاوتهای چشم اندازی و مرایایی به دست آمده از فرایندهای محیطی به چه میزان در شکل گیری زمین بومهای اجتماعی ایران و هنر فرش دستباف این جمعیتها، تأثیر داشته است. نتایج بررسی های به عمل آمده بیانگر این است که یکی از عوامل مهم در چینش زمین بومهای ایران به خصوص ایران مرکزی، مؤلفه های متغیر و متنوع محیطی آنهاست. این نسبت در افتراق های هنری این جوامع کاملاً مشهود است به گونه ای که افتراق هنر فرش در این جوامع با درجات متفاوتی ظهور یافته است. از این نظر، بین جوامع روان و شهری بیشترین افتراق و بین جوامع روستایی و روان، کمترین افتراق وجود دارد.

# كليدواژگان: ايران، مدنيت، هويت مكاني، زمينبومهاي اجتماعي، هنر فرش.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه دکتری فرهاد باباجمالی باعنوان" مؤلفههای ژئومورفولوژی و تأثیرات آن بر هویت مدنی و هنر فرش دستباف ایران" بهراهنمایی دکتر محمدحسین رامشت در دانشگاه اصفهان است.

<sup>\*\*</sup>دانشجوی دکتری جغرافیا، دانشکده جغرافیا، دانشگاه اصفهان (نویسنده مسئول).

<sup>\*\*\*</sup> استاد، دانشکده جغرافیا، دانشگاه اصفهان.

<sup>\*\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*\*\*</sup> استاد، دانشکده جغرافیا، دانشگاه تهران.

babajamali\_farhad@yahoo.com

#### مقدمه

تنوع محیط طبیعی و تأثیرات آن در زندگی انسانها دارای جذابیتهایی است که هماکنون، علوم مختلف با رویکردهای گوناگون به آن نگریسته و هریک، ویژگیهای حوزه مطالعاتی خویش را در ارتباط با آن جستجو می کنند. علومی همچون جغرافیا، علوم اجتماعی و باستان شناسی ازاین دست هستند. در این بین هنرمندان و محققان این رشتهها در حیطه علوم انسانی نیز به تأثیرات محیط طبیعی در ظهور جلوههای هنری هر سرزمین، نظرات مستقلی را ارائهدادهاند. اگرچه تا بحال أنطور كه شايسته است پژوهش قابل توجهي در این زمینه انجامنگرفته و تأثیرات آن که تابع قوانین و قواعد خاصى مىشوند، بى توجه ماندهاند ليكن اذعان به ضرورت چنین رویکردی را در ارتباط بین علوم و ایجاد حوزههای بین رشتهای باید تأیید کرد. همچنین، ایجاد افقهای تازه برای پژوهشگران و تحقق زمینهای بهمنظور مباحث متنوع و دیدگاههای جدید معرفتی در چنین ضرورتی، نهفته است. باتوجه به اینکه تأثیر اجتماعات در اصول مرتبط با فرهنگ و هنر بدیهی است، ابعاد ناشناختهای از تأثیرات فضا و مکان را در عرصه سرزمین ایران می توان در حیطه مطالعات میان رشتهای مطرحساخت. هرچند حوزههای معرفتی جغرافیا، علوم اجتماعی و هنر کاملاً متفاوت ازهم قلمدادمی شوند و برقراری رابطه علی بین پدیدههای حوزه اول با دو حوزه دیگر کمی سخت بهنظر می رسد و همواره با نقادی هایی همراه بوده است بااین حال در مقاله حاضر، تلاش برآن است تا براساس افقهای جدید معرفتی در حوزه علوم انسانی و تکیه بر رشتههایی چون ژئومورفولوژی۱، جغرافیای فرهنگی، باستانشناسی و هنر شاخصهایی از هنر این سرزمین را که متأثر از تفاوتهای چشماندازی و مرایایی حاصل از فرایندهای محیطی است، در قالب علوم جدید و به روش تحلیل سینماتیک بیان کرد. تفاوت در مناظر جغرافیایی ایران منحصر به افتراقهای منظر و مرایا نيست بلكه پيامد چنين تفاوتهايي سبب ايجاد زمينبومهاي اجتماعی $^{7}$  خاصی شده که هریک از آنها هویت مکانی مستقلی را بهوجود آوردهاست. پیرو اینها، رفتارهای متفاوت اجتماعی در فرهنگ، اشکال ظاهری و کار کرد فراورشهای<sup>†</sup> هنری پدید آمدهاست. یکی از بدیع ترین اثرهای هنری این زمین بومها، فرش دستباف است که بهعنوان هویت سرزمینی بین پژوهشگران و هنرمندان مطرح است. هرچند این بدایع هنری در کلیت، اشتراکات زیادی دارند اما در ردههای پائین تر ساختار سلسله مراتبی، دارای ابعاد تازهای از افتراقهای شکلی، طرح، رنگ و ابعاد و ... هستند. درواقع، طرح این موضوع بیشتر معطوف به چگونگی تأثیرات عناصر محیطی در هنر فرش دستباف است.

بهبیان دیگر، با اتکا به شاخصهای جدید معرفتی سعی برآن است تا رابطه بین عناصر بالا با شاخصهای مدنی و هنری فرش دستباف ایران تبیین گردد.

#### پیشینه تحقیق

پژوهشهایی که در این زمینه انجام گرفته بیشتر در حوزههای علومی مانند جغرافیا، علوم اجتماعی، باستان شناسی و هنر است. آن کاترین (۱۳۴۵)، در اثر خود باعنوان "مالک و زارع در ایران" از نقش مؤلفههای جغرافیایی در تشکیل سیستمهای اجتماعی سخن بهمیان می آورد (ویل دورانت، ۱۹۸۲). فیلیپ جی آدار (۱۳۸۴)، در تحقیق خویش باعنوان " تمدنهای عالم" این نکته را بیان کرده که اقلیم و تغییرات متناوب آن اشکال گوناگونی از اجتماعات انسانی را در مناطق جغرافیایی به گونه جوامع مختلف مدنی گرد آوردهاست. تأثیرات ریختشناسی زمین بر اشکال متنوع مدنی از مقولههایی است که پوپ (۱۳۸۷) در اثر معروف خود "سیری در هنر ایران" از آن یادمی کند. *پاتریک نولان و گرهارد لنسکی* (۱۳۸۳)، در پژوهشی باعنوان "جامعههای انسانی" موضوع میراث محیط و نقش آن بر جوامع انسانی را با دیدگاهی محیطی، بررسی کردهاند. سیدسجادی (۱۳۸۴) نیز در پژوهش خود باعنوان "نخستین شهرهای فلات ایران" حوزه باستان شناسی نخستین شهرهای فلات ایران و تأثیرات تغییرات اقلیم را بر شکل گیری این مدنیتها بیان کردهاست. رویکرد محیطی در پژوهشهای باستان شناسی کانونهای جمعیتی که شهمیرزادی (۱۳۸۷) و تنی چند از محققان این رشته آنها را انجامدادهاند نیز، قابل تأمل است. *رامشت* (۱۳۸۰) در پژوهشهای متعددی در حوزه ژئومورفولوژی و محیط همچون "کاربرد ژئومورفولوژی در برنامهریزی" عوامل زمینریخت و تغییرات اقلیمی را در شكل گيري زمين بومهاي اجتماعي غيرقابل انكار مي داند. باباجمالی (۱۳۸۸)، در پژوهشی مبتنی بر دادههای اقلیمی و مؤلفههای محیطی باعنوان "استثناگرایی در هویت فضای مدنی ایران" هویت فضای مدنی در ایران و نحوه شکل گیری انواع زمین بومهای اجتماعی ایران را بطور مشروح بیان کردهاست. وی در پژوهشی دیگر "گستره جغرافیایی مدنیت در ایران و ..." (۱۳۸۵)، تأثیر مؤلفههای جغرافیایی را بر سبک فرشهای ایران در قالب پژوهشهای بین رشتهای بهانجام رساندهاست. از تحقیقات دیگری که گویای تأثیرات عوامل طبیعی در چگونگی شکل گیری کانونهای جمعیتی در ایران است، می توان به نعمتالهی (۱۳۸۲)؛ "آثار یخساری در دشت نمدان فارس"، اكرمي (١٣٨٥)؛ "ايزوستازي برودتي حرارتي منطقه آباده، ..."، کیانی (۱۳۸۹)؛ " ژئومورفولوژی تاریخی ماهیدشت در کواترنر"، و قیومی (۱۳۹۰)؛ "بررسی فرایندهای ریختزا و خاکزا و ..."

اشارهنمود. ضمن اینکه، تنی چند از محققان داخلی و خارجی نیز تأثیر محیط بر هنر سازمانهای اجتماعی ازجمله فرش را در پژوهشهای خویش بررسی کردهاند. صور اسرافیل (۱۳۶۸) در مطالعات خود درزمینه هنر فرش باعنوان "کتاب فرش ایران" سبکهای مختلف آن را ناشی از عملکرد مؤلفههای جغرافیایی قلمدادمی کند. برای استخراج مقادیر کمی از عناصر مورد مطالعه در فرش و مقایسه آنها بایکدیگر از اسناد بسیاری استفاده شده که مهمترین آنها عبارتند از آلستر هال و .... (۱۳۷۲)؛ "گلیم"، سسیل ادواردز (۱۳۶۸)؛ "قالی ایران"، نصیری (۱۳۷۴)؛ "سیری در هنر قالی بافی ایران"، حصوری (۱۳۸۱)؛ "مبانی طراحی سنتی در ایران"، یاوری (۱۳۸۴)؛ "مبانی شناخت قالی ایران"، تناولی (۱۳۸۰)؛ "آرایه و نقشه فرشهای ایران"، ژوله (۱۳۸۱)؛ "پژوهشی در فرش ایران"، فرشهای ایران"، شوله (۱۳۸۱)؛ "دستبافتهای عشایر و روستایی فارس".

#### مواد و روشها

برای دستیابی به نتایجی که در این پژوهش مورد نظر است، انجام مراحل زیر صورت پذیرفتهاست.

در مرحله اول؛ نسبتبه تعیین افتراق چشماندازهای ژئومورفولوژیک ایران اقدام و سیستمهای محیطی موجود براساس اطلاعات ژئومورفیک طبقهبندی و نقشه پراکنش آن در قلمرو ایران، تهیه گردید.

در مرحله دوم؛ به شاخصسازی برای تعریف ویژگیهای هر سیستم طبیعی مبادرت و پارهای از ویژگیهای اختصاصی هر محیط که میتوانست رابطهای منطقی با هنر فرش داشته باشد، مشخص شد.

در مرحله سوم؛ منابع مکتوب درزمینه فرش برای استخراج شاخصهای آن با یکدیگر تطبیقداده و پرسش نامهای هم برای سنجش و درستی آزمایی آماری شاخصهای تهیهشده، فراهم گردید.

در مرحله چهارم؛ نخست شاخصهای فرش ایران مانند اندازه، گره، رنگ، رجشمار، الیاف (خامه)، ضخامت (طول پرز)، طرح و نقش، رنگرزی، تهیه و با نرمافزار تاپسیس  $^{\Lambda}$ , پردازش شدند (رامشت ۱۳۹۰: ۳۶۴). سپس در فضای نیچ  $^{3}$  و بهره گیری از متد لوند  $^{7}$ ، میزان افتراق آنها ارزیابی شد (فرمول ۱ و جدول  $^{7}$ ). در مرحله پنجم؛ ویژگیهای هریک از هردینگها با گروههای افتراقی در روش لوند تطبیق داده شدند.

#### متن

ایران، سرزمینی با اقلیمهای متفاوت و اوضاع متغیر طبیعی است که دگر گونیهای ارضی و اقلیمی آن طبعاً موجب و بنیاد دگر گونیهایی کلی است (قدیانی، ۱۳۸۱: ۴۵). در نتیجه، آب

و هوا بهعنوان مهم ترین عامل مؤثر در تشکیل چشماندازهای متنوع ناحیهای و وابستگی آن به شرایط ارتفاعی (ژئومورفیک) و موقعیت جغرافیایی است (رهنمایی، ۱۳۷۱: ۲۷۳).

بسترهای جغرافیایی در فضای ایران، همواره جاذبههای قابل توجهی برای استقرار سیستمهای اجتماعی داشتهاست. این فضا مشتمل بر تنوعی از مکانهای فرمی از ارتفاعات بسیار بلند تا چالههای پست داخلی است. همین تنوع، سبب پیدایش انواع فعالیتهای اقتصادی در این سرزمین شدهاست. در بررسی رابطهٔ بین تغییرات اقلیمی و چشم اندازهای ژنومورفیک می توان گفت که تغییرات اقلیمی، متغیر مستقل و ژئوفرمها متغیر وابسته قلمدادمی شوند. در مطالعه رابطه بین ژئوفرمها و زمین بومها را متغیر وابسته دانست. بدین معنا که مستقل و زمین بومها را متغیر وابسته دانست. بدین معنا که تغییرات چشم اندازهای ژئومورفیک موجب تغییرات بنیادی در سکناگزینی انسانها شده و بعضاً پدیده مهاجرت را بهدنبال داشته است.

از دیگر تأثیرات تناوب دورههای اقلیمی سرد و گرم، نقش این دورهها بر زمینبومهای اجتماعی است. زمینبومهای اجتماعی، مجموعهای مشتمل بریک جامعه انسانی و یک سیستم طبیعی است که با یکدیگر در تعامل بوده و هویتی خاص را در مکانی جغرافیایی پدیدآوردهاند (کیانی ۱۳۸۹: ۵). این سیستم در بستر زمان تا زمانی پایدارمی ماند که چشمانداز یا سیستم طبیعی تغییری عمده نداشته باشد. یک واحه، ایل، روستا یا یک شهر هریک به تنهایی می تواند یک زمین بوم اجتماعی به حساب آید. به دیگر بیان منظور از این مفهوم، سیستمهای سکونت گاهی یا هر نوع پدیده مرتبط با حیات جامعه انسانی است که به نوعی تحت تأثیر پدیده ها یا فرایندهای ژئومورفیک با هویتی خاص ایجاد شده باشد.

هویت مکانی در هر منطقهای بستگی به فرایند تاریخ طبیعی آن مکان دارد. برای نمونه، در فرایند عملکرد دورههای سرد و ایجاد یخچالهای درهای ۱۰ یا ورقهای، خط برف مرزهای دائم ۱۱ خط تعادل آب و خشکی ۱۳ و خط تعادل آب و خشکی ۱۳ ازجمله موروثههای طبیعی بهشمار می آیند که در تعریف هویت مکانی روستاها و شهرها و زمین بومهای ایران مرکزی، نقشی کلیدی داشتهاند.

ازسوئی دیگر، شرایط رطوبتی و توپوگرافیک ۱۴ ایران در مقیاسی کلان تر سبب الگوئی از زندگی در ایران شده که در اصطلاح به آن، مدنیت روان ۱۵ گفتهمی شود. بطور کلی براساس مطالعات میان رشته ای، می توان الگوی زمین بومهای تجربه شده در ایران را به شکل های زیر طبقه بندی کرد (تصویرهای ۱ و ۲).

- زمینبومهای سرد<sup>۱۶</sup>؛ شهری و روستایی، - زمینبومهای گرم<sup>۱۷</sup>؛ شهری و روستایی،
- زمین بومهای شناور؛ مدنیت روان با تحرک عمودی، افقی و صحرایی،
  - زمین بومهای هورنشینی،
  - زمینبومهای جنگلنشین،
  - زمینبومهای تپهای؛ چغا سیویک ۱۸
  - زمین بوکن یا دستکنها ۱۹.

#### زمین بومها و هنر فرش در ایران

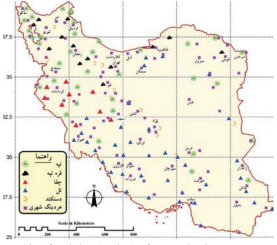
زمین بومها، نظامهای هویتدار و پایداری هستند که به واسطه ارتباط انسان با محیط و شرایط طبیعی به وجود آمده و دارای نظام خاص معیشتی، مالکیتی و اجتماعی هستند. همچنین، الگوی جریان ارتباطات بین آنها و محیطشان تحت تأثیر شدید شرایط مکانی و واحدهای طبیعی و محیطی است که در آن زندگیمی کنند. بهبیان دیگر شرایط محیط طبیعی، شکل دهنده و پدیدآورنده نظامهای اجتماعی شان تلقی شده و نوعی هویت مکانی و اجتماعی برای آنها فراهممی آورند (باباجمالی، ۱۳۸۵: ۳۰-۲۸). هنر چنین سیستمهایی نیز متأثر از عوامل و عناصر بالا است. بنابر این هر اثر هنری همانند فرش، چون بخواهد مفهوم هویت سرزمینی را در حكم زبان واحد ملت يا قومي معين نمايان سازد، بايد درون خود ویژگیهایی از تاریخ، سنت، مذهب و فرهنگ ملی را همراه داشتهباشد و جزئی از ارکان مادی و معنوی آن سرزمین، محسوب شود. بدیهی است که در همه جوامع یادشده، بافتههایی بهعنوان مفرش وجوددارند که ایجاد هریک از آنها پیرو قواعد و ساختارهایی است که در آن مكانها يديداًمدهاند. در اين ميان، هنر قاليبافي كه در كلام از آن باعنوان فرش دستباف یادمی شود، در سه گروه عمده از زمین بومهای اجتماعی ایران از خصیصههای مهم هویتزای این سرزمین تلقیمیشود که عبارتند از: زمینبومهای روان، روستایی و شهری.

این سخن بدان معنا نیست که در زمین بومهای دیگر بافتهای بهعنوان فرش وجودندارد بلکه مفرشها در زمین بومهای دیگر باعنوانهای دیگری مانند نمد، حصیر و ... مطرحمی شوند که در جای خود قابل تأمل هستند (تصویر۳). درحال حاضر، زمین بومهای بالا به علت شرایط محیطی، نسبت به سه زمین بوم یادشده از درجه اهمیت و تراکم جمعیت پائین تری بر خور دار هستند. ازهمین رو فرش دستباف در سه زمین بوم اجتماعی که پیش از این گفتهشد، دارای اهمیت بیشتری بوده مطمح نظر نگارندگان این مقاله نیز هست.

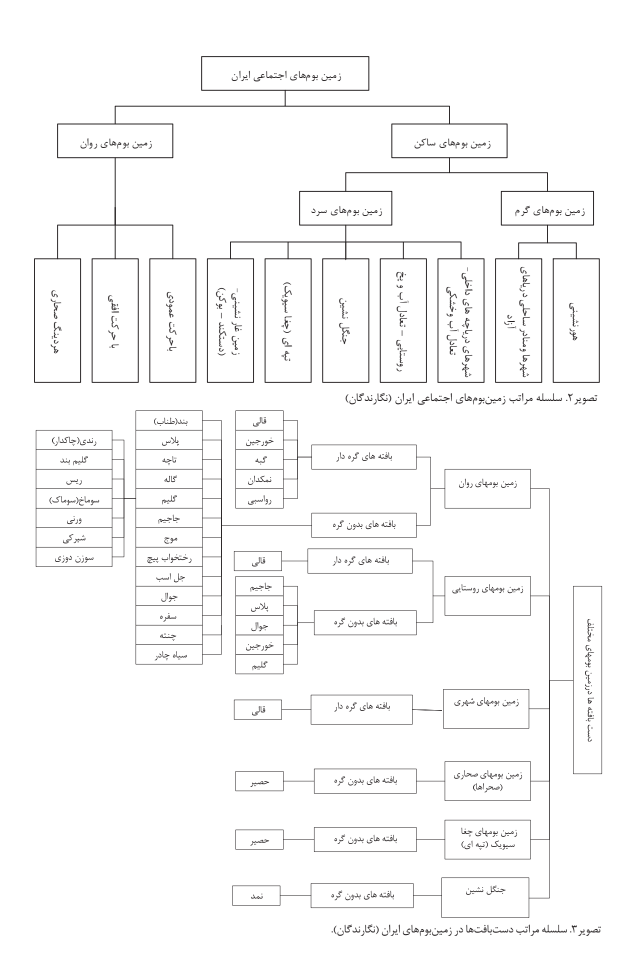
### هنر فرش در زمین بومهای شناور؛ مدنیت روان

عمدتاً زمین بومهای شناور در حوزه کوهستان های زاگرس، فلات أذربايجان، نواحى شمالى ايران، رشته كوههاى البرز، شمال شرق ایران (خراسان) و کانونهای محدودی که در سایر نقاط مرتفع است، قرار گرفتهاند. شرایط اقلیمی در این مناطق به گونهای است که بیشترین ریزشهای جوی در آنها رخمی دهد. این شرایط، حاصل ارتفاع زیاد، جهت ناهمواری ها و افت دما در این مناطق است. فرایندهای حاکم بر این مناطق هم نتیجه عوامل برودتی ـ رطوبتی هستند که در دورههای زمانی مختلف بر شدت آنها افزوده یا کاستهشده و ازاینرو، حدود مرزهای آنها تغییر می یابد. هنگام برودت، مرزهای کانون برودتی گسترشیافته، میزان رطوبت نیز افزایشمی یابد و مدنیتها مجبور به عبور از مرزهای این سیستمها می گردند. درمقابل زمان کاهش برودت، مرزها بهعقب برگشته و مدنیتها به ارتفاعات سوق دادهمی شوند. درنتیجه، در این مناطق شكل زندگى گرچه به صورت يكجانشينى شكل نمى گيرد ليكن قاعدهٔ حاکم بر رفت و آمد انسانها بین این مناطق، شکل خاصی از یک فرهنگ را دربرابر عوامل محیطی بهوجود آوردهاست. این گونه خاص از فرهنگ دارای تمامی خصایص زمین بومهای بزرگ یکجانشین بوده که در بسیاری از موارد، مكمل آنها هم بودهاست. مطالعات بومشناسي گوياي آن است که گستردهترین تودههای جمعیتی درحال حرکت، در این نقاط تمركز يافتهاند (تصوير ۴).

کثرت زمین بومهای روان ازلحاظ گستره جغرافیایی و تنوع بسیار آنها در عناصر فرهنگی و معیشت این جوامع منجربه تنوع زیاد در فرشهای آنها شدهاست. ازهمین رو و برای جلوگیری از طولانی شدن کلام در مقاله حاضر، ناچار به مهمترین شاخصههای مشترک این هنر در جوامعی که یادشد، اشارهمی شود (تصویر  $\Delta$ ).



تصویر ۱. نقشه پراکندگی هردینگهای اجتماعی ایران (نگارندگان).



- نقوش در این فرشها به صورت شکسته، هندسی و عناصر فرهنگی و محیطی در قالبهای نمادین متجلی شدهاند.
- بخاطر تحر کات دائمی در مسیرهای کوچندگی، فرشها در اندازه محدود بیشتر بین یک تا چهار متر مربع تولید می شوند.
- الیاف به کاررفته در آنها تمام از پشم خالص، دستریس و در محیط زندگی فراهم شدهاست.
- طیف رنگهای مورد استفاده تنوع زیادی ندارند و بیشتر از رنگهای گرم و بعضی رنگهای تند مانند قرمزها، سیاه، زرد، آبی، سبز، سفید، نخودی و خامههای خودرنگ، استفادهمی شود.
- زمان کوتاه برای تولید، متریک زیاد خامه و نوع کاربری فرش باعث انتخاب رجشمار پائین بین ۴۰-۲۰ گره است.
- ضخامت (طول) پرزهای فرش بخاطر شرایط محیطی بین یک تا چهار سانتیمتر است.
- رنگرزی الیاف کاملاً طبیعی و با رنگزاهای گیاهی در دسترس صورت می گیر د.
- گره درفرشهای این جوامع از دیرباز بهصورت متقارن بوده که از گرههای بسیار پایدار قلمدادمی شود.
- وجود ابرش (سایه روشن) و دورنگیهای موضعی، عدم تقارن در نقوش این قالیها بخاطر تحرکات دائمی و دردسترس بودن آنی مواد و مصالح مورد نیاز در مسیر حرکت آنهاست که جزء خصیصههای ذاتی آنها محسوبمی شود.

#### هنر فرش در زمینبومهای روستایی

این مکانها برحسب شدت برودت، ریزشهای جوی و مدت سیطره برودت تفاوتهای چشمگیری با دیگر مناطق دارند. به گونهای که از یکسو تمامی اشکال سکونتی و معیشتی تحت تأثیر عوامل محیطی همچون مکان استقرار سکونتگاه قرار گرفته و ازسوی دیگر، جلوههای معماری و هنری آنها

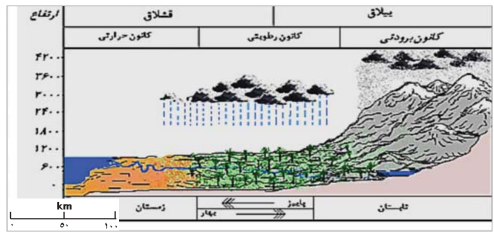
متأثر از چنین خصیصه اقلیمی شدهاست. در این مناطق، یکجانشینی نخستین دستاوردی است که محیط برای آنها فراهممی آورد.

هنر فرش در این جوامع بخاطر قرار گرفتن در مکانی ویژه و حد فاصل بین دو زمینبوم روان و شهری ضمن حفظ استقلال هنری، دارای تأثیراتی از هر دو جامعه یادشده، بهخصوص اشتراکات ساختاری با زمینبومهای روان است (تصویر ۶). ویژگیهای این فرشها بهقرار زیر است.

- اندازه فرشها بخاطر یکجانشینی و معماری خاص، در ابعاد قالی و قالیچهها بر دیگر ابعاد فرشها ارجحیت دارد.
- گروهی از این جوامع، فرش را با گره متقارن و گروهی با گره نامتقارن تولیدمی کنند.
- طیف رنگهای به کاررفته در قالیها بیشتر مانند زمین بومهای روان و تاحدودی هم تحت تأثیر قالیهای شهری است.
  - رجشمار فرش این جوامع بین ۵۰–۲۰ گره است.
  - الياف آنها تركيبي از پشم، پنبه و مقداري مو است.
  - ضخامت پرزها از ۵/ تا ۳ سانتی متر در نوسان است.
- نقوش به کاررفته در فرشها به صورت شکسته، هندسی، شاخه شکسته و اندکی نقوش منحنی است.
- رنگرزی آنها به صورت گیاهی، حیوانی فرآوری می شود.

## هنر فرش در زمینبومهای شهری

هسته اولیه بسیاری از زمین بومهای شهری در سواحل دریاچههای گذشته پایه گذاری شدهاست که پس از خشکشدن دریاچه، سایر منابع آبی تداوم آن را تضمین کردهاند. این منابع آبی می توانند ذخیره برف دائمی یا موقتی باشند که ارتفاعات اطراف، آن را تأمین می کردهاست و با نفوذ تدریجی، ذخایر آب زیرزمینی را به وجود آورده یا درمواقعی، جریانهای دائمی آبهای سطحی را به را ادراه انداختهاند. البته

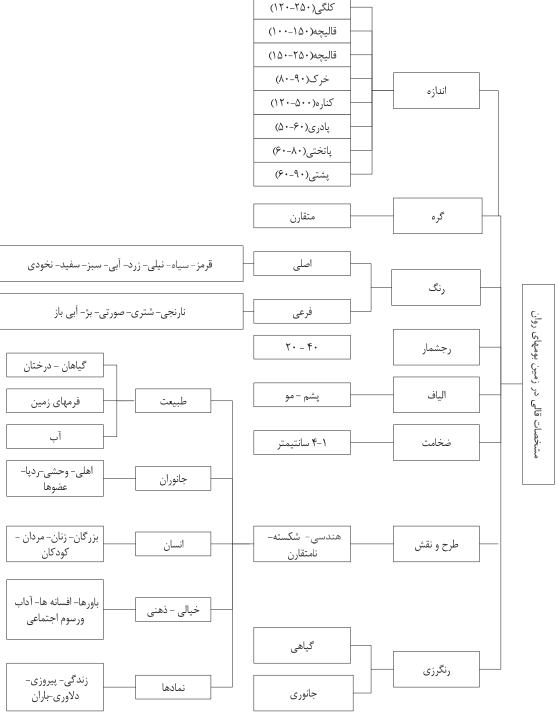


تصویر ۴. تحر کات زمین بومهای روان؛ مدنیت روان (نگارندگان).

باید به این نکته توجه کرد که اصطلاح مدنیت شهری تنها به شکل ظاهری شهر معطوف نیست و هر تجمع جمعیتی بزرگ و ساکن را که اکنون شهر نامیده می شود، نمی توان تمدن شهری دانست. بلکه می بایست پارامترهای دیگری را هم درنظر گرفت تا بتوان یک کانون جمعیتی را دارای مدنیت شهری به حساب آورد. این پارامترها شامل ساختار

اجتماعی، فعالیتهای اقتصادی، روابط اجتماعی و خصلتهای نهادینه شده درون افراد ساکن شهر است که در قالب مدنیت شهری تبلورمی یابند.

فرش که بهنوعی آفرینش هنری زمینبومهای روان و روستایی قلمدادمیشود، هنگام رسوخ به جوامع مدنی بزرگتر به خصوص زمین بومهای شهری به گونهای تحت تأثیر عاملهای

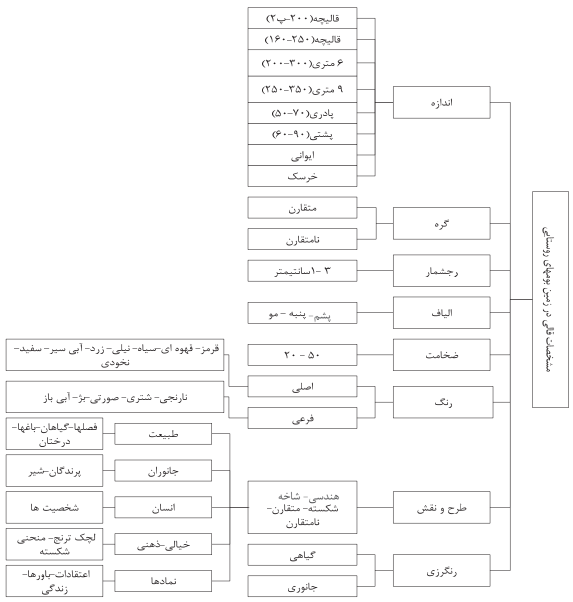


تصویر ۵. نمودار مشخصات فرشهای دستباف در زمین بومهای شناور (نگارندگان).

مکانی قرار گرفته و پدیدهای نو بهویژه ازحیث نقوش، رنگ، اندازه و کاربریهای مختلف پیداکرده که به شرح زیر است (تصویر ۷).

- فرشها بهخاطر نوع معماری در اندازههای متنوعتر و بیشتر بزرگتر تولیدمیشوند.
  - گره بیشتر بافتهها از نوع نامتقارن است.
- رنگ فرش غالباً زیاد تا دهها رنگ در یک فرش و دارای تنوع بسیار است.
- تراکم گره در مساحت به منظور ایجاد جلوههای واقعی در نقوش بسیار فراتر از دو زمین بوم روان و روستایی است. ساختار الیاف به منظور سبک سازی وزن، مساحت بزرگتر و

- آراستگی ظاهری دارای متریکهای متفاوت و در جنسهای متعدد است.
- ضخامت پرزهای فرش اندک بوده و به پائین تر از یک سانتی متر رسیده است.
- طرح و نقوش دارای انتظام و قواعدی است که برگرفته از هنرهای دیگر این زمینبومهاست. همچنین، غالباً دارای قرینگی در اجزا بودهاند ازاین روست که به نقوش منحنی گردان موسوم شدهاند.
- رنگرزی برای ایجاد تنوع در تعداد آنها همچنین زیبایی ظاهری فرش، بهسمت استفاده از رنگهای غیرطبیعی سیرمی کند.



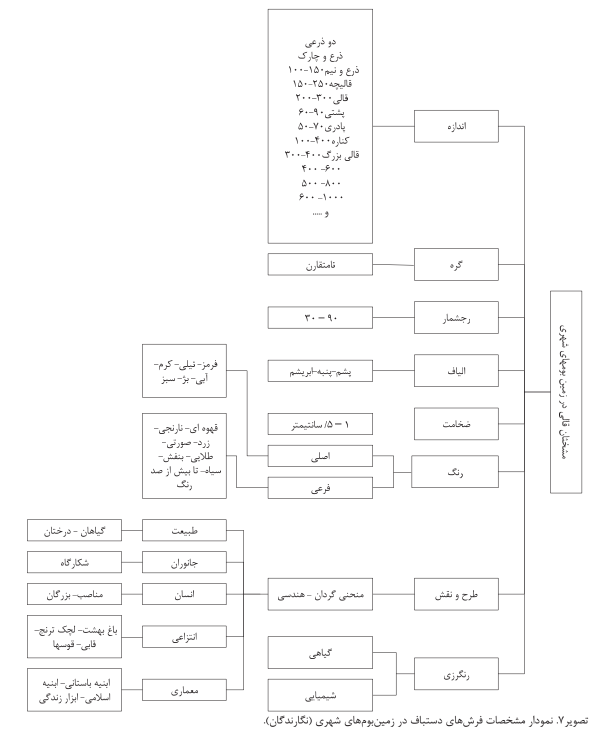
تصویر ۶. نمودار مشخصات فرشهای دستباف در زمین بومهای روستایی (نگارندگان).

# تحلیل آماری از افتراقهای فرش دستباف در زمین بومهای اجتماعی ایران

بااینکه روشهای توصیفی درباره افتراقهای فرش دستباف در زمینبومهای ایران، نسبت هویتهای مکانی و تأثیرات آن را در این هنر گویامیسازد لیکن تمسکبه روشهای آماری برای آشکارسازی چنین روابطی، دارای مزیتهای

متعددی است. یکی از این مزیتها، تبیین افتراق فضایی با رواییِ به نسبت بالا به وسیله مدل ریاضی در زمین بومهایی است که فرش دستباف یا به تعبیری قالی به عنوان فراورشیِ هنری و هویتی مشتر ک بین آنها و به خصوص سه زمین بوم؛ روان، روستایی و شهری مطرح است.

کمیتپذیری عناصر کیفی موجود در هنر قالی ایران دارای پیچیدگیهای خاص خود بوده و اجرای طرح آن



بهسادگی امکان پذیر نیست. ازاین رو به ناچار با روشهای مختلف همچون مقایسه تعداد متنابهی اسناد مکتوب و ازطریق میان یابی، همچنین طرح پرسش نامههایی متعدد بالغبر ۱۵۰ مورد در مناطق مختلف، کمیتهای مورد نظر بهدست آمد (جدول ۱). با بهدست آمدن اطلاعات و ارقام خام و بهره گیری از روشهای آماری که قبلاً از آنها یادشد، نسبت به تعیین افتراق فرش دستباف در زمین بومهای ایران اقدام شد. لازم به یادآوری است که تعداد ۲۴ جدول، ایران اقدام شد. لازم به یادآوری است که تعداد ۲۴ جدول، کنجایش و محدودیت صفحات مقاله پیش رو امکان پذیر نبوده برای همین، جدولهای حاوی نتیجه، ضمیمه بحث گردید. مراحلی که در تهیه ماتریس گروه افتراقی فرش دستباف در هردینگها انجام گرفت، به شرح زیر است.

- مقدار عددی شاخصههای اصلی فرش با روشهای علمی
   که شرح آن گذشت، بهدستآمد (جدول ۱).
- مقدارهای بهدستآمده در هر شاخص، به توان دو رسید و جمع جذری آنها محاسبه گردید.
- ۳. بهمنظور یکسانسازی شاخصهای فرش، از تقسیم هر عدد به جمع جذری عددها، جدول ماتریس بدون بُعد هر شاخص تهیهشد.
- ۴. در مرحله بعد برای بهدست آوردن ماتریس وزین بدون بعد هر شاخص، نسبت به اهمیت و تأثیر گذاری آن در گروه وزن دهی شد به نحوی که مجموع اوزان عدد یک شود.

نتایج به دست آمده بالا که در جدول ۲ نیز ارائه شده بیانگر این است که همه افتراقها در مؤلفههای اصلی فرش بهبیان ریاضی هم دارای تفاوتهای آشکاری است. برای نمونه، اگر در الیاف مورد استفاده در قالی، پشم جزء ساختار اصلی و مطلوب آن فرضشود که در واقع نیز چنین است، به کارگیری آن در زمین بومهای روان در حد اعلای خود قراردارد. مطلوبیت این لیف به عاملهایی مانند دسترسی آسان، شرایط استفاده از آن در محیط خاص و ویژگیهای کاربردیاش بستگی دارد. حال آنکه شرایط استفاده از همین الیاف در زمینبومهای روستایی بهنحو دیگری است. بطوری که لیفهای مورد استفاده در قالی این زمین بومها از امتزاج پنبه و پشم حاصل می شود. در اینجا عوامل مکانی و محیطی منجربه یکجانشینی شده و دسترسی، فراغت بیشتر و استفاده از پنبه، باعثشده که افزونبر افتراق ساختاری، شیوه تولید هم دستخوش تغییراتی شود. بنابر این، این مؤلفه دارای افتراقی معادل ۲۰/ نسبتبه زمین بومهای روان و ۰۳/نسبت به زمین بومهای شهری است.

اشتراک آن هم با زمینبومهای روان بیشتر است. در زمینبومهای شهری، تفاوت در به کار گیری الیافی همچون ابریشم باعث برخورداری از تنوع و ویژگیهایی میشود که مطلوبیتهای متفاوتی همانند زیبایی ظاهری نسبتبه دو جامعه دیگر دارند. بدین ترتیب، مؤلفههای دیگری نیز مانند مساحت، گره و رجشمار دارای چنین افتراقهایی در جزئیات هستند.

تهیه ماتریسی از همه عوامل یادشده با بهرهگیری از روش لوند (فرمول ۱)، افتراق فضایی را در فراورش هنر فرش آشکارتر میسازد که بهقرار زیر است.

- افتراق فضایی بین زمین بومهای روان و شهری، بزرگ ترین اختلاف را نشان می دهد.
- افتراق بین زمین بومهای روستایی و شهری، بیشتر از روستایی به روان است.
- افتراق بین زمین بومهای روان و روستایی، کمترین اختلاف را نشأن می دهد.

ارقام ارائهشده در جدول بالا بیانگر این است که ساختارهای فرش در محیطهای شهری، افتراق فزایندهای نسبتبه دو جامعه دیگر دارند. آنگونه که هرچه از این محیط فاصله گرفتهشود، از شدت افتراق بین زمین بومهای دیگر کاسته می شود.

درواقع، بهرهمندی از امکانات در دو محیط برای ایجاد فراورشی مانند فرش دستباف اگرچه منجربه تولید یک هنر شده لیکن این هنر در هریک از این جوامع، متکیبر عناصر تشکیل دهنده مدنیت جامعه یادشده است.

افتراق بیشتر بین دو جامعه شهری و روان، نشان دهنده افتراق بیشتر محیطی آنها نیز هست. افتراق کمتر بین دو جامعه روان و روستایی نیز گویای تشبهات محیطی و مؤلفههای دیگر مدنی آنها است.

این سخن، بدان معناست که مؤلفههای مکانی هویتساز نقش خود را در پدیدههای هنری و دستاوردهای دیگر آنان نیز بخوبی نشان می دهند. اگر چه اشتراکات این دستبافته باعث شده است این هنر در تمامی زمین بومهایی که تولید آن انجام می شود به نام قالی رقم زده شود لیکن اهمیت موضوع در آن است که اجزای شکل دهنده این هنر و روشهای فراهم سازی چرخههای تولید منحصراً در مکان خاصی به وجود آمده اند. این امر، موجب پدید آمدن فرشی با نامی خاص دارای همان عناصر اما ترکیبی متفاوت شده است. بنابر این اگر از سبکهای فرش سخن به میان می آید، مفهومی این اگر از سبکهای فرش سخن به میان می آید، مفهومی

| زمینبومها ساختار فرش | زمین بومهای روان          | زمینبومهای شهری       | زمینبومهای روستایی    |
|----------------------|---------------------------|-----------------------|-----------------------|
| مساحت قالى           | میانگین به متر            | میانگین به متر        | میانگین به متر        |
| میانگین متر          | ۴                         | ٩                     | ۶                     |
| الياف                | درصد                      | درصد                  | درصد                  |
| پشم                  | ٩.                        | ۶۰                    | ٧٠                    |
| پنبه                 | ٣                         | ٣٠                    | ۲۵                    |
| مو                   | γ                         | •                     | ۵                     |
| ابريشم               | •                         | 1.                    | •                     |
| رجشمار قالى          | تعداد گره در ۷/۵ سانتیمتر | تعداد در ۷/۵ سانتیمتر | تعداد در ۷/۵ سانتیمتر |
| میانگین              | ٣٠                        | ۶۰                    | ٣۵                    |
| رنگ                  | درصد                      | درصد                  | درصد                  |
| قرمز                 | ۴٠                        | ۱۵                    | ٣٧                    |
| کرم                  | ۱۵                        | ۴٠                    | ۲۵                    |
| نیلی                 | γ                         | ١٢                    | ١٢                    |
| آبی                  | ۶                         | 1.                    | ۶                     |
| سبز                  | ٣                         | ١                     | ٢                     |
| زرد                  | ٣                         | ٢                     | ٢                     |
| سفید                 | γ                         | ۵                     | ۴                     |
| نارنجى               | ٢                         | ٢                     | ٢                     |
| قهوهای               | ۴                         | ٢                     | ۴                     |
| شترى                 | ۶                         | 1.                    | ٢                     |
| سياه                 | ۵                         | 1                     | ٣                     |
| طلایی                | ٢                         | ١                     | ١                     |
| رنگرزی               | درصد                      | درصد                  | درصد                  |
| گیاهی                | ٩٠                        | ۵۰                    | ٧٠                    |
| جانوری               | 1.                        | •                     | ۵                     |
| شیمیایی              | •                         | ۵۰                    | ۲۵                    |
| ضخامت قالى           | ارتفاع پرز                | ارتفاع پرز            | ارتفاع پرز            |
| سانتىمتر             | 1 – ۴                     | • /Y ۵- • /۵          | ٣-•/۵                 |
| طرح و نقش            | درصد                      | درصد                  | درصد                  |
| شكسته                | ٨٧                        | •                     | ٣۵                    |
| هندسی                | 1.                        | ۲٠                    | ۱۵                    |
| شاخه شكسته           | ٣                         | •                     | ۵٠                    |
| منحنی گردان          | •                         | ٨٠                    | •                     |
| گره قالی             | درصد                      | درصد                  | درصد                  |
| متقارن               | 1 • •                     | ٣٠                    | ٧٠                    |
| نامتقارن             | •                         | γ.                    | ٣٠                    |

(نگارندگان)

| فرش دستباف | ساختارهای ف | ىبعد افتراق | های کمّی ب | ل۲. شاخصه | جدو |
|------------|-------------|-------------|------------|-----------|-----|
|------------|-------------|-------------|------------|-----------|-----|

| ساختار فرش هردینگ | رنگآمیزی | الياف | رجشمار | مساحت | رنگرزی | ضخامت | طرح و<br>نقش | گره |
|-------------------|----------|-------|--------|-------|--------|-------|--------------|-----|
| روان              | /40      | /     | 118    | /٣٨   | 1/•1   | /48   | 147          | /Y  |
| روستایی           | 14.      | /YA   | /۲۱    | /44   | /9۵    | /∆ •  | /٣۵          | /٧۶ |
| شهری              | /٣١      | /Y۵   | 188    | /41   | 180    | /۲۵   | /٣٣          | /۵۵ |

(نگارندگان)

جدول ۳. ماتریس افتراق ساختارهای فرش دستباف در زمین بومها

| زمينبومها | روان  | روستایی | شهری  |
|-----------|-------|---------|-------|
| روان      | •     | /1919   | 18401 |
| روستایی   | /۱٩٨٩ | •       | /81AY |
| شهری      | 18401 | /F1AY   | •     |

(نگارندگان)

#### نتيجهگيري

درمجموع می توان در پاسخ به این پرسش که افتراق های محیطی به چه میزان در شکل گیری زمین بومهای اجتماعی ایران و هنر فرش دستباف در این جمعیتها تأثیر داشته اند، این نکته را بیان کرد که مکان به آن مفهومی که در علوم جغرافیا و به خصوص زمین ریخت شناسی به آن پرداخته می شود، در شکل گیری هویت سکونت گاههای ایران نقشی انکارناپذیر دارد. هرچند در این فضا، عناصر دیگری نیز در ایجاد چنین نقشی دخالت داشته اند اما نقش مکان در شکل گیری هویت جوامع مدنی در ایران غیرقابل انکار است. به گونه ای که افتراق های مکانی و چشم انداز ها منجر به شکل گیری سیستمهای اجتماعی متعدد در این فضا شده اند.

این جوامع به تبع پویایی و افتراقات مرایایی محیط، دارای خصایص متفاوتی در سلسله مراتب خود شدهاند. افتراق ها به قدری بارز هستند که در لایه های گوناگون زندگی این جوامع نیز رسوخ کردهاند. نمونه بارز این سخن، هنر است که در جوامع مذکور دارای خصلتی است که بطور آشکار افتراقات متأثر از محیط، در آنها متجلی است. هنر فرش که یکی از فراورشهای مشترک زمین بوم های اجتماعی ایران تلقی می شود علی رغم وجود مشتر کات، بخوبی می توان به مفهوم افتراق های ساختاری در آن با توجه به ویژگی های مکانی تولید کنندگانش پی برد. این افتراق ها، هم در شیوه های فراهم سازی چرخه تولید و نمادپردازی ها در قالب طرح و نقش، رنگ، اندازه، رجشمار و ... در صحنه ظاهری فرش و هم در چگونگی کاربردی سازی آن اتفاق افتاده است.

نسبت افتراقهای این هنر در زمینبومهای مورد مطالعه نیز، با درجات متفاوتی ظهور کردهاست. بطوری که هرچه از سمت زمینبومهای شهری بهسوی زمینبومهای روان دورشویم، تفاوتهای ساختاری و ظاهری دستبافتهها بارزتر میشوند. این بدان معناست که افتراقهای هنری در زمین بومها از تفاوت محیطی آنها پیروی می کنند. در این میان، بیشترین افتراق بین زمین بومهای شهری و روان دیده می شود که نشان دهنده تفاوتهای به نسبت مهمی بین آنهاست. کمترین افتراق هم میان زمین بومهای روستایی و روان رخ داده است.

قرار گرفتن زمینبومهای روستایی بین دو زمینبوم شهری و روان باعثشده تا فاصله افتراقهای این زمینبومها نسبتبه هر دو زمینبوم یادشده، کمترشود و در فراورشهای هنری ازجمله فرش دستباف ضمن حفظ ارزشهای مکانی خود، از دو جامعه نزدیک به خویش نیز، تأثیرپذیرد.

درنتیجه، براساس متد لوند می توان ریشه های مفاهیمی چون سبک را در فراورشهای هنری از جمله فرش دستباف، در هویت مکانی آنها جستجو و مؤلفه های مکانی را به عنوان تأثیر گذار ترین عنصر هویت ساز برای این جوامع تلقی کرد.

#### 1- Geomorphology: زمین ریختشناسی

۲- تحلیل سینماتیک تحلیلی بر مبنای مفاهیم و به عبارتی تحلیلی مفهومی است.

#### 3- Social Herding Systems

هردینگ سیستم اجتماعی یا زمین بومهای اجتماعی؛ نظامهای هویت دار و پایداری هستند که به واسطه ارتباط انسان با محیط و شرایط طبیعی به وجود آمده و دارای نظام خاص معیشتی، مالکیتی و اجتماعی هستند و الگوی جریان ارتباطات بین آنها و محیطشان تحت تأثیر شدید شرایط مکانی و واحدهای طبیعی و محیطی است که در آن زندگیمی کنند.

۴- فراورش معادل حاصل خیزی، باروری، سودمندی و تولید است (Productivity).

#### 5- Topsis

- ۶- فضای نیچ(Niche)، عبارت از مجموعه عناصری است که نیازهای یک جمعیت را برای حیات و استمرار تأمینمی کند و ضمن سنجش روابط آن با سایر جمعیتها، نقش جمعیت مزبور را در سیستم مشخص می سازد.
- ۷- متد لوند (Lond)، یک بیان ریاضی در علوم مختلف است که پژوهشگر در قالب آن و براساس نوع مطالعهای که انجام می دهد،
   از آن بهره می گیرد. معمولاً از این روش برای بیان همبستگی ها و گاه تفاوت یا تفاضل ها استفاده می شود. در واقع، نوع پژوهش و هدف محقق در تعیین آن دخالت دارد و فرمول آن را نیز برهمین اساس محقق تدوین می کند. در این پژوهش برای روائی مطلوب از افتراق های هنری به بیان ریاضی و آمار، از این روش بهره گرفته شده است.

#### 8- Geomorphic: مين يخت

- ۹- تغییرات اقلیمی دوران چهارم زمین شناسی (کواترنر)، باعث به وجود آمدن تناوب دورههای سرد و گرم اقلیمی در کره زمین شده و همه عناصر از جمله بیومها تحت تأثیر این عوامل، دچار تحولات بسیاری شده اند.
  - ۱۰- یخچالهای درهای نتیجه انباشت یخ و برف در ارتفاعات ایران هنگام حاکمیت دوره سرد بودهاست.
  - ١١- خط برف مرز دائمي، خطى است كه از آن نقطه به بالا، بارشها بهصورت جامد روى ارتفاعات باقيميماند.
  - ۱۲- خط تعادل آب ویخ، خطی است که هنگام پائینآمدن زبانههای یخی از ارتفاعات، از آن بهبعد ذوبمیشوند.
- ۱۳- خط تعادل آب و خشکی، خطی است که آب دریاچههای بسته داخلی هنگام تعادل در ورودی و خروجی آب، با خشکی داشتهاند.

#### 14- Topographic: پستى و بلندى

- ۱۵ عشایر
- ۱۶- زمین بومهای سرد به کانونهای جمعیتیای اطلاق می شود که هنگام حاکمیت دوران سرد اقلیمی به وجود آمدهاند.
- ۱۷- زمین بومهای گرم به کانونهای جمعیتیای اطلاق می شود که هنگام حاکمیت دوران گرم اقلیمی به وجود آمدهاند.
- ۱۸ زمین بومهای تپهای (Choqa civic) به مکانهای استقرار جمعیت روی تپههای طبیعی یا دستساز در گذشته اطلاق می شود.
- ۱۹ زمین بومهای غار نشینی، سیستمهای اجتماعی است که سکونتگاههای خود را با حفر کردن در رسوبات مختلف زمین ایجاد می کردهاند.

#### منابع و مآخذ

- آلستر هال، جوزه لوچیک ویووسکا (۱۳۷۷). گلیم، ترجمه شیرین همایون و نیلوفر الفت شایان، تهران: کارنگ.
- آن کاترین سراپن فورد، لمبتون (۱۳۵۴). **مالک و زارع در ایران،** ترجمه منوچهر امیری، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب.
  - ادواردزرتورسسیل (۱۳۶۸). قالی ایران، ترجمه مهیندخت صبا، تهران: فرهنگسرا.
- اشنبرنر، اریک (۱۳۷۴). قالی و قالیچههای شهری و روستایی ایران، ترجمه مهشید تولایی و محمدرضا نصیری، تهران: یساولی.
- اکرمی، صغری (۱۳۸۵). *ایزوستازی برودتی حرارتی منطقه آباده، ابرقوه و تعامل ژئوفیک آنها*، پایاننامه کارشناسی ارشد، دانشکده جغرافیا، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
- باباجمالی، فرهاد (۱۳۸۵). گستره جغرافیایی مدنیت در ایران و تأثیر مکانهای جغرافیایی بر هنر و سبک فرش ایران، ماهنامه قالی ایران، (۶۹)، ۳۱–۲۸.
- \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۸). استثناگرایی در هویت فضای مدنی ایران، فصلنامه علمی- پژوهشی جغرافیا و مطالعات محیطی، (۱)، ۲-۱۴.

- \_\_\_\_\_\_(۱۳۹۱). مؤلفههای ژئومورفولوژی و تأثیرات آن بر هویت مدنی و هنر فرش دستباف ایران، رساله دکتری، دانشگاه اصفهان.
  - بیکمحمدی، حسن (۱۳۸۲). مقدمهای بر جغرافیای تاریخی ایران، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
  - پاتریک، نولان و گرهارد لنسکی (۱۳۸۳). جامعههای انسانی، ترجمه ناصر موفقیان، تهران: نی.
    - پرهام، سیروس (۱۳۷۱). **دستبافتهای عشایر و روستایی فارس**، ج ۲، تهران: امیرکبیر.
- پوپ، آرتور اپهام (۱۳۸۷). سیری در هنر ایران، ترجمه گروه مترجمان زیرنظر سیروس پرهام، ج ۱، تهران: علمی و فرهنگی.
  - تناولی، پرویز (۱۳۸۰). **آرایه و نقشه فرشهای ایران،** تهران: یساولی.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۸۳). **گبه هنر زیر پا،** تهران: یساولی.
  - حصوری، علی (۱۳۸۱). مبانی طراحی سنتی در ایران، تهران: چشمه.
- رامشت، محمدحسین (۱۳۸۰). دریاچههای دوران چهارم بستر تبلور مدنیت در ایران، **فصلنامه تحقیقات جغرافیایی،** (۶۰)، ۱۱۱–۹۰.
- رامشت، محمدحسین و شاهزیدی، سمیه سادات (۱۳۹۰). کاربرد ژئومورفولوژی در برنامهریزی، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
- رهنمایی، محمدتقی (۱۳۷۱). توانهای محیطی ایران، تهران: مرکز مطالعات و تحقیقات شهرسازی و معماری.
  - ژوله، تورج (۱۳۸۱). پژوهشی در فرش ایران، تهران: یساولی.
- سید سجادی، سید منصور (۱۳۸۴). نخستین شهرهای فلات ایران، ج ۱، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - صور اسرافیل، شیرین (۱۳۶۸). کتاب فرش ایران. تهران: چاپخانه فردین.
  - فيليپ، جي. آدلر (۱۳۸۴). ت**مدنهاي عالم**، ترجمه محمدحسين آريا، ج ۱، تهران: اميركبير.
    - قدیانی، عباس (۱۳۸۱). ت**أثیر فرهنگ و تمدن ایران در جهان،** تهران: فرهنگ مکتوب.
- قیومی، حمید (۱۳۹۰). بررسی فرایندهای ریختزا و خاکزای پدید آورنده تحولات طبیعی و مدنی زاینده رود در کواترنر، رساله دکتری، دانشکده جغرافیا، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
- کیانی، طیبه (۱۳۸۹). ژئومورفولوژی تاریخی ماهیدشت در کواترنر، پایاننامه کارشناسیارشد، دانشکده جغرافیا، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
- مرادی غیاث آبادی، رضا (۱۳۸۶). نقشه باستانی ایران، تهران: پژوهشهای ایرانی و شرکت مهندسی بدر سیستم.
  - نصیری، محمدجواد (۱۳۷۴). **سیری در هنر قالی بافی ایران**، تهران: مؤلف.
- نعمتالهی، فاطمه (۱۳۸۲). *آثار یخساری در دشت نمدان فارس*، پایاننامه کارشناسیارشد، نجف آباد: دانشگاه آزاد اسلامی واحد نجف آباد.
- ویلیام جیمز، دورانت (۱۹۸۲). **تاریخ تمدن**، ترجمه گروه مترجمان، ج۱، تهران: انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی.
  - یاوری، حسین (۱۳۸۴). مبانی شناخت قالی ایران، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.

# جلوههای موسیقایی روایتهای چندآوا در ادبیات داستانی و نمایشی ایران نمونههای مطالعاتی بازی آخر بانو اثر بلقیس سلیمانی و نمایشنامه افرانوشته بهرام بیضائی

پروانه احمدی\* محمدجعفر یوسفیان کناری\*\*

#### چكىدە

روایتهای چندآوا به یک معنا ناظر بر متونی ادبی یا نمایشی هستند که در آنها چند رشته سخن متفاوت و متنوع به گونهای همزمان به طرح یک واقعه یا بازنمود روایی آن میپردازند. در این نوع از شیوههای بیان ادبی، راوی معمولاً در نقش دو یا چند شخصیت ظاهرشده و همزمان از چند تراز روایی مختلف به طرح و گسترش رخداد مورد نظر خود اقداممی کند. ازاین رو، صدای راوی داستان نه تنها در موقعیتی حاکم یا مسلط بر فراز صداهای دیگر اشخاص حاضر در جهان ادبی یا نمایشی قرارنگرفته بلکه برعکس کاملاً همجوار و همتراز با آنها نیز شنیدهمی شود. بنابر آنچه بیانشد، در این مقاله تلاش شدهاست تا با تکیه بر یارهای از الگوهای نظری رایج در سازماندهی اصوات و تنظیم قطعات موسیقایی و به کارگیری روش پژوهش تطبیق مقایسهای، به نحوه عملکرد کانونهای روایی و نقش آنها در پیشبرد داستان و نمایشنامه توجهشود.

مسأله آن هم بر طرح شاخصها و شواهدی مبتنیبر همترازی عملگرهای چندآوایی در جهانهای داستانی و نمایشی ایران استوار است. نگارندگان در پژوهش حاضر برای طرح و توسعه ایده اصلی خود به مقایسه جلوههای چندآوا در رمان بازی آخر بانو از *بلقیس سلیمانی* (۱۳۸۸) و نمایشنامه افرا،یا روز م*ی گذر*د از *بهرام بیضایی* (۱۳۹۱) یرداخته و با مراجعه به مهمترین آموزههای میخائیل باختین، قابلیتهای چندآوایی در الگوی روایتگری دو نمونه یادشده رابررسی کردهاند. یافتههای حاصل از سنجش کیفی مؤلفههای چندآوای این پژوهشبیانگر این است که حضور متکثر صداهای گروهی، گسست انحصار در ایفای نقش عاملیتهای روایی، سیالیت و انعطاف پذیری سویههای روایتگری ادبی یا نمایشی و البته چگونگی توزیع اصوات میان اشخاص داستان و نویسندگان این آثار، گمان تطبیق تجربهای چندآوا را در این نمونههای مطالعاتی تأییدمی کند.

# كليدواژگان: چندآوايي، رمان، نمايشنامه، موسيقي، سليماني، بيضائي.

<sup>\*</sup>دانشجوی کارشناسی ارشد ادبیات نمایشی، دانشکده هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

<sup>\*\*</sup>استادیار، گروه ادبیات نمایشی، دانشکده هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران (نویسنده مسئول). yousefian@modares.ac.ir

در سه دهه گذشته، مطالعات میان رشتهای هنر و ادبیات جایگاه بسیار قابل توجهی در پژوهشهای دانشگاهی جهان یافتهاند. بخش عمدهای از این اقبال جهانی، مرهون توسعه کاربردی مفاهیم بر گزیدهای از حوزههای نقد ادبی معاصر است. "چند آوایی" اصطلاحی که نخستینبار میخاییل باختین ، فیلسوف و زبان شناس روسی، در مور د رمان های داستایوفسکی به کار برد اساساً دلالتهایی ادبی را مدنظر قرارداده و به نظر او بیش از سایر اشکال نگارش ادبی در رمان قابل پی گیری و تحلیل است. باختین در کتاب "مسائل نظریه ادبی داستایوفسکی" (۱۹۸۴)، با معرفی دو مفهوم "چندآوایی و تکآوایی" در رمان، افق تازهای از روشهای تأویل و تفاسیر زیباشناختی را در حوزه مطالعات و نقد ادبی گشود. وی برای سازماندهی نظری ایده خویش، از مفهوم صدا و ترازهای مختلف اصوات حاضر در یک قطعه آهنگین موسیقایی الهام گرفت. از این منظر هر نغمه، ترکیبی از نغمههای دیگر است. بدین معنا که از همزمانی اجرای دو یا چند نغمه آهنگین است که مایه اصلی قطعه موسیقی ساختهمیشود. در این حالت، موسیقی چندآوایی یا پولیفونیک است. باختین با استعارهسازی روششناسانه خود، این مفهوم موسیقایی را به قلمرو رمان گسترشداد و این بحث را مطرح کرد که زبان رمان برخلاف زبان شعر که حامل لحنى تكصداست، از وجهى چندآوا بهرهمى برد. باختين اما زبان درام را که مشتمل بر دیالوگ است، در دسته زبان چندآوایی قرارنداد زیرا معتقدبود که در زبان نمایشی، همه شخصیتها با یک صدا گفتگو میکنند. وی درباره رمان از مفهوم "فاصله" بهرهبرد؛ فاصلهٔ میان مؤلف، راوی و شخصیتها که اجازهمی دهد هریک از آنها با صدای خودشان صحبت کنند. لازم است فاصله بین راوی و شخصیت حفظشود و نباید آنها را به یک صدای واحد تقلیل داد. به این معنا، راوی داستان و اشخاص دخیل در ماجرا مستقل ازهم هستند و هرکدام صاحب هویت ویژه خود میباشند. باوجود دیدگاه آرمانی باختین در قبال جایگاه و اهمیت رمان در مجموعه تحولات ادبی معاصر، امروزه مشخص شدهاست که در الگوهای متأخر سازماندهی به خطوط متنوع روایت داستانی یا نمایشی نیز، مى توان شواهدى مبتنى بر همجوارى آواها و نقش مكمل آنها در شکل گیری نظام کلی دلالتهای ضمنی اثر پیداکرد. براین مبنا، در مقاله حاضر امکان پاسخ گویی به این سؤالات فراهممي شود که چندآوايي تا چه حد ازلحاظ سبک شناختي قابل اعمال بر گفتارهای شبه- دراماتیک و نیمهروایی است. دیگر آنکه، چه جلوههایی از چندآوایی مقایسهپذیر را می توان

در رمان "بازی آخر بانو" و نمایشنامه "افرا" شناسایی کرد تا از این طریق، به ارزشهای زبانی یا بیانی نویسندگان آنها، سلیمانی و بیضایی، با رویکردی تطبیقی پیبرد. البته باید توجهداشت که ضریب پاسخ گویی به پرسشهای بالا، تقریبی است و نویسندگان هرگز به دنبال صدور احکام شخصی یا اثبات قطعیت دعاوی خود نیستند. چه آنکه در یک مطالعه تطبیقی آن هم با ویژگیهای ادبی تنها مى توان با طرح گمانه هايى مقرون به اعتبار، صرفاً افق هاى تفسیری تازهای را پیش روی خوانندگان گذاشت. هدف از انتخاب نمایشنامه افرا درمقابل رمان بازی آخر بانو بهعنوان نمونههای مطالعاتی که آگاهانه هم مورد توجه قرار گرفتهاند، از این روی است که در این اثر نمایشی، جلوههایی بارز از سطوح مداخله گر روایتهای داستانی نیز دیدهمی شود. بنابراین، متن نمایشی مورد بحث امکان هم پوشانی نسبی رشتههای گفتمانی را فراهمآورده و ارزش مطالعه تازهای را برمی انگیزد. نمایشنامه افرا هم ضمن داشتن شاخصهای دراماتیک، بهنوعی با بهرهگیری از روایت رمان گونه، ماجرا را تعریفمی کند.

بنابر آنچه بیانشد، در پژوهش حاضر با مروری اجمالی بر مبانی نظری چندآوایی باختین و جایگاه آن در شیوههای روایتگری ادبی و نمایشی، متغیرهایی کیفی تعریف خواهندشد که امکان مقایسه میان نمونههای مطالعاتی را فراهممیآورد. در میانه بحث، با الگوبرداری صوری از منطق توالی یا توازی آواها در تنظیم قطعات موسیقی، جایگاه راوی و شخصیتهای دخیل در ایفای نقش عاملیت روایی مبتنیبر قراردادهای جهان ادبی و نمایشی، بررسی خواهدشد. لازم به توضیح است که بهره گیری از الگوهای موسیقایی در این مقاله بیشتر کاربردی استعاری داشته و بهلحاظ نظری، قصد توسعه کاربردی فراتر انتجه باختین به آن اشارهنموده، دنبال نمی کند. بنابراین، نمودارهای گنجانده در بدنه مقاله حاضر تنها ارزش باز تولید نمودارهای گنجانده در بدنه مقاله حاضر تنها ارزش باز تولید ادعای نویسندگان در رشته سخنهای ادب یا شبه—نمایشی ادران انتخابشدهاند.

#### چارچوب نظری تحقیق

#### - چندآوایی در رمان و نمایشنامه

چندآوایی به عنوان نوعی کار کرد ادبیِ متفاوت از نخستین سالهای دهه سوم قرن بیستم میلادی، با اعلام مواضع نظری خلاقانهای از سوی میخائیل باختین درقبال دیدگاههای صور تگرایان روس، مطرحشد. هرچند قریب به سه دهه زمان لازمبود تا با انتشار ترجمههای انگلیسی متون وی در غرب،

اشخاص ماجرا و متمايز از آنها عهدهدار سخن همگان باشد (تئودورف، ۱۳۸۲: ۱۱۱). دراین باره *دنتیث <sup>۶</sup> ب*هنقل از باختین مینویسد: «مشخصه اصلی رمانهای داستایوفسکی کثرت صداها و آگاهیهای مستقل و ادغامنشده و چندآوائی واقعی صداهای کاملاً معتبر است.» (Dentith, 2005: 40). برای اشاره به تنوع تقلیل نیافتنی در گونههای سخن، باختین از واژه "چندگونگی" استفادهمی کند. این واژه بین دو واژه برساخته دیگر او جایمی گیرد؛ چندزبانی یا تنوع زبانها و چندآوایی یا تنوع آواهای شخصی (تئودورف، ۱۳۷۷: ۱۱۴ و ۱۱۵). "چندصدایی" و نیز "تغییرهای ناگهانی و نامشخص زاویه دیدهای غریب" امروز از مهمترین مصادیق ادبی پسامدرن محسوبمی شوند (تسلیمی، ۱۳۸۳: ۲۷۸ و ۲۷۹). در این میان، ترى ايگلتون <sup>٧</sup> نظريه پرداز برجسته انگليسي، از آراي باختين بهعنوان مهمترین نظریاتی یادمی کند که زمینه نظری لازم را برای بسط نحلههایی چون پسامدرنیسم و پساساختار گرایی فراهم آوردهاست (ایگلتون، ۱۳۸۰: ۳۱۷).

از نظر باختین فضای "تکصدایی" ادبیات نخستینبار در رمانهای داستیوفسکی تبدیل به جهانی چندصدایی شدهاست. جهان چندصدایی مانند موسیقی چندصدایی، چند آواست. تنها صدای واحد یک فرد مسلط (مؤلف) به گوش نمیرسد. بلکه اثر ادبی مانند موسیقی چندصدایی محل برخورد و آمیزش جهان شخصیتهای مختلف است که هر یک بهمثابه یک صدا به هرکدام از شخصیتها در حکم یک خط ملودی اند و مجموعه آنها نغمه نهایی را به گوش می رساند. باختین یکی دیگر از استعارههای زمینه ساز ظهور چندآوایی در رمان را در خصیصهٔ آنها نعمه نهایی بر ایمگوش می رساند. باختین یکی دیگر از جشنواره ای شدن سخنها یا همان کارناوال می داند که در باشنواره ای متمایز فردی به مراتب قوی تر شنیده می شوند و هیچ گفتمانی بر دیگری برتری ندارد. او نمودهای چند زبانی در رمان را گفتمان نویسنده، راویان گوناگون و گفتار شخصیتها تلقی می کند (باختین، ۱۳۸۴، ۲۷۹).

"گفتمان در رمان" نوشته شده در اواسط دهه ۱۹۳۰م.، یکی از غنی ترین و کامل ترین اظهارات باختین در تقابل بین تنوع زبانی و زیبائی شناسی رمان است. ساین نویسنده، میان زبان راوی و نیت مؤلف تفاوت می گذارد. این زبان راوی است که وارد بدنه رمان می شود و به رقابت فعال با زبان شخصیتها می پردازد. اما در پشت این، باختین اصرارمی کند که خواننده باید نیت مؤلف را مجزا از آنچه راوی می گوید، حس کند (53 Ball & Freedman, 2004: 53). او بین موضوع مطالعهٔ صرفاً زبان شناختی که در آن تنها روابط دستوری و منطقی بین کلمات مورد مطالعه قرار گرفته و

توجه محافل روشنفکری به مفهوم مورد اشارهٔ باختین جلبشود. بااینهمه، اتخاذ مواضعی بینابین صورتگرایان و ساختگرایان ادبی بود که موجبشد تا این مفهوم در پیوند با رویکردهای نظری یادشده برجستهتر دیدهشود. تلاش صورت گرایان روس برای تشخیص سبکهای متناسب با متون منثور، آغاز حرکتی برای توصیفهای ضد صورت گرای باختین از داستانهای چندآوا و آنچه وی بیش از همه می توانست در رمانهای داستایوفسکی ردیابی کند، شد (صافی و فیاضی، ۱۳۸۶: ۱۵۱). "گفتگو" موضوعی مهم برای صورت گرایان روسی محسوب میشد. آنان تک گفتار را شکل آغازین سخن بهشمار می آوردند و داستان را "تقلید هنری سخن تک گفتار" مىنامىدند ليكن صورت گرايان چندان به بنيان "داستان چندآوا" اشارهای نکردهاند. به یک معنا می توان گفت این باختین بود که تمایز دقیق تک گفتار و مکالمه را شناخت و شرحداد (احمدی، ۱۳۷۲: ۱۰۳). *هالکویست* (۱۹۹۷)، از منظری دیگر معتقد است که باختین این مفهوم را در مقابله نظری با دیدگاه تاریخ گرایان مطرح کرد. آنها اثر ادبی را بازتاب واقعیت تلقیمی کردند درحالی که باختین، مفهوم چندصدایی و تعیّن کارناوالی ٔ رمان را در مواجههای انتقادی با عمومیت وثوق امر تاریخی مکتوب به زبان ادبیات مطرح کردهاست (هالکویست، ۱۹۹۷: ۸۹). از سویی دیگر، روایت در رمان چندآوایی اهمیت ویژهای دارد. باختین روایتهایی را که منشأ آن نویسنده نیست از نمودهای رمان چندصدایی میداند (باختین، ۱۳۸۴: ۱۲۴). بنابر باور وی، در متونی که در آنها چندصدایی وجوددارد "بهعوض یک راوی یا زاویه دید واحد، راویان متعدد با یکدیگر بر سر نقل داستان رقابت می کنند." (کاستانیو، ۱۳۸۷: ۱۸). اینجاست که مفهومی بهنام "چندروایتی" شکلمی گیرد. از منظری معناشناسانه شاید بتوانگفت که در این آثار که بجای تکروایت واجد چندگانگی روایتهای ادبی است، هر داستان تنها در سایه روایتهای متقابلش معنامی یابد. درواقع، ساز و کار دلالت گری رمان براین منوال استوار است که همواره پاره روایتهایی ٔ در عرض یکدیگر قرار گرفته و خط کلی داستان را پیشمی برند و اصطلاحاً آن را معنادار می سازند. این تمهید، بعدها بارها در نحوه سازماندهی اطلاعات روایی نمونههای ادبی موسومبه پسامدرن به کار گرفته شدهاست. رمان چندآوا اساساً متمايز از رمانهايي است كه در آنها حرف آخر را راوی می زند. به نظر باختین، در رمانهای داستایوفسکی که کامل ترین نمونه رمانهای مکالمهای محسوب می شوند، دانای کل آگاه به جمیع امور، وجودندارد. درواقع، نمی توان بهوضوح دانای روایت گری یافت که در سطحی بالاتر از

روابط گفتاشنودی حذف می شود و مطالعه زبانی که شامل روابط گفتاشنودی است، روابط بین افراد صحبت کننده، تمایز قائل می شود (همان: ۳۱).

در همین حال وی با مطرحنمودن دو مفهوم "منطق مکالمهای" و "چندصدایی" در کتاب "مسائل نظریه ادبی داستایوفسکی" زمینه ساز ابداع مفهومی تازه بهنام"بینامتنیت" از سوی ژولیا کریستوا<sup>۹</sup> شد. این اصطلاح را برای اولینبار کریستوا در "رویکرد نشانه شناختی به ادبیات و هنر "به کار گرفت. بینامتنیت، یکی از مفاهیم مهم برای مطالعات نوشتاری و عمل نوشتن است. كريستوا اصطلاح بينامتنيت را ابداع كرد تا تماميت مستقل نویسنده و خواننده را در اقیانوسی از تجارب مشترک فرهنگی متون مشترک، حل کند (همان: ۵۸). به این معنا، متون دیگر در انزوا نیستند بلکه در ارتباط با سایر متنها نمودمی یابند (همان: ۵۳). درواقع، منطق مكالمهاي و چندصدايي در ذات خود سرشتی بینامتنی دارند؛ این گفتگو نهتنها میان آواهای مختلف درون یک متن صورتمی گیرد بلکه از متن فراتر رفته و میان متن و متونی دیگر نیز صورتمی پذیرد. صدای متون دیگر ازجمله صداهایی است که در کنار سایر صداها همچون صدای نویسنده، راوی و شخصیت درون رمان چندآوایی شنیده می شود (بهرامیان، ۱۳۹۰: ۸۲). تئودورف در اشاعه افکار باختین نقش بسزایی داشت. ازنظر وی، باختین به حضور بینامتنیت در هر گفتاری حتی زبان روزمره نیز معتقدبود و مهمترین مشخصه گفتار را که مورد بیشترین بیتوجهی قرار گرفته، خاصیت و منطق گفتگویی؛ سویه بینامتنی آن میدانست (تئودورف، ۱۳۷۷: ۸).

اگرچه باختین نظریه ادبیات چندصدایی را اولینبار در بررسی رمان مطرحمی کند اما در سالهای بعد این نظریه مورد توجه دستاندر کاران انواع ادبی دیگر مانند ادبیات نمایشی قرار گرفته و زمینهساز تحولهای چندی در حوزه نقد و اجرا در هنر نمایش می شود. بهبیان کاستانیو ۱۰، چندصدایی در نمایشنامه بهمعنی بهرهگیری از ترفندهای زبانی، صداها و منابع گوناگون در متن نمایشنامه است (کاستانیو، ۱۳۸۷: ۱۹). در نمایشنامههای چندصدایی، زبان مهمترین فاکتور نمایش به حساب می آید و جهان نمایش به وسیله زبان آفریده می گردد. شخصيتها نيز بيش از اينكه پايبند قواعد چندين هزار سالهٔ نمایشی باشند با گفتار خود شناختهمی شوند و روایت، خط داستان و طرح، همگی به صورت سیال در اختیار گفتار شخصیت برای ساختن جهانی پر از آواهای گوناگون است. کیبوژینسکا<sup>۱۱</sup> در معدود کتابهایی که راجعبه تحقق امر بینامتن نمایشی نوشته شدهاست، عقیدهدارد که سهم باختین در تثبیت "منطق گفتگویی"، "چندآوائی" و نیز مفهوم "بینامتنیت"

کریستوا بهویژه برای مطالعه متون دراماتیک و ارتباط آنها با متون اجرایی چشمگیر است (Kiebuzinska, 2001: 41). امروزه درام از قابلیتها و ظرفیتهای ادبیات داستانی و ادبیات داستانی از برخی ویژگیهای درام استفادهمی کند. در این میان، زبان مهمترین جزء ادبیات داستانی و دراماتیک برای ایجاد تصور ذهنی در مخاطب است. دراین باره باختین ادعامی کند ضعف زبان نمایشی آن است که همه شخصیتها با یک صدا صحبت می کنند(Bell & Freedman, 2004: 83). هرچند باختین چندصدایی را تنها در رمان می جست اما از آنجا که کاربرد اصلی زبان را گفتگومندی میدانست و اعتقاد بر چندوجهی و چندآوائی بودن زبان داشت، بنابراین میتوان زبان نمایشی را نیز مشروطبه بهرهمندی از برخی خصیصههای دلالتگر، چنداَوا تلقى كرد. كاستانيو مىنويسد: "نمايشنامه از اساس نه تکصدایی بلکه چندصدایی یا گفتگویی است. جوهر نمایشنامه همانا به صحنه در آور دن صداها یا گفتمانهای متفاوت و این چنین برخورد دیدگاههای اجتماعی مختلف است." (کاستانیو، ۱۳۸۷: ۲۸). بدین ترتیب، نمایشنامه نیز می تواند با تكيه بر مؤلفههاى ادبيات چندآوايي ايجادشود.

#### پیشینه پژوهش

سابقهٔ این تحقیق به تحولات ادبی دههٔ شصت میلادی (سده بیستم) بازمی گردد که با رواج رویکردی متأخر در نظریه ادبی مدرن بهنام "قرائتهای بینامتنی" ازسوی ژولیا کریستوا، تمایل به بازخوانی آثار انتقادی باختین و شکل گرایان روس آنهم به قصد كشف الگوهاي نقادي جديد، بيشتر شد. همزمان با توسعهٔ رویکردهای متأخر در نقد و نظریه ادبی نظیر ساختگرایی، بیشتر متفکران فرانسهزبان نظیر رولان بارت و میشل اکوتوریه ۱۳ به گسترش احتمالات تفسیری و کنشهای مخاطب- محور حین مواجهه با جلوههای معناساز و دلالتگر درون - متنی همت گماردند. از این میان می توان به ترجمهای از مقاله "میخائیل باختین، فیلسوف و نظریهپرداز رمان" نوشته میشل اکوتوریه (۱۳۸۳) اشارهنمود که در آن نویسنده تلاش کرده تا با ارجاع به الگوهای گفتگویی رمانهای نو و سطحی از دلالتهای بینامتنی جاری در آثار نویسندگان برجسته نظیر داستایوفسکی ۱۴، جویس ۱۵، کافکا ۱۶ و پروست ۱۷، ارزشهای نقادانهٔ تازهای را مطرح کند (اکوتوریه، ۱۳۸۳: ۲۰۴). رولان بارت (۱۳۷۳) نیز در مقاله معروف خود بهنام از "اثر تا متن" با تكيهبر امكان گشودگی گسترهٔ تفاسير متنی درمقابل قطبیت دلالتگر و تکآوای نیت مؤلف در آثار ادبی، زمینههای نظری تازهای را برای نقد عملی مبتنیبر الگوهای گفتمانی باختین مهیاکرد (بارت، ۱۳۷۳: ۶۴–۶۱). پیچیده درون- متنی محسوبشده و هر گز بهمعنای انطباق محض ترازهای روایتگری ادبی با ساختار موسیقایی قطعات کلاسیک یا ترازهای آوایی و هارمونیک آنها نیستند.

### سرخط داستانی، نمونه ادبی بازی آخر بانو

رمان، روایت زندگی گلبانو، دختر روستایی یتیم و فقیر و درعین حال باهوش و کتابخوانی است که با مادر و برادر کوچکتر از خود زندگیمی کند. مادر برای تأمین معاش خانواده در خانهٔ بزرگان روستا کارمی کند و گلبانو ازطریق اختر، دختر خانواده اسفندیاری از بزرگان روستا، اولینبار با کتاب آشنامی شود. این آشنایی و بهدنبال آن، اعدام اختر در جریان در گیریهای سالهای آغازین انقلاب، تأثیر عمدهای بر روند فکری گلبانو در طول دورههای زندگیاش می گذارد. وی در طی زندگی چندبار وارد در گیریهای عاشقانه می شود. سرانجام به ازدواج با ابراهیم رهامی، معلم کلاس عقیدتی، تن می دهد. این ازدواج به حبس گلبانو و جدایی وی از همسر و کودکش می انجامدامارهامی شرایط پذیرش او را در دانشگاه فراهممی کند....

#### - پارهبندیهای روایی در جهان داستانی

بهزعم باختین رمان را چنین می توان تعریف کرد: «مجموعه متنوعی از انواع گفتارهای اجتماعی و گاه حتی مجموعه متنوعی از زبانها و مجموعه متنوعی از صداهای فردی که هنرمندانه سازمان یافتهاند.» (باختین، ۱۳۸۷:۳۵۱). چیزی که رمان را ازمیان انواع دیگر چه ادبی و چه غیرادبی متمایزمی کند، توانایی ویژه رمان برای باز کردن پنجرهای روبه گفتمان است که در آن زبانهای گوناگون اجتماعی مشاهدهمی شوند (Holquist, 2001: 72). آنچه اثری را مبدل به رمان می کند و موجب یگانگی این گونه ادبی است، وجود شخص متكلم و گفتمان اوست. بااین همه، در رمان فقط فرد متكلم بازنمايي نمي شود و ازطرفي هم لازم نيست افراد، صرفا در شکل افراد متکلم بازنمایی شوند. شخصیت موجود در رمان ممکن است بهاندازه شخصیتهای موجود در نمایش یا حماسه دست به عمل بزند. در هرحال این اعمال همواره در پرتو یک ایدئولوژی و تابع گفتمان شخصیت هستند (باختین، ۱۳۸۷: ۴۳۰ و ۴۳۱).

او میگوید که رمان درصورت منفکشدن از ویژگی منحصربهفرد چندزبانی زبان، اصالت خود را ازدست می دهد و به نمایش بدل می شود. نمایشی که خواندن آن باید همراه با تفسیرهای فراوانی باشد که به نحوی هنرمندانه پرداخت شدهاست (باختین، ۱۳۸۴: ۱۲۶). منطق رمان در بازنمایی افرادی که سخن می گویند و همچنین بازنمایی پهنههای ایدئولوژیک آنها کاربرددارد. در رمان، بازشناسی زبان خود از

مهم ترین کتابی که در آن مشخصاً به تأثیر آرای باختین و ایده چندآوای وی در ادبیات نمایشی پرداخته شده، متعلق به کریستین کیبوژینتسکا است که اشاراتی به سویههای دلالتگر رشتههای کلامی، آوا ها و کانونهای روایی در نمایشنامههای معاصر داشتهاست (Kiebuzinska, 2001: 34). در ایران طی ده سال گذشته، مجموعه مطالعاتی راجعبه تحلیلهای گفتمانی ادبیات، جلوههای بینامتنی متون داستانی و نمایشی بهویژه ازسوی نشانهشناسان حلقه تهران و فرهنگستان هنر صورت پذیرفتهاست. از آن میان می توان به مقالههای بهمن نامور مطلق با عناوین "باختین، گفتگومندی و چندصدایی: مطالعه پیشا بینامتنیت باختینی" و "چندصدایی باختینی و پساباختینی" اشارهنمود ( نامورمطلق، ۱۳۸۷: ۴۰۸). مقالهای نیز باعنوان "مقایسه جلوههای چندآوایی باختین در نمایشنامه داستان دور و دراز... از محمد چرمشیر و رمان اسفار کاتبان از ابوتراب خسروی" در نشریه هنرهای زیبا بهچاپرسیده که از تازهترین نگرشهای کاربردی به ایده باختین در حیطه ادبیات نمایشی است (بهرامیان و دیگران، ۱۳۹۰).

#### روش پژوهش

در پژوهش حاضر با تکیه بر روش کیفی، توصیف جلوههایی از یک الگوی نسبی قابل تعمیم از رمان به نمایشنامه یا دست کم متنهای روایی و شبهنمایشی انجام پذیرفتهاست. الگوی قرائت باختینی در این تحقیق بهعنوان یک چارچوب عملیاتی ویژه عمل کردهاست. درواقع، امکان سنجش و همترازی نسبی گزیده شواهدی از جهان داستانی به نمایشی را فراهم أوردهاست. اطلاعات اصلى تحقيق بهشيوه كتابخانهاي گردآوری شده و با استناد به نمونه گفتارهایی از متن داستان و نمایشنامه، مورد بحث قرار گرفتهاند. دادههای تحقیق نیز، با بهره گیری از روش استقرای ناقص ارزیابی و استنتاجشده و با تعمیم به شیوههای جاری در سایر رشته، سخنهای ادبی و نمایشی به صدور حکم نزدیکشدهاند. بدیهی است که روششناسی عملیاتی این پژوهش اقتضامی کند تا نخست، فرضیه اصلی آن با تمرکزی ویژه بر نمونههای مطالعاتی معیار در دو مختصات ادبی و نمایشی ردیابی شده و سپس با استناد بر شواهدی همسو با چارچوب مطالعاتی تحقیق، ارزیابی دادهها و تحلیل یافتهها محقق شود. بازخورد عینی این نوع مواجههٔ روششناسانه با متون ادبی و نمایشی مورد بررسی، امکان قضاوت و سنجش علمی مصادیق عرضه شده در قالب نمودارها و جداول گویا را فراهم آوردهاست. هر چند این الگوهای تصویری تنها طرحوارههایی نسبی از روابط

خلال زبان غیر خودی و بازشناسی جهان بینی خود از خلال جهانبینی غیرخودی تجسممی یابد (همان: ۱۵۷). باختین هنگام تحلیل "ی*وگنی اونگین* "<sup>۱۸</sup> در منظومه *پوشکین* ۱۹، صورتهای زبانی و سبکی متفاوتی را تشخیص می دهد که به نظامهای متفاوت زبان رمانی تعلق دارند. بدین قرار که هیچچیزی بطور مستقیم از زبان شاعر جارینمی شود (تادیه، ۱۳۸۰: ۴۴). در رمان بازی آخر بانو نیز، نویسنده بطور مستقیم روایت نمی کند. او رمان را فصل بندی کرده و زاویه دید را در هر فصل از رمان تغییرمی دهد و هر فصل را با نام راوی آن نام گذاری می کند. این رمان، روایت زنی باهوش و فعال است که بازیهای جامعه در هر دورهای از زندگیاش، شخصیتی تازه به او میبخشند. این اثر، روایت جامعهای است که در آن گلبانو، شخصیت اصلی داستان، بازیچه ترفندهای گوناگون سیاسی - خانوادگی میشود. نخست، هر بخش متعلق به یک شخصیت است که خود و فضاهای باقی مانده از شخصیتهای دیگر را روایت می کند. در فصول پایانی، روایت بین سه شخصیت تقسیم شده و تعدد دیدگاهها بیشتر می شود. در اصل می توان گفت که رمان مور د بحث سه یاره است؛ یارههایی که یک راوی دارد، یارههایی که سه یا چهار راوی دارد و پارهٔ سوم، ضمائم متن. تک گوییهای فصلهای آخر، حضور خود نویسنده (بلقیس سلیمانی) را در رمان آشکار تر می کند و مشخص می شود سبک روایت داستان، تجربه داستان نویسی یک هنرجوی کارگاه داستان نویسی راوی است. بدین طریق فاصلهٔ بین مؤلف، راوی و شخصیتها که از ویژگیهای رمان چندآوایی است، مشهودتر میشود. ترتیب پارههای روایی و عامل روایت در متن داستان به شرح زیر است (سلیمانی، ۱۳۸۸: ۲۳۷–۲۳۳).

الف. در فصل اول، داستان با مراسم خاکسپاری اختر و امیر شروعمیشود که اعدامشدهاند. حوادث، مربوط به سال ۵۹ و اوائل پیروزی انقلاب است. گلبانو دختری دبیرستانی که چیز زیادی از سیاست نمیداند، مات و مبهوت سینی حلوا را بین میهمانان می چرخاند.

ب. در فصل دوم، راوی دیگر گلبانو نیست. سعید است که وقایع را تعریف می کند. جوانی تهرانی که به روستا آمده تا بچه های روستا را آموزش دهد. سعید هواخواه گلبانو می شود. در این میان، خبر اسیری حیدر خواستگار گلبانو در جنگ، در روستا پخش می شود. گلبانو و سعید باهم داستان می خوانند و گلبانو نقش منتقد را برای سعید بازی می کند. در نهایت، سعید برای کسب اجازه از خانواده اش برای از دواج با گلبانو راهی تهران می شود.

ج. در فصل سوم، راوی گلبانو است. وی در خانه بخت نشسته و سربهسر همسرش می گذارد. خواننده گمان می برد که

سعید برگشته و با گلبانو ازدواج کرده اما ناگهان متوجهمی شود که همسر گلبانو سعید نیست. ابراهیم رهامی از همسر اولش بچهدار نمی شد بدین دلیل، با گلبانو ازدواج کرده است. د. فصل چهارم، از زبان ابراهیم رهامی است. رهامی از اولین لحظه آشنایی با گلبانو می گوید. از قبولی گلبانو در دانشگاه و اینکه در جلسه گزینش، اسم او را به عنوان مسأله دار مردود اعلام کرده بود. چراکه به گلبانو علاقه مند شده و بچهدار نشدن تنها، برای ازدواج با گلبانو بوده است. تا اینکه حاج صادق، برادر همسر اول رهامی، از عشق میان او گلبانو باخبر می شود و ترفندهایی برای دستگیری گلبانو و به خطرانداختن موقعیت رهامی به کارمی برد. درنهایت، و هامی به طلاق رضایت داده و تنها کاری که می تواند بکند، رهامی به طلاق رضایت در دانشگاه است.

هـ در فصلهای انتهایی کتاب، گلبانو نقش استاد فلسفه را دارد و پسر حاج صادق دانشجویش است. گلبانو گاهگاهی به یک آسایشگاه میرود که در آن سعید بستری است ...

#### سرخط داستانی، نمونه نمایشی افرا، یا روز می گذرد

داستان این نمایشنامه حکایت دغدغهها و دردسرهای در معلم جوانی بهنام افرا سزاوار است. او معلم مدرسهای در یکی از محلههای پائین شهر است. پدرش در جنگ با اشرار به شهادت رسیده و او مجبور است مخارج زندگی افسر خانم، مادر، برنا؛ برادر و ماندا؛ خواهرش را بپردازد. این خانواده در خانهای اجارهای متعلق به شازده بدرالملوک و پسر ناقصالعقلش شازده چلمن میرزا، بازماندگانی از قاجار، زندگی می کنند. در خادمی پاسبان محل که حالا دیگر پا به بازنشستگی گذاشته و بهزودی بازنشسته می شود، شایان؛ دوچرخهساز، اقدامی؛ مدیر فروشگاه و نوع بشری؛ ارزیاب، زندگی می کنند. مادر افرا در خانه شازده کارمی کند. افرا یک روز از دانش آموزانش می خواهد تا برای یک پسرعموی خیالی که در راه بازگشت به خانه است، نامهای برای زنگ انشا بنویسند و این، آغاز در گیریهای تازهای برای خود او و خانوادهاش می شود.

#### چند عاملیت روایی و چند دیدگاهی در جهان نمایشی

در نمایشنامه افرا، صداهای متکثری از شخصیتهایی متفاوت شنیده می شود که هریک به نوعی گزارشی اعتراف گونه به نویسنده می دهند و به نوبت، راوی واقعه از زاویه دید خود هستند. بدین معنا که آنچه را در گذشته بر افرا حادث شده، در زمان حال با خطاب مستقیم به مخاطب فرضی، اعتراف می کنند و گزارش می دهند و درام، با مجموع این روایت ها پیش می رود. در این اثر، وجوه روایی بر جنبه های دراماتیک غالب تر است.

بااین حال، تلفیق صورتهای داستانی و نمایشی، میمسیس و دایجتیک<sup>۲۰</sup>، ویژگی مثبت این اثر برای تقویت ویژگی چندصدایی و چندرسانهای آن است. در این نمایشنامه، روایتهای تودرتو وجوددارد. انواع گوناگون راوی و روایت، از مؤلف و نویسنده اصلی، بیضائی که صدای روایتگر است گرفته تا مؤلف خطابی نمایشنامه، شخص نویسنده؛ پسرعمو و شخصیتهایی که هریک به تناوب روایت می کنند و در مقام راوی اول شخص، داستان را پیشمی برند. همگی نشان از ویژگی چند آوایی روایت این اثر دارند. مخاطب بیش از آنکه آدمها و حوادث نمایش را در موقعیتهای واقعیشان ببیند، وضعیت آنها را از زبانشان می شنود و سپس همه چیز را تحلیل می کند تا علت طبیعی حوادث را که در متن روایی اثر معمولاً بهسوی یک هدف مشخص ادامه پیدامی کند، دریابد. درواقع، سیالیت روایت و تغییر زاویه دید موجب کنش و پیشبرد داستان این نمایش است. با این روش، تقابل یک فرد با یک محله به تصویر کشیده شده و تقسیم روایت میان فردفرد ساکنان محله، سهم آنها را در رقمزدن سرنوشت تراژیک افرا نشان می دهد.

در این نمایشنامه، هیچ کدام از شخصیتهای داستان صاحب کلام نمایشی (دیالوگ) نیستند بلکه بیشتر، تک گوییهایی است در اعتراض به شرایط نابسامانی که در آن محبوس شدهاند. این ویژگی هرچند از قطعیت ساختاری زبان نمایشی اثر می کاهد اما هر گز نمی توان مدعی شد که کلیت جهان نمایشی آن تابعی از الگوی روایی اش شده است. درنهایت متن را به یک داستان محض تبدیل می کند. در واقع، سیالیت در سطوح روایتگری ادبی و نمایشی موجب می شود که بتوان متن را واجد نوعی کیفیت دو رگهای (هیبریدی)<sup>۲۱</sup> تلقی کرده و شکل تازهای از انواع روایتگری ایران را تحت عنوان "نمایشنامههای داستانی" مطرحنمود. اهمیت روایی این نمایشنامه به عنوان مزیتی ناب برای مطابقه نظری با الگوهای داستانی مورد اشاره باختین نمى تواند به تنهايى دليلى براى نفى شيوهٔ سازماندهى اطلاعات نمایشی، پیشرفت حوادث و زنجیرهای از شاخصهای دلالتگر بر اعتبار ساخت دراماتیک اثر باشد. در پایان نمایشنامه، شخصیت نویسنده نیز با هویتی مستقل به جمع راویان اضافهمی شود و به گونهای دیگر بر فاصله میان مؤلف و راوی و چندصدایی بودن روایت، صحه گذاشتهمی شود. در این اثر، همنشینی و جانشینی روایت از مناظر چندگانه، منجربه وسعت بخشیدن به دیدگاه مخاطب و تکثیر مفاهیم می شود. نمونه آن، بخشی است که سرکار خادمی بین اهالی محل شیرینی پخشمی کند. «افرا: چه وقت شیرینیه سرکار خادمی؟

نوع بشرى: امروز سركار خادمي شيريني داد

افسر خانم: وقتی شیرینی رو جلوی افرا گرفت بالای پشتبوم رخت پهنمي کردم

دوچرخهساز: هنوز آفتاب نکشیده سینهٔ تیفال، که سرکار خادمی رسید با یه جعبه شیرینی

افسر خانم: داشتیم میرفتیم فروشگاه شیشدهنه؛ سرکار خادمی با جعبه شیرینی دراومد جلو روی خانمشازده، یه مشت بچەمچەم دنبالش...

سر کار خادمی: برگشت به افسر خانم گفت شیرینی وردار افسر خانم و نیت کن؛ کم کم وقتشه افرا عروس بشه!... خانم شازده: گفتمش خوبه خوبه؛ به اینم می گی شیرینی؟ اقدامی: امروز سرپاسبان خادمی در رأس یه جعبه شیرینی که از همین همسایگی ما خریده شدهبود شبیخون زد به فروشگاه. نوع بشری: شیرینی تو دهنم بود که ناچارشدم ادب به خرج بدم! تواضع عرضشد سركار خانم!...

**برنا**: "پسر عموی عزیزم... امروز در محله ما شیرینی دادند و من به نیّت آمدن شما یک خوبش را خوردم... .» (بیضائی، ۱۳۹۱: ۴۲–۳۸).

# مقایسه موسیقایی جلوههای چند آوایی در رمان و نمایشنامـه

اصطلاح پلیفونی یا چند آوایی را باختین از موسیقی واممی گیرد. موسیقی پلی فونیک، ساختاری از موسیقی است که دارای چند یا چندین خط آوائی است. این ساختار چه به تنهایی یا در کنار یکدیگر، توانایی و قابلیت همزیستی دارد. این نوع ساختار موسیقایی از دوره رنسانس در تاریخ موسیقی اروپایی گسترشیافت. یوهان سباستیان باخ ۲۲، آهنگساز مطرح دوره باروک<sup>۲۲</sup>، به خودی خود نقش بسزا و مهمی را در تحول این ساختار موسیقایی داشتهاست. «موسیقی او از نظر آمیختن بافت پلی فونیک با هارمونی غنی بی همتا است. در آثار او اغلب چندین خط ملودیک که از جاذبه و اهمیت موسیقایی یکسانی برخوردارند، همزمان نمودمی یابند و این پیچیدگی عظیم و پرداخت استادانه آکنده از ظرافتها و زیباییها است. اما باوجود جاذبه فراوان خطهای صوتی منفرد، توالی آکوردها موسیقی را هدایتمی کند.» (کیمیین، ۱۳۸۳: ۲۵۷). مشهور ترین متنی که اصل منطق مکالمه را می توان در آن یافت، کتاب باختین "مسائل نظریه ادبی داستایوفسکی" (۱۹۸۴) است. مفهوم اصلی این کتاب چندآوائی یا پولیفونی است. «در قطعه چندآوائی، چند ملودی در یک زمان نواخته و باهم ترکیب می شوند تا مایه نهایی ساخته شود. به نظر باختین در رمان های داستایوفسکی هریک از شخصیتها در حکم یک ملودی هستند و مجموعه آنها نغمه نهایی را میسازد. بهبیان دیگر، آنان یکدیگر را کامل می کنند. منش درونی هریک همچون منش روانی آنها تنها در مناسبتی که با سایر شخصیتها و طرح اصلی رمان دارند، معنامی یابد. هر اشاره به شخصیتی، بخشی از طرح اصلی اثر است. در رمانهای داستایوفسکی راوی نه یک فرد یا نویسنده بل افرادند. راوی خود را به اشکال متفاوت و گاه متضاد معرفی و متعهد می نماید. در رمان تک آوائی جهان، روایت شده دنیای شخصیتهاست که راوی بیانش می کند. اثر تقلیدی از کنش شخصیتها است. اما در رمانهای چند آوائی داستایوفسکی، جهان روایت شده، جهان روایتهای گوناگون از شخصیتهاست که بهوسیله دیدگاه دگر گون شونده و غیر ثابت راوی بیان می شود.» (احمدی، ۱۳۷۲: ۹۹).

هدف از ارائه سه نمودار زیر، نوعی شبیهسازی خلاقانه و اقتباسی استعاری از ساختارهای پلیفونیک موسیقایی و صرفاً بهمنظور ارائه طرح تصویری و عینی تری از چندآوایی در ادبیات داستانی و نمایشی در اینجا رمان و نمایشنامه، بر پایه نظریات باختین است. شایان یادآوری است که مهمترین مسألهای که در نظریه باختین در مقایسه با چندآوایی (پلیفونی) در موسیقی، ناقص جلوهمی کند، نبود یا فقدان دیالوگ یا مولتی لوگ همزمان واقعی از نوع موسیقاییاش است. آن گونه که در پلیفونی موسیقایی، آواها نه تنها توانایی بیان مونولوگ را دارند بلکه تداخل و همزمانی آنها نیز از ارکان اصلی این ساختار است. اما در یلی فونی ادبی (رمان) این قابلیت به طور واقعی و از آن گونه که در نوع موسیقائی اش یافت می شود، وجودنداشته و روایت گران داستان (خطوط آوایی در پلیفونی موسیقایی) بیشتر مواقع پس از اتمام بیان و روایت خود، جای خود را به راوی دیگری داده و پس از این عمل جایگزینی، راوی پیشین سکوتمی کند. در ادبیات نمایشی با شرح تداخل گفتگوها و یا زبان بدن ۲۵ (حرکت اعضا) در داخل پرانتز، می توان این نقص را تاحدی کمرنگ کرد.

تصویر ۱، نمونه ای از ساختار پلی فونیک یکی از قطعات باخ در فرم فوگ  $^{77}$  است که در آن، تم یا فراز اصلی قطعه توسط خطوط صدایی مختلف بارها به اشکال و انواع و احساسات مختلف بیان می گردد؛ چه گاه به تنهایی و چه گاه با همراهی خطوط صدایی و آواهای دیگر.

با ملاحظه در ساختار کلی روایت رمان بازی آخر بانو و نمایشنامه افرا، یا روز می گذرد، شباهتهای قابل ذکری بین آنها دیدهمی شود. شباهتهایی که توجه را به سوی نوآوری هایی از قبیل چند صدایی و دیدگاه چندگانه جلب می کند؛ تکنیک روایتگری مهمی که هر دو نویسنده به گونهای آن را به کار گرفتهاند.

#### صداها و دیدگاههای چندگانه

مشخص ترین شباهت میان بازی آخر بانو و افرا، الگوی ارائه ماجرا یا همان شیوهای است که این دو اثر؛ رمان و نمایشنامه برمبنای آن روایتشدهاند. هر دو اثر از راویهای متعدد بهرهمی گیرند که از زاویه دید اول شخص، در تکمیل ماجرای داستان نقش دارند. شیوه ای که براساس آن، افکار و احساسات شخصیتهای گوناگون در پیشبرد روایت داستان دخیل هستند. در رمان سلیمانی، شخصیتهای متعددی حضوردارند که با درنظر گرفتن بخش ضمائم بهعنوان ادامه داستان، از میان آنها حدود سیزده شخصیت؛ گلبانو، اختر، بی بی خاور، داوود، حیدر، ملیحه، سعید، نساء، مادر سعید، ابراهیم رهامی، صالح رهامی، بلقیس سلیمانی و دکتر محمدخانی، در روند داستان حضور پررنگ تری دارند و از این سیزده شخصیت، پنج شخصیت؛ گل بانو (گل، استاد محمدجانی)، سعید، ابراهیم رهامی، صالح رهامی (رهامی جوان) و بلقیس سلیمانی، راوی داستان نیز هستند. در نمایشنامه بیضائی نیز از دوازده شخصیت نام بردهمی شود که از این میان، ده شخصیت حضور بالفعل دارند و هرکدام بهنوبت و از زبان خود، داستانی را که در آن نقش داشتهاند، روایتمی کنند؛ افرا سزاوار، افسرخانم، برنا، خانم شازدهبدرالملوک، شازده چلمن میرزا، سر کار خادمی، آقای نوع بشری، آقای اقدامی، حمید شایان و جوان نویسنده. این نوع از روایت، باعنوان روایت چندگانه شناختهشده و طبق گفته *اریش اوئرباخ ۲۸* این چندگانگی صداها باعثمی شود که شاهد یک واقعیت عینی <sup>۲۹</sup> باشیم (Auerbach,1953:536). در رمان بازی آخر بانو هر فصل با اسم راوی یا راویهای

در رمان بازی احر بانو هر فصل با اسم راوی یا راویهای آن فصل، نام گذاری شده و این بخش بندی باعث گردیده که خواننده درمورد وقایع گذشته، سایر شخصیتها و نیز

| Voice1 | theme.   |       | R th       | <u>eme</u> | <u>t</u> t | <u>ieme</u> | theme        |            |              |
|--------|----------|-------|------------|------------|------------|-------------|--------------|------------|--------------|
| Voice2 | <u>R</u> | theme | <u>R</u> . |            |            |             | <u>theme</u> | them       | ne           |
| Voice3 | <u>R</u> | theme |            | R theme.   | <u>R</u>   |             | <u>th</u>    | <u>eme</u> | <u>R</u>     |
| Voice4 | R        | theme |            | <u>R</u>   | theme      | th          | <u>eme</u>   | theme      |              |
| Voice5 | R        | them  | ıe         | R          |            | theme       | 2            |            | <u>theme</u> |

تصویر ۱. یک قطعه فوگ \*ser = R (Bach,TheWell TemperedKlavier, 1983 BWV 847) سکوت

و سرکار خادمی بهنوعی در برخورد با مشتریهای فروشگاه، با زبان خود، مرورمی کند. در هر دو اثر، شخصیتها متعلق به سطوح مختلف اجتماع هستند. در بازی آخر بانو، ابراهیم رهامی تضاد طبقاتی چشم گیری با گلبانو دارد که از قشر فقیر جامعه به حساب می آید. همتای آنها در نمایشنامه بیضائی، افرا سزاوار و خانم شازده و پسرش، شازده هستند. در هر دو اثر، شخصیتها مردمان واقعی هستند. بدین معنا که می توان آنها را براساس نظریههای محاکات تحلیل کرد. نظریههای محاکات، نظریههای محاکات، نظریههای هستند که «ادبیات را از برخی جهات تقلید واقعیت می دانند.» (Rimmon-kenan, 1983: 33). حضور راوی های متعدد که از شخصیتهای داستان هستند، فاصله بین نویسنده و راوی را حفظ می کند و تأکیدی بر چندآوایی بین نویسنده و راوی را حفظ می کند و تأکیدی بر چندآوایی عبال ذکر در این نمونههای مطالعاتی است. علائم و نشانههای دیداری به کاررفته در طراحی نموداری (تصویرهای ۲ و ۳) از ساختار چندآوایی اثر یادشده به شرح زیر است:

تم اصلی نغمه موسیقایی = اسامی افراد درون نمودار سکوت = حرف سین (س)

روایت و برای پیشرفت آن = نقطه چینها (.......) شماره ی فصلها = (اعداد) تکمیل سویه روایت در قطعه داستانی یا نمایشی = علامت

همان طور که در تصویر نمودار صفحه بعد مشخص است، روایت هر صدا پس از اتمام روایت صدای قبل آغازمی شود و دراین میان سکوت، جایگزین صدای پیشین می گردد. در مقایسه با قطعه باخ، صداها دارای تداخل نیستند. فصل هشتم رمان، تعدد صداها و میزان پلی فونی را بیشتر نشان می دهد. ضمن اینکه تم اصلی (گل بانو) بارها تکرار می شود و تنها دو جا، به صورت مختصر موضوع گفتار سعید و ابراهیم هستند. این تکثر صداها در نمودار افرا نیز به چشم می خورد با این تفاوت که این نمایشنامه از تمهای فرعی بیشتری بر خوردار است. به دلیل تعداد زیاد راویان و گستردگی نمودار کامل نمایشنامه، در اینجا تنها بخش ابتدایی افرا... در نمودار ترسیم شده تا شباهت ساختار چندآوایی آن مقایسه شود.

#### سنجشهاى تكميلي

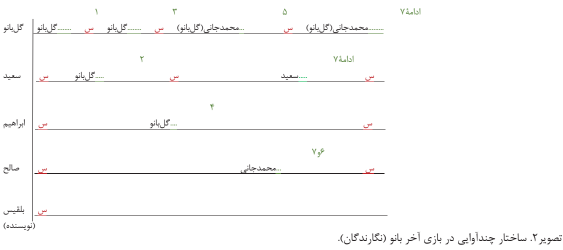
درعین حال، شباهتهایی نیز در منطق داستانی، شخصیت پردازی و روابط بین شخصیتهای این هر دو اثر (افرا... و بازی آخر بانو) و جوددارد که به اختصار به آنها اشاره می شود. مطلبی که ویژه است، تک گوییهای شخصیتها به عنوان راوی است که هیچ شخص خاصی را مورد خطاب قرارنمی دهند. مخاطب کلی این روایتها درواقع، خواننده متون است و در این نوع روایت، ما با راویهای اول شخص مواجه هستیم. در روایت اول شخص، راوی

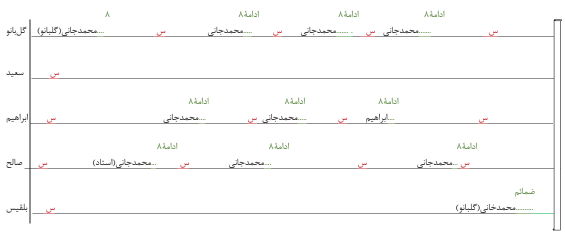
احساسات و افکار شخصی هر راوی بیشتر بداند. شاید این فصلبندی بهنوعی یادآور رمان "آخرین درخواست"<sup>۳۰</sup> اثر گراهام سویفت <sup>۳۱</sup> (۱۹۹۶) باشد. راوی مسلط در رمان سلیمانی در نگاه اول، شاید بهنظر برسد گلبانو است که با نامهای گل و استادمحمدجانی نیز در فصلهایی از داستان به روایت می پردازد و بیش از نیمی از رمان است. اما درواقع، شخصیتهای متعددی روایت را برعهده می گیرند که حتی خود نویسنده، بلقیس سلیمانی، نیز به آنها میپیوندد. این اتفاق درباره نمایشنامه افرا نیز صادق است. شخصیت محوری این نمایشنامه، افرا سزاوار است که مانند همتای مؤنث خود گلبانو در بازی آخر بانو، شروع روایت را برعهده می گیرد اما شخصیتهای دیگر این اثر به کمک او روایت را پیشمیبرند. در رمان سلیمانی، شخصیت اصلی گلبانو یا بهنوعی دکتر محمدخانی است که زندگی وی به نوشته درآمده و شخصیت او در هر دوره از زندگیاش با صداهای متکثری از خودش؛ یکبار در نقش گلبانو، یکبار در نقش گل و بار دیگر استاد محمدجانی در روایتی اول شخص بازتاب می یابد. او دوستدار سعید، همسر ابراهیم رهامی، استاد فلسفه صالح رهامی و درنهایت، استاد داستاننویسی بلقیس سلیمانی بودهاست. بنابراین هریک از این شخصیتها در روایت خود احساسات ما را نسبتبه گلبانو بهنوعی هدایتمی کنند. آنجا که سعید راوی است، تصویری کاملاً مثبت از گلبانو در ذهن ایجادمی شود و هنگامی که ابراهیم رهامی به روایت می پردازد، این تصویر تاحدی دچار تردیدمی شود:

«یک هفته تمام وقت گذاشتم تا روزی در حیاط دانشکده با دوستانت دیدمت، تو ذرهای به آن گل که من می شناختم شباهت نداشتی. ... همان جا بود که تصمیم گرفتم تو را که لایق دوست داشتن نبودی فراموش کنم، بخاطر تو خانوادهام را ترک کرده بودم.» (سلیمانی، ۱۳۸۸: ۲۱۵).

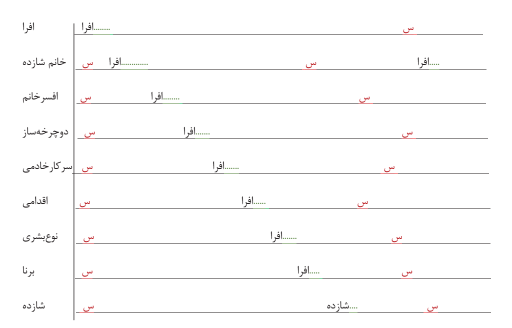
تا اینکه با روایت خود سلیمانی، این تردید افزایش می یابد: «از رابطهٔ خانم محمدخانی با جوانکی حرفزده که در حقیقت حکم پادو رهامی را داشته» (همان:۲۹۱).

تاآنجا که در پایان کتاب، نویسنده می گوید: «نکند همه اینها دارند مرا بازی می دهند، نکند همه شان قصه هایی ساخته اند و تحویل من داده اند؟!» و بالأخره بازی را با پایان دادن به روایت تمام می کند: «باید بازی را همین جا تمام بکنم.» (همان: ۲۹۲). در افرا نیز هر راوی، گفته های راوی های پیشین را به نوعی تکمیل می کند و یک واقعه واحد را چندین راوی هر یک به زبان خود روایت می کنند تا داستان به سرانجام برسد. برای نمونه، اقدامی در اولین نقش روایتگری خود تمامی روایت های قبل از خود را از زبان افرا، خانم شازده، افسر خانم، دو چرخه ساز





ادامه تصویر ۲. برگرفته از فصل هشتم رمان مورد مطالعه (نگارندگان).



تصویر ۳. بخشی از ساختار چندآوایی در افرا (نگارندگان).

(نویسنده) جزء شخصیتهاست و داستان خودش "من در مقام شخصيت اصلى" يا "بيرون داستان - همبافت داستاني، ا ژنت یا دیگری "من در مقام شاهد" یا "رمان من" در آلمانی را بازمی گوید (مارتین، ۱۳۸۶: ۱۰۱). در نمایشنامه بیضائی، آنچه درگذشته حادثشده روایتمی شود و زمان حال صرفاً به شرح ماوقع اختصاصمی یابد. در رمان سلیمانی نیز هریک از راویها در بخش زیادی از روایت خود، فعلهای زمان حال را به کار می برند و وقایعی را که در گذشته اتفاق افتاده روایتمی کنند. شباهت دیگری که بین این دو اثر بهچشم می خورد، تحصیلات هر دو شخصیت زن؛ افرا و گلبانو است که دربرابر پولداری شخصیتهای مردخواهان آنها شازده و رهامی، قرار می گیرد. فصل باز داشت افرا و گلبانو نیز از زاویهای قابل مقایسه است. در هو کردن افرا، که منجر به بازداشت او شد، دوچرخهساز که مدعی عشق اوست، ناآگاهانه تأثیر بسزایی دارد. «گفتم امروز دوچرخه مجانی. مال بچههای باغیرت! ... همچین مار خوشخط و خالی رو نباید هو کرد؟» (بیضائی، ۱۳۹۱: ۶۳). همچنان که ابراهیم رهامی عاشق، برای حفظ موقعیت و نجات خود، ناخواسته تن به حبس گل بانو می دهد. «حاج صادق اما دستبر دار نبود، می خواست بازی را تا پایان ادامهبدهد. به من گفت: اگر می خواهی خودت را نجاتبدهی باید او را خراب کنی.» (سلیمانی، ۱۳۸۸: ۲۱۳). افرا عاشق

یا نویسندهای که پسرعموی افراست. در بازی آخر بانو نیز گلبانو سعید را دوستدارد و سعید هم شخصیتی است که تلاش در نویسنده شدن می کند. ضمن اینکه، رابطه میان حیدر با بی بی خاور و نیز ابراهیم رهامی با همسر اولش و گلبانو با خویشاوند کتاب دارش، رابطه ای پسرعمو - دختر عمویی در نظر گرفته شده است.

ازسوی دیگر تفاوتهایی نیز بین این دو اثر دیدهمی شود. در نمایشنامه بیضائی، افرا به عشق خود می رسد و نویسنده با حضور خود، این رؤیای وصال را تحقق می بخشد. اما در بازی آخر بانو خواننده با واقعهای روبرو می شود که هر شخصی ممكن است چندينبار در زندگي خود با آن مواجه گردد؛ خداحافظی با کسی که دوستش دارد. گلبانو به سعید نمی رسد؛ همچنان که ابراهیم و صادق رهامی و حیدر، گل بانو را از دست می دهند. هرچند بهنظر می رسد این از دست دادن در نمایشنامه افرا... و در ارتباط با شخصیت دوچرخهساز هم، وجوددارد. تفاوت دیگر در شخصیت پردازی مادر است. مادر در نمایشنامه افرا...، شخصیتی تیپیکال است. اما بیبی خاور، مادری است متفاوت که اهل حساب و کتاب زندگی است حتى در جايى كه موقعيت فرزندانش درميان باشد. «شما مادرم رو نمی شناسین. اون به وقتش، حاضره منو بفروشه.» (همان: ۷۸). مطالب جدول ۱، بازنمودی از این سنجشهای تکمیلی دو اثر را نشان می دهد.

جدول ۱. مقایسه داستان و شخصیتها در دو اثر مورد مطالعه

يسرعموي خود است؛ پسرعمويي خيالي که نويسنده است

| گلبانو                      | افرا           | موارد سنجش                       |
|-----------------------------|----------------|----------------------------------|
| حیدر، رهامی، پسرعموی گلبانو | نويسنده        | پسرعمو                           |
| گذشته/ حال                  | گذشته/ حال     | واقعه/ روايت                     |
| ت <i>ک</i> گویی اولشخص      | تک گویی اولشخص | زاويەدىد                         |
| سعيد                        | پسرعمو         | نویسنده (بهعنوان مرد مورد علاقه) |
| ×                           | +              | وصال به عشق                      |
| شخصيت                       | تيپيكال        | شخصیت مادر                       |
| +                           | +              | تحصيلات                          |
| +                           | +              | بازداشت                          |

(نگارندگان)

#### تيجهگيري

شواهد ارائهشده در بدنه تحقیق بیانگر این است که شیوههای دلالتگری در نظامهای داستانی و نمایشی در محدودهای از اعتبار تقریبی سنجشهای کیفی، همتراز با یکدیگرند. این حکم بهویژه در آن دسته از آثار نمایشی که چند رشته سخن روایی در همجواری باهم قرارمی گیرند، بیشتر مشهود است. نمایشنامههای داستان گویانهای همانند افرا واجد ظرفیتهای تفسیری تازه تری متأثر از الگوی سازماندهی روایت و نقش و عملکرد فعال کانونهای روایی درون – داستانی خود هستند. بنابراین بهعنوان پاسخی بر سؤالات تحقیق می توان گفت که چنین آثار نمایشی قادرند بهلحاظ سبکشناختی نوعی ترکیب سیال از کنش نقل و نشاندادن ماجرا بهره جسته و بهعنوان مصداق بارزی بر شکل گیری گفتمانی شبه داستانی، از بطن یک نمایشنامه ایرانی شناختهشوند. چنانکه از همترازی استعاری رشتههای سخن ادبی و موسیقی می توان دریافت که در هر یک از نمونههای مطالعاتی این تحقیق، نوعی تکثر در عوامل روایی، نوایای دید روایتگر چندگانه و نیز البته پارهبندی قطعات روایی قابل تعمیم به دیگر جهانهای روایی دیدهمی شود. درنهایت می توان بیانداشت که با کمی اغماض روششناسانه، چندآوایی بهعنوان نوعی قابلیت بینامتنی افزون بر رمان، ارزش پیگیری و سنجش کیفی در گفتارهای دراماتیک را نیز داراست. هرچند نمایشنامه افرا، یا روز می گذرد بیشتر متکی بر روایت است تا گفتگو، اما وجود همین قرابت و نزدیکی در ساختار روایی بین رمان و نمایشنامه حاکی بیشتر متکی بر روایت است تا گفتگو، اما وجود همین قرابت و نزدیکی در ساختار روایی بین رمان و نمایشنامه حاکی از نوعی تعامل نظامهای دلالتگر زبانی میان این دو گونهٔ ادبی است.

# پینوشت

- 1- Polyphony
- 2- Mikhail Bakhtin
- 3- Micheal Holquist
- 4- Multi Narration
- 5- Sub Narrative
- 6- Simon Dentith
- 7- Terry Eaglton (Born 1943)
- 8- Carnaval
- 9- Julia Kristeva (Born 1941)
- 10- Castagno
- 11- Christine Kiebuzinska
- 12- Roland Barthes (1915-1980)
- 13- Michel Aucouturier
- 14- Fyodor Dostoevsky (1821-1881)
- 15- James Joyce (1882-1941)
- 16- Franz Kafka (1924-1883)
- 17- Marcel Proust (1871-1922)
- 18- Eugene Onegin
- 19- Pushkin
- 20- Mimetic & Diegetic
- 21- Hybridity
- 22- Johan Sebastian Bach (1685-1750)
- 23- Baroque
  - روشی در هنرهای معماری، نقاشی، موسیقی و مجسمهسازی است که از اواخر سده شانزدهم میلادی در ایتالیا آغازشد و تا اواخر سده هجدهم میلادی در اروپا رواجداشت و سپس در آمریکای مرکزی و جنوبی مورد توجه قرارگرفت.
- 24- Evolution
- 25- Body Language

- 26- Fugue
- 27- Fugue in Minor
- 28- Erich Auerbach
- 29- Objective Reality

۳۰- آخرین درخواست (last order)، در سال ۱۹۹۶ برنده جایزهٔ بوکر و جیمز تیت بلک شد. در این رمان نیز، نام گذاری فصلها با نام راوی دیدهمی شود.

31- Graham Swift (Born 1949)

#### منابع و مآخذ

- احمدی، بابک (۱۳۷۲). **ساختار و تأویل متن**، چاپ دوم، تهران: مرکز.
- اکوتوریه، میشل (۱۳۸۳). میخاییل باختین، فیلسوف و نظریهپرداز رمان، ترجمه آذین حسینزاده، **زیباشناخت**، (۱۰)، ۱۹۷–۲۲۲.
  - ایگلتون، تری (۱۳۸۰). پیش **در آمدی بر نظریه ادبی،** ترجمه عباس مخبر، تهران: مرکز.
  - باختین، میخاییل (۱۳۸۴). **زیبائیشناسی و نظریه رمان**، ترجمه آذین حسینزاده، تهران: گسترش هنر.
    - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۷). تخیل مکالمهای، ترجمه رؤیا پورآذر، تهران: نی.
    - بارت، رولان (۱۳۷۳). از اثر تا متن، ترجمه مراد فرهادپور، ارغنون، (۴)، ۶۵-۶۱.
- بردول، دیوید (۱۳۷۳). **روایت در فیلم داستانی،** ترجمه سید علاءالدین طباطبایی، چاپ اول، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
- بهرامیان، اکرم (۱۳۹۰). تحلیل جلوههای بینامتنیت در ادبیات نمایشی دو دهه اخیر ایران، پایاننامه کارشناسی ارشد، ادبیات نمایشی، دانشکده هنر و معماری، تهران: دانشگاه تربیت مدرس.
- بهرامیان، اکرم. سید مصطفی مختاباد و محمد جعفر یوسفیان کناری (۱۳۹۰). مقایسه ی جلوه های چند اوایی باختین در نمایشنامه داستان دور و دراز و ... سلطان ابن سلطان و ... به دیار فرنگ به روایت مرد مشکوک (محمد چرمشیر) و رمان اسفار کاتبان (ابوتراب خسروی) ، نشریه هنرهای زیبا هنرهای نمایشی و موسیقی، دانشگاه تهران، (۴۴)، ۱۳-۲۵
  - بیضائی، بهرام (۱۳۹۱). **افرا،** چاپ پنجم، تهران: روشنگران و مطالعات زنان.
- تادیه، ژان دیو (۱۳۸۰). باختین و جامعه شناسی در ادبیات در سودای مکالمه، خنده، آزادی: میخاییل باختین، ترجمه محمد جعفر پوینده، تهران: چشمه.
- تسلیمی، علی (۱۳۸۳). **گزارههایی در ادبیات معاصر ایران (داستان): پیشامدرن، مدرن، پستمدرن،** تهران: اختران.
  - تئودورف، تزوتان (۱۳۷۷). منطق گفتگویی میخاییل باختین، ترجمه داریوش کریمی، تهران: مرکز.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۸۲). **بوطیقای ساختارگرا**، ترجمه محمد نبوی، چاپ دوم، تهران: آگه.
      - سلیمانی، بلقیس (۱۳۸۸). **بازی آخر بانو،** چاپ ششم، تهران: ققنوس.
- صافی پیرلوجه، حسین و فیاضی، مریمسادات (۱۳۸۶). نگاهی گذرا به پیشینه نظریههای روایت، نقد ادبی، (۲)، ۱۴۹-۱۴۹.
- کاستانیو، پل (۱۳۸۷). **راهبردهای نمایشنامه نویسی جدید: رویکردی زبانبنیاد به نمایشنامه نویسی**، ترجمه مهدی نصرالهزاده، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - کیمیین، راجر (۱۳۸۳). **درک و دریافت موسیقی**، ترجمه حسین یاسینی، چاپ چهارم، تهران: چشمه.
    - مارتین، والاس (۱۳۸۶). نظریههای روایت، ترجمه محمد شهبا، چاپ دوم، تهران: هرمس.
    - مقدادی، بهرام (۱۳۷۸). فرهنگ اصطلاحات نقد ادبی از افلاطون تا عصر حاضر، تهران: فکر روز.
- نامور مطلق، بهمن (۱۳۸۷). باختین، گفتگومندی و چندصدایی؛ مطالعه پیشا بینامتنیت باختینی، پژوهشنامه علوم انسانی، (۵۷)، ۳۹۷–۴۱۳.

- Arnetha, F. B. & Freedman, S. W. (2004). **Bakhtinian Perspectives on Language, Literacy and Learning**. Cambridge: Cambridge University Press.
- Auerbach, E. (1953). Mimesis: The Representation of Reality in Western Literature. (trans: Willard R. Trask). Princeton: Princeton University Press.
- Bach, J. S. (1983). **J. S. Bach: The Well Tempered Klavier, Books I and II Complete**. Novack: Saul Dover Publications.
- Bakhtin, M. M. (1984). **Problems of Dostoevsky's Poetics.** (edited and translated by Caryl Emerson). Minneapolis: University of Minnesota Press.
- Dentith, S. (2005). **Bakhtinian Thought.** London & New York: Routledge.
- Holquist, M. (2001). Dialogism: Bakhtin and His World. London: Routledge.
- Kiebuzinska, C. (2001). Intertextual Loops in Modern Drama. London: Fairleigh Dickinson University Press.
- Rimmon-Kenan, S. (1983). Narrative Fiction: Contemporary Poetics. London: Methuen.
- Swift, G. (1996). Last Orders. London: Picador.

مقایسه واژگان امروزی با واژگان پیشین مواد اولیه رنگکننده لعابها در دوران اسلامی ایران\*

يوسف اميني \*\* مهرنوش شفيعي \*\*\*حسين مير جعفري \*\*\*\*

#### چکیده

در سفال دوره اسلامی ایران نسبتبه گذشته، تحولی اساسی درزمینه ساخت انواع لعابها و استفاده از مواد رنگ کننده به وجود آمدهاست. واژگان و اصطلاحات بسیاری در رسالهٔ دانشمندان و نویسندگان این دوره برای آن مواد دیده می شود که تاکنون شناسایی و معرفی کاملی از آنها ارائه نشدهاست. نکته مهمتر اینکه در چنین متونی بسیاری از روشهای تولید سفال و مواد مصرفی آورده شده که مطالعه آنها می تواند راهگشای اهل فن در این زمینه باشد. البته شایان یادآوری است که اصطلاحات به کاررفته در آنها، واژگانی سنتی هستند که امروزه کمتر مورد استفاده قرارمی گیرند و این خود، باعث شده که فهم این متون برای خوانندگان دشوار شود. ازدیگر سو در منابع پژوهشی امروز، بیشتر واژگان علمی این مواد به کاربرده شده است. ازهمین رو برای سهولت در خوانش متون کهن که کمک شایانی به احیای هنرهای سنتی می کند، شناخت و معرفی این واژگان بسیار ضروری است.

بنابراین در این مقاله نخست، واژگان امروزی مواد اولیه رنگ کننده لعاب بررسی و معرفی می شوند. سپس، با بهره گیری از متون کهن، شناسایی و معرفی واژگان پیشین آن در دوران اسلامی صورت می گیرد. درنهایت با تجزیه و تحلیل کیفی داده ها، تطبیق واژگان پیشین با واژگان امروزی انجام می پذیرد.

بدین ترتیب، پرسشهای قابل طرح در مقاله پیشرو بدین قرار است که پیشینیان ما در دوران اسلامی از چه مواد رنگزایی در لعابها استفاده می کردند. دیگر اینکه، آیا امروزه هم از آن مواد در ساخت لعاب استفاده می شود نتیجه این بررسیها افزون به به به به به به به به روش پیشینیان در تولید انواع لعاب راهگشا باشد، مشخص می کند که تنوع واژگان پیشین که می تواند در تولید انواع لعاب راهگشا باشد، مشخص می کند که تنوع واژگان پیشین برای هر مادهٔ رنگ کننده لعاب بنا به دلایلی نسبت به واژگان امروزی آنها بیشتر بوده است. ضمن اینکه امروزه بسیاری از آن واژگان فراموش شده و بجای آنها اصطلاحات علم جدید شیمی رایج گردیده است. همچنین بسیاری از ترکیبات شناخته شده مواد در عصر حاضر، در لعابهای قدیم استفاده نشده است و برای واژگان آنها معادلی در گذشته یافت نمی شود.

#### كليدواژگان: سفال، دوره اسلامي ايران، لعاب، مواد رنگ كننده.

amini.yosef@gmail.com

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد یوسف امینی باعنوان "فرهنگ تطبیقی واژگان پیشین با واژگان امروزی سفال و سفالگری ایران " بهراهنمایی خانم دکتر مهرنوش شفیعی و آقای دکتر حسین میرجعفری در دانشگاه هنر اصفهان است.

<sup>\*\*</sup>کارشناسارشد صنایع دستی، دانشکده هنرهای تجسمی و کاربردی، دانشگاه هنر اصفهان (نویسنده مسئول).

<sup>\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده هنرهای تجسمی و کاربردی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*\*</sup> استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان.

سفال دوره اسلامی ایران در ادامهٔ مسیر غنی پیشین خودش، به شکوفایی در ساخت انواع لعابها رسیدهاست که درواقع این رشد، نمایانگر این است که سفالگران ایرانی توجه خود را به محیط اطراف گسترشداده و دستبه تجربههای جدید با استفاده از دیگر مواد معدنی زدهاند و دانش خود را راجعبه تركيب مواد مختلف، روز به روز افزون تر كردهاند. ضمن اينها می توان گفت که گسترش علوم کیمیاگری و کانی شناسی نیز بر رشد سفالگری بی تأثیر نبودهاست. همان گونه که امروزه نیز تأثیر علم شیمی و شناخت مواد معدنی را بر تحولات سرامیک نمی توان نادیده گرفت. آنچه در منابع مکتوب از چگونگی رشد علوم کیمیاگری و کانیشناسی در سدههای اولیه اسلام برمی آید، اینست که گسترش علوم در این دوران با نفوذ ایرانیان به دستگاه خلیفه در دوره بنی عباس آغاز و در زمان منصور و هارون الرشيد كتابهای علمی يونانی، سريانی و... به زبان عربی ترجمهمی گردد ۲. کتابهای سنگ شناسی نیز در ابتدای امر با ترجمه کتابهای *ارسطو، پلینیوس* و دیگر نویسندگان تألیفشد و پس از آن باعث نوآوریهای جدیدی ازسوی نویسندگان ایرانی در کتابهایی همچون " الجماهر في المعرفه الجواهر" از *ابوريحان بيروني*، "عرايس الجواهر و نفايس الاطايب" از *ابوالقاسم كاشاني*، و "كتاب الاسرار" از محمدبنز کریای رازی گردید. با بررسی متون کتابهای یادشده و جواهرنامهها ٔ، مشخص می شود که بسیاری از واژگان به کاررفته برای مواد اولیه رنگ کننده لعاب در سفالگری با اصطلاحات کیمیاگری و سنگشناسی یکسان است که با مطالعه متون کهن نویسندگان دوره اسلامی ایران، در این رابطه واژگان بسیاری را می توان به دست آورد. البته گاهی برای یک ماده رنگ کننده لعاب در متون مختلف، واژگان متفاوتی دیدهمی شود که بیشتر آنها با واژگان امروزی متفاوت هستند. از آنجا که امروزه شناخت و معرفی کاملی از آنها ارائه نشدهاست، مطالعه انواع لعابها در متون کهن، بهسختی صورتمي پذيرد.

ازهمین رو در این پژوهش نخست با بهرهگیری از منابع جدید، بسیاری از مواد اولیه رنگ کننده لعابها در عصر حاضر بررسی و معرفی شدهاند. سپس با مطالعه منابع تاریخی، واژگان و اصطلاحات پیشین به کاررفته در این خصوص، شناسایی گردیدهاند. درادامه، با تجزیه و تحلیل دادههای بهدست آمده، معادل امروزی بسیاری از واژگان گذشته ارائه خواهدشد. به دلیل برخی اشتباههای رخداده در فرهنگهای لغت و اینکه خللی در نتایج به دست آمده حاصل نشود، برای شناسایی مترادفهای واژگان پیشین تلاش برآن بوده تا

از منابع دست اول استفاده شود. درپایان، واژگان امروزی مواد رنگ کننده لعاب که قابل تطبیق با واژگان پیشین خود هستند، در جدولی به صورت خلاصه و قابل استفاده همراه با تلفظ واژگان پیشین ارائه خواهد شد.

#### پیشینه پژوهش

منابع بسیاری درزمینه لعاب و مواد رنگ کننده آن ازسوی محققان ارائه شدهاست که برخی از این منابع را دانشمندان سدههای گذشته ایران نگاشتهاند. همانند زکریای رازی (۱۳۷۱) كه "كتاب الاسرار"را نگاشته است. اين كتاب، به ترجمه و تحقیق حسنعلی شیبانی است که در آن ضمن بررسی رازهای صنعت کیمیا و ترکیبات شیشه و مینا، برخی از مواد رنگ کننده لعاب هم ارزیابی شدهاست. ابوالقاسم کاشانی (۱۳۸۶) نيز "عرايس الجواهر و نفايس الاطايب" را نوشته و در آن به صنعت کاشیگری و مواد استفاده شده در لعاب زرین فام می پردازد. محمد نیشابوری (۱۳۸۳) هم در "جواهرنامه نظامی" که از تألیفات وی است، در خصوص جواهر، فلزات، مینا و تلاویحات سخن می راند. ابوریحان بیرونی (۱۳۷۴) نیز در اثر خود "الجماهر في المعرفه الجواهر" مباحثي مختصر را درباره سنگها، فلزهای معدنی، مینا و آبگینه مطرحمی کند. منابع جدید بسیاری نیز درزمینه علم سرامیک، لعاب و مواد تشكيل دهنده أن وجوددارد كه برخى از أنها را محققان ايراني به صورت تأليف يا ترجمه ارائه داده اند. مهم ترين آنها شامل "آموزش فن و هنر سفال و سرامیک" نوشته سعید گرجستانی (۱۳۷۹) است که در آن مباحثی درباره فنون سفالگری و مواد مورد استفاده در سرامیک آوردهشده، "صنعت لعابسازی و رنگهای آن" تألیف میرمحمد عباسیان (۱۳۷۰) است که در آن مفصل مواد مصرفی در لعابسازی معرفی شده، "تکنولوژی سرامیکهای ظریف" به نویسندگی افسون رحیمی و مهران متین (۱۳۸۷) است که درباره مواد موجود در بدنهها، لعابها و فرایند شکل گیری آنها بحثشده و درنهایت، "فرهنگ جامع متالوژی و مواد" و "فرهنگ مواد" تألیف *جورج* و هنری با ترجمه یرویز فرهنگ (۱۳۶۶) است که در آنها مواد معدنی و معادل امروزی برخی از واژگان پیشین مواد رنگ کننده لعاب چون مرقشیشا، زاج سبز و کبود، لاجورد، سرمه، سنگ جهنم و زرنیخ معرفی شدهاند. برخی از منابع هم افزون بر ارائه پیشینه تاریخی سفال در ایران، مباحث فنی آن را به صورت مختصر بررسی کردهاند.

کتابهایی همچون "تاریخ سفال و کاشی در ایران" بهنویسندگی میرمحمد عباسیان (۱۳۷۹) که در بخشهایی

### روش پژوهش

از آن درباره مواد تشکیل دهنده لعاب سخن رانده شده، "ساخت لعاب زرین فام در ایران" از جواد نیستانی و زهره روحفر (۱۳۸۹) که بخشی از مواد در آن شناسانده شده، "سفال و سفالگری در ایران" اثر سیف الله کامبخش فرد (۱۳۸۰)، "لعاب، کاشی و سفال" نوشته مهدی انوشفر و عربعلی شروه (۱۳۸۵)، "سیری در صنایع دستی ایران" تألیف جی گلاک و سومی هیراموتو گلاک (۱۳۵۵) و "آشنایی با رنگ آمیزی در آثار هنری ایرانیان" نوشته جلیل ضیاءیور (۱۳۵۵).

در کتابهای بالا، اشاراتی پراکنده به معادل امروزی برخی از واژگان پیشین مواد رنگ کننده لعاب و معادل قدیم و جدید تعداد محدودی از واژگان، به صورت تطبیقی شده است. برای نمونه، در کتابهایی همانند لعاب، کاشی و سفال، تاریخ سفال و کاشی در ایران، آشنایی با رنگ آمیزی در آثار هنری ایرانیان و سیری در صنایع دستی ایران تنها به اخرا (اکسید آهن)، توبال مس (اکسید مس)، مغن و مغنه (اکسید منگنز)، سنگ محمدی و سنگ لاجور د (اکسید کبالت)، سنگ جهنم (نیترات نقره) اشاره گردیدهاست. درواقع کتابهایی که در آنها می توان مترادف واژگان را یافت، فرهنگهای متعدد لغت و متون کهن هستند که بخشی دیگر از منابع این پژوهش بهشمار میروند. البته لازم به یادآوری است که در برخی از این کتابها اشتباهاتی نیز دیدهمی شود. برای نمونه، در "فرهنگ فارسی معین" (۱۳۶۳) سرمه معادل سولفور آهن، زنگار مس معادل اکسید مس و مغنیسیا معادل اکسید منیزیم بیان شده حال آنکه در کتاب الاسرار، سرمه معادل سولفور سرب دانسته شدهاست. تمامی کتابهای نامبرده و بسیاری دیگر از کتابهای علمی که به سایر زبانها فراوان و بیشمار هستند، اصطلاحات رایج و علمی آن را به کار بردهاند. اما آنچه خواننده امروز را با مشكل روبروكرده، آگاهينداشتن دقيق از معادلهای جدید یا قدیم هریک از مواد رنگ کننده لعاب است که بالاخص خوانش متون کهن را با معضلات زیادی مواجه کردهاست. تاکنون هیچ پژوهش متمرکزی در این رابطه انجام نگرفتهاست و بسیاری از واژگان مربوط به مواد رنگ کننده لعاب در گذشته هم ناشناخته ماندهاند و معادل امروزی آنها معلوم نیست. همین امر سببشده که تولید برخی از لعابهای قدیم کمرنگ یا حتی فراموششود. ازاینرو مقاله پیشرو می تواند با ارائه معادل علمی واژههای کهن لعاب، نخست به فهم این متون و سپس به زنده نگاهداشتن

برخی از شیوههای قدیم ساخت لعاب، کمک شایانی نماید.

روش تحقیق به کار گرفتهشده، تاریخی - توصیفی است. در این روند، با بهره گیری از منابع و مطالعات کتابخانهای و اسناد معتبر، اطلاعات مورد نیاز جمع آوری شده و با تجزیه و تحلیل کیفی آنها، هدف اصلی تحقیق که معادل یابی واژگان است، صورت خواهدگرفت.

# شناسایی و معرفی واژگان امروزی مواد اولیه رنگ کننده لعاب سفال

یکی از مواد عمده و مهم لعاب، رنگ است. رنگ لعاب درحقیقت تعیین کننده زیبایی و تااندازهای ارزش بدنههای سرامیکی است به گونهای که سفالگران کهن از افشای رموز لعاب خود، خودداریمی کردند. رنگ در لعاب بهواسطه اکسیدهای رنگ کننده یا نمکهای آنها به مواد پایه لعاب افزودهمی شود. در این بخش از تحقیق حاضر، مهم ترین مواد اولیه رنگ کننده لعاب همراه با ترکیبات مختلف هر یک از آنها بررسی و معرفی خواهدشد.

### - تركيبات آهن

اکسید آهن (Fe $_2$ O $_3$  ،FeO) یکی از مهمترین اکسیدهای رنگی محسوب می شود که با ظرفیتهای مذکور در لعابها رنگهای متعددی همچون زرد، قرمز شرابی و قهوه ای ایجادمی کند (میرهادی، ۱۳۸۰: ۱۰۶؛ عباسیان، ۱۳۷۰: ۱۱۵). سولفات آهن (Fe $_2$ (SO $_4$ )، سولفید آهن (FeCO $_2$ )، کربنات آهن (FeCO $_3$ ) و هیدرو کسید آهن (Fe(OH) $_3$ ) از دیگر تر کیبات آهن برای رنگ کردن لعابهاست.

### - ترکیبات مس

اکسید مس (CuO) از زمانهای قدیم در لعابسازی مورد استفاده بشر بودهاست. این اکسید در لعابهای قلیایی، رنگهای آبی مانند فیروزهای ایرانی و با لعابهای سربی، انواع رنگهای سبز را در لعاب به وجود می آورد (انوشفر و شروه، ۱۳۸۵: ۹۶؛  $^{2}$  مسبز را در لعاب به وجود می آورد (انوشفر و شروه، ۱۳۸۷: ۹۲۵) گرجستانی، ۱۳۷۹: ۲۵۹ و رحیمی و متین، ۱۳۸۷:  $^{2}$  (CuS) سولفات مس از دیگر ترکیبات مس می توان سولفید مس ( $^{2}$  CuSO)، سولفات مس ( $^{2}$  CuSO)، ستات مس ( $^{2}$  CuCO) و نیترات مس ( $^{2}$  CuCl) و نیترات مس در لعابها برخوردارند.

### - ترکیبات منگنز

ترکیبات منگنز برای تولید رنگهای قهوهای در لعابهای سربی، بنفش در لعابهای قلیایی و سیاه در لعابها مصرفدارد (بصیری، ۱۳۶۳: ۲۹۰؛ عباسیان، ۱۳۷۰: ۱۱۸). سولفات منگنز رینات منگنز ( ${\rm Mn_3(PO_4)_2}$ )، فسفات منگنز ( ${\rm MnCO_4}$ )، کربنات منگنز ( ${\rm MnCO_3}$ )، اکسید منگنز ( ${\rm MnCO_3}$ ) و کلرید منگنز برای ایجاد رنگ در لعاب است.

### - تركيبات كبالت

اکسید کبالت ( ${\rm Co_3O_4^{}}^{\circ}{\rm Co_2O_3^{\circ}}$ )، یکی از مواد قوی رنگ کننده لعاب و از باثبات ترین آنهاست. زیرا در هر نوع لعاب و حرارت رنگ آبی کمرنگ تا تیره به وجود می آورد (همان: ۹۵؛ گرجستانی، ۱۳۷۹: ۲۵۸). از دیگر ترکیبات کبالت مورد استفاده در لعاب، می توان به نیترات کبالت ( ${\rm CoNO_3}^{\circ}$ )، سولفات کبالت ( ${\rm CoSO_4.7H_2O}^{\circ}$ ) استات کبالت ( ${\rm CoCO_3Co(OH)_2}^{\circ}$ ) اشاره نمود.

### - تركيبات قلع

تر كيبات قلع مهم ترين ماده براى ايجاد رنگ سفيد در لعاب است. با افزودن اكسيدقلع (SnO $_2$  'SnO)، سولفات قلع (SnSO $_4$ )، كلريدقلع (SnCl $_2$ ) به لعاب شفاف مى توان رنگ سفيد را به دست آور د (عباسيان، ۱۳۷۰: ۲۱ ؛ 176۶؛ (Peterson, 1999: 176؛ ۱۳۷۰).

### - تركيبات آنتيموان

اکسید آنتیموان ( $\mathrm{Sb}_2\mathrm{O}_5$  ،  $\mathrm{Sb}_2\mathrm{O}_3$ ) در لعابها رنگ زرد و سفید می دهد. آنتیموانات سدیم ( $\mathrm{Na}_2\mathrm{O.Sb}_2\mathrm{O}_3$ ) با لعاب قلیایی، رنگ سفید و آنتیمونات سرب ( $\mathrm{3PbO.Sb}_2\mathrm{O}_5$ ) با لعاب سربی، رنگ زرد را به راحتی ایجادمی کند (اپلر و دیگران، ۱۳۸۲: ۲۶۹). از دیگر ترکیبات رایج آنتیموان، سولفات آنتیموان ( $\mathrm{Sb}_2\mathrm{S}_3$ ) ست. و کلرید آنتیموان ( $\mathrm{Sb}_2\mathrm{C}_3$ ) است.

### - تركيبات نقره

نقره (Ag) در لعاب ایجاد رنگ و جلای زرد و نقره ای می کند (گر جستانی، ۲۶۸: ۱۳۷۹؛ عباسیان، ۱۳۷۹: ۲۲۰). این ماده کاربرد ویژه در لعابهای زرین فام و مینایی دارد. نیترات نقره (AgNO $_3$ )، استات نقره کلرید نقره (AgCL)، کربنات نقره (Ag $_2$ CO $_3$ )، سولفات نقره (Ag $_2$ SO $_4$ ) و سولفید نقره (Ag $_2$ SO $_3$ ) از مهم ترین تر کیبات نقره به شمار می روند.

### - تركيبات طلا

طلا (Au) در لعاب، رنگ زرد مخصوص و رنگهای صور تی روشن تا تیره ایجاده کند. افزودن آن به لعاب به صورت کلرید طلا (AuCL $_3$ ) یا نمکهای دیگر طلا است (عباسیان، ۱۳۷۰: ۱۳۸۸؛ رحیمی ومتین، ۱۳۸۷-۵۳۳-۵۳۳). امروزه گاهی از هیدرو کسید طلا (Au(OH) $_3$ ) نیز برای تأمین طلا در لعاب استفاده می شود (میرهادی، ۱۳۸۰: ۱۳۴۰).

## - ترکیبات آرسن

ترکیبات آرسن (As) همراه با بور و قلیاییها، رنگ سفید و مات ابریشمی در لعاب ایجادمی کنند (گرجستانی،۱۳۷۹: ۲۵۴).

- ترکیبات کرم(Cr)، بیسموت (Bi)، تیتانیم (Ti) و نیکل (Ni)

از دیگر مواد رنگ کننده لعاب هستند. از تر کیبات کرم ( $\rm Cr(C_1)$ ) و کرومات آهن مانند کرومیت ( $\rm FeCr_2O_4$ )، کلرید کرم ( $\rm CrCl_3$ ) می توان رنگهای قرمز، زرد، قهوهای و سبز را در لعاب به وجود آورد (انوشفر و شروه، ۱۳۸۵: ۹۸؛ بصیری، در لعاب به وجود آورد (انوشفر و شروه، ( $\rm BiO$ ) و تیتانیم ( $\rm BiCl_3$ ) تر کیبات بیسموت ( $\rm BiONO_3.H_2O$ )، اکسید تیتانیم ( $\rm TiO_2$ )، اکسید تیتانیم ( $\rm TiO_3$ )، اکسید تیتانیم ( $\rm TiO_3$ )، اکسید تیتانیم ( $\rm TiO_3$ ) هم از مهم ترین منابع تأمین کننده و کلرید تیتانیم در لعاب هستند (عباسیان، ۱۳۷۹:  $\rm 1777-171$ ؛ بیسموت و تیتانیم در لعاب هستند (عباسیان، ۱۳۷۹:  $\rm 1777-171$ ) بیسموت و تیکل ( $\rm NiO_3$ )، سولفید نیکل ( $\rm NiO_3$ )، سولفید نیکل ( $\rm NiO_3$ )، سولفید نیکل ( $\rm NiO_3$ )، می توان رنگهای سبز، قهوهای و بنفش تا صورتی را در لعاب به دست آورد (گرجستانی، ۱۳۷۹: ۱۳۷۶).

تر كيبات ولفرام (W)، برليوم (Be)، موليبدن (Mo)، كادميم (Cd)، (Pt) و پلاتین (V)، اورانیوم (U)، سریم (Ce)، وانادیم (V) و پلاتین نیز، از مواد رنگ کننده لعاب هستند که نسبتبه سایر مواد رنگ کننده، کمتر از آنها استفادهمی شوند. ولفرام (W) در لعابهای غنی از قلیایی و براتی، رنگ سفید پوششی و لعابهای سربی، تولید بلورهای رنگارنگ می کند. تر کیبات برلیوم (Be)، در محیط احیایی، رنگ آبی متمایل به بنفش روشن را پدیدمی آورد (عباسیان، ۱۳۷۰: ۱۳۲-۱۳۴). ترکیبات اور انیوم (U)، کادمیم (Cd) و سلنیوم (Se)، دارای خواص رنگی مشابه در لعاب هستند و در درجات پائین حرارتی برای ایجاد رنگ قرمز و پرتقالی در لعاب به کارمی روند (جورج و هنری، ۱۳۶۶: ۹۶؛ گرجستانی، ۱۳۷۹: ۲۷۲-۲۷۲). ترکیبات سریم (Ce) و وانادیم (V)، در لعابها رنگ زرد تا قهوهای می دهند (عباسیان، ۱۳۷۰: ۱۲۵). پلاتین (Pt)، به عنوان مادهای روشن و در خشان در رنگهای جلادار رولعابی کاربرددارد. اگر این ماده به لعابها افزودهشود، رنگ خاکستری فلز مانندی بهخود می گیرد (گرجستانی،

# شناسایی، معرفی و تحلیل واژگان پیشین مواد اولیه رنگکننده لعاب سفال در دوره اسلامی ایران

شناسایی و معرفی واژگان پیشین مواد اولیه رنگ کننده لعاب، با بهره گیری از متونی کهن همچون جواهرنامهها و کتابهای کیمیا و فرهنگهای لغت صورت خواهد گرفت. در این میان،

کتابهای عرایس الجواهر و نفایس الاطایب ابوالقاسم کاشانی، "تنسوخنامه" خواجه نصیرالدین طوسی (۱۳۴۸)، کتاب الاسرار زکریای رازی و جواهرنامه محمد نیشابوری، جزو معدود کتابهایی هستند که در آنها، مواد استفادهشده در لعاب مکتوب مانده است. در این کتابها واژگان متعددی مانند مرقشیشا (بیرونی، ۱۳۵۸: ۶۶۲)، مغنیسیا (طوسی، ۱۳۴۸: ۱۵۲)، قلقطار، شادنج، مس سوخته، توبال مس، زنگار نحاس، توبال حدید، سرمه، سفیداب رصاص، لاجورد، زر، زرنیخ زرد و سرخ (نیشابوری،۱۳۸۳: ۱۳۸۳؛ کاشانی زر، زرنیخ زرد و سرخ (نیشابوری،۱۳۸۳: ۱۳۸۳؛ کاشانی ۱۳۸۸: ۱۳۲۸) و... معنوان مواد رنگ کننده لعاب معرفی شدهاند که درادامه مطالعه و بررسی خواهندشد.

### تركيبات آهن (حديد)

آهن از واژه پهلوی آسین گرفته شدهاست (لغتنامه دهخدا، ذیل آهن). واژه عربی حدید نیز در لغتنامههای فارسی مترادف آهن بیان گردیدهاست. آنچه در زیر آوردهمی شود، بررسی مهم ترین ترکیبات مصرفی آهن در گذشته است.

### - توبال حديد (آهن)

توبال (=توپال=توفال) آهن چیزی است که از آهن تفته درحین کوفتن آن ریزد (طوسی، ۱۳۴۸: ۲۲۰؛ کاشانی، ۱۳۸۶: ۲۳۸). در گذشته، سفالگران از توبال حدید محرق برای ایجاد رنگ زرد و حنایی در لعاب استفاده می کردند (کاشانی، ۱۳۸۶: ۳۴۱). در توضیح مطلب بالا می توان گفت که با کوبیدن آهن تفته، آهن با اکسیژن ترکیب شده و اکسید آهن (FeO) به وجود می آمده است. تفال آهن (همان: ۲۲۰)، خبث الحدید، آهن سوخته (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۳۰؛ فرهنگ رشیدی، ذیل ریم آهن)، بخجد، ریم آهن، نخجد (فرهنگ جهانگیری، ذیل ریم آهن) فرهنگ آنندراج، ذیل بخجد؛ لغت فرس، ذیل نخجد)، چرک فرهنگ آنندراج، ذیل بخجد؛ لغت فرس، ذیل نخجد)، چرک واژگانی هستند که در منابع یادشده، هم معنیهای توبال واتوپال= توفال) آهن هستند.

### - زنگاهن (زعفران الحديد)

نیشابوری می گوید که زنگاهن به عربی زعفران الحدید را گویند که در ساخت مینای زرد رنگ کاربرد داشتهاست (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۴۵). «آن زنگاری است که از آهن سازند و ساختن آن چنانست که بیاورند براده آهن و با آب آنرا نم کنند و بگذارند تا خشکشود. بعد آن را بکوبند و ببیزند.» (همان: ۳۳۰؛ کاشانی، ۱۳۸۶: ۲۳۷). انجام عمل بالا روی آهن، روشی دیگر برای نرم کردن آهن بودهاست. در این عمل، آهن تبدیل به هیدرو اکسید آهن (Fe(OH)) می شده است. در

برخی منابع به روشی دیگر برای ساخت زنگاهن اشارهشده که آن ترکیب براده آهن با سرکه است. برای نمونه، در فرمول شماره ۱۹۴ کتاب الاسرار این ترکیب، استات دوفر فرمول شماره (Fe(CH $_3$ COO) $_2$ 4H $_2$ O) است (رازی،۱۳۷۱: ۳۹۶)، باید توجه کرد که زنگاهن، شامل دو ترکیب بالاست. آهن پاکیزه، حدید المصفی، زعفران (همان: 0.0 و 0.0)، زنگار (=ژنگار=زنجار) آهن، صداء الحدیددر منابع یادشده به عنوان هم معنیهای زنگاهن آورده شدهاند (فرهنگ نفیسی، ذیل زنجار؛ لغتنامه دهخدا، ذیل زنگار).

### - مرقشیشا

مرقشیشا، سولفور طبیعی آهن (FeS) است (فرهنگ، ۱۳۷۸: ۱۲۳۱). به آن مارقشیشا و مارقشیثا نیز گفته می شود که انواع آن، ذهبی، فضی و نحاسی است. دراین باره بیرونی می گوید «مرقشیثای ذهبی را چون مصول کنند بر روی سفالها نقش کنند و بپزند، لونی مثل زر شود.» (بیرونی، سفالها نقش کنند و بپزند، لونی مثل زر شود.» (بیرونی، ۱۳۵۸ به ۴۶۳ نیشابوری، ۱۳۸۳: ۴۶۲ و ۲۶۵). ابوالقاسم کاشانی در عرایس الجواهر نیز مرقشیثا را جزء مواد صنعت کاشانی در عرایس الجواهر نیز مرقشیثا را جزء مواد صنعت کاشانی، ۱۳۸۶: ۱۸۳۱). در کتاب الجماهر بیرونی درباره این ماده توضیحی دیده نمی شود. در جواهر نامه هایی که پیش از راین به آنها اشاره شده، توضیحاتی کوتاه در مورد مرقشیشا این به آنها اشاره شده، توضیحاتی کوتاه در مورد مرقشیشا دسته بندی شده است. لیکن در کتاب الاسرار، دسته بندی کاملی از مرقشیشا به شرح زیر دیده می شود.

۱. مرقشیثای طلایی (ذهبی)؛  $Fe_2S_4$ است.

۲. مرقشیثای نقرهای (فضی)؛ FeAsS است.

.۳ مرقشیثای سرخ (نحاسی)؛  $Cu_3FeS_3$  است.

۴. مرقشیثای سیاه (حدیدی)؛ FeS است (رازی، ۱۳۷۱: ۳۸۶). مترادفهای بسیاری همچون ارشد، مرقشیتا، مرقشیت (لغتنامه دهخدا، ذیل مرقشیتا و مرقشیشا)، روشنا (فرهنگ نفیسی، ذیل روشنا)، بوریطس، بوریطش (فرهنگهای معین و آنندراج ذیل بوریطش)، روشنایی، حجرالنور (فرهنگ برهان قاطع، ذیل روشنایی)، حجر روشنایی (همدانی، ۱۳۷۵: ۳۸۹) مرقشیثا، مکسیثا و بربجوک (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۲۶۴) برای مرقشیشا در منابع بیان شدهاست.

### - زاج و انواع آن

زاج، حجری معروف و چند گونه است؛ زاج سبز را "قلقند"، زاج سیاه را "زاک کفشگران" و زاج زرد را "قلقنطار" گویند (نیشابوری، ۱۳۸۸: ۲۷۸؛ بیرونی،۱۳۵۸: ۳۵۹ و رازی،۱۳۷۱: ۳۵۱). اصطلاحهای یونایی قلقدیس، قلقند و قلقطار انواع زاج هستند که وارد زبان عربی و فارسی شدهاند. شیمیدانان قدیم، اقسام

44

سولفاتها<sup>۵</sup> را زاج می نامیدهاند و انواع آن را با قید سبز، کبود و مانند آن از یکدیگر متمایزمیساختند. زمه، زمج (رازی،۱۳۷۱: ۳۴۶)، زاگ (فرهنگ رشیدی، ذیل زاگ)، زاک، شب (لغتنامه دهخدا و فرهنگ منتهی الارب، ذیل زاج) و زاغ (فرهنگ برهان

قاطع، ذیل زاغ) مترادفهای زاج هستند. در برخی از منابع، مترادفهای انواع زاجها بهصورتهای مختلف آوردهشده که اشتباه بهنظر می رسند ً. با رجوع به منابع اصلی ای که برخی از آنها در بالا آوردهشد، انواع زاجهای مورد استفاده در مواد رنگ کننده لعاب را می توان به صورت زیر بخش بندی کرد.

- **زاج سبز (سبز روشن**): شامل مترادفهای زاج آهن، زاج اخضر (رازی،۱۳۷۱: ۳۵۱)، قلقند (نیشابوری،۱۳۸۳: ۲۷۸؛ بیرونی،۱۳۵۸: ۳۲۹)، قلقنت (فرهنگ نفیسی، ذیل قلقنت) و توتیای سبز، سولفات فرو (Fe $SO_4$ .7 $H_2O$ ) است (فرهنگ، ۱۳۷۸: ۲۱۴). نام زاج اخضر گاهی برای سولفات مس $^{
m V}$  و گاهی برای سولفات فِرو^ بهکاررفته چراکه اخضر بهمعنی سبز روشن و آبی روشن کاربرد داشتهاست.

- زاج سبز (آبی روشن)، زاج کبود: شامل مترادفهای قلقند (نیشابوری،۱۳۸۳: ۲۷۸؛ بیرونی،۱۳۵۸: ۳۲۹)، قلقنت (فرهنگ نفیسی، ذیل قلقنت)، توتیای ارزق و کات کبود، سولفات مس (CuSO<sub>4</sub>.5H<sub>2</sub>O) است (فرهنگ، ۱۳۷۸: ۲۱۶ بصیری؛ ۱۳۶۳: ۴۰۱).

-زاج زرد: شامل مترادفهای قلقنطار (نیشابوری،۱۳۸۳: ۲۷۸)، قلقطار (بیرونی، ۱۳۵۸: ۳۲۹؛ طوسی،۱۳۴۸: ۱۸۳۱)، زاج اصفر و زاج شتر دندان ( $Fe_2(SO_4)_3.9H_2O$ ) است (رازی، ۱۳۷۱: ۳۵۳–۳۵۳). در ساخت لعابها، زاج زرد و سبز (کاشانی،۱۳۸۶: ۳۴۶؛ نیشابوری،۱۳۸۳: ۳۵۳) بیشترین مصرف را بین زاجها داشتهاند.

اخرا، واژهای یونانی است. در گذشته از واژههای ارتکان، ارتکین، گلک، فاده و اریکان برای اخرا استفاده می شده است (لغتنامه دهخدا، ذیل اخرا). اخرا مادهای رسی و سیلیسی به رنگهای زرد، قهوهای یا قرمز است که علت تفاوت آنها اکسید آهن است. اسمهای مختلف به اخراها دادهاند. همچون اخرای زرد که زرد آهن و گل زرد را گویند و ترکیبات آن ( ${\rm Fe_2O_3.3H_2O}$ ) است (جورج و هنری، ۱۳۶۶: ۱۷۱)، اخرای قرمز که اکسید آهن قرمز ( $\operatorname{Fe_2O_3}$ ) است و بهصورت کانه هماتیت ٔ یافتمی شود، در رنگدانهها با نام خاک سرخ (ایرانی)، به کار بردهمی شود (همان: ۲۳۳؛ عباسیان،۱۳۷۹: ۲۱۷). در گذشته این اکسید، گل بره، گل سرخ و مغره نیز نامیدهمی شد (بیرونی،۱۳۵۸: ۱۶۶۱ فرهنگ معین، ذیل گل بره). گل اخرا در زمانهای قدیم برای ایجاد نقوش سرخ رنگ سفالهای بدون لعاب اولیه و لعاب زرین فام، کابردی ویژه داشتهاست (عباسیان،۱۳۷۹: ۲۲۰).

شادنج، بهزبان رومی "همیاطوس" است. آن را "شاهدانه"، "شادنا" و "بيدونا" گويند (بيروني،١٣٥٨: ۴١٣). "سنگي است معدنی و لون آن مانند خماهن سرخ مایل به سیاه است." (نیشابوری،۱۳۸۳: ۲۷۱؛ طوسی، ۱۳۴۸: ۱۷۷). بیدوند (فرهنگ برهان قاطع، ذیل بیدوند)، شادانه (همدانی، ۱۳۷۵: ۳۸۴)، شادنه، شاذنه، حجرالدم، دم و سنگ خون (فرهنگ منتهی الارب، ذیل شادنج؛ رازی، ۱۳۷۱: ۵۱۹)، از صورتهای شادنج درگذشته هستند. در برخی از منابع شادنج را با خماهن یکی دانستهاند که اشتباه بهنظر میرسد چراکه در هیچیک از جواهرنامهها، شادنج مترادف با خماهن آوردهنشده بلکه در فصلی جدا بررسی شدهاست (کاشانی، ۱۳۸۶: ۱۹۰–۱۶۴). شادنج، سنگ آهن هماتیت (Fe<sub>2</sub>O<sub>3</sub>) بودهاست  $(Fe_2O_3)$  که بعد از آهکی کردن  $(Fe_2O_3)$  به بعد از آهکی کردن  $(Fe_2O_3)$ درمی آمده و در لعابهای زرین فام به کار می رفته است (همان: ۳۴۷؛ رازی، ۱۳۷۱: ۵۲۹).

### تركيبات مس (نحاس)

مس، بهزبان سریانی نحاسا و بهعربی نحاس، صفر و صرفان گفتهمی شود. در فارسی آن را روی میخواندند (بیرونی، ۱۳۷۴: ۳۹۸؛ نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۲۰). مترادفهای مس در منابع مختلف بهصورتهای صاد، مهل (لغتنامه دهخدا، ذیل مس)، صیدان و قطر (فرهنگ منتهی الارب، ذیل مس) آورده شدهاست. مس بهصورت ترکیبهای زیر در لعابها كاربرد داشتهاست.

### – توبال مس

"توبال (=توپال=توفال) مس أن را گويند كه چون مس را از کوره بیرون گیرند و پتک برو زنند از روی او چیزی تنک جداشود. به پارسی آن را پوست مس و تفال گویند. توبال به صورت مطلق، توبال مس است." (بیرونی،۱۳۵۸: ۱۸۶؛ كاشاني، ١٣٨۶: ٢٣٨؛ طوسي،١٣۴٨: ٢٢٠). توفال (توفال مس)، یکی از ترکیبات مس با اکسیژن است که از زمانهای قدیم در لعابها و رنگ فیروزهای ایرانی و رنگ سبز به کار می رفته است. آن، اکسید مس (CuO) است (انوشفر و شروه، ۱۳۸۵: ۱۳۶) زهره النحاس (بيروني،١٣٥٨: ٤٩٠) و براده مس (غياثاللغات، ذیل توبال) از دیگر مترادفهای توبال مس است.

### – زنگار مس

زنگار، واژهای فارسی که معرب آن زنجار است (فرهنگ منتهی الارب، ذیل زنجار). در بیشتر کتابهای کانی شناسی و کیمیایی پیشین بیان شده که اگر نحاس را به سرکه بیالایند

ازو زنجار به دست می آید (بیرونی، ۱۳۷۴: ۴۳۹؛ نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۲۰ و کاشانی، ۱۳۸۶؛ روش تبدیل مس به زنگار این چنین بوده است که صفحه مس را روی حصیر درون دیگی سفالی حاوی سرکه می گذاشتند تا زنگار شود. هربار زنگار روی آن را می تراشیدند تا همه مس زنگار گردد (رازی، ۱۳۷۱: ۹۸). زنگار مس به معنای اکسید مس در فرهنگهای ناظم الاطبا و معین آورده شده که به نظر اشتباه است چراکه بنابر این منابع، زنگار مس را از تماس سرکه ( $CH_{r}$ . COOH) با فلز مس به وجود می آوردند. زنگار مس، باید استات مس ( $TH_{r}$ )، فلز مس باید استات مس ( $TH_{r}$ )، هم معنیهای آن شامل زنگار، ژنگار مس (فرهنگ معین، ذیل زنگار)، زنجار رفرهنگ برهان قاطع، ذیل زنجار)، زنجار سبز و اخضر است (فرهنگ برهان قاطع، ذیل زنجار)، زنگار سبز و اخضر است (رازی، ۱۳۷۱: ۹۸).

### - مس سوخته (نحاس محرق)

مس سوخته در صنعتهای میناگری و کاشی گری رکنی بزرگ است (نیشابوری،۱۳۸۳: ۴۲۰؛ کاشانی،۱۳۸۶: ۲۲۹). نحاس محرق برای ایجاد نقش سبز رنگ در لعابها به کار رفته است (همان: ۳۴۶). همچنین یکی از پرمصرف ترین ترکیبات مس بوده که به دو روش آن را می سوزاندند و قابل استفاده در لعاب می کردند. یکی سوزاندن مس پیرامون آتش کوره (صدیق، می کردند. یکی سوزاندن مس پیرامون آتش کوره (صدیق، (CuO) و دیگری، سوزاندن مس با گوگرد که در رنگهای خاص مینایی هم به کاررفته (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۵۸) که آن، سولفور مس (Cu<sub>2</sub>S) است. روی سوخته، روی سختج (بیرونی، سولفور مس (۶۸۹: ۳۵۸) است. روی سوخته، روسوخته (فرهنگ معین، دیل روسختج)، راسخ (لغتنامه دهخدا، ذیل مس سوخته)، روسخته و روسخته (رازی، ۱۳۷۱: ۱۳۲۸) در منابع، از مترادفهای مس سوخته هستند.

### ترکیبات منگنز - مغنیسیا

«مغنیسیا سنگی سیاه است که آبگینه گران و غضاره گران آن را به کاربرند.» (بیرونی،۱۳۵۸: ۶۶۲؛ کاشانی، ۱۳۸۶: ۱۸۸) و اگر مغیسیا را بر آبگینه یا مینای سفید افکنند، بعد از گداختن آن را سرخ رنگ کند (نیشابوری،۱۳۸۳: ۶۶۶و ۴۴۵). ابوالقاسم کاشانی نیز همچون نیشابوری به مادهٔ رنگی مغنیسیا اشارهمی نماید و از آن برای ساختن رنگهای سرخ، بادمجانی و قهوهای استفاده می کند (کاشانی، ۱۳۸۶: ۴۴۵). این رنگها دارای ویژگی دی اکسید منگنز (سامی) در لعاب هستند ۲۰۱۱ و قدیم برای ایجاد نقوش تیره سفالهای اولیه و خطوط

قهوهای کاشیهای هفت رنگ به کار رفتهاند (اتینگهاوزن، ۱۳۷۹: ۱۳۷۹؛ ۱۳۷۹؛ ۱۳۷۹؛ ۱۳۷۹) و ربرخی از منابع، مغنیسیا را اکسید منیزیم و پاک کننده معده دانستهاند (کاشانی، ۱۳۸۶: ۱۸۸؛ فرهنگ معین، ذیل مغنیسا) در لعاب، نقش کمک ذوب داشته و رنگ ایجادنمی کند در لعاب، نقش کمک ذوب داشته و رنگ ایجادنمی کند (عباسیان، ۱۳۷۰: ۴۵۹)، مغن (انوشفر و شروه، ۱۳۷۵: ۱۳۶۰)، مغنیسا، مغناسیا، سنگ سیاه شیشه گران، رنگ سیاه، رنگ کاسه (لغتنامه دهخدا، ذیل مغنیسا) و سنگ مغنی و مغنه رگلاک و سومی، ۱۳۵۵، ۱۳۹۸)، در گذشته از مترادفهای مغنیسیا بهشمار می فتند. در فرهنگهای لغت برهان قاطع و آنندراج، مترادفهای دیگری نیز چون رنگ برگان، سنگ سلیمانی و گچ رنگ برای مغنیسا بیانشده که این واژگان سلیمانی و گچ رنگ برای مغنیسیا باشند ۱۲۰۰۰

# تركيبات كبالت- لاجورد

لاجورد، سنگی معدنی بهرنگ آبی مایل به نیلی و لاجورد است. از پودر آن برای ساختن رنگ هااستفاده می کنند (بیرونی، ۱۳۷۴: ۳۱۰؛ ۳۱۰ نیشابوری، ۱۳۸۳: ۲۱۶). در فرهنگ لغت آوردهشده که لاجورد، سنگی است آبی رنگ که آن را در نقاشی به کارمی برند و ترکیب شیمیایی اش (Na.Ca)<sub>8</sub>(Al.Si)<sub>12</sub>O<sub>24</sub>(S.SO<sub>4</sub>) است (فرهنگ معین، ذیل لاجورد؛ فرهنگ، ۱۳۷۸: ۵۱۴). از صورتهای دیگر لاجورد درگذشته، می توان به لاژورد (بیرونی،۱۳۵۸: ۷۲۵)، لازورد، عوهق (بیرونی،۱۳۷۴: ۳۱۰)، حجر لاجورد و سنگ لاژورد (لغتنامه دهخدا، ذیل لاژورد) اشارهنمود. واژههای حجر اناخاطس، سنگ سرمه و اثمد۱۳ در فرهنگهای مختلف لغت، بهاشتباه مترادف لاجورد به کار رفتهاند. چراکه در جواهرنامههای دانشمندان ایران هریک از آنها جدا از معنی لاجور د بیان شده اند. سنگ لاجور د در ساختن میناهای سبز و لاجوردی شفاف رنگ کاربردداشته (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۴۶) و همچنین، در لعابکاری ظروف لاجوردینه نیز بهکار می رفته است (کامبخش فرد، ۱۳۸۰: ۴۶۸). بااین همه ابوالقاسم كاشاني در عرايس الجواهر، از مادهاي به اسم سنگ لاجورد در صنعت کاشی گری نامبرده که متفاوت از سنگ لاجوردی است که در بالا آوردهشد. وی دراین باره بیانمی کند که سنگ لاجورد که صنعتگران به آن سنگ سلیمانی می گویند، مانند نقره در خشنده است و در پوشش سیاهی قراردارد. از این سنگ، رنگ لاجوردی بهدست می آید (كاشاني، ١٣٨٤: ٣٣٩). بنابر عقيده "جميز ويلسن آلن" و "آليور واتسون"۱۵، مادهاي كه كاشاني از آن به اسم لاجورد نامبرده، کبالت است و مشخصهای که گفته مانند نقره درخشان است و در پوشش سیاه قراردارد، از مشخصات کبالت است

3

### تركيبات قلع (رصاص)

رصاص، فلزی است که در خراسان آن را قلعی و کلهی گویند (نیشابوری،۱۳۸۳: ۳۲۲). این فلز دو نوع است؛ سیاه که سرب باشد و سپید که قلعی است. مراد از رصاص مطلق، قلعی است (فرهنگ نفیسی، لغتنامه دهخدا، ذیل رصاص). رصاص، فلز قلع است که در دورههای اسلامی ایران بهصورتهای رصاص ابيض، رصاص قلع (لغتنامه دهخدا، ذيل رصاص قلع)، ارزيز، علاب (بیرونی، ۱۳۵۸: ۳۱۷)، کفشیر، کیمیا، قزدیز، قصدیر (فرهنگ نفیسی و معین، ذیل کفشیر و قصدیر)، ارزیز خالص و ارزيز سفيد (غياث اللغات، فرهنگ معين، ذيل ارزيز) خوانده شدهاست. سفیدآب رصاص از مهمترین ترکیبات قلع است که آن را ازطریق تکلیسکردن ۱۶ رصاص بهدستآورده و "سفیده قلعی" نامیدهاند. "رصاص مکلّس اصل بیشتر میناهای فیروزه مصمت باشد." (نیشابوری،۱۳۸۳: ۳۲۳). دو فرمول متفاوت برای ساخت سفیدآب قلع در متون قدیم ارائهشده که روش اول، ساخت سفیداب قلع با حرارتدادن و سوزاندن رصاص در کوره (ظرف سفالی) یا حرارت مستقیم آتش بر ظروف سفالي حاوي فلز قلع همراه با همزدن آن با ميله آهني هنگام حرار تدادن است (همان: ۴۱۷؛ کاشانی، ۱۳۸۶: ۳۴۳). این کلس رصاص را اسفیداج نامیدهاند لیکن زکریای رازی در كتاب الاسرار خويش ذيل فرمول شماره ٢٠٧، سوزاندن رصاص در ظرف سفالی را "قلع سوخته" خواندهاست. بهنظر میرسد ساختن كلس رصاص بدين روش را بايد قلع سوخته ناميد چراكه درواقع حاصل كار، اكسيدكردن فلز قلع است كه آن اكسيد استانیک (SnO<sub>2</sub>) میباشد (رازی، ۱۳۷۱: ۴۱۰). در روش دوم، ساختن سفیداب با استفاده از سر که است که در فرمول شمارههای

۲۰۹ تا ۲۱۲ كتاب الاسرار زكرياي رازي، قلع با سركه مجاورشده، بخار سرکه روی ورقه قلع اثرمی کند و بهتدریج، زنگی روی قلع جمعمی شود. این زنگ، استات قلع جمعمی شود. است (همان: ۴۰۸). اسفیداج (سفیداب رصاص)، ماده اصلی ایجاد رنگ سفید در مینا و زرینفام بودهاست (نیشابوری، ۳۴۵: ۱۳۸۳؛ کاشانی،۱۳۸۶: ۳۴۷). این ماده درگذشته به صورتهای اسفیداج ارزیز، سپیده ارزیز، اسفیداج رومی، اسفيداج رصاص، اسفيداك، سفيداب (لغتنامه دهخدا، ذيل اسفیداج رصاص، سپیده و اسفیداج)، اسفیداج، خاکستر قلعی، سپیده (فرهنگ برهان قاطع، ذیل سپیده و باروق)، سفیدآب، سفیداج (لغتنامه دهخدا، ذیل سفیداج)، سپیدآب و سپتاک (فرهنگهای آنندراج و رشیدی، ذیل سپتاک)، در منابع آورده شدهاست۱۷. یکی دیگر از ترکیبات قلع که بسیار کم به آن اشارهشده، "قلع کشته" است. قلع کشته، ترکیبی از قلع و گوگرد بودهاست که در این واکنش، سولفور قلع (SnS<sub>2</sub>) بهوجود می آید (رازی، ۱۳۷۱: ۴۰۷). در گذشته گوگرد برای کشتن و کلس کردن بسیاری از فلزات استفاده شدهاست. قلع، یکی از فلزاتی است که سفالگران از زمانهای کهن آن را میشناختند آنچنان که در بسیاری از سفالهای بعد از اسلام نیز برای ایجاد لعاب سفید همچون سفالینههای نیشابور به کار رفته است (کامبخش فرد، ۱۳۸۰: ۴۵۲؛ رحیمی و متین، ۱۳۸۷: ۱۵).

## تركيبات آنتيموان – اثمد (سرمه)

اثمد، سنگی معروف است که آن را "سرمه" و "سنگ سرمه" گویند (بیرونی،۱۳۷۴: ۱۳۷۴؛ کاشانی،۱۳۸۶: ۱۸۹). «سرمه، بهعربی اثمد خوانند و به کُحل مشهور است. آن سنگی است که سوده آن را در چشم کشند. سنگ سرمه، با اسرب آمیختهبود، چنان که اگر آن را بر آتش نهند جوهر اسرب از او بیرون آید.» (نیشابوری،۱۳۸۳: ۲۶۹). بهنظر میرسد سولفور آنتیموان ( $\mathrm{Sb}_2\mathrm{S}_3$ ) صورت امروزی سرمه (اثمد) باشد (فرهنگ، ۱۳۷۸: ۸۵۳؛ فرهنگ نفیسی، ذیل سنگ سرمه؛ فرهنگ معین، ذیل کحل). گاه در برخی از منابع، سرمه را سولفور آهن ۱۹ یا سولفور نقره ۲۰ (فرهنگ معین، ذیل سرمه) یا سولفور سرب<sup>۲۱</sup> دانستهاند (رازی، ۱۳۷۱: ۵۲۷). چنین امرى اشتباه بهنظر مى رسد چراكه تقريباً همه دانشمندان قدیم ایرانی در کتابهای خود، اثمد (سرمه) را همیشه در فصلى جدا از فلزات هفت گانه، طلا، نقره، سرب، مس، قلع، آهن و خارصینی، بررسی کردهاند. افزونبر اینکه، در بحث فلزات نیز هیچ اشارهای به ساخت اثمد از فلزاتی که شرح أنها أوردهشد، نشدهاست. همچنین سولفورهای آهن، نقره

و سرب درگذشته هریک اصطلاح خاص خود را داشتهاند. برای نمونه، سولفور آهن؛ مرقشیشا، سولفور نقره؛ سیم سوخته و سولفور سرب؛ سرب کشته نامیده شدهاست<sup>۲۲</sup>. اثمد بهصورتهای اثمت، اسمیت (همان: ۴۹۷)، خطاط (لغتنامه دهخدا، ذیل اثمد)، کحول، کحل اصبهانی، کحل اسود (فرهنگهای نفیسی و معین، ذیل کحل) و سنگ سپاهان (فرهنگ منتهیالارب، ذیل سرمه سنگ) در منابع آورده شدهاست. برخی از فرهنگهای لغت گاهی واژه توتیا را بطور اشتباه مترادف با اثمد دانستهاند که این اشتباه شاید بهخاطر تشابه کاربرد سرمه با توتیا در ادبیات باشد. چراکه تفاوت بین سرمه (اثمد) با توتیا را دانشمندان قدیم ایرانی در جواهرنامههای خود نیز بیان کردهاند آن گونه که هریک از این دو ماده را بهصورت فصلی جداگانه بررسی کرده و ویژگیهای متفاوت آنها را نوشتهاند. توتیا، (ZnO) است.

### تركيبات نقره

نقره، فلزی سپید رنگ است که ازجهت ارزش پس از زر قراردارد (فرهنگ معین، ذیل نقره). در دورههای گذشته با اسمهای مختلفی همچون سیم (نیشابوری،۱۳۸۳: ۳۱۶)، آسیم، گمش، غرب، سمانه، لجین، صریف، صراف، صولج، فضه و فض (بیرونی،۱۳۷۴: ۳۹۵) خوانده شدهاست. در گذشته سفالگران نقره را معمولاً بهصورت "سیم سوخته" در لعابهای مینایی (میر عباسیان، ۱۳۷۹: ۲۲۰) و زرینفام (کاشانی،۱۳۸۶: ۳۴۶) به عنوان ماده رنگ کننده لعاب، استفاده می کردند. «نقره را با گوگرد زرد ترکیب کرده و آن را می سوزاندند و به آن سیم سوخته می گفتند که آن کلس نقره است.» (همان:۲۱۰؛ نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۱۶). زکریای رازی نیز در فرمولهای شمارههای ۱۵۷–۱۶۲، سیم را با گوگرد ترکیب کرده و آن را سوزانده است. درواقع فلز سیم با گوگرد در حرارت، سولفور دراژان (Ag,S) را بهوجود آوردهاست. رازی آن را کلس اسود، فضّه محرق و گژف نامیدهاست (رازی، ۱۳۷۱: ۴۱۴و۵۴۲). از هممعنیهای سیم سوخته، کشف و نقره سوخته است (لغتنامه دهخدا، ذیل کشف). از دیگر ترکیبهای نقره که ز کریای رازی آنها را میشناخته، "سنگ جهنم" است. سنگ جهنم در بسیاری از منابع، برای ایجاد رنگ زرد و عاجی در لعابهای مینایی و زرینفام به کار رفته است که امروزه آن را نیترات نقره (AgNO<sub>3</sub>) گویند (همان: ۵۱۵؛ عباسیان، ۱۳۷۹: ۲۲۰؛ جورج و هنری، ۱۳۶۶: ۵۴۳).

### ترکیبات زر (طلا)

- زر: طلا و ذهب را گویند. فلزی زرد و گرانبهاست (فرهنگ برهان قاطع، غیاثاللغات، ذیل زر). «زر بر آتش دوامدارد

و هرگز بنکاهد و نپوسد.» (همدانی،۱۳۷۵: ۳۸۲). ذهب، عسجد، الطن (بیرونی،۱۳۷۴: ۳۸۲)، تله، تلا، تلی (فرهنگ برهان قاطع، فرهنگ نفیسی، ذیل تله و تلی)، طلی، عقیان، تبر، سام، عين و نضر (لغتنامه دهخدا، ذيل ذهب و طلا) واژگانی هستند که بهعنوان هممعنیهای زر به کار رفتهاند. طلا (Au)، معمولا بهصورت سونش (براده) یا ورقههای نازک و زر محرّق در لعابها برای ایجاد رنگهای طلایی و عنابی کاربرددارد. ابوالقاسم کاشانی در عرایس الجواهر دراین باره شرحمی دهد که برای مطلاکاری سفالینهها «یک مثقال زر سرخ را به ۲۴ ورق باید بکوبند و درمیان کاغذی نهند به گچ مالیده و به قیچی میبرند و به چسب بر سفالینهها با قلم می چسبانند.» (کاشانی، ۱۳۸۶: ۳۴۷). در میناکاری زراندود نیز از ورق بسیار نازک طلا استفادهمی کردند (عباسیان، ۱۳۷۹: ۱۰۰). برای ساختن رنگ یاقوتی در مینا، زر محرّق کاربرد داشتهاست (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۴۵) که معمولاً کاشی گران زر محرّق را از سوزاندن طلا با گو گرد زرد بهدست می آوردهاند (همان: ۲۹۵؛ طوسی، ۱۳۴۸: ۲۰۹) و از آن، سولفید طلا (Au,S) حاصل می شده است. بطور کلی از زر، به دلایل خاصی همچون باارزش بودن در عرصه سفالگری، در لعابهای خاص استفاده می شده است.

# ترکیبات آرسن - زرنیک (زرنیخ)

زرنیخ، جسمی معدنی مرکب از گوگرد و آرسن است که دراصطلاح شیمی آن را سولفور آرسنیک<sup>۲۲</sup> گویند (فرهنگ نفیسی، معین، غیاث اللغات، ذیل زرنیخ). این واژه در گذشته بهصورتهای زرنیق، زرنی (بیرونی، ۱۳۵۸: ۳۳۸)، عس (لغتنامه دهخدا، ذیل عس)، هرتال، زرنه و زرنیک (غیاث اللغات، فرهنگ معین، ذیل زرنیخ) آورده شده است. گونه های زرنیخ به قرار زیر است.

- **زرنیخ سرخ**: ترکیب دو ظرفیتی آرسنیک و گوگرد  $(As_2S_2)$  با رنگ قرمز است (فرهنگ، ۱۳۷۸: ۵۳). زرنیخ سرخ در ساخت رنگهای مینا به کار رفتهاست (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۵۴). مترادفهای زرنیخ سرخ؛ زرنیخ قرمز (فرهنگ معین، ذیل زرنیخ قرمز)، سندره، سندروس (لغتنامه دهخدا، ذیل سندره) و سندرخا است (بیرونی،۱۳۵۸: ۳۳۸).

- **زرنیخ زرد**: ترکیب سه ظرفیتی آرسنیک با گوگرد است (فرهنگ معین) که در ساخت مینای زرد رنگ کاربرد ویژه داشته (نیشابوری، ۱۳۸۳: ۳۴۷) و فرمول شیمیایی آن ( $As_2S_3$ )، است (فرهنگ، ۱۳۷۸: ۶۴۸). مترادفهای زرنیخ زرد؛ زرنیخ اصفر (لغتنامه دهخدا، ذیل زرنیخ زرد)، ارسانیقوس و سندار خوس است (بیرونی، ۱۳۵۸).

- زرنیخ سفید: سم الفار است که آن را به پارسی مرگ موش گویند (فرهنگ آنندراج، ذیل زرنیخ سفید). زرنیخ سفید، تری اکسید آرسنیک با فرمول ( $(As_2O_3)$ ) است (فرهنگ، ۱۳۷۸: ۵۳)، مترادفهای دیگر زرنیخ سفید؛ شک (همان: ۳۷۹)، تراب هالک (فرهنگ آنندراج، ذیل زرنیخ سفید)، هالوک، حرفقان و رهج الفار است (فرهنگ برهان قاطع، ذیل مرگ موش). در گذشته بیشتر به سولفورهای آرسنیک (زرنیخ سرخ و زرد)، در ساخت لعابها توجه کردهاند.

# مقایسه واژگان امروزی با واژگان پیشین مواد اولیه رنگکننده لعابها در دوران اسلامی ایران

بررسیهای انجامشده در بخش پیشین تحقیق حاضر به خوبی بیانگر این مسأله است که در گذشته، واژگان گستر دهای برای هر ماده رنگ کننده لعاب نسبتبه واژگان امروزی آنها به کار رفتهاست. لیکن امروزه بسیاری از آن واژهها دیگر کاربردی ندارند و بجای آنها اصطلاحات جدید علم شیمی رایج گردیدهاست. برای نمونه، کلمه مرقشیشا که امروزه به آن سولفور آهن می گویند، در گذشته و دوران مختلف بعد از اسلام در ایران، صورت و تلفظهای گوناگونی همچون مَرقَش، مَرقَشيتا، مارقَشيشا، مارقَشيثا، مَرقَشيث، مَرقَشيثا و مرقشیشاه به خود گرفته است که البته همگی از یک ریشه هستند. همچنین بهدلیل نفوذ فرهنگ اعراب در ایران، واژه عربی حجرالنور بهمعنی مرقشیشا در متون فارسی، جای گرفتهاست. افزونبر اینها، با رواج ترجمه متون یونانی و سریانی و... در سدههای نخستین اسلامی در ایران، می توان حضور واژه بوریطش (برگرفته از واژه یونانی پوریتس<sup>۲۴</sup> (فرهنگ معین، ذیل بوریطش)) را در ترادف با واژه مرقشیشا، در منابع دید آنچنان که تأثیر این زبانها در به کارگیری اصطلاحات مرتبط با علم لعاب بهخوبی آشکار است. بسیاری از واژگان عربی دیگر مانند حدید، نحاس، ذهب، فضه، رصاص، خبث الحديد، زاج اخضر، صفر، لاجورد (معرب لاژورد)، زنجار (معرب ژنگار)، زرنیخ (معرب زرنیک)، شادنج (معرب شاذنه) و... برای مواد رنگ کننده لعاب در گذشته، به کار رفتهاند. از دیگر واژگان دارای ریشه یونانی و سریانی نیز مى توان به مغنيسيا از (Magnesia)، قلقند از، (Xalkanthon) اخرا از (Oxra)، ارسانیقوس از (Arsanikos)، نحاس از سریانی نحاسا، شادنه از سریانی شادنا و... اشارهنمود.

دراین میان، مسأله دیگری که دیدهمی شود این است که سفالگران پیشین ما، تقریباً از عناصر محدودی همچون (As, Au, Ag, Sb, Sn, Co, Mn, Cu, Fe) برای رنگ کردن

لعاب استفاده کردهاند. در صورتی که امروزه با گسترش علم شیمی افزون بر مواد بالا، می توان عناصر بسیار دیگری را (Pt, V, Ce, U, Se, Cd, Mo, W, Ni, Ti, Bi, Cr) در رنگ کردن لعاب به کار گرفت. پیرو اینها، امروزه واژگان و اصطلاحات گستردهای به وجود آمدهاند که معادلی در گذشته ندارند و قابل تطبیق باهم نیستند.

همچنین در گذشته، سفالگران در صورت نیاز معمولا از روشهایی ابتدایی همچون سوزاندن یا زنگار و توبالساختن ماده رنگ کننده لعاب، ترکیبات مختلف از هر ماده را تهیهمی کردند. لیکن امروزه، ترکیبات مختلف و زیادی از هر ماده بهصورت آماده وجوددارد که در دسترس سفالگران است. درنتیجه، بسیاری از واژگان و ترکیباتی که امروزه برای یک عنصر دیدهمی شود، در گذشته محدود به یک یا اندکی از ترکیبات بودهاست. بهعنوان نمونه، برای منگنز ترکیبات مختلفی نظیر (MnO<sub>2</sub>)، (MnSO<sub>4</sub>)، و جوددارد حال (MnCO $_3$ )، (Mn $_3$ (PO $_4$ ) $_2$ ) آنکه درگذشته تنها ترکیب (MnO<sub>2</sub>) یا همان مغنیسیا شناخته شدهبود. به همین دلیل بسیاری از واژگان امروزی تركيبات رنگ كنندهٔ لعاب، معادلی در گذشته ندارند. درپایان، برای سهولت در تطبیق واژگان و نتیجه خلاصهشده يژوهش حاضر، جدول تطبيقي واژگان پيشين مواد رنگ كننده لعاب سفال دوره اسلامی ایران با واژگان امروزی آنها در زير، ارائهمي شد (جدول ١).

| د اولیه رنگ کننده لعاب سفال                                                    | واژگان امروزی موا                                        | واژگان پیشین مواد اولیه رنگ کننده لعاب سفال دوره اسلامی ایران                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fe                                                                             | آهن۲۵                                                    | آسین، آهن و حدید                                                                                                                                                   |
| FeO                                                                            | اکسید آهن۲۶                                              | توفال آهن، توبال الحديد، توپال آهن، تُفال آهن، خَبَثُ الحَديد، آهن سوخته،<br>نَخجَد، بَخجَد، ريم آهن، ريح آهن، چِرکِ آهن، داشخال، داشخار و ريماهن                  |
| Fe(OH) <sub>3</sub><br>Fe(CH <sub>3</sub> COO) <sub>2</sub> .4H <sub>2</sub> O | هیدروکسید دوفر <sup>۲۷</sup><br>استات دوفر <sup>۲۸</sup> | زَنگار الحدید، زَنجار آهن، زَعفرانُ الحدید، ژنگارآهن، زنگارآهن، صداءالحدید، آهن پاکیزه، حدید المصفی و زَعفران                                                      |
| $\mathrm{FeS}_2$                                                               | پیریت۲۹                                                  | مَرقَشیشا، مَرقَشیتا، مارقَشیشا، مارقَشیثا،روشنا، مَرقَشیث، مَرقَشیثا، مرقشیشاه،<br>اَرشَد، مَرقَشِ، بوریطُس، بوریطِش، روشنایی، حَجرالنور، مَکسیثا، مکسشا و بربجوک |
| FeS <sub>2</sub> / Fe <sub>2</sub> S <sub>4</sub>                              | دىسولفيد آهن                                             | مَرقشیثای طلایی، مَرقَشیثای تِلائی، مَرقَشیثای ذَهَبی و مَرقَشیشای اَصفَر                                                                                          |
| FeAsS                                                                          | پیریت آرسن۳۱                                             | مَرقَشیثای سفید، مَرقَشیثای نقره ای و مرقشیثای فِضّی                                                                                                               |
| FeS                                                                            | سولفور آهن                                               | مَرقَشیثای سیاه، مَرقَشیثای حَدیدی و مَرقَشیشای الاَسوَد                                                                                                           |
| Cu <sub>3</sub> FeS <sub>3</sub>                                               | بورنیت ۳۲                                                | مَرقَشیثای سُرخ، مَرقَشیثای نَحاسی(نُحاسی- نِحاسی) و مَرقَشیشای اَحمَر                                                                                             |
| -                                                                              | سولفات فلزات                                             | زاگ، زاک، زاج، زاغ، زَمِه، شَبّ، زَمج و زَمچ                                                                                                                       |
| FeSO <sub>4</sub> .7H <sub>2</sub> O                                           | سولفات فِرو ۳۴                                           | زاج سبز (سبز روشن)، زاج آهن، زاج اَخضَر، توتیای سبز، قَلقَند و قَلقَنت                                                                                             |
| FeSO <sub>4</sub> ·nH <sub>2</sub> O                                           | سولفات آهن٣٥                                             | زاج سیاه، لَخج، زاج اَساکِفَه، زاج کفشگران، مَلیطَرنا، مالیطَرنا و زاج اَسَود                                                                                      |
| Fe <sub>2</sub> (SO <sub>4</sub> ) <sub>3</sub> .9H <sub>2</sub> O             | زاج آهن۳۶                                                | زاج زرد، زاج اَصفَر، قُلقُطار، قُلقُنطار، زاج شتردندان و زاج الذَهباني                                                                                             |
| -                                                                              | اخرا۳۷                                                   | اَرَتكان، اَرَتكين، گِلُك، فاده و اَريكان                                                                                                                          |
| Fe <sub>2</sub> O <sub>3</sub>                                                 | اخرای قرمز۳۸                                             | گِل بَره، گِل سُرخ، طین مَغرَه، مَغرَه، خاک سرخ و خاک سرخ ایرانی                                                                                                   |
| Fe <sub>2</sub> O <sub>3.</sub> 3H <sub>2</sub> O                              | اخرای زرد۳۹                                              | زرد آهن و گِل زرد                                                                                                                                                  |
| (Fe <sub>2</sub> O <sub>3</sub> )                                              | هماتیت                                                   | شادَنَج، شادَنَه، شاذَنَه، شاهدانه، شادَنا، دم، بیدوَنا، بیدوَند، حَجَرُالدَّم و سنگ<br>خون                                                                        |
| Cu                                                                             | <sup>۴.</sup> سم                                         | مِس، نَحاس (نُحاس- نِحاس)، نحاسا، صاد، مُهل، صَيدان، قِطر، روى، صُفر و<br>صَرَفان                                                                                  |
| CuO                                                                            | اکسید مس <sup>۴۱</sup>                                   | توبال (توپال) النحاس، تُفال، توبال، توپال، توبال مس، توفال، توفال مس. پوست<br>مس و زَهَره النَّحاس                                                                 |
| Cu(CH <sub>3</sub> COO) <sub>2</sub> .2H <sub>2</sub> O                        | استات مس <sup>۴۲</sup>                                   | زَنگار، ژَنگار، زَنجار، ژنگار مس، زنجار مس، زنگار سبز و زنجار الاَخضَر                                                                                             |
| CuO<br>Cu <sub>2</sub> S                                                       | اکسید مس<br>سولفور مس <sup>۴۳</sup>                      | مس سوخته، روی سوخته، روی سَختَج، روسَختَج، راسُخت، روسوخته، نُحاسِ<br>مُحرَق، روسَختَه و روسَختَاج                                                                 |

# ادامه جدول ۱. جدول تطبیقی واژگان پیشین مواد اولیه رنگ کننده لعاب سفال دوره اسلامی ایران با واژگان امروزی آنها

| اد اولیه رنگ کننده لعاب سفال                                                           | واژگان امروزی مو                                      | واژگان پیشین مواد اولیه رنگ کننده لعاب سفال دوره اسلامی ایران                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CuSO <sub>4</sub> .5H <sub>2</sub> O                                                   | سولفات مس                                             | زاج سبز (آبی روشن)، زاج کبود، قَلقَند، قَلقَنت، توتیای اُرزَق و کات کبود                                                                                                             |
| $\mathrm{MnO}_2$                                                                       | دیاکسید منگنز <sup>۴۴</sup>                           | مَغن، مَغیسیا، مَغنیسا، مَغنسیا، مِغناسیا، مَغنیسی، سنگ شیشهگران و سنگ سیاه شیشهگران، رنگ سیاه، رنگِ کاسه، سنگ مَغنی، مُغنه .                                                        |
| (Na.Ca) <sub>8</sub> (Al.Si) <sub>12</sub> O <sub>24</sub> (S.SO <sub>4</sub> )<br>CoO | سنگ لاجورد <sup>۴۵</sup><br>اکسید کبالت <sup>۴۶</sup> | لاجَوْرد(لاجْوَرد)، لاژَوَرد، لازَوَرد، حجرلاجورد، حجرلازورد، سنگ لاژورد، عَوهقَ. لاجورد، لاجورد سُلیمانی، سنگ سلیمانی، لاجوردکاشی، سنگ مَحَمدی، فِلزِ لاجورد، آبی مَحَمدی           |
| Sn                                                                                     | قلع <sup>۴۷</sup>                                     | رَصاص، اَرزیز، رصاص اَبیَض، رصاص قَلع، عُلاب، کَفشیر، کیمیا، اَرزیزِ خالص،<br>اَرزیز سفید، قَزدیز، قَصدیر، قَلعی، کَلهی.                                                             |
| Sn(CH <sub>3</sub> COO) <sub>2</sub>                                                   | استات قلع <sup>۴۸</sup>                               | سفیدآبِ رَصاص، سفیدآبِ قلع، اسفیداجِ اَرزیز، اسفیداج رومی، اسفیداج الرصاص، باروق، سپیده ارزیز، اسفیداگ، اسفیداب، سفیداب، اسفیداج، خاکستر قلعی، سفیده، سفیده، سفیداج، سپیتاک، سپیتاک، |
| SnO <sub>2</sub>                                                                       | اکسید قلع <sup>۴۹</sup>                               | قلع سوخته.                                                                                                                                                                           |
| $\mathrm{SnS}_2$                                                                       | سولفور قلع <sup>۵۰</sup>                              | قلع کُشته.                                                                                                                                                                           |
| Sb <sub>2</sub> S <sub>3</sub>                                                         | سولفور آنتيموان <sup>۵۱</sup>                         | أَتْمَد(اُتْمُد- اثمِد)، سُرمِه، سنگ سُرمِه، خطاط، كَحل، كَحول، سرمه سنگ، كَحلِ<br>اصفهانی، كَحل اُسوَد، سنگ سپاهان، اَتْمَت، اِسمِیت.                                               |
| Ag                                                                                     | نقره <sup>۵۲</sup>                                    | نقره، سيم، آسيم، گُمُش، غَرب، سَمانه، لُجَين، صَريف، صَراف، صَولَج، فِضَّه، فِضَ.                                                                                                    |
| Ag <sub>2</sub> S                                                                      | سولفور نقره                                           | سيم سوخته، آهک سياه، کِلس اَسَود، فِضَّه مُحرَق، گَرْف، کَشف، نقره سوخته.                                                                                                            |
| Ag NO <sub>3</sub>                                                                     | نیترات نقره <sup>۵۳</sup>                             | سنگ جهنم، حجرالجهنم.                                                                                                                                                                 |
| Au                                                                                     | طلا <sup>44</sup>                                     | زَر، طلا، طَلى، عِقيان، ذَهَب، تِبر، سام، عين، نَضر، تِلَّه، تِلا، تِلى، زر، عَسجَد،<br>الطُن.                                                                                       |
| Au <sub>2</sub> S                                                                      | سولفيد طلا <sup>۵۵</sup>                              | زر مُحرَق.                                                                                                                                                                           |
| As <sub>2</sub> S <sub>3</sub> As <sub>2</sub> S <sub>2</sub>                          | سولفور آرسنیک <sup>۵۶</sup>                           | زَرنیق، هرتال، زَرنِه، زَرنیک، زرنی، عَس.                                                                                                                                            |
| $\mathrm{As_2S_2}$                                                                     | دیسولفور<br>اَرسنیک <sup>۵۷</sup>                     | زرنیخ سرخ، زَرنیخ احمر، زرنیخ قرمز، سَنَدَره، سَنَدروس، سَنَدرخا.                                                                                                                    |
| As <sub>2</sub> S <sub>3</sub>                                                         | ترىسولفور<br>آرسنيک^۵                                 | زرنیخ زرد، زرنیخ اصفر، اُرسانیقوس، سَندارخوس.                                                                                                                                        |
| As <sub>2</sub> O <sub>3</sub>                                                         | تریاکسید<br>آرسنیک <sup>۵۹</sup>                      | زرنیخ سفید، سَمُّ الفار، تُرابِ هالِک، مرگ موش، شُک، هالوک، حَرفقان، داروی<br>موش، رهج الفار                                                                                         |

### نتيجهگيري

با بررسیهای اولیه صورت گرفته در این پژوهش، مشخص شد که بسیاری از هنرجویان و متخصصان رشته سرامیک، شناخت کافی درباره واژگان کهن مرتبط با سفال ندارند. این مسأله خوانش متون کهن را برای علاقمندان این حوزه با معضلات زیادی روبرومی کند که همین امر، نشانگر ضرورت انجام چنین تحقیقی است. با مقایسه و تطبیق واژگان امروزی مواد اولیه رنگ کننده لعاب سفال با واژگان پیشین آنها در دوران اسلامی ایران، معادل امروزی بسیاری از واژگان پیشین مواد اولیه رنگ کننده لعاب ارائه گردید. دراین راستا و برای سهولت دسترسی به نتایج پژوهش پیشرو، جدولی نیز طراحی شد که در آن نام این مواد کنار یکدیگر قرار داده شدهاند که استفاده از آن را برای پژوهشگران و متخصصین هنرهای سنتی به آسانی امکان پذیر می سازد. درواقع چنین جدولی، خوانش متون کهن مرتبط با هنر سفال دوره اسلامی ایران را به خصوص مطالعه و بررسی انواع لعابهای این دوره ساده تر می کند. از دیگر نتایج بهدست آمده از پژوهش حاضر این است که تنوع واژگان پیشین برای هر ماده رنگ کننده لعاب، نسبت به واژگان امروزی بسیاری از آنها از بین رفته اند و بجایشان واژگان و اصطلاحات علم جدید شیمی رایج گردیده است. از دلایل گسترش و تنوع واژگان پیشین برای هر ماده رنگ کننده می توان به موارد زیر اشاره نمود. ایران که راید گسترش واژگان عربی در زبان فارسی شده است آو درنهایت، رواج ترجمه متون سریانی، یونانی و سدهای باعث گسترش واژگان عربی در زبان فارسی شده است آو درنهایت، رواج ترجمه متون سریانی، یونانی و سد در سدههای باعث گسترش واژگان عربی در زبان فارسی شده است آو درنهایت، رواج ترجمه متون سریانی، یونانی و سد در سدههای نخستین اسلام در ایران که منجر به نفوذ بسیاری از واژگان یونانی و سریانی گردیده است آث

بسیاری از واژگان و مواد امروزی مانند(tP, V, eC, U, eS, dC, oM, W, iN, iT, iB, rC) به دلیل گسترش علم شیمی معادلی در گذشته ندارند که این خود نمایانگر آن است که سفالگر پیشین، شناخت کمتری از مواد رنگ کننده لعاب داشته است. در نتیجه، بسیاری از رنگهایی را که امروزه می توان ساخت، در گذشته سفالگران ایرانی نتوانستند به دست آورند چراکه در آن زمان، شاید این مواد هنوز شناخته یا از آنها استفاده نشده بود. برای نمونه در این باره می توان به رنگهای قرمز کادمیوم ۴۰ اشاره نمود.

درنهایت اینکه امروزه ترکیبات مختلف از هر مادهٔ رنگ کننده، در دسترس سفالگران بطور آماده وجوددارد حال آنکه درگذشته، ترکیبات کمی از مواد رنگ کننده را سفالگران معمولاً ازطریق سوزاندن یا زنگار و توبال ساختن، فراهم و استفاده می کردند. مطالب جدول ۱ بیانگر این است که درگذشته، آهن و مس در دسترس ترین مواد رنگ کننده لعاب بودهاند چراکه سفالگران، ترکیبات بسیاری از آهن همچون توفال آهن، زنگار آهن، شادنج، انواع مرقشیشا، زاجها و اخراها و ترکیباتی از مس همانند توبال مس، زنگار مس، مس سوخته و زاج کبود را نسبت به سایر مواد رنگ کننده می شناختند ۴۰۰۰.

امیدمی رود که در مراکز علمی و پژوهشی، بهره گیری سودمندی از جدول ارائه شده صورت پذیرد. همچنین تحقیقاتی که در آینده درباره دیگر مواد مصرفی در ساخت لعابها، بازخوانی و برگردان متون کهن فنی سفال و سرامیک انجام می شود، راهگشای پژوهشگران باشد.

### پینوشت

- ۱- برای اطلاعات بیشتر به صفحه ۱۳۴کتاب "اوجهای درخشان هنر ایران" نوشته ریچارد اتینگهاوزن مراجعهشود.
  - ۲- برای اطلاعات بیشتر به صفحه ۲۱ جلد اول کتاب " تاریخ ادبیات ایران " نوشته ذبیحالله صفا مراجعه شود.
- ۳- پلینیوس، طبیعی دان و نویسنده رومی (۲۳-۷۹م.) و مؤلف کتاب معروف"NATURAL HISTORY" است که جلدهای ۳۴ تا ۳۷ کتابش مربوط به مواد، فلزات و انواع سنگها و جواهرات است. رجوع کنید به:

Pilinius der Aeltere. Naturalis Historia. (2005). Philip Reclam GmbH, Stuttgart.

۴- جواهرنامه، عنوان کلی آثاری درزمینه شناخت، دستهبندی، معرفی و گزارش خواص دارویی کانیها است. این آثار که بیشتر به زبانهای فارسی و عربی تألیفشدهاند، امروزه در حیطه دانش کانی شناسی قرارمی گیرند.

47

5- Sulphate

۶- برای اطلاعات بیشتر به واژه "زاج" در لغتنامه دهخدا مراجعه شود.

- 7- Copper Sulphate
- 8- Ferrous Sulphate
- 9- Hematite
  - ۱۰- منظور کلی از آهکی کردن (تکلیس) در گذشته، درواقع نرم کردن اجسام سخت بودهاست. با عمل آهکی کردن دراثر حرارت، گازها و رطوبت و اجسام فرار موجود در یک جسم، خارجمی شد (رازی، ۱۳۷۱: ۴۴۵).
    - ۱۱- به ترکیبات منگنز در بخش پیشین مراجعهشود.
    - ۱۲- سنگ سلیمانی سیلیکات آبدار طبیعی روی است. برای اطلاعات بیشتر به فرهنگ معین مراجعهشود.
    - ۱۳ سنگ سرمه و اثمد، سولفور آنتیموان  $(\mathrm{Sb}_2\mathrm{S}_3)$  است. به ترکیبات آنتیموان در فصلهای بعدی مراجعه شود.
- 14- James Wilson Allan
- 15- Oliver Watson

- ۱۶- برای آگاهی در این زمینه به پینوشت ۱۰ مراجعهشود.
- ۱۷- سفیدآب، اسفیداب، سفیداج، سفیده و سپیدآب واژههایی هستند که درگذشته برای سفیداب سرب (سفیداب شیخ) نیز به کار رفتهاند.
- ۱۸- آنتیموان را از قدیم بشر می شناخته چراکه در حفاریهای بین النهرین ظرفی از فلز آنتیموان متعلق به ۲۴۵۰ ق.م. یافته شدهاست (رازی، ۱۳۷۱: ۳۷۶).
- 19-Iron Sulphur
- 20-Silver Sulphur
- 21-Lead Sulphur
  - ۲۲- برای اطلاعات بیشتر به واژههای "مرقشیشا" و "سیمسوخته" در همین مقاله و فرمولهای شماره ۲۰۴ و ۲۰۵ کتابالاسرار مراجعهشود (رازی،۱۳۷۱: ۴۱۳).
- 23-Arsenic Sulphur
- 24-Purites
- 25- Iron
- 26- Iron Oxide
- 27- Iron Hydroxide
- 28- Iron Acetate
- 29- Pyrite
- 30- Iron disufide
- 31-Mispickel
- 32-Bornit
- 33-Alum-Vitriol
- 34-Green Vitriol
- 35-Iron Sulphat
- 36- Iron Alum
- 37- Ocher
- 38- Red Iron Oxide
- 39- Yellow Iron Oxide
- 40-Copper
- 41- Copper Oxide
- 42- Copper Acetate
- 43- Copper Sulphur
- 44-Manganese dioxide
- 45-Lapis Lazuli
- 46- Cobalt Oxide
- 47- Tin

- 48- Tin Acetate
- 49- Tin Oxide
- 50- Tin Sulphur
- 51-Antimony Sulphur
- 52- Silve
- 53- Silver Nitrate
- 54- Gold
- 55- Gold Sulfide
- 56- Arsenic Sulphur
- 57- Arsenical diSulphur
- 58- Arsenical trisulfide
- 59- Arsenic trioxide
  - 9- همچون مرقشیشا (سولفور آهن) که بهدلیل سیر در دورههای مختلف، صورت و تلفظهای گوناگونی همچون: مَرقَشِ، مَرقَشیتا، مارقَشیشا، مارقَشیثا، مَرقَشیث، مَرقَشیثا و مرقشیشاه برای آن از یک ریشه به کار رفتهاست.
  - 91- مانند: حديد، توبال الحديد، خبث الحديد، زعفران الحديد، حجرالنور، مرقشيشاى فضّى، زاج، زاج اسود، طين مغره، شادنج، حجرالدم، نحاس، صفر، زنجار، زنجار، زنجار الاخضر، نحاس محرق، لاجورد، رصاص، اسفيداج، اثمد، كحل، فضّه، كلس اسود، فضّه محرق، ذهب، سندروس، زرنيخ اصفر، سمّ الفارو غيره) شده است.
  - ۶۲- مانند: مغنیسیا (ازMagnesia)، قلقند (از Xalkanthon)، اخرا (ازOxra)، ارسانیقوس(از Arsanikos)، نحاس (از سریانی نحاسا)، شادنه (از سریانی شادنا) و غیره شد.

63- Cadmium

۶۴- قابل ذکر است که هر یک از واژگان مذکور شامل گروهی از مترادف های خویش نیز هستند.

### منابع و مآخذ

- اپلر، ریچارد و داگلاس، اپلر (۱۳۸۲). **لعاب و پوششهای شیشهای**، ترجمه سعید باغشاهی، علیرضا میرحبیبی، مهدی قهاری و رؤیا آقا بابازاده، تهران: جهاد دانشگاهی.
- اتینگهاوزن، ریچارد (۱۳۷۹). **اوجهای درخشان هنر ایران،** ترجمه هرمز عبداللهی و روئین پاکباز، تهران: آگاه.
  - اسدى طوسى، على بن احمد (١٣٥٤). لغت فرس، به كوشش محمد دبيرسياقي، تهران: كتابخانه طهوري.
- امینی، یوسف (۱۳۹۰). *فرهنگ تطبیقی واژگان پیشین با واژگان امروزی سفال و سفالگری ایران*، پایاننامه کارشناسیارشد، اصفهان: دانشگاه هنر اصفهان.
  - انوشفر، مهدی و عربعلی، شروه (۱۳۸۵). لعاب، کاشی و سفال، تهران: جاودان خرد.
- اینجوی شیرازی، جمالالدین (۱۳۵۱). **فرهنگ جهانگیری**، ویراست دکتر رحیم عفیفی، مشهد: دانشگاه مشهد.
  - برهان، محمدحسین بن خلف تبریزی (۱۳۳۰). **برهان قاطع**، تصحیح محمد معین، تهران: زوّار.
    - بصیری، رضا (۱۳۶۳). **لعاب، کاشی و سفال**، تهران: گوتنبرگ.
- بیرونی، ابوریحان (۱۳۷۴). **الجماهر فی المعرفه الجواهر**، تحقیق یوسف الهادی، تهران: علمی و فرهنگی و میراث مکتوب.
- \_\_\_\_\_\_ (۱۳۵۸). **صیدنه**، ترجمه فارسی قرن هشتمه.ق.، به کوشش منوچهر ستوده و ایرج افشار، تهران: شرکت افست.
  - پادشاه، محمد (۱۳۳۵). فرهنگ آنندراج، زیر نظر محمد دبیرسیاقی، تهران: خیام.
  - پوپ، آرتور اپهام (۱۳۸۰). شاهکارهای هنر ایران، نگارش پرویز ناتل خانلری، تهران: علمی و فرهنگی.
- جورج. اس. بردی و هنری .ار.کلورز (۱۳۶۶). فرهنگ مواد، ترجمه پرویز فرهنگ، تهران: جامعه ریخته گران ایران.
  - دهخدا، على اكبر (١٣٨٩). لغتنامه دهخدا، تهران: دانشگاه تهران.
  - رازی، محمد زکریا (۱۳۷۱). کتابالاسرار، ترجمه و تحقیق حسنعلی شیبانی، تهران: دانشگاه تهران.
    - راميوري، غياثالدين محمد (١٣۶٣). **غياثاللغات**، به *كوشش منصور ثروت، تهران: امير كبير*.

- رحیمی، افسون و مهران متین (۱۳۸۷). تکنولوژی سرامیکهای ظریف، تهران: شرکت سهامی انتشار.
- رشیدی، عبدالرشید بن عبدالغفور (۱۳۳۷). فرهنگ رشیدی، به تحقیق و تصحیح محمد عباسی، تهران: بارانی.
  - صدیق، مصطفی (۱۳۴۴). سفالگری در لالجین، **هنر و مردم**، سال سوم، (۳۰)، ۱۰.
    - صفا، ذبیحالله (۱۳۸۳). تاریخ ادبیات ایران، ج ۱، تهران: فردوس.
    - صفى پور، عبدالرحيم بن عبدالكريم (١٢٢٨). منتهى الارب، تهران: سنايى.
  - ضیاءیور، جلیل (۱۳۵۳). آ**شنایی با رنگ آمیزی در آثار هنری ایرانیان**، تهران: وزارت فرهنگ و هنر.
- طوسی، خواجه نصیرالدین (۱۳۴۸). تنسوخنامه ایلخانی، مقدمه و تعلیقات مدرس رضوی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - عباسیان، میرمحمد (۱۳۷۰). **صنعت لعابسازی و رنگهای آن،** تهران:گوتنبرگ.
  - (۱۳۷۹). تاریخ سفال و کاشی در ایران از عهد ماقبل تاریخ تا کنون، تهران: گوتنبرگ.
    - فرهنگ، پرویز (۱۳۷۸). فرهنگ جامع متالوژی و مواد، تهران: دنیا.
  - كاشاني، ابولقاسم عبدالله (۱۳۸۶). عرايس الجواهر و نفايس الاطايب، به كوشش ايرج افشار، تهران: المعي.
    - کامبخش فرد، سیفالله (۱۳۸۰). **سفال و سفالگری در ایران**، تهران: ققنوس.
    - گرجستانی، سعید (۱۳۷۹). آم**وزش فن و هنر سفال و سرامیک**، تهران: دانشگاه هنر.
    - گلاک، جی و سومی هیراموتو گلاک (۱۳۵۵). سیری در صنایع دستی ایران، تهران: بانک ملی ایران.
      - معین، محمد (۱۳۶۳). فرهنگ فارسی معین، تهران: امیر کبیر.
    - میرهادی، بهمن (۱۳۸۰). **مواد اولیه لعابها و رنگها و محاسبه آنها**، تهران: دانشگاه صنعتی امیر کبیر.
- نفیسی، علی اکبر (۱۳۴۳). فرهنگ نفیسی (ناظم الاطباء)، با مقدمه محمدعلی فروغی، تهران: کتابفروشی خیام.
  - نیستانی، جواد و زهره روحفر (۱۳۸۹). ساخت لعاب زرینفام در ایران، تهران: آرمانشهر.
  - نیشابوری، محمدبن جوهری (۱۳۸۳). **جواهرنامه نظامی،** به کوشش ایرج افشار، تهران: میراث مکتوب.
    - همدانی، محمدبن محمود (۱۳۷۵)، عجایبنامه، ویرایش جعفر مدرس صادقی، تهران: مرکز.
- Koss, K., McCarthy, B., Chase, E., & Salzman, S. D. (2009). Analysis of Persian painted minai ware. Scientific Research on Historic Asian Ceramics. In Ann Hofstra Grogg (Ed). London: Archetype Publications Ltd. 33-47.
- Peterson, S. (1999). The Craft and Art of Clay. London: Laurene King Publishing.
- Pilinius der Aeltere. (2005). Naturalis Historia. Stuttgart: Philip Reclam GmbH.
- Watson, O. (2004). Ceramics from Islamic Lands. London: Thames & Hudson Ltd.

# بررسی تطبیقی آثار تادائو آندو و سانتیاگو کالاتراوا بهمنظور ارائه راهکارهایی برای الهام از طبیعت در طراحی معماری

آرش پسران ٔ سُها پورمحمد ٔ ٔ فرشته شکیبا ٔ ٔ ٔ ٔ

### چکیده

باوجود تلاشهای فراوانی که در دهههای اخیر برای بهبود فرایند طراحی معماری انجام گرفتهاست، بهندرت راه حلهایی روشن برای طراحی معماری درجهت کمک به طبیعت، تدوین شدهاست. ازاین رو تحلیل، مقایسه و بررسی نمونههای موجود و آثار معماران بزرگ برای پاسخ گویی به چگونگی استخراج راهکارهای طراحی آنان در مواجه با طبیعت و دستیابی به سرنخهایی بهمنظور برانگیختن قوه تخیل طراحان در بهره گیری از آن، ضروری بهنظر می رسد. برمبنای این فرض که با تحلیل و مقایسه دو نگرش متفاوت به طبیعت در طراحی معماری، راهکارهایی درراستای الهام از طبیعت بهدستآید. بنابر آنچه بیانشد در پژوهش حاضر، تلاش برآن است تا دو رویکرد یویا و تندیس گرای معمار آکادمیکی اسپانیا، سانتیاگو کالاتروا، با رویکرد فضاگرای معمار تجربی ژاپن، تادائو آندو، به طبیعیت باهم مقایسه شوند. ضمن اینکه در روند این مطالعات افزون بر بررسی شاهکارهای معماری این دو معمار، مؤلفههایی از طراحی ملهم از طبیعت آنها استخراج و دستهبندی میشوند. نوع این پژوهش، توصیفی - تحلیلی است و روش تحقیق به کاررفته در آن هم قیاسی است. درواقع نگارندگان با بهرهگیری از این روش، مطالعات تئوریک کتابخانهای و الکترونیکی واکنشهای این دو معمار را دربرابر مؤلفههایی طبیعی همچون نیروهای طبیعی، بستر، نوع پیشروی معماری آنها در طبیعت و چگونگی استفاده از نور مطالعه و بررسی کردهاند. با مقایسه وکنکاش رویکردهای الهام از طبیعت در کارهای این دو معمار، ویژگی متنگونه طبیعت بهدستآمد که هرکس بنابر پیشزمینههای شخصیتی، پیشینه علمی، زمینه مطالعات، فرهنگ و ارزشهای اجتماعی از آن برداشت متفاوتی خواهدداشت. همچنین ضمن دستهبندی الگوهای بهرهگیری از طبیعت در آثار این دو معمار، مؤلفهها و راهکارهایی برای بهرهگیری بهتر از طبیعت جهت انگیزش تخیل و استفاده طراحان از آنها پیشنهاد شدهاست. مؤلفهها و راهکارهایی همچون انتخاب سایت در بطن طبیعت، نفوذ نور به درون بنا، رخنه در طبیعت به صورت فیزیکی، رخنه در طبیعت به شکل بصری، ترکیب فضا با عناصر طبیعت، آفرینش منظر یویا، الهام از درختان، بدن انسان، یرندگان و جانداران و پیوستگی و ارتباط آنها با محیط اطراف خود.

كليدواژگان: الهام از طبيعت، تادائوآندو، سانتياگوكالاتراوا، فضاگرايي، ساختارهاي طبيعي.

<sup>\*</sup>دانشجو دکتری معماری، دانشگاه آزاد اسلامی واحد شیراز، (نویسنده مسئول).

<sup>\*\*</sup> دانشجوی دکتری معماری، دانشگاه آزاد اسلامی واحد علوم و تحقیقات، تهران.

<sup>\*\*\*</sup> كارشناس|رشد معماري، دانشگاه آزاد اسلامي واحد خوراسگان، اصفهان.

بسیاری از وضعیتهای فیزیکی یا غیرفیزیکی همچون حال و هوا و احساس برای اهداف طراحی معماری اکتشاف نشدهاند. طبیعت دستاور د بهترین معمار، خداوند، همواره برای معماران سرچشمه الهام بوده و بهمثابه یک متن، دربردارنده واژگان و نشانههای بصری است که ذهن خواننده را به رمزگشایی، ترکیب و ساخت معنا هدایتمی کند. معمولاً یک متن به گزارش یک پیام اشارهدارد و بطور فیزیکی، مستقل از فرستنده و گیرنده است. درواقع متضمن کیفیات، تصویرها، صداها و اشارات است و توسط قراردادهای ارتباطی طبقهای خاص، قابل تأويل است (گروتر، ۱۳۹۰: ۱۸۴–۱۴۶). ممكن است این گونه تصور شود که قوه خلاقیت و الهام نه آموختنی که ذاتی است. این در حالیست که بسیاری از خلاقان باتجربه معتقدند که قوه تخیل را میتوان توسعه داد و غنی ساخت. در این زمینه، گروهی براین باورند که قوه تصور ممکن است غیرفعال باشد که می توان با اتخاذ روشهای مناسب آن را به صورت فعال در آورد (آنتونیادس، ۱۳۸۳: ۴۵-۳۰). بااین همه مسأله اینجاست که تاکنون درباره نحوه تأثیر گذاری قوه تخیل در حس ساختن، شناخت چندانی بهدست نیامدهاست. هنوز راههای فعال سازی و غنی سازی بهره گیری از طبیعت به صورت گویا برای معماران و طراحان تعریف نشدهاند. راههایی که مى توانند جرقههاى فعال كننده تصورات معماران براى طراحي با طبیعت باشند. ازاینرو وجود اصول مندی در آثار برخی معماران درزمینه الهام از طبیعت، فرضیه ایست که پژوهش حاضر بهدنبال اثبات آن است. شایان یادآوری است که قطعاً دستیابی به فرمولی خاص و ثابت، دغدغه نگارندگان این مقاله نیست زیرا معتقدند که بیشتر از تعداد طراحان، راهکارهای طراحی وجود خواهدداشت. دراین راستا، پرسش اصلی این پژوهش این است که چگونه می توان از طریق بررسی آثار دو معمار بزرگ اسپانیائی و ژاپنی، *سانتیاگو کالاتروا* و *تادائو آندو*، به راهکارهای طراحی آنها در مواجهه با طبیعت دستیافت. هدف آن هم، بازنمایی راههای الهام از طبیعت است و بهدنبال يافتن روشهاي مناسبي براي تحقق يافتن نمودهاي بالقوهاي است که دیگران در طراحی از آن بهرهمی جویند. از طرفی معماران متفاوت در بسترهای فرهنگی با شخصیتهای گوناگون، رویکردهای متفاوتی را در طراحی از خود نشان می دهند. هر کدام بنابر معیارهای خود از متن طبیعت برداشتهای متفاوتی دارند که دانستن شاخصهای هر طراح میتواند راهگشا و منبع الهام دیگران نیز قرارگیرد. در این میان کالاتراوا و آندو نیز بهدلیل تفاوتهای مشخص در چگونگی بهرهمندی از عوامل طبیعی در کارهایشان برگزیدهشدهاند. همچنین

خودآموخته بودن و تحصیلات دانشگاهی داشتن آنها، دو عامل دیگر در تغییر نگرش طراحان نسبتبه طبیعت است که سببشده این دو معمار به نمایندگی از جامعه معماران تجربی و دانشگاهی، انتخابشوند.

کنکاش یک مؤلفه مانند الهام از طبیعت و بررسی تحلیلی آن در دو شرایط متفاوت، می تواند در یافتن حقایقی متناسببا در به چالش کشیدن طراحان برای فکر کردن به جنبههای مختلف طبیعت و غنابخشی به کیفیت طراحی است. ضمن مختلف طبیعت و غنابخشی به کیفیت طراحی است. ضمن اینکه، توجهبه طبیعت بهعنوان پایدار ترین منبع الهام در طراحی جنبه دیگری از اهمیت این موضوع را مشخصمی نماید. پژوهشهای مربوط به تئوری طراحی، بهترین فرصت را برای کندو کاو در ابهام پنهان فراهم می کند. در این راستا، فرصت تقسیم ایده ها با دیگران و کشف ایده های جدید به دستمی آید. بدین ترتیب در روند این پژوهش، ضمن کنکاش معیارهای بهره گیری از طبیعت در آثار هریک از دو معمار، به دسته بندی بهره گیری از طبیعت در آثار هریک از دو معمار، به دسته بندی

### پیشینه پژوهش

الهام از طبیعت همواره در مباحثی چون معماری بیونیک، اکوتک و ارگانیک مورد توجه بودهاست. تاکنون مطالعات بسیاری درباره الهامات سازهای از طبیعت انجام شدهاست. یکی از مهمترین و جدیدترین آنها پژوهش محمود گلابچی (۱۳۹۱) باعنوان "طبیعتمنبعالهام؛بررسیونقدآثار سانتیاگوکالاتراوا"،است. در این کتاب،استخراج راهکارهای الهام از طبیعت با دستهبندیای مشخص و راهگشا صورتنگرفته و مجموعه آن صرفاً با نگاهی سازه گرا تدوین شدهاست. درمجموع بااینکه درزمینه معماری احساسگرا و فضامدار تادائو آندو و احجام پویای کالاتروا تحقیقات و بیانات مکتوب زیادی ارائهشده "لیکن استخراج راهکارهای و بیانات مکتوب زیادی ارائهشده "لیکن استخراج راهکارهای آنان بهمنظور محقق ساختن ذهنیات به عینیات و مقایسه تطبیقی معیار الهام از طبیعت، بهصورت منبعی مستقل بیان نگر دیدهاست.

### روش پژوهش

روش انجام پژوهش در این مقاله توصیفی - تحلیلی است که ازطریق بررسی قیاسی صورت پذیرفتهاست. در بخش نخست، پس از بررسی و مطالعه منابع و مآخذ مرتبط با موضوع و بررسی نمونههای موردی، طبیعتنگری از متن معماری آنها استنباطشده و در مرحله بعد، ضمن دستهبندی راهکارها، روشهای طراحی با طبیعت استخراج شدهاست.

### معماران و هنرمندان و عوامل تأثير گذار بر آندو و كالاتراوا

تادائو آندو متأثر از آثار نقاش*ي جوزف آلبرز ''* هنرمند باهاوس که در محدودیت خودگزیده مربع کارمی کرد و رنگهای متمایز و شفاف را به کارمی برد نیز، دایره ها و مربعهای ساده را برای فرمهای معماریاش برگزید (آندو، ۱۳۸۵: ۸۹). رویکرد آندو به مکان و فضای معماری آنجایی که مکان را شالوده فضا میشمارد و برای ساختن فضا درصدد تهیه مکان است، به اندیشههای هایدگر<sup>۱۱</sup> درباره فضا و مکان نزدیکمی شود (آندو، ۱۳۸۷: ۱۶۳). قوی ترین تأثیر را بر کارهای آندو معماری سنتی کشورش باقی گذاشته است. وی در کودکی با کلاسیکهای بزرگ مینکا<sup>۱۲</sup> (بناهای مزارع) و سوکیای<sup>۱۳</sup> تاریخی ژاین، چایخانهها، آشناشد (تصویر ۱). آندو از جنبههای قدیمی و اساسی معماران سنتی مانند جلوه نور، کاربرد هرچه کمتر مواد و مصالح و رابطه انسان با طبیعت، تعبیر و تفسیر تازهای را ارائهمی دهد. کارهای وی، نزدیکی آشکاری با مدرنیسم به خصوص کارهای لو کوربوزیه ۱۴ و لویی کان دارد. اما افسوس که ازدست فتن انسانیت، صمیمیت و ارتباطات فردی را ازبین می برد که این امر از تلاش مدرنیسم برای رسیدن به کلیتی خیالی، ناشیمی شود. برای نمونه، سال ۱۹۹۷م. آندو مسابقه بین المللی موزه جدید هنر مدرن را در فورت ورث $^{1\Delta}$  تکزاس برد. یک سلسله سالنهای دراز نمایشگاهی بازتاب خط بام موزه کیمبل<sup>۴</sup> اثر *لویی کان* ۱۷، در مجاورت این موزه قرار دارد (سلسور، ۱۳۸۸: ۱۷). آندو، پسامدرنیسم را دارای رویکردی صوری و درحد به کاربردن تزئینات نوستالژیک می داند (آندو، ۱۳۸۵: ۲۵). سانتياگو كالاتراوا نيز اشخاصي همچون نويسنده روسي جوزف برودسکای <sup>۱۸</sup>را که در آمریکا زندگیمی کند، میستاید. درزمینه مجسمه سازی، برانکوزی<sup>۱۹</sup> را بسیار تحسین می کند (تصویر ۲)، احترام بسیاری برای  $\bar{l}$ ر $\psi^{7}$  قائل است و علاقه و ستایش او به بدن انسان، مشابه کارهای *رودین*<sup>۲۱</sup>است. یکی از عواملی که باعث پیشرفت وی شد بازدیدش از "تالیزن وست"۲۲، کار فرانک لویدرایت ۲۳ بود. کالاتراوا وی را خیلی دوستدارد. مكينتاش ۲۴ معمار اسكاتلندي نيز از افراديست كه كالاتراوا وي را به خاطر نقاشی هایش دوست دارد. بی شک کارهای کالاتراوا



تصوير ۱. نمونه خانه مينكا در ژاپن (http://commons.wikimedia.org).

تادائو آندو، متولد اوزاکا در سال ۱۹۴۱م. است که کارگاه شخصی خود را سال ۱۹۷۰م. دایر کردهاست (فوریاما، ۱۳۸۷: ۵). آندو زندگی پر ماجرا و جالبی دارد که روی آوردن به شغل رانندگی کامیون در سالهایی از زندگیاش و همچنین قهرمان بوكسشدن، بخشى از آن است. جالبتر از همه، حركت او از یک راننده کامیون و بوکسر بهسوی معماری بدون هیچ گونه آموزش رسمی در این زمینه است. وی معماری را در دانشگاه و به صورت آکادمیک نیاموخته بلکه تمامی اطلاعاتش درزمینه معماری، خوداًموز و نتیجه مطالعات شخصیاش است. این در حالیست که سانتیاگو کالاتراوا متولد سال ۱۹۵۱م. مهندس و معمار اسپانیایی، تفکرش بر پایه این باور استوار است که آنچه تلاش بشری را طی تاریخ پربارتر ساخته، هوشمندی در بهرهبرداری از تجارب، مطالعات و اندوختههای علمی است. درواقع، فن آوریها و خلاقیتهای وی بدون آگاهیهایی که از معماری و مهندسی فراترمی رود، غیرممکن بود حاصل شود. موسیقی، نقاشی و علوم طبیعی برای کالاتراوا بهاندازه محاسبات سازهای ارزشمند است. سازههای عظیم و باشکوه او تخیلات و احساسات پرشور را در بیننده برمی انگیزاند و دوباره، هیبت و عظمت مهندس ساختمان را در خاطرهها زندهمیسازد. وی نخست به عنوان دانشجوی هنر، از مدرسه ای، اس، تی، ای شهر زادگاهش والنسیا، موفق به گرفتن درجه لیسانس در رشته معماری و سپس فوق لیسانس شهرسازی می شود. پس از آن به زوریخ می رود و درجه دکتری علوم فن خود را از مدرسه ای، تی، اچ، ۵ زوریخ می گیرد. براساس این آموزش است که کالاتراوا کار طراحی را با کروکیهای مختلف آغازمی کند (فریدونی، ۱۳۷۴: ۱۵و۴۳). سال ۱۹۸۷م. به عضویت فدراسیون معماری سوئیس<sup>۶</sup> و سپس آکادمی جهانی معماری درآمد. وی موفق به کسب جایزه آی، آ، بی، اس<sup>۷</sup> انجمن جهانی مهندسان سازه و پلسازی و جایزه اف، آ، دی $^{\wedge}$ ، گردید و پس از آن، عضویت افتخاری بی، دی، آ (انجمن معماری آلمان) را بهدستآورد. بررسی زندگی سانتیاگوکالاترا بیانگر این است که وی در بسیاری از موارد یک شخصیت غیرمعمولی است. او پیش از اینکه معماری بخواند هنر خواند و برخلاف انتظار برای تحصیل مهندسی راه و ساختمان به زوریخ رفت و دکترای خود را با توانایی خمشدگی در سازههای سهبعدی گرفت. در آن زمان که برخی از مشهور ترین معماران از گفتن اینکه خود آموخته هستند شكنداشتند درمقابل، پيشزمينه كالاتراوا، حاصل موفقیتها و کارهای دانشگاهی وی بود (صدیق پور، ۱۳۸۳: ۱۲۴). اینچنین تفاوتی در شکل گیری شخصیت این دو معمار، تجلی گر دو نگرش متفاوت به طبیعت در آثار آنهاست که درادامه بررسی می گردد.

تأثیریذیرفته از فلیکس کاندلا<sup>۲۵</sup> است. وی همچنین از آثار نقاشی *سزان <sup>۲۶</sup> ت*أثیر پذیرفتهاست (شریف و امیراکبری،۱۳۸۲،۱۳۵۱)، (تصویر ۳). شناخت افراد و آثار تأثیر گذار در زندگی این دو معمار، تاحدودی خطمشی آنها را در نگرش به طراحی مشخصمی کن.

### قیاس در رویکرد و روش طراحی

آندو شیوه طراحی خود را با مشاهده توأمان معماری سنتی و کهن ژاپن و معماری مدرن غرب بهدستآورد (لیو، ۷۰:۱۳۸۷: ۷۰). بنابراین توجه عمده وی بر تلفیق فرمهای مدرن با مفاهیم و شیوههای سنتی ژاپن استوار است. هدف آندو، تغییر معنای طبیعت از گذرگاه معماری است. مصالح معماری وى، بتن خام، خورشيد، أسمان، سايه و أب است يا بهعبارت بهتر، فضا. تأکید این معمار براین است که استفاده کنندگان بنا باید طبیعت را تجربه و احساس کنند. عناصر اصلی و متناقض معماری آندو، نظم، مردم و احساسات انسانی است. او از جذابیت فرم صرفنظر کرده و بر جذابیت فضا تأکیدمی کند (فورياما، ١٣٨٧: ۵). اين در حاليست كه كالاتراوا مهندسي را هنر عملی میداند. درواقع، آندو در پی آفرینش فرمهای نوینی است که برمبنای دانش و فن شکل می گیرند. بااین حال، فن را همه چیز نمی داند و بر فناوری ها اصرار نمی ورزد. بهبیان دیگر، فن در آثار کالاتراوا برای تجلی و بیان مباحث سازه معمار به کار رفته است. بدین ترتیب، افشاگری های سازهای معمار با بیان ساده معماری او عجین می شود و اثر وی، به صورت ترکیبی موزون از اصول فیزیکی و ساختار زیبایی تجلىمىيابد. كالاتراوا طراحي را با كروكيهاي مختلف آغاز کرد. در این کروکیها وی همزمان با مسائل طراحی، به مشخصات فنی و اجرایی کار نیز توجه و آنها را ارزیابیمی کند. ساختمان را براساس مقطع طراحی می کند بدین گونه، نه تنها استحكام بلكه زيبايي ساختمان را نيز مورد بررسي قرارمي دهد (فریدونی،۱۳۷۴: ۲۲).

# کنکاش نوع حضور طبیعت در آثار دو معمار

### - تادائو آندو

آندو تاکنون بیش از ۱۵۰ پروژه معماری را طراحی کردهاست (فوریاما، ۱۳۸۷: ۵). بیشتر پروژههایش در ژاپن بطور متمرکز در اوزاکا<sup>۲۷</sup>؛ محل زاده شدن و بزرگشدنش که هماکنون نیز در آنجا زندگی و کار می کند، قراردارند. این معمار توانا افزون بریک سری ساختمانهای مذهبی موزهها، مجموعه ساختمانهایی همچون ادارات، کارخانجات و مراکز خرید را نیز، طراحی کردهاست. بهرحال، خطمشی حرفهای وی با پروژههای مسکونی شروع شدهاست. از سال ۱۹۸۵م. به بعد، کارهای آندو ازنظر مقیاس بهتدریج تغییریافت و

پروژههای عمومی و بزرگ، جایگزین پروژههای کوچک و خانههای خصوصی شدند (همان: ۲۱و۲۲). آندو ساختن فضا را بالاتر از ساختن مکان میشمارد لیکن ابزار او برای این آفرینش گری، گرد همآوردن عناصر طبیعی و محیطی در یک چشمانداز است. وی دراین باره می گوید که هندسه، چشمانداز پیرامون را همچون یک قاب جدامی سازد و آن را برتری می دهد و بدین گونه با فراهم آوردن دایره ها و مربعها، مکان معماری را میسازد. هندسه بهواسطه تراشیدن نور به درون فرمها و به کار گیری خطوط و احجام، با روح سایت به گفتگو مینشیند (31-30: Abdullah, 2011: 30). شیرازی، ۱۳۸۰). آندو در سراسر فعالیت حرفهای خویش بیشتر درمورد سه نوع اساسی معماری که در ژاپن بسیار یافتمی شود؛ خانه، معبد و موزه، جستوجو کردهاست. ازهمین رو در این بخش، برخی از پروژههای این معمار خلاق و نوع حضور طبیعت در آنها بررسیمی گردد (جدولهای ۳-۱).

### - سانتياگو كالاتراوا

بااینکه طبیعت یکی از منابع الهام ساختارهای کالاتراو است ولى او، از هيچ فرم طبيعي خاصى تقليدنمي كند. درواقع، آثار کالاتراوا باتوجهبه نشانههای پویایی که در جریان شکل گیری اجسام طبیعی بر اثر شکل گیری نیروی فیزیکی در آنها نقش بسته، ایجادمی شوند. از این روست که ساختارهای کالاتراوا دارای همان کیفیت پویایی است که *رودولف اَ رنهایم*۲۸ نیز در وصف طبیعت بر آن تأکید داشتهاست. بنابر گفته آرنهایم بخشی از دلیل آنکه اجسام طبیعی بهنظر جاندار مى آيند اين است كه اشكال آنها بقايا و سنگواره وقايعي است که موجب پیدایش آنها شدهاست. شاید نزدیک ترین معماری کالاتراوا با طبیعت، در تعبیری است که فرم درخت دارد. استفاده از فرم درخت در معماری، انگیزه تاریخی داشته و الهامبخش بسیاری از معماران و مهندسان برجسته سده بیستم میلادی مانند فرانک لویدرایت، رابرت میلارت<sup>۲۹</sup>، فرای اتو ۳۰ و پیر لویجی نروی <sup>۳۱</sup> بودهاست. آنها فرم در خت را



تصویر ۲. نمونهای از آثار برانکوزی .(www.philamuseum.org)



تصویر ۳. جاده اثر پلسزان .(http://fa.wikipedia.org)

ستون فقرات، یک فرم دیکتهشده و ساختاری جهانشمول دیده می شود که در آن شالوده "پایه" ضخیم تر از تارک "رأس" است. تکرار این اصل، کارآیی و بازدهی اقتصادی را نشان می دهد اما تا اندازه ای نیز برخاسته از زیبایی است.» (Ramzy&Fayed, 2011:170&171) ازنظر این معمار هنرمند، یک بستر یا منظر هرگز نیاید ساکن یا ایستا دیده شوند و ساختمان ها باید همواره با محیط اطرافشان پیوستگی و ارتباط داشته باشند (قلیچ خانی، ۱۳۸۲: ۱۳۸۵). در این راستا در جدول های ساختیاگو کالاتر اوا ارائه شده است.

نه تنها به خاطر شکل پایداری آن و قابلیت مقابله رانشی قوس بلکه به دلیل صراحت و روشنی ساختار و حالت موزونی که دارد، به کار گرفته اند (39-25, 1999, 1999؛ فریدونی، ۱۳۷۴، الاتراوا درمورد الهام از طبیعت در کارهایش، چنین می گوید: «دو ویژگی برجسته در طبیعت وجوددارد که بسیار درخور ساختمان است: یکی استفاده بهینه از مصالح و دیگری توانایی موجودات زنده برای دگرگونی، رشد و حرکت، بویژه حرکت به شکل خاصی برای من سرچشمه الهام طبیعی بوده است. من سازه های اسکلت مانند ساخته ام و طرحهایم اغلب فرم اسکلت را به ذهن متبادر می سازد. پشت این قضیه اصل تکرار است. چه در درختان و چه در

- خانهها جدول ۱. نوع حضور طبیعت در خانههای آندو

| •                                       | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                                                                                                                                                                                                             | ئارىخ    | ۰۱۲۰   | خانهها     |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|--------|------------|
| منبع                                    | ساحصههای برجسته حصور طبیعت در بنا                                                                                                                                                                                                                                                             | تاريخ    | مکان   | حاله ها    |
| (فوریاما، ۱۳۸۷: ۲۶)                     | - تاثیر فضای خارجی در فضای داخلی تنها ازطریق نوری است که از<br>پنجره سقفی به فضا وارد میشود.                                                                                                                                                                                                  | 1977-78  | اوزاكا | تومی شیما  |
| (سلسور، ۱۳۸۸: ۱۸)                       | - برخلاف فرهنگهای غربی که در آنها دنیای انسان و طبیعت مجزا<br>تلقیمیشوند، جامعه ژاپنی این دو دنیا را درهم آمیخته میبیند<br>- درونی کردن طبیعت با استفاده از یک حیاط در مرکز ساختمان<br>- دیوارهای بیرونی و بدون پنجره با هدف گرفتن و گنجاندن طبیعت<br>بهمثابه بخش جدائیناپذیر زندگی ساکنان آن | 1927-71  | اوزاكا | آزوما      |
| (فوریاما، ۱۳۸۷: ۳۵)                     | - یک سطح شیبدار در یک جنگل، سایت خانه است<br>- ورود نور<br>- ایجاد سایه بر دیوار<br>- ایجاد ریتم در فضای داخلی با نور و سایه                                                                                                                                                                  | 1978-77  | هيوگو  | ديوار      |
| (همان: ۳۶)                              | – شیب بهسمت جنوب در سایت<br>– دید وسیع بهسمت دریا<br>– پیروی از توپوگرافی نامنظم زمین<br>– باغچههای بامی و فضاهای باز پلهدار<br>– عدم تقارن                                                                                                                                                   | 1978     | كوبه   | او کامو تو |
| (Pare, 2000: 42)                        | - ساخت بر شیب کوهستانی با جنگل انبوه<br>- حیاط مرکزی<br>- ردیف پنجرههای سقفی و شکافهای ایجادشده برای ورود نور                                                                                                                                                                                 | 1979-11  | هيو گو | كوشينو     |
| (Furuyama,<br>2006: 63)                 | - سایت شیبدار با چشمانداز وسیعی از خلیج اوزاکا تا بندر کوبه<br>- فرم پلکانی هماهنگ با سایت<br>- مهتابیهایی با چشماندازی متنوع                                                                                                                                                                 | ۳۸-۸۷۶ ۱ | كوبه   | روکو۱      |
| Pare, 2000: 145)؛<br>فورياما، ۱۳۸۷: ۲۹) | - سایت شیبدار<br>- انطباق قاببندی متحدالشکل بنا با شیب زمین                                                                                                                                                                                                                                   | ۱۹۸۵-۹۳  | كوبه   | رو کو ۲    |
| (فوریاما، ۱۳۸۷: ۸۷)                     | – سایت شیبدار<br>– تطبیق با شکل زمین<br>– باغچههای بامی<br>– وجود جنگل بین مجتمعهای ۱ و ۲ و مجتمعهای ۲ و ۳<br>– محیط سبز طبیعی و فضای عمومی                                                                                                                                                   | 1997     | كوبه   | روکو ۳     |

# - **معابد و کلیساها** جدول۲. نوع حضور طبیعت در معابد و کلیساهای آندو

| منبع                                                       | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                                                                                                                                                               | تاريخ            | مكان           | معابد و کلیساها           |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|----------------|---------------------------|
| (فوریاما، ۱۳۸۷: ۱۳۲                                        | - سایت شیبدار<br>- دید وسیع به دریا<br>- استفاده از نور برای هدایت مردم به داخل نمازخانه<br>- پنجره وسیعی که منظره سراشیبی پر از گیاه را درون خود قاب<br>قرارمیدهد                                                                              | ነ ዓለል–ለ۶         | كوبه           | نمازخانهای در<br>کوه روکو |
| (خداکرمی، ۱۳۸۰: ۸۸؛<br>(Handa, 1999: 380)                  | - اتصال معماری با طبیعت ازطریق دریاچه - استخر با وسعت افقی خود نور را به داخل فضاهای داخلی می آورد - مرزی برای کلیسا با استفاده از سطح آب - استفاده نمادین از نور با چهار صلیب (تصویرهای ۴و۵)  تصویرهای ۴ و۵. معبد نو (Furuyama, 2006: 138-139) | ۱۹۸۵-۸۸          | ھو کایدو       | کلیسای روی آب             |
| (سلسور،۲۰:۱۳۸۸؛<br>Handa, 1999:<br>(375-376                | - جهت قرار گیری براساس تابش خورشید<br>- منبع اصلی نور، یک روزنه بهشکل صلیب در دیوار شرقی<br>- روح انسان، طبیعت و خدایان در وحدت کیهانی فضا و نور به هم میرسند                                                                                   | PA-YA <i>P</i> 1 | اوزاكا         | کلیسای نور                |
| (فورياما، ۱۳۸۷: ۱۴۲؛ ۹۱؛ آندو، ۱۳۸۵: ۹۹؛ (Peretti, 2000: 4 | - قرارگیری بر تپهای در جزیره آواجی با دیدی وسیع به خلیج اوزاکا - قرارگیری سالن معبد داخل زمین، زیر یک استخر بیضی شکل بزرگ - راه ورود از روی سطح آب به زیر آب (تصویر۶) - تصویر۶ معبد آب تصویر۶ معبد آب (Furuyama, 2006, 143)                     | 1924-91          | جزیرہ<br>آواجی | معبد آب                   |

جدول ۳. نوع حضور طبیعت در موزههای آندو

| منبع                                      | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                                                      | تاريخ   | مكان   | موزهها                                  |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------|-----------------------------------------|
| (Jodidio, 2012: 313<br>فوریاما، ۱۳۸۷: ۱۶۰ | - سایت بالای تپه<br>- دسترسی به آن تنها ازطریق ماشین کابلی (عبور<br>از طبیعت) است<br>- مرکز آن بهصورت یک باغ آب است<br>- باغچههای بامی | 199٣-9۵ | كاگلوا | موزه هنر معاصر<br>نائوشیما، قسمت الحاقی |
| (Jodidio, 2012: 311)                      | - قرارگیری بر تپهای مشرف بر دریاچهای وسیع<br>- دیوارهای پلهکانی منطبق بر شیب زمین<br>- چند استخر مصنوعی                                | ۱۹۸۷-۸۹ | هيو گو | موزه کودکان                             |
| (فوریاما، ۱۳۸۷: ۱۹۲)                      | - قرار گیری پیرامون یک دریاچه قدیمی                                                                                                    | 1998-98 | هيمجي  | موزه ادبیات ۲                           |

- كليساها (نگارندگان)

جدول ۴. نوع حضور طبیعت در کلیساهای کالاتراوا

| منبع               | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                     | تاريخ ساخت | مكان              | كليساها                              |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------|--------------------------------------|
| (۶۴:۱۳۸۶،وجودیدیو) | - الهام از دستهای درحال دعا<br>- مدلی از خط آسمان شهر<br>- ارتباط قوی با محیط                         | 7          | كاليفرنيا، آمريكا | کلیسای جامع اوکلند                   |
| (همان: ۴۴)         | - ارتباط با باغ اصلی (جنبه نمادین)<br>- عناصر سازهای بهشکل یک درخت<br>- هدایت نور طبیعی به سالن کلیسا | 1991       | نیویورک، آمریکا   | کلیسای جامع سنت<br>جان <sup>۲۲</sup> |

- موزهها و مراکز فرهنگی (نگارندگان)

جدول۵. نوع حضور طبیعت در موزهها و مراکز فرهنگی کالاتراوا

| منبع                      | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                | تاريخ ساخت | مكان                    | موزهها و مراکز فرهنگی               |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------|-------------------------------------|
| (۲۰:۱۳۸۶، ۷۰)             | – الهام از پرنده درحال پرواز<br>– بخشهای متحرک<br>– ایجاد چشمانداز باغ و دریاچه با طراحی پل ریمن | 71-1994    | ویسکونسین،<br>آمریکا    | موزه هنر میلواکی                    |
| (Calatrava, 1996: 80-115) | - براساس شکل متقارن درخت و تیر کهای پوشیدهشده<br>با شیشه، نور روز به داخل هدایت می شود           | 71991      | والنسيا، اسپانيا        | موزه پالاسيو لاس<br>آرتوس           |
| (کلیفورد،۱۳۸۵۰)           | – الهام از چشم و ابروی انسان<br>– استفاده از سنگ محلی آتشفشانی در پیادهرو آن                     | 1991-7     | جزایر قناری،<br>اسپانیا | تالار كنسرت تنريف                   |
| (جودیدیو،۳۸۶۱۳۸۶)         | - بیضی شکل با پلانی بهشکل چشم                                                                    | 1991-91    | والنسيا، اسپانيا        | رصدخانه<br>(افلاکنما) <sup>۳۴</sup> |

– پلھا (نگارندگان)

جدول ۶. نوع حضور طبیعت در پلهای کالاتراوا

| منبع                          | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                      | تاريخ ساخت | مكان              | پلها                     |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------|--------------------------|
| (جودیدیو،۱۳۸۶)                | - بدن انسان درحال حرکت                                                                                 | 199٣-90    | سالفورد، انگلستان | پل ترینیتی <sup>۳۵</sup> |
| (Jodidio, 2007: 56)           | - الهام از یک فرد درحال دویدن                                                                          | 1924-97    | سویل، اسپانیا     | پل آلاميو۳۶              |
| (Tzonis,2002;<br>۳۰،۱۳۸۶؛۳۰۰) | - سازههای متحرک شبیه دهان که دستیابی به<br>سکوهای زیرزمینی تا عمق شصت و سه متری را<br>امکانپذیر میسازد | 1991-90    | والنسيا، اسپانيا  | پل اَلامدا۲۷             |

# 27

# جمع بندی حاصل از کنکاش؛ ارائه دسته بندی رویکر د به طبیعت در آثار آندو و کالاتراوا

آندو معتقد است معماري بايد بتواند افزونبر رعايت استانداردهایی مانند کارآیی و راحتی، روح انسان را تعالی بخشد و غنیسازد. وی برای نیل به این هدف از معماری سنتی ژاپنی که ریشه در فرهنگ او نیز دارد، بهره جستهاست. دراین راستا نخست، طبیعت و عناصر آن را همچون آب، نور و پوشش گیاهی را در کالبد معماری خویش قرارداده

### - ایستگاه راهآهن و فرودگاه

جدول۷. نوع حضور طبیعت در ایستگاههای راهآهن کالاتراوا

| منبع                 | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                                                                                              | تاريخ ساخت | مكان             | ایستگاه راهآهن و<br>فرودگاه                   |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------|-----------------------------------------------|
| (جودیدیو، ۱۳۸۶: ۱۱۲) | – شکل پرنده                                                                                                                                                                    | 1919-94    | ليوان، فرانسه    | ایستگاه راهآهن لیوان-<br>سنت اگزوپری          |
| (ایرانلی،۷۱٬۱۳۸۲)    | درگاهی شبیه دهان که هدایت کننده انسانهاست - ستونهای خمیده به شکل دست انسان که استعاره از یک نوع دایناسور است. شبیه پرواز تخیلی دایناسوری که برای آشیانهای بر دامنه تپه می آید. | 19.48-9.   | زوریخ، سوئیس     | ایستگاه راه آهن استادل<br>هوفمن <sup>۳۸</sup> |
| (جودیدیو، ۱۳۸۶: ۵۶)  | – تپه مانند                                                                                                                                                                    | 1998       | ليچ، بلژيک       | ایستگاه راهآهن لیچ۳۹                          |
| (Jodidio, 2007:110)  | - تداعیکننده جنگل                                                                                                                                                              | 1998-91    | ليسبون، پرتقال   | ایستگاه اورینت ۴۰                             |
| (Ibid: 46)           | - الهام از ابرو در طراحی نمای قائم آن                                                                                                                                          | 199        | بيلبائو، اسپانيا | برج مراقبت فرودگاه<br>سوندیکا <sup>۴۱</sup>   |
| (ایرانلی،۱۳۸۲:۷۱)    | – پرنده درحال پرواز                                                                                                                                                            | 1919-94    | فرانسه           | ترمينال ليون- ساتولا۲۲                        |

(نگارندگان)

و سپس آنها را به عناصر معماری تبدیل کردهاست. آندو از

این طریق به فضایی مطلوب رسیده که بهراحتی قابل در ک

است و با معیارهای زندگی شرقی هم کاملاً همخوانی دارد.

امروزی بین بنا و انسان ساکن در آن و طبیعت، هیچگونه

ارتباطی دیدهنمی شود گویی در تضاد با یکدیگرند. همان گونه

که آندو از معماری گذشته کشورش و طبیعت خدادادی

آن ناحیه، بهرهگرفته و معماریی که صورت مناسب عصر و

زمانه امروز این جامعه را داراست، پدید آوردهاست.

این درحالیست که در بیشتر ساختمانهای ساختهشده

### - ساير بناها

### جدول ۸. نوع حضور طبیعت در سایر بناهای طراحی شده به دست کالاتراوا

| منبع                       | شاخصههای برجسته حضور طبیعت در بنا                                                                                       | تاريخ ساخت               | مكان             | ساير بناها                            |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------|---------------------------------------|
| (Jodidio, 2007: 62)        | - سازه درختمانند<br>- تصور شکل درخت، برای ایجاد یک فضای بزرگ<br>شهری مرتبط با سنت گوتیک و خصوصیات مدرن تر<br>سبک گائودی | YA <i>P1</i> -7 <i>P</i> | تورنتو، کانادا   | BCE محله                              |
| (Ibid: 104)                | – زانوی خمشده انسان<br>– هدایت سایه                                                                                     | 1924-97                  | بارسلون، اسپانیا | برج ارتباط مونت<br>جویک <sup>۴۳</sup> |
| (جودیدیو، ۱۳۸۶:۱۳۸۶)       | - سقف شیشهای موجدار مانند برگهای خمیده<br>- سقف چوبی پیست دوچرخهسواری<br>- راهرویی بهشکل ستون فقرات انسان               | 714                      | آتن، يونان       | مجموعه ورزشی<br>المپیک <sup>۴۴</sup>  |
| (Tzonis,2002;<br>۱۴۰:۱۳۸۶) | – مکانیزمی مانند زانوی انسان<br>– تیغههای آلومینیومی دارای لولا                                                         | ۱۹۸۳-۸۵                  | كوسفلد، آلمان    | انبار ارنستینگ                        |

با نیروهای طبیعی است و بهواسطه تسلطی که بر تحلیل نیروها دارد، برخلاف دیدگاه آندو که کاملاً احساسگراست، دیدگاهی سازهای به عناصر طبیعت دارد. رویکرد وی به طبیعت، در سه دسته کلی قابل دستهبندی است. رویکرد اول؛ هنر آفرینش مناظر یویا با الهام از یویایی طبیعت است. این هدف با بهرهگیری از فرمهای پویای الهامگرفته از طبیعت يا سازههاي متحرك، تبلور بصري مي يابد. دوم؛ الهام از ساختار موجودات زنده است که درختان، بدن انسان و پرندگان بیشترین سوژههای طراحی وی را تشکیل می دهند. فرم پایدار درخت، صراحت و روشنی ساختار، فرم بدن انسان در حال انجام یک حرکت، مکانیسمهای حرکتی بدن، اجزای بدن، تناسبات و فرم اسکلتی از مواردی هستند که در رویکرد الهامبخش کالاتراوا در برداشت از طبیعت، در معماری بی نظیرش آشکار است. در رویکرد سوم، پیوستگی و ارتباط با محیط دیدهمی شود. کالاتراوا می کوشد تا در بیشتر آثار خویش ازطریق بصری، عملکردی و ساختاری با طبیعت ارتباط و پیوستگی برقرار کند. مواردی که بیان شد، در جدول ۱۰ نیز دیدهمی شود.

بطور کلی، در آثار تادائو آندو پنج رویکرد شاخص به طبیعت را می توان دسته بندی کرد. رویکرد اول؛ انتخاب سایت پروژه در متن طبیعت است. بیشتر پروژههای وی ,وی شیب، بالای تپه یا کنار دریاچه واقعشده که در بیشتر موارد، معمار در پیشنهاد آنها نقش داشتهاست. دوم؛ مسأله نفوذ نور است که در بیشتر کارهای وی به گونهای هنرمندانه، از طریق دهلیز یا شکاف دیدهمی شود. سوم؛ تلاش برای رخنه انسان به درون طبیعت است که در دو دسته فیزیکی و بصری قابل تفکیک است. وی برای دستیابی به این هدف از پل، پیاده راه یا پله کانهای روباز استفادهمی کند یا دید به طبیعت را از درون بنا ایجادمی کند. چهارم؛ ترکیب فضا با عناصر طبیعی است که از طریق حیاط مرکزی، استخر، مهتابی ۴۵ و تراسهای پله کانی و باغچههای بامی انجاممی پذیرد. پنجم؛ تلفیق هندسه با عناصر طبیعت است. در این مرحله، پیروی کردن فرم از توپوگرافی، در زمینهای شیبدار انتخاب معمار برای همگامی و الهام از طبیعت قلمدادمی شود. مطالب جدول ۹، رویکردهای آندو به طبیعت است.

این در حالیست که کالاتراوا، معماری دانش آموخته و آشنا

جدول ٩. دسته بندي انواع حضور طبيعت (نحوه الهام از طبيعت) در معماري آندو

| نمونه موردی                                                                                                                                                                                                          | نوع حضور طبیعت در معماری آندو                                                                                   |                                     |               |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|---------------|--|--|
| - خانه دیوار، خانه کوشینو و خانههای روکو ۱ و ۲<br>- نمازخانهای در کوه روکو و موزه کودکان<br>- موزه هنر معاصر نائوشیما و کلیسای روی آب                                                                                | – قرارگیری بنا روی شیب<br>– قرارگیری بنا بالای تپه<br>– قرارگیری بنا کنار دریاچه                                | ت در بطن طبیعت                      | ۱. انتخاب سای |  |  |
| - خانه تومی شیما<br>- خانه کوشینو و کلیسای نور                                                                                                                                                                       | – دهلیز<br>– شکاف                                                                                               | ور به درون بنا                      | ۲. نفوذ نو    |  |  |
| – موزه کودکان و برج میدانگاه تسوکایاما<br>– موزه هنر معاصر نائوشیما                                                                                                                                                  | -ارتباط بخشهای مجزای مجموعه بهوسیله<br>پیادهراه یا پل یا پلکان رو باز<br>- عبور از درون طبیعت برای رسیدن به بنا | الف) رخنه در طبیعت<br>بهصورت فیزیکی | ۳. رخنه در    |  |  |
| - خانه او کاموتو، خانههای روکو ۱، نمازخانهای در کوه<br>روکو، کلیسای روی آب، معبد آب، موزه کودکان و<br>نمازخانهای در کوه روکو                                                                                         | - دید به دریا یا دریاچه<br>- دید به محیط طبیعی اطراف بنا                                                        | ب) رخنه در طبیعت<br>بهصورت بصری     | طبيعت         |  |  |
| - کلیسای روی آب، معبد آب، موزه هنر معاصر نائوشیما<br>و موزه کودکان<br>- خانههای روکو ۳ و موزه ادبیات ۲<br>- خانه اوکاموتو، خانههای روکو ۳ و موزه هنر معاصر<br>نائوشیما<br>- خانه آزوما، خانه کوشینو و خانههای روکو ۱ | - استخر (آب)<br>- پوشش گیاهی درختان در اطراف بنا<br>- باغچههای بامی<br>- حیاط مرکزی<br>- مهتابی                 | ا با عناصر طبيعت                    | ۴. ترکیب فض   |  |  |
| - خانه اوکاموتو، خانه کوشینو، خانههای روکو ۲،<br>خانههای روکو ۳ و موزه کودکان                                                                                                                                        | – تبعیت فرم (هندسه) از توپوگرافی                                                                                | ندسه با طبیعت                       | ۵. تلفیق ه    |  |  |

| مماري كالاتراوا | طیرونت) در مر | (نحمم الملم ان | حضم طال وت ١ | الماع الماع    | 1. 10.10   |
|-----------------|---------------|----------------|--------------|----------------|------------|
| فماري فالانزاوا | طبیعت) در ما  | ربحوه انهام ار | حصور طبيعت   | استهبندي الواع | جدول ۱۰۰ د |

| نمونه موردی                                                                                                                               | نوع حضور طبیعت در معماری کالاتراوا                                                                                                                           |                                   |                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------|
| موزه هنر میلواکی، انبار ارنستینگ، کلیسای جامع<br>اوکلند و برج مراقبت فرودگاه سوندیکا                                                      | - ایجاد فرم پویای بصری ولی سازه بدون حرکت است<br>- ایجاد سازه متحرک                                                                                          |                                   | ۱. آفرینش<br>منظرههای<br>پویا            |
| - محلهBCE<br>- ایستگاه اورینت<br>- کلیسای جامع سنت                                                                                        | - فرم پایدار درخت<br>- صراحت و روشنی ساختار                                                                                                                  | الهام از<br>درخت                  |                                          |
| – پل آلامدا<br>– ایستگاه راهآهن استادل هوفمن (پل آلامیو)<br>– پل ترینیتی و رصدخانه (افلاکنما)<br>– تالار کنسرت تنریف (کلیسای جامع اوکلند) | - فرم رفتاری بدن انسان مانند دستهای درحال دعا و<br>مکانیسمهای حرکتی بدن مانند خمشدن زانو یا<br>بدن انسان درحال دویدن و<br>- اجزای بدن انسان چشم، دهان، دست و | الهام از بدن<br>انسان             | ۲. الهام<br>از ساختار<br>موجودات<br>زنده |
| – ایستگاه راهآهن لیوا، سنت اگزوپری، فرودگاه سوندیکا<br>و موزه هنر میلواکی                                                                 | - مکانیزم پرواز و فرود پرندگان<br>- تناسبات و فرم اسکلتی                                                                                                     | الهام از<br>پرندگان و<br>جانداران |                                          |
| - تقریباً در تمامی آثار                                                                                                                   | - پیوستگی بصری<br>- پیوستگی عملکردی<br>- پیوستگی ساختاری                                                                                                     |                                   | ۳. پیوستگی<br>و ارتباط با<br>محیط        |

(نگارندگان) **نتیجه گیری** 

آندو و کالاتراوا دو معمار برجسته هم عصر از دو فرهنگ و جامعه متفاوت؛ یکی دارای تحصیلات آکادمیک و دیگری خودآموخته و تجربی است. آندو، شخصیتی خودساخته است که فرهنگ و بستر جامعه بهصورت تجربی، فاکتورهای الگوبرداری وی را تشکیل می دهند. حال آنکه، کالاتراوا با پیش زمینه آکادمیک از الگوهای طبیعت به الگوبرداری علم مدارانه آنها پرداخته است. درواقع، تفاوت در الگوگیری از طبیعت به صورت شاخص در کارهایشان ظهور یافته است. برای نمونه، آندو به آب و توپوگرافی بیش از سایر عناصر طبیعی توجه کرده در حالی که کالاتراوا بر ساختار بدن انسان و موجودات بیشتر تأمل کرده است. آندو فضا را با احساس خود و تلفیق آن با طبیعت طراحی می کند و برای فرم آن، اهمیت کمتری قائل است در مقابل، کالاتراوا طراحی فضا را بر پایه تحلیل نیروها و پویایی آنها قرارداده و فرم و فضا را در کنار هم بررسی و تعریف می کند. همچنین، تفاوت فرهنگی در جامعه آندو و کالاتروا باعث تفاوت نحوه الگوبرداری آنها از طبیعت شده است. از همین رو، فرهنگ را می توان به عنوان یک شاخص تأثیر گذار در چگونگی الگوگیری از طبیعت شده است. کارهری کالاتراوا با رویکردی پویا به فرم و فضا، از طبیعت بهره می جوید در حالی که آندو، پویایی بسیار اندک را از طریق ایجاد سایه روشنها و بازی با نور در فضا ایجادمی کند. ضمن اینکه فرمهای آندو، پویایی بسیار اندکی نسبت به کارهای کالاتراوا دارند.

درنهایت، با بررسی آثار این دو معمار و مقایسه آنها باهم دو نتیجه عمده بهدست میآید. اول اینکه طبیعت به به مثابه یک متن است که هرکس باتوجه به پیش زمینه های شخصیتی خود، پیشینه علمی و زمینه مطالعات و فرهنگ و ارزشهای اجتماعی خویش، از آن برداشتهای متفاوتی خواهدداشت. دوم اینکه می توان شاخصهایی را برای بهره گیری هرچه بهتر از طبیعت برای استفاده سایر طراحان پیشنهاد داد. قطعاً ویژگیها، نوع کاربری، اهمیت بنا و در انتخاب یا انتخاب نکردن هریک از این شاخصهای پیشنهادی که در زیر آورده می شود، مؤثر است.

- انتخاب سایت در بطن طبیعت: در صورت امکان با قرارگیری بنا روی شیب، بالای تپه، کنار دریاچه و سایر

- انتخاب سایت در بطن طبیعت: در صورت امکان با قرارگیری بنا روی شیب، بالای تپه، کنار دریاچه و سایر عوامل طبیعی دیگر احیای حضور در طبیعت و منظر مناسب، تقویتشود.
- نفوذ نور به درون بنا: با ایجاد دهلیز و شکاف در بدنه ها می توان به نور اجازه عبوری رمز آمیز داد که برای بهره گیری از مفاهیم نمادین یا نشان دادن و تأکید بر یک جهت خاص، پیشنهاد می شود.

- رخنه در طبیعت به صورت فیزیکی: ارتباط بخشهای جداگانه مجموعه به وسیله پیاده راه یا پل یا پله کان رو باز، عبور از درون طبیعت برای رسیدن به بنا و ... برای تقویت حضور فیزیکی انسان در طبیعت به کمک طراحی، پیشنهاد می شود.
- **رخنه در طبیعت بهصورت بصری**: با ایجاد دید قاببندی شده میتوان طبیعت را به درون فضا بهصورت کنترل شده هدایت کرد.
- **ترکیب فضا با عناصر طبیعت**: استخر (آب)، پوشش گیاهی (درختان) در اطراف بنا، باغچههای بامی، حیاط مرکزی، مهتابی و ... عناصری هستند که بهعنوان یک راهکار الگوگیری طبیعی برای ترکیب فضا با طبیعت پیشنهاد می شوند.
- تلفیق هندسه با طبیعت: بهمعنای انطباق فرم هندسی ساختمان با توپوگرافی زمین و هماهنگی کامل بستر با بنا نیز بهعنوان شاخص دیگری در طراحی براساس طبیعت، پیشنهاد می شود.
- آفرینش منظر پویا: طبیعت هیچگاه ایستا نیست؛ همواره منظر طبیعی درحال رشد و تغییر و تحول است. ازطرفی، عناطر طبیعی مانند باد، نور و سایه پویایی خاصی را ایجادمی کنند که این پویایی می تواند با ایجاد فرم پویای بصری و سازهٔ بدون حرکت یا با ایجاد سازه متحرک پدیدآید.
- الهام از درختان: درختان بهدلیل فرم پایدار و صراحت و روشنی رفتارشان، الگوهای بسیار مناسبی در طراحی معماری هستند. برای همین، بهره گیری از شاخصهای پایداری فرم آنها برای دستیابی به فرمی پایدار در معماری پیشنهاد می شود.
- الهام از بدن انسان: بدن انسان نیز بهعنوان یک الگوی طبیعی برای فضایی که میخواهد آن را دربرگیرد، می تواند منبعی غنی باشد. کنکاش در فرم رفتاری بدن انسان برای نمونه دستهای در حال دعا و ...، مکانیسمهای حرکتی بدن همچون خمشدن زانو یا بدن انسان هنگام دویدن و .... و الهام از اجزای بدن مانند چشم، دهان و دست به عنوان روشهای الهام از بدن انسان پیشنهاد می شود.
- الهام از پرندگان و سایر جانداران: پرندگان و سایر جانداران نیز می توانند الگوهای طبیعی مناسبی برای طراحی باشند. مکانیزم پرواز و فرود پرندگان و تناسبات و فرم اسکلتی هریک به عنوان راهکارهای الهام از آنها پیشنهاد می شود.
- پیوستگی و ارتباط با محیط: ایجاد پیوستگی با محیط ازنظر عملکردی، ساختاری و بصری نیز به عنوان راهکاری دیگر برای بهره گیری از طبیعت پیشنهاد می شود.

### پینوشت

- 1- Santiago Calatrava
- 2- Tadao Ando
   ( Richard, 2000) ( (Jodidio, 2007)، (۱۳۸۲)، (قلیچخانی، ۱۳۸۲)، (قلیچخانی، ۱۳۸۲)، (Jodidio, 2012) و (Jodidio, 2012).
- 4- ESTA (Escuela Technical Superior de Architecture de Valencia)
- 5- ETH (Eidgenosische technishe hochschute in Zurich)
- 6- BSA
- 7- IABS
- 8- FAD
- 9- BDA
- 10- Josef Albers
- 11- Martin Heidegger (1889-1976)
- 12- Minka

- 15- Fort Worth
- 16- Kimbell Art Museum
- 17- Louis Kahn
- 18- Joseph Brodsky
- 19- Bran casi
- 20- Arp
- 21- Rodin
- 22- Talisian West
- 23- Frank Lloyd Wright
- 24- Macintosh
- 25- Félix Candela
- 26- Paul Cézanne
- 27- Osaka
- 28- Rudolf Julius Arnheim
- 29- Robert Maillart
- 30- Frei Otto
- 31- Iuichineroy
- 32- st-John
- 33- Tenerif
- 34- Planetarium
- 35- Trinity
- 36- Alamio
- 37- Alamda
- 38- Stadelhofman
- 39- Reige railway station
- 40- Orient
- 41- Sondica
- 42- Lyon-Satolas
- 43- Montjoic
- 44- Olympic sports complex

۴۵- مهتابی، فضای بدون سقفی است که بالاتر از سطح حیاط قرارمی گیرد. دیوارهای این فضا نماسازی می شود و بدین ترتیب به ایوانی شباهت پیدامی کند که سقف آن را برداشتهاند. این فضا معمولاً از سه طرف بسته و از جهت چهارم به فضای باز مشرف است (پیرنیا، ۱۳۸۲).

# منابع و مآخذ

- آنتونیادس، آنتونیسی (۱۳۸۳). بوطیقای معماری، جلد اول: راهبردهای نامحسوس بهسوی خلاقیت معماری، ترجمه احمدرضا آی، تهران: سروش.
  - آندو، تادائو (۱۳۸۱). شعر فضا، ترجمه محمدرضا شیرازی، تهران: گام نو.
- \_\_\_\_(۱۳۸۷). تادائو آندو در گفتگو با نشریه architectural record، معماری ایران (م الف)، (۳۲)، ۱۶۵–۱۶۳.
  - ایرانلی، سپیده (۱۳۸۲). کالاتراوا، **معماری و فرهنگ**، (۱۴)، ۷۱–۶۸.
  - پیرنیا، محمدکریم (۱۳۸۲). سبکشناسی معماری ایرانی، چاپ اول، تهران: پژوهنده.
  - جودیدیو، فیلیپ (۱۳۸۶). **سانتیاگو کالاتراوا**، ترجمه زهرا رضوی و رامین رضوی، ج۳، تهران: گنج هنر.

- سلسور، کاترین (۱۳۸۸). تادائو آندو، جادوی نور و خلوص، ترجمه احمد بدرطالعی، معم**اری و فرهنگ**، (۳۵)، ۲۳–۱۷.
- شریف، شانی و امیر اکبری، امیرعلی (۱۳۸۲). سانتیاگو کالاتراوا، معماری و فرهنگ، سال سوم، (۱۴)، ۱۱۳-۱۰۵.
  - شیرازی، محمدرضا (۱۳۸۰). آندو فضا را چگونه مینویسد؟، **معماری و فرهنگ**، (۹)، ۳۴-۲۹.
  - صدیق یور، رابین و صدیق یور، رافائل (۱۳۸۳). ساختمانی که برواز می کند! معمار، (۲۸)، ۱۳۱-۱۲۴.
    - فريدوني، سيد مشايخ (١٣٧٣). سانتياگو كالاتراوا، صفه، (١٥)، ٥٣–٣٨.
- فوریاما، ماسائو (۱۳۸۷). **تادائو آندو**، ترجمه حمید محمدی و محمدعلی اشرف گنجویی، چاپ سوم، تهران: خاک.
- قلیچخانی، بهنام (۱۳۸۲). رهیافت طراحی ۱: سانتیاگو کالاتراوا از خود و کارهایش می گوید، صفه، (۳۷)، ۱۳۷–۱۳۵.
- کیلفورد، پرسن (۱۳۸۵). سانتیاگوکالاتراوا: تالار تنریف در جزایر قناری، ترجمه ژاله اسرا، **معماری و فرهنگ،**
- گروتر، یورگ کورت (۱۳۹۰). **زیبائیشناسی در معماری**، ترجمه منوچهر مزینی، تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
  - گلابچی، محمود (۱۳۹۱). طبیعت منبع الهام؛ بررسی و نقد آثار سانتیاگو کالاتراوا، تهران: دانشگاه تهران.
    - لیو، یوتونگ (۱۳۸۷). گفت و گویی با تادائو آندو، **معماری و شهرسازی،** (۹۱)، ۷۴-۷۰.
- Abdullah, N. A. G et al. (2011). Architecture design studio culture and learning spaces: a holistic approach to the design and planning of learning facilities. **Procedia: Social and Behavioral Sciences**, Volume 15, 27-32.
- Calatrava, S. (1996). Moving of Buildings, Bridges, structural design. Berlin: Birkhauser.
- Cross, N. (1999). Natural intelligence in design, **Design Studies**, Volume 20, Issue 1, 25-39.
- Furuyama, M. (2006). Tadao Ando. Los Angeles: Taschen America.
- Handa, R. (1999). Against arbitrariness: architectural signification in the age of globalization, **Design Studies**, Volume 20, Issue 4, 363-380.
- Jodidio, P. (2007). Santiago Calatrava. Richmond: Taschen.
- Jodidio, P. (2012). Tadao Ando: Complete Works 1975-2012. Paris: Taschen.
- Pare, R. (2000). Tadao Ando: The Colours of Light. London: Phaidon Inc Ltd.
- Peretti, G. & la Rocca, F. (2000). The water `in' and `around' the building: the integration between bioclimatic, water-saving, and aesthetic aspects, Renewable Energy, Volume 19, Issues 1–2, 1-5.
- Ramzy, N. & Fayed, H. (2011). Kinetic systems in architecture: new approach for environmental control systems and context-sensitive buildings, Sustainable Cities and Society, Volume 1, Issue 3, 170-177.
- Tzonis, A. & Lefaivre, L. (2002). Movement, Structure and the Work of Santiago Calatrava.
   Basel and Boston: Birkhauser.
- http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Kew\_Gardens\_Minka\_House.jpg?uselang=fa. (access date: 3/2/2013)
- http://www.philamuseum.org/collections/permanent/44648.html?mulR=82/11. (access date: 3/2/2013)
- http://fa.wikipedia.org/wiki/%D9%BE%D9%84\_%D8%B3%D8%B2%D8%A7%D9%86. (access date: 3/2/2013)

# تأثیرات ظروف سرامیکی وارداتی بر طرح و نقش ظروف سفالی \* و سرامیکی داخلی در دوره قاجار

على اصغر شيرازى \* زهرا قاسمى \* \*

### چکیده

در دوره قاجار کشورهای خارجی (اروپا و چین)، بازار ایران و سایر کشورهای مسلمان را دراختیار کالاهای صادراتی و ارزان قیمت خود درآوردند. با رشد روزافزون این واردات در سده ۲۴–۱۳ه.ق./ ۲۹م. تولید بسیاری از صنایع بومی ایران دچار افول گردید. سفال و سرامیک دوره قاجار نیز از این تأثیرات جدا نبود و تولیدات آن تنها منحصر به بازار داخلی کشور شد که در بسیاری از موارد از نمونههای وارداتی تأثیر پذیرفتهاند.

بنابر آنچه بیانشد، مقاله پیشرو با هدف تحلیل و تطبیق ظروف سفالی و سرامیکی داخلی و وارداتی، پانزده نمونه داخلی و هجده نمونه خارجی در دوره قاجار، تدوین یافتهاست و در آن تأثیرات ظروف خارجی بر طرح و نقش نمونههای داخلی بررسی شدهاست. ازهمین رو، تلاش نگارندگان این پژوهش برآن است تا با پاسخگویی به این پرسش که ظروف سرامیکی وارداتی در دوره قاجار چه تأثیراتی را بر طرح و نقش ظروف سفالی و سرامیکی داخلی نهادهاند، به هدف یادشده دستیابند.

شایان یادآوری است که این تأثیرات در چهار دسته؛ ظروف سفید- آبی بهویژه ظروف ساخت نائین، چینیهای مینایی تقلیدشده از نمونههای وارداتی چین، ظروف تقلیدشده از ظروف ایزنیک (ترکیه) و ظروف چندرنگ قابل بررسی است. روش تحقیق به کاررفته، توصیفی- تحلیلی است و اطلاعات هم با روش کتابخانهای و میدانی گردآوری شدهاست.

پس از بررسیهای لازم نتایج تحقیق بیانگر این بود که در سه دسته نخست از این تقسیمبندی، تأثیرات مستقیم در طرح و نقش کاملاً و بهمیزانِ بسیار آشکار است اگرچه در مواردی، تأثیرات غیرمستقیم را هم می توان مشاهده کرد. اما در دسته چهارم، این تأثیرات تقریباً بهصورت غیرمستقیم صورت گرفته چنانکه تأثیرات پذیرفته شده نقاشی قاجاری از اصول نقاشی اروپایی در این دوره مانند برهنه گرایی، بهره گیری از سهبعد نمایی و چشماندازها و صحنههای زندگی در نقاشی اروپایی بازتاب یافته است.

# **کلیدواژگان:** دوره قاجار، اروپا، ظروف سفالی و سرامیکی، طرح و نقش.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد زهرا قاسمی باعنوان "تبیین ویژگیهای هنری ظروف سفالی و سرامیکی قاجار" بهراهنمایی دکتر علی|صغر شیرازی است.

<sup>\*\*</sup>استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران (نویسنده مسئول).

<sup>\*\*\*</sup> كارشناسارشد پژوهش هنر، دانشكده هنر، دانشگاه شاهد، تهران.

۶.

### مقدمه

هنر عصر قاجار، برداشتی از عناصر هنری کهن ایران در ترکیب با تأثیرات هنری از سایر کشورهای مرتبط بهخصوص اروپا است که با ذوق و سلیقه هنرمندان این دوره پا به عرصه وجود نهاد. پدیده غربگرایی با حضور کشورهای اروپایی درجهت تبادل تجاری و برای دستیابی به منابع طبیعی ایران در دوره قاجار فزونی یافت. در این امر، انگلستان و فرانسه و برخی کشورهای اروپایی از یکسو و روسیه به عنوان همسایه شمالی ایران از دیگر سو با یکدیگر رقابت داشتند. چین نیز در ادامه روابط تجاری، محصولات خود را به ایران روانهمی کرد و ترکیه هم محلی برای صادرات و واردات محصولات ایران بود. دراین راستا، بسیاری از محصولات مختلف بهویژه انواع ظروف سفالی و سرامیکی به ایران صادرمی شد. این دسته از محصولات بهلحاظ شكل، تزئينات و نوع ساخت مورد توجه هنرمندان و صنعتگران ایرانی قرار گرفت و در سدههای ۲۰–۱۸۸. ۱۲-۱۴ه.ق. بسیاری از طرحها و اصول نقاشی غربی در مصنوعات این دوره به کار رفت. مقایسه و بررسی ظروف سفالی دوره قاجار نشانگر آن است که بسیاری از نقوش و الگوهای غیربومی در این نمونهها، راه یافتهاست.

ازاین رو، پرسش اساسی مقاله حاضر این گونه است که ظروف سفالی و سرامیکی وارداتی در دوره قاجار به ایران، چه تأثیراتی بر طرح و نقش نمونههای تولیدی داخلی نهادهاند. براین اساس هدف آن نیز، بررسی تأثیرات طرحها و نقوش ظروف سرامیکی وارداتی از کشورهای مختلف به ایران در دوره قاجار بر روی ظروف سفالی و سرامیکی داخلی، ازطریق تحلیل و تطبیق طرح و نقشهای آنهاست.

تاکنون درزمینه سفال و سرامیک دوره قاجار، پژوهش چندانی انجام نشدهاست و اطلاعات منسجمی هم در اینباره وجودندارد. از اینرو تلاش نگارندگان در این پژوهش برآن است تا باتوجهبه ظروف سفالی و سرامیکی باقی مانده و دردسترس از این دوره چه وارداتی و چه داخلی، گامی را درجهت شناخت ظروف سفالی و سرامیکی دوره قاجار بردارند. بدین منظور، نخست اوضاع سیاسی و اقتصادی دوره قاجار مرور و سپس، وضعیت سفالگری این دوره بررسی شد. درنهایت با آوردن چندین نمونه، تأثیرات ظروف سفالی و سرامیکی وارداتی بر طرح و نقش نمونههای مشابه داخلی در طرح، تزئین و محتوای آنها مورد ارزیابی و مطالعه قرار گرفت.

### پیشینه پژوهش

فلور (۲۰۰۴) در کتاب "صنایع دستی صنعتی در ایران دوره قاجار"۲، هنرهای سنتی ایران را در روز گار قاجار بررسی کردهاست.

مطالب بخشی از این کتاب به سفالگری اختصاص دارد و اطلاعات بهنسبت مفیدی را از چگونگی این هنر- صنعت در این دوره ارائهمی دهد لیکن به ویژگی های هنری آنها چندان اشارهنمی کند. فهرواری  $^{7}$  (۲۰۰۰) نیز در کتاب "موزه سرامیکهای جهان اسلام در طارق رجب" ٔ، سفال و سرامیکهای جهان اسلام را در موزهٔ طارق رجب کویت معرفینموده و این آثار را ازنظر زمانی و مکانی و روشهای فنی ساخت، طبقهبندی و توصیف کردهاست. در میان این آثار نمونههایی هم از دوره قاجار دیدهمیشود. در این کتاب تصاویری باکیفیت به چاپ رسیده است که مقاله حاضر نیز از بعضی از آنها استفاده شده است. همچنین *لین*<sup>۵</sup> (۱۹۵۷) در پژوهشی باعنوان "سفالگری متأخر اسلامی"، با دیدی بهنسبت انتقادی، سفالینههای قاجار را بهطور اختصار بررسی کردهاست. الیور *واتسون (۲۰۰۶)* هم در بخشی از کتاب "هنر اسلامی در قرن نوزدهم" که نتیجه پژوهشهای جمعی از نویسندگان است، انواع سفالینههای قاجار را با استناد بر آثار موزه ویکتوریا و آلبرت لندن بررسی و طبقهبندی کردهاست. پژوهش دیگر دراین باره، "گرایش به غرب در هنر ( قاجار، هند و عثمانی" است که با همکاری چند پژوهشگر ایرانی و خارجی تألیف شدهاست. ضمن اینکه فصل هایی از آن هم به کلیات هنر قاجار اختصاصدارد. اسکارس<sup>۹</sup> (۱۳۸۸) نیز در پیوست کوتاهی از کتاب "تاریخ ایران کمبریج" در جلد هفتم بخش سوم آن باعنوان هنر ایران در سدههای هجدهم و نوزدهم میلادی، اطلاعاتی کلی را درباره سفالگری دوره قاجار دراختیار خوانندگان قرارمی دهد.

### روش پژوهش

روش تحقیق به کار گرفته شده در این مقاله، توصیفی-تحلیلی است و اطلاعات مورد نیاز آن هم به روش کتابخانهای و میدانی جمعآوری شده است. درواقع، با تطبیق نمونههای مورد مطالعه (جامعه آماری)، تأثیرات ظروف سفالی و سرامیکی خارجی بر طرح و نقش نمونه های داخلی در دوره قاجار، بررسی شده است.

### نگاهی به تجارت خارجی ایران در دوره قاجار

اروپا در سده ۱۸م.۱۲/ه.ق. با واقعه انقلاب صنعتی در حوزههای مختلف مواجهشد که نتیجه آن، بالارفتن سطح تولیدات بود. انگلستان در رأس کشورهای صنعتی جدید قرارداشت و روسیه تزاری نیز به تدریج روش و فنون صنایع جدید؛ صنایع ماشینی را از اروپای غربی اقتباس کرد و کارخانههای متعدد یارچهبافی، شیشه گری، چینی سازی و ... را راهاندازی کرد.

از دیگرسو ایران برای بازرگانی خارجی و امور ترانزیتی، موقعیتی خاص داشت که توجه دولتهای استعمارگر را بیش از پیش بهخود معطوف میساخت. چنانکه راه مشهور ابریشم، مدیترانه را ازطریق راههای ارتباطی شمال ایران به چین مرتبطمیساخت و همچنین، خلیج فارس ایران را به شبه قاره هند پیوندمی داد. این موقعیت جغرافیایی سببمی شد که تجارت ایران از زمان صفویه رونقی چشمگیر یابد.

دوره اول سلطنت قاجار (۱۲۵۰–۱۲۱۰ه.ق.)، با یک سلسله جنگهای دفاعی دربرابر روسیه و عثمانی مقارن بود. در چنین اوضاعی، انگلستان پس از راندن رقیب خود فرانسه، برای گسترش نفوذ سیاسی و اقتصادی خویش در ایران فعالیت کرد. رقابت اقتصادی و سیاسی روسیه و انگلیس به گونه آشکاری در ایران نیز نمودارشد و از آن پس، دروازههای ایران به روی تاجران خارجی گشودهشد. بازرگانان روسی و انگلیسی با برخورداری از امتیازات تجاری، سیاسی و قضایی ناشی از عهدنامههای گلستان و ترکمنچای، به تدریج بر تجارت ایران مسلطشدند و بازرگانان ایرانی پس از ایستادگیهایی سرانجام به مشارکت با تاجران خارجی یا فروش کالاهای خارجی در داخل تندادند. درنتیجه، تأثیر مستقیم این روند نابرابر هم صنایع داخلی را دچار ورشکستگی و انحطاط ساخت و هم موجب ضعف و ناتوانی تاجران و بازرگانان داخلی شد. چراکه تولیدات انبوه کالاهای خارجی به علت تنوع و قیمت ارزان آنها، مشتریان زیادی داشت و تولیدات داخلی قادر به رقابت با آنها نبودند. بدین گونه بازرگانی خارجی ایران سرانجام، در انحصار دو قدرت روس و انگلیس قرار گرفت. در این باره جمالزاده مینویسد: «می توان گفت که تجارت ایران در احتكار روس و انگليس و منحصربه اين دو دولت است. یعنی تجارت شمال با روسیه و تجارت جنوب با انگلستان و هند است. چنانچه اگر تجارت ایران را هشت قسمت نمائیم، قریب به هفت قسمتش با دو دولت مذکور و از این هفت قسمت نیز چهار قسمت و نیم با روسیه و دو قسمت و نیم با انگلستان و هند است و بهعبارت اخری، بیش از نصف تجارت ایران با روسیه است و ربع آن با انگلستان و ربع دیگر با دول دیگر. وی مهم ترین دولتهای دیگر را عثمانی، فرانسه، آلمان و اتریش میداند.» (جمالزاده،۱۳۸۴ : ۹).

### وضعیت سفالگری در دوره قاجار

بطور کلی درباره تولید و ساخت سفال و سرامیک در دوره قاجار اطلاعات چندانی وجودندارد و همواره این نگرش وجودداشته که در این مقطع زمانی، این صنعت با آخرین تولیدات خود در حال افول بودهاست. اگرچه در این دوره کاربرد بسیار کاشیهای

هفترنگ در بناهای عمومی و کاخهای سلطنتی دیدهمی شود بااینهمه، اطلاعاتی که درمورد چگونگی ساخت، کارگاهها و مراکز تولیدی و هنرمندان و صنعتگران این دوره دردست است، نسبتبه سایر دورهها اندک است. در سفرنامهها و یادداشتهای مسافران و جهانگردانی چون *پولاک ۱۰، روششوارت ۱۱ و المر*۲۲ در دوره قاجار و همچنین نوشتههای تعداد انگشتشماری از ایرانیان همانند *اعتمادالسلطنه، حسین خان تحویلدار* و عبدالحجت بلاغي اشاراتي بهچشم ميخورد كه از توليد و ساخت کاشی و ظروف سفالی و سرامیکی در اقصی نقاط ایران حکایت دارد و در آنها به شهرهایی چون تهران، نائین، میبد، اصفهان، شيراز، قم، لالجين، نطنز، كاشان و كرمان بهعنوان مراکز ساخت کاشی و سفال اشاره شدهاست. افزون بر اینها بهنظر می رسد که در این دوره، تولید کنندگان کالاهای سرامیکی سازماندهی صنفی داشتهاند. میرزا حسین خان تحویلدار، یکی از صاحب منصبان حکومتی دوره قاجار (۱۸۷۷م./ ۱۲۵۵ه.ق.) در کتاب خود باعنوان "جغرافیای اصفهان"، به صنف فخارها یا سفالگران اشاره نمودهاست (تحویلدار، ۱۳۸۸:۱۱۳). براساس سرشماری سال ۱۲۹۷ه.ش.، در تهران نیز حدود ۳۰ دکان کوزه گری و کوزهفروشی فعال بودهاند. مشاغل دیگری که در این سرشماری به آنها اشارهشده عبارتند از چینی فروشی، چینی بندزنی، بدل چینی فروشی و ظروف لعابی فروشی (سعدوندیان، ۱۳۸۸: ۲۴۳–۲۳۹).

اطلاعات موجود درزمینه سفال و سرامیک دوره قاجار، مؤید این نظر است که سفال و سرامیک تنها در مراکز محلی ساختهمی شده و اگرچه در این دوره کوشش هایی برای ورود روشهای جدید در صنعت سفال و سرامیک کشور صورتمی گرفته اما با ناکامی هایی روبرو شدهبود. چراکه چینی های ارزان قیمت وارداتی به خوبی نیاز مصرف کنندگان را برطرف می کرده و تقاضایی برای محصولات داخلی وجود نداشتهاست. همچنین از شواهد موجود چنین دریافتمی شود که استعمار گران غربی نمی خواستند صدور سفالهایشان با تولیدات محلی تهدیدشود. برای نمونه، در آماری که جمالزاده از کارخانههای ایران در روزگار قاجار آورده، از کارخانه چینی سازی حاج محمد حسن امین دارالضرب در تهران (علی آباد) و کارخانه حاجی عباسعلی و حاج رضا در تبریز نام بردهاست که سرانجام با دسیسه روسها تعطیل شدند و ۱۳۰هزار تومان متضرر شدند (جمالزاده، ۱۳۸۴: ۸۸). در یادداشتهای اعتمادالسلطنه نیز به کارخانه چینیسازی حاج امین دارالضرب اشارهشده که ظاهراً تولیدات آن کیفیتی بهتر از نمونههای وارداتی داشتهاند بااین وجود، بعد از مدتی تعطیل شدهاست. وی همچنین از توسعه سفالگری نائین هم یادمی کند (عینالسلطنه، ۱۳۷۴: ۲۰۲–۱۰۲).

ضمن اینکه روزنامه دولتی وقایعالاتفاقیه در یازدهم ربیع ۱۲۶۷ه.ق./۵۱-۱۸۵۰م. نیز، گزارشمی دهد که ناصرالدین شاه دستور ساخت ساختمانی بزرگ را در میدان ارگ داد تا چینیهایی با کیفیت بهتر نسبتبه گذشته و کالاهای وارداتی در تهران، ساختهشود (وقایعالاتفاقیه، ۱۳۷۰، ج ۱: ۷). در رمضان ۱۲۸۱ه.ق./۱۸۶۵م. نیز، گزارشی در آن مبنیبر صدور فرمان ناصرالدینشاه برای تأسیس و تکمیل کارخانه چینی سازی در یزد و نائین چاپشد. *هدایتالله خان ۱۳ ک*ه در این زمینه مطالعاتی در پاریس داشت، کوشش کرد که آن را بهانجام برساند. دراین راستا به *اعتضادالسلطنه*، وزیر علوم و سرپرست دارالفنون در تهران دستورداد که کارشناسی ماهر در این زمینه، بیابد و کارخانه چینی سازی را در یزد برپاکند چنانکه جایگزینی برای ظروف چینی وارداتی شود (همان، ج ۲: ۷۴۸). بنابر آنچه بیانشد، می توان دریافت که مقوله واردات ظروف چینی تا چه میزانی در بازار ایران مطرحبوده و انگیزه رقابت با این محصولات را میان تولید کنندگان داخلی و دولت برانگیخته است. اگرچه موفقیت چشمگیری دراین باره بهدست نیامده و همچنان نمونههای وارداتی اروپا و چین در ایران، بازار خوبی داشته و باهم رقابت می کردهاند. آن چنانکه برخلاف این اخبار دلگرم کنندهٔ موثق رسمی و باوجود اینکه این متون از تولید چینیهایی با کیفیت بهتر از نمونههای وارداتی یادکردهاند، بااین همه «بازدیدکنندگان اروپایی در ۱۲۳۸-۱۲۲۸.ق./ ۱۸۶۰-۱۸۵۰م، درمورد سرامیکهای ایرانی نظر نسبتاً خوبی نداشتند و نوشتهاند که کالاهای چینی تولید ایران بسیار سخت، درجه دوم و نامرغوب بودهاند. یکی از دلایل این احساس این بود که سفالگران ایرانی برای مواجهه با رشد رقابت واردات كالاهاى مشابه خارجي، محصولات سراميكي بهترى توليد نمى كردند.» (Floor, 2003: 79).

### واردات كالاهاى سراميكي

با دستیافتن اروپا به صنایع ماشینی، بازار آسیا مکان مناسبی برای فروش تولیدات انبوه آن شد که کالاهای سرامیکی یکی از انواع این تولیدات بودند. بازدیدکنندگان و جهانگردان خارجی دوره قاجار، آشکارا درباره مقوله واردات کالاهای ارزان قیمت سرامیکی از اروپا بهخصوص انگلیس و روسیه و چین و استقبال مصرف کنندگان ایرانی از آنها سخنراندهاند. فلور به وجود واردات ظروف سرامیکی از اروپا، هند و بخارا (چین) کمی پیش از آغاز دوره قاجار و واردات کالاهای مشابه آنها از روسیه از اواسط سده نوزدهم میلادی اشاره نمودهاست. دراین باره از قول فریز مسافر فریف بیان می کند: «من دانش خاصی از انواع ظروف چینی ندارم که به آن بپردازم. اما مقدار قابل توجهی ظروف چینی ندارم که به آن بپردازم. اما مقدار قابل توجهی

واردات از چین از راه بخارا و هند وجوددارد. بدون شک فنجانهای چای و قهوه، بشقابها، دیسها و دیگر ظروف خوشنما و پرجلوه اما نهچندان گران چینی انگلیسی آا بهخوبی پاسخگوی نیاز بازار است. این کالاها می توانند بسیار ارزان تر از ظروف چین وارد شوند. در اواسط سده نوزدهم میلادی، کالاهای متداول (قوری، فنجان، گلدان، شکرپاش، کاسه و ظروف دیگر) از روسیه و کالاهای بهتر از بریتانیای کبیر به ایران واردمی شد و همچنین در میانه دهه ۱۸۵۰م./ کبیر به ایران واردات بشقابها آغاز شد که پدیدهای نوظهور بود. زیرا ایرانیان در بشقاب غذا نمی خوردند و یا از آن به شیوههای دیگری استفاده می کردند. پس از آن بشقابهای کوچک دیگری در اشکال برگها و صدف در کمیت معقولی واردات داشتند که برای ارائه میوه و دیگر کاربردها استفاده می شدند.» (Floor, 2003: 79).

همچنین دو روششوارت درباره الگوهای ویژه مرسوم و تثبیتشدهای در ظروف وارداتی بریتانیا که برای جلب سلیقه مصرف کنندگان ایرانی ساختهمیشده و تولید مقدار زیادی از پُرسلینهای ۱٬۵ رایج با کتیبههای طلسم و تعویذ ایرانی بهدست روسیها در گمرکِ آستاراخان و مسکو، سخن راندهاست (دو روششوارت، ۱۳۷۸: ۲۷۷). افزونبر اینها، مسافرانی چون بنجامین ۱٬۲۷۶ و دونوان ۱٬۱۳۷۷ نیز دراین باره نوشتهاند که ظروف مورد استفاده در میان طبقه بالای جامعه ایران در دوره قاجار از جنس نقره، مس قلعاندود یا چینیهای سفارشی وارداتی از روسیه و چین بودهاند (Floor, 2003:213).

این علاقه روزافزون به سرامیکهای خارجی و دیگر کالاهای لوکس (شیک) حتی در دربار و حکومت ایران نيز ديدهمي شد. اين مطلب از توضيحات اعتمادالسلطنه سال ۱۸۸۰م./ ۱۹۸۸ه.ق. درباره خلاصهای از تغییرات دربار ناصر الدین شاه، دریافتمی شود (عین السلطنه، ۱۳۷۷: ۳۷۷). جنیفر اسکارس نیز وجود مقادیر بسیار زیادی از انواع گوناگون ظروف و لوازم سفالی انگلیسی متعلق به سده نوزدهم میلادی را در مغازههای عتیقه یا خنزرپنزر فروشیهای تهران، دلیلی بر رقابتی جدی درزمینه سفالهای وارداتی میداند. این رقابت در سطحی بالاتر در سرویسهای غذاخوری کاخ گلستان که فتحعلی شاه به کارخانه های کراون دربی وجوود  $^{\Lambda}$  سفارش داده بود و دربردارنده نوشتههایی با نام وی و تاریخ است یا در نمونههای تاریخداری از ظروف صادراتی ساخت چین که روی آنها نام مسعود ميرزا پسر ناصرالدين شاه نوشته شده، قابل ملاحظه است (اسکارس، ۱۳۸۸: ۵۵۵) ۱۹، براساس اطلاعات بیان شده، این چنین بهدست می آید که طبقات متمول و حتی متوسط جامعه در این دوره، خواستار ظروفی با کیفیت نمونههای اروپایی بودند.

این اتفاق، یکی از دلایل نزول صنعت سفالگری در دوره قاجار است. در تصویر ۱، نمونهای از ظروف ساخت کارخانه وجوود انگلیس به سفارش فتحعلی شاه و در تصویرهای ۶-۲، نمونههایی از ظروف وارداتی ساخت روسیه، انگلیس و فرانسه ديدەمى شود.

برای دستیابی به اهداف این پژوهش، نخست نمونههایی از ظروف اروپایی تأثیر گذار بر نمونههای قاجاری ارائهشده و سپس تأثیرات شکل، طرح و نقش این نمونهها در انواعی از سفالینههای قاجار ارزیابی شدهاند.

### معرفی نمونههایی از ظروف وارداتی اروپا و چین

بین چینی آلاتی که به ایران واردمی شده، ظروف ساخت انگلیس و چین بیشتر از سایر نمونههای مشابه وارداتی بر طرح و نقش سفالینههای تولیدشده در داخل تأثیرگذار



تصویر ۲. دیس چینی، ساخت انگلیس، موزه قاجار تبریز (نگارندگان).



تصوير ۴. گلدان، ساخت فرانسه، آرشيو موزه کاخ گلستان (نگارندگان).



تصوير ۱. موزه ويكتوريا و آلبرت، شماره: C.29-1984 (http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).



تصویر۳. بشقاب کوچک، احتمالاً ساخت روسیه، موزه مردمشناسی کاخ گلستان (نگارندگان).



تصوير ٤. گلدان، احتمالاً ساخت روسيه، موزه کاخ گلستان (نگارندگان).



تصویر ۵. کاپ تزئینی اروپایی، هدیه شاهان فرانسه به شاهان قاجار، موزه كاخ گلستان (نگارندگان).

94

بودهاند چنانکه پژوهشگرانی چون لین، واتسون و اسکارس نیز به این مطلب اشارهنمودهاند. اگرچه چینیهای ساخت روسیه نیز به مقدار زیادی به ایران واردمی شد لیکن طرح این ظرفها بیشتر کپی یا برگرفته از نمونههای انگلیس و به خصوص چین بود. ازهمین رو در اینجا تلاش شده تا با معرفی چند نمونه و تطبیق آنها ازنظر شکل، طرح، نقش و رنگ این مطلب روشن تر گردد.

در سده هجدهم میلادی، عادات غذاخوری جدید در اروپا خواستار ظروف جدید به خصوص سرویسهای شام شد. چینیهای لوکس به اشراف و ثروتمندان ازسوی کارخانههای اروپایی بهویژه میسن<sup>۲۰</sup> و سور<sup>۲۱</sup> عرضهمی شد. سرویسهای شام مجموعهای از بشقابها، دیسها و کاسههای سرو در شكلها و اندازههای مختلف بود كه با جزئیاتی از یک الگو تزئین شدهبودند تا ازاین طریق به یک میز رسمی، دید یکسانی دادهشود. بهزودی تولید کنندگان چینی بهدنبال این صنعت درحال ظهور انگلیسی در استافوردشایر ۲۲ به رهبری وجوود، شروع به پیشرفت کردند. سفالگران استافوردشایر سرویسهای غذاخوری را بهصورت تولیدات انبوه در بازار ارائهدادند و پیرو آن، سفالگران چین کپیهای حرفهای از ظروف چینی انگلیسی را تولید و دوباره به غرب فرستادند. ویلوپَترن۲۳، مشهور ترین این الگوهاست. ضمن اینکه در انگلیس، صنعت چاپ هم توسعه یافت و به عنوان شیوه ای از تزئین که تولید انبوه الگوهای پرجزئیات را ممکن میساخت، در ساخت بدنههای ظروف سفالی به کاررفت. حال آنکه در چین، این تزئینات با دست کپیمیشد (Watson , 2006:337- 338). الگوى ويلو<sup>۲۴</sup> (درخت بيد) طرحی است که براساس یک داستان کهن چینی ترسیم و مشهور شدهاست. درواقع، نمونههایی از ظروف هستند که در انگلیس، روسیه و چین برای صادرات ساخته شده اند. شکل این بشقابها با تفاوتهای جزئی در تناسبات، ویژگیهای یکسانی چون لبههای پهن و فضای مرکزی که نسبتبه لبهها در ارتفاع كمى پائين تر قرار گرفته، دارند. همچنين تمامي آنها در حاشیهها با انواع نقوش هندسی و گیاهی تزئین شدهاند و در بیشتر آنها طرح اصلی در فضای مرکزی قرار گرفتهاست (تصویرهای ۲۱-۷).

ظرفی که در تصویر ۱۱ دیده می شود، اگر چه شکل متفاوتی نسبت به بشقاب ها دارد لیکن دارای دو فضای مجزای تزئین شده و حاشیه و بدنه است. در لبه ها و حاشیهٔ ظرف نیز تزئیناتی از نقوش هندسی و نوارهای طلایی به اصطلاح طلاکوب به کار رفته است. نوارهای طلایی در لبه ها و حاشیه های بشقاب نیز دیده می شود (تصویر ۹). در تصویرهای ۷، ۹ و ۱۱، الگوی ویلو در فضای اصلی سطح ظروف نمایان است. بشقاب تصویر ۹ که

در موزه ویکتوریا و آلبرت لندن نگهداری می شود، «از ظروفی است که در چین ساخته شده ولی در ایران یافت شده است. طرح این بشقاب شبیه تزئینات چاپی ظروف استافور دشایر است. این طرحها توسط اروپائیان برای صادرات کالاهایشان از ظروف چینی کپی برداری شد و دوباره توسط چینیان برای کالاهای صادراتی مورد استفاده قرار گرفت. این طرحها توسط مشتریان اروپایی، طرحهایی شرقی و خوش رنگ و رمز آلود می نمود، هرچند از ذائقه و سلیقه چینیان دور شده بود.» (http://collections.vam.ac.uk)

این بشقاب، یکی از نمونههای وارداتی است که منشأ الگوی ویلو را به سفالگر ایرانی معرفی کردهاست. در این نمونه، میتوان نقشمایههای چینی را در فضای اصلی و نقشمایههای اسلامی همچون اسلیمیهای طوماری، هندسی و نقوشی شبیهبه شرفههای تذهیب را در حاشیه اطراف آن مشاهده کرد. این تزئینات نشان می دهد که چگونه نقشمایههای بومی در بازارهای تجاری و تحت سلیقه مصرف کننده تغییر شکل یافته و در گستره جغرافیایی منتشرمی شوند.

# بررسی تأثیرات مستقیم ظروف وارداتی در انواعی از سفالینههای قاجار

## انواع سفالینههای قاجاری۲۵

اگرچه در طبقهبندی سفالینههای قاجاری نمی توان ویژگی مشترکی را مبنا قرارداد بااین حال، در مقاله پیشرو تلاش برآن است تا طبقهبندی دقیق تری از این سفالینهها ارائه گردد. از دیگرسو چون شرح همه آنها در این مبحث نمی گنجد تنها چهار گروه اول که به سؤال مطرح در این مقاله مرتبط هستند، بررسی شدهاند.

انواع ظروف سفالین و سرامیکی قاجار ازنظر نوع ساخت و شیوه تزئین به هفت گروه طبقهبندی میشوند که تأثیرات طرح و نقش ظروف سفالی و سرامیکی وارداتی بر چهار دسته نخست این تقسیمبندی، قابل بررسی است. این چهار دسته عبار تند از: ۱. ظروف سفید- آبی، ۲. ظروف چندرنگ قاجاری بهشیوه نقاشی زیرلعابی (پُلی کروم)۲٬۹ ۳. ظروف چندرنگ تقلیدی از سفالینههای ایزنیک، ۴. ظروف معروف به چینی مرغی (سفالینههای مینایی چین)، ۵. ظروفی با تزئینات قلمسیاه زیرلعاب فیروزهای (ادامه تولیدنوعی از ظروف کوباچه دوره صفوی، ۶. ظروف زرینفام، ۷. ظروف گامبرون.

### - ظروف سفيد- آبي بهويژه ساخت نائين

ازآنجاکه ظروف ساخت نائین که در این بخش درباره آنها بحثمی شود زیرمجموعه سفالینههای سفید- آبی هستند، نخست لازم دیده شد تا درخصوص این گونه سفال، شرح



تصوير ۸. چيني ساخت روسيه، موزه ويکتوريا و آلبرت، شماره: c. 25-2004

(http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).



تصویر ۱۰. بشقاب، ساخت بهسفارش انگلیس، موزه قاجار تبریز (نگارندگان).



تصویر ۱۱. پارچ، ساخت انگلیسی چین، موزه قاجار تبریز (نگارندگان).



تصویر ۷ . بشقاب، ساخت انگلیس، موزه ویکتوریا و آلبرت، شماره: CIRC.239-1916

(http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).



تصویر ۹. بشقاب، ساخت چین، موزه ویکتوریا و آلبرت، شماره:1888-545

(http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).

مختصری آوردهشود. روش تزئین سفالینههای سفید- آبی نوعی نقاشی زیرلعاب است که از سدههای سوم و چهارم ه.ق. آغازشد. در این گونه نقاشی، ابتدا بدنه سفالی با لایهای از لعاب سفید پوشیده و سپس روی آن با نقوش آبی و لاجوردی و سیاه نقاشی می شد. رنگ آبی برای سطوح و رنگ سیاه برای دورگیری و پرداختن به جزئیات کاربردداشت. درنهایت با لعابی شفاف و شیشهای، روی آن پوشانده می شد. اوج اعتلای تکنیک ساخت و تنوع طرح سفال سفید- آبی را می بایست در دوره صفوی جستجوکرد.

ساخت و تولید ظروف سفید- آبی در دوره قاجار همچنان ادامه داشت اگرچه این تولیدات از کیفیت و مرغوبیت نمونه های صفوی برخوردار نبودند. استفاده از رنگ لاجوردی تیره روی زمینه سفید، ظروف ساخته شده این دوره را از ظروف صفوی متمایز می ساخت. افزون بر اینها در این دوره، نوعی ظروف جدید با نقوش آبی مایل به سیاه و تزئینات مشبک با لعاب

شفاف در شهر نائین ساختهمی شد (توحیدی، ۱۳۸۴: ۲۸۸). ضمن اینکه طرح، تزئینات و اشکال سفالینههای سفید- آبی تولیدشده در دوره قاجار تاحدی از نمونههای مشابه صفوی پیروی کردهاست. در برخی از موارد هم این نمونهها، طرحهایی مشتق از ظروف وارداتی خارجی به خصوص چین و انگلیس دارند که در ترکیب با طرحهای بومی، رنگ و بوی ایرانی به خود گرفته اند.البته بر برخی از نمونه ها نیز ویژگی های خاص نقش و طرح قاجاری مسلط است. در متون دوره قاجار و نوشتههای پژوهشگران از سفالینه نائین بسیار یاد شدهاست که نشان از معروفیتش در این دوره دارد. آرتور لین، به انواعی از ظروف سفید- آبی نائین که تزئینات آنها علاوهبر نقاشی، با سوراخهای ستارهای شکل (فضاهای منفی) پرشدهای از لعاب شفاف که بهشکل الگوهایی از پرندگان و گلها درکنار هم نظم گرفتهاند، اشاره نمودهاست. وی همچنین از آنها بهعنوان کارهای هنری توده پسند که بهمیزان خوبی در این دوره تولیدمی شدهاند، یاد کردهاست (lane, 1957: 100-101). واتسون نیز از نائین بهعنوان مرکزی فعال درزمینه صنعت سفال و سرامیک نامبرده و دراین باره نوشتهاست که سفالگران ایرانی با مشاهده کالاهای وارداتی شرق و غرب کوششهایی برای تقلید از این محصولات انجامدادند. ازهمین رو، نائین در مرکز ایران و جانشین خلف آن میبد که تا سده بیستم میلادی فعال بود، به عنوان محل ظهور و رشد این محصولات از اهمیت بسیاری برخوردارشدند. این نمونهها مشخصههای تکنیکی بسیاری از سفالینههای قاجاری را همچون بدنهای از جنس خمیر شیشه، بی دوام، نازک و درخشان و دارای لعاب شفاف بهنسبت ناهموار نشان مي دهند (Watson, 2006:338). نمونههای این ظروف در موزهها و مجموعههای خصوصی به تعداد زیاد یافتمی شود که بیشتر در پشت بدنه دارای امضا و تاريخ هستند. جنيفر اسكارس نيز درباره ظروف نائين اين چنين مینویسد: «دو روششوارت و المر از گروهی سرامیکهای ممتاز نامبردهاند که با رنگ آبی نقاشیمی شدهاند و آنها را به نائین نسبتدادهاند. دوروششوارت می گوید ظروف نائین یگانه اجناس معاصر هستند که امضا و تاریخ دارند و با طرحهای آبی کبالت (آبی لاجوردی) نقاشی شدهاند. او مطمئن است که آنها با خمیرمایه ترکیبی ساخته شده اند و آنها را با ساخت چینی-انگلیسی مقایسهمی کند. طرحها عبارتاند از ترکیبی از مناظر چینی با معابدی که انواع پرندگان ایرانی و درختان سرو در آنها نقش شدهاست. او همچنین از نطنز بهعنوان مركز توليد اين نوع سفالينه نامبرده اما چون نگفتهاست که خمیرمایه و لعاب آن از نائین پستتر است، هیچ برتری نمی توان برای آن قائل شد. بنابراین بهتر است نمونههای

باقیمانده از سده نوزدهم میلادی ایران را با محصولات نائین سنجید. این ظروف و لوازم خمیرمایه دانه دانه های سفید دارند که در زمان پخت مایل به صورتی نخودی می شوند و به شکل کاسه و بشقابهای کمعمق هستند. توالی تاریخها و امضاهای آنها از ۱۲۸۱ه.ق. (۵-۱۸۶۴م./ ۴-۱۲۴۳ه.ش.) تا ۱۳۱۸ه.ق. (۱-۰-۱۸ ۱۹۷۹ه.ش.) را دربرمی گیرد اما تولید آنها تا ۱۳۱۴ه.ش./ ۱۹۳۵م. که صنعت فرشبافی جای سفالگری را می گیرد، ادامه می یابد. این ظروف، هم دارای نقش معابد چینی که روششوارت ذکر کرده و هم پرندگان و ماهیان ایرانی با شاخه گلها هستند که احتمالا از سفالینههای وارداتی استافوردشاير الهام گرفتهاند.» (اسكارس، ١٣٨٠: ۵۵۶).

با مشاهده ظروف ساخت نائین و طبق نظرات سایر پژوهشگران که در مطالب بالا ارائهشد؛ دریافتمی شود که در دوره قاجار ظروف سفید- آبی ساخت نائین، تأثیرات مستقیمی را از شکل و طرح الگوهای چاپی ظروف وارداتی انگلیس پذیرفتهاند. نکته قابل توجه اینست که سفالگران این دوره بهمنظور الگوبرداری از تزئینات چاپی ظروف وارداتی که بخش عمدهای از آنها آبیرنگ بودند، شیوه سفید- آبی را احتمالاً بهدلیل شباهت رنگی مناسب دیدهاند.

در تصویرهای ۱۴–۱۲، سه نمونه از بشقابهایی معرفی می شوند که دارای مشخصات ظروف ساخت نائین هستند و ازنظر طرح و رنگ با ظروف وارداتی چین و انگلیس، ویژگیهای مشترکی دارند (تصویرهای ۱۱-۷).

تصویر ۱۲، بشقاب تاریخداری است که در پشت آن عبارت "عمل ابوالقاسم ۱۲۸۸" دیدهمی شود. این ظرف از دسته ظروف سفید- آبی است، شکل و طرح آن هم تقلیدی از طرحهای چاپی ظروف مشابه وارداتی استافوردشایر در این دوره است. فضای درونی

ظرف با نقش ساختمانهای سنتی چین معروف به پاگودا۲۲ و درختان و گیاهان چینی طرحی مشتق از الگوی ویلو، تزئین شدهاست که البته بهسبب اجرای نقوش با دست، به دقت و ظرافت نمونههای اصلی نیست.

تصویر ۱۳، بشقاب دیگریست که در گروه سفالینههای سفید – آبی قرار ۲۸می گیرد. تزئیناتی بهشیوه اسگرافیتو روی گلابه قهوهای و سیاه در حاشیه لبههای پهن این بشقاب در کنار نقاشیهای آبی کبالت، از ویژگیهای نمونههای ساخت نائین است. بدنه این بشقاب دربردارنده دو فضای تزئینشده؛ بخش دایرهشکل مرکزی و حاشیه پهن اطراف آن است که متأثر از شکل ظرفاند. شکل بشقاب، کاربرد نقوش گیاهی استیلیزه ۲۹ متراکم در حاشیه و همچنین بوته گل مرکزی که با رنگ آبی روی زمینه سفیدرنگ اجراشده،



تصوير ١٣. سفالينه سفيد- آبى، موزه ويكتوريا و آلبرت، احتمالاً ساخت نائين، شماره:868-1786 (http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).



تصویر ۱۴. موزه ویکتوریا و آلبرت، شماره: 1876-1018

(http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).

اقشار مختلف جامعه از آنها، این سفالینهها تأثیرات عمدهای را بر هنر سفالگری قاجار نهادند. به گونهای که در این دوره طرح، نقش و شیوه ساخت و تزئین این ظروف وارداتی بهمیزان قابل توجهی مورد اقتباس و تقلید سفالگران بومی بودهاست. نمونههای این ظروف در نقاشیهای دوره قاجار قابل مشاهده است چنانکه جنیفر اسکارس نیز در شرح این ظروف مینویسد: «... بطور کلی از ارضای ذوق ایرانی برای سفالگری رنگارنگ، ازطریق واردات از اروپا و خاور دور می توان صحبت کرد که نمونههای آن در نقاشی های اوائل قاجاریه ترسیمشدهاند. کاسههای گلدار و بشقابهایی با گلهای فراوان افشان و حاشیههای مشبک. مقداری از ظروف و لوازم سفالی چندرنگ ایرانی نیز در داخل تولیدمی شد که بسیاری از آنها باقی ماندهاست. ساخت آنها عالی و از سفال زرد نخودی و پوشیده از اکسید قلع سفیدرنگ کدر که سطح ظرف را برای تزئین مناسبی از نقاشی مینای شفاف آمادهمی کرد. آبی کبالت، ارغوانی، زرد، سبز چمنی، سرخ آهنی و لکههای طلایی. شکلهای آنها نیز پر زرق و برق و شادند،



تصوير ۱۲. بشقاب سفيد- آبي، موزه ويكتوريا و آلبرت، شماره:545-1888 (http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).

متأثر از تزئینات ظروف وارداتی است. در پشت این بشقاب هم عبارت "عمل محمد نصر ۱۲۸۱"دیدهمیشود.

بشقاب تصویر ۱۴ نیز جزء قطعات تاریخداری است که احتمالاً در نائین و میبد برای مقابله با ظروف وارداتی ساخته شدهاست. این نمونه، دارای مشخصات تکنیکی سفالینههای قاجاری است که پیشتر بیانشد. شکل و تزئینات آن که شامل لبه پهن و فضای اصلی درونی با ارتفاع کمتر نسبتبه حاشیه و تزئیناتی از نقوش گیاهی شلوغ و متداخل در حاشیه اطراف و لبه طلاکوب است، همگی متأثر از نمونههای وارداتی است. بااینکه فضای اصلی درونی آن با خط نستعلیق خوش و آیهای از قرآن <sup>۳۰</sup> تزئین شدهاست لیکن واتسون طرح این حاشیه را تقلیدی استادانه مشتق از ظروف وارداتی ساخت استافوردشایر انگلیس میداند. این نوشته درون شکلی هندسی محاطشده و اطراف آن نقوشی شبیه شرفههای تذهیب نمایان است. این بشقاب نیز از معدود ظروف دارای امضا و تاریخ است. ضمن اینکه يشت أن هم امضاي هنرمند "عمل حسن على ١٢٥٥.ق." که نام سفالگر یا خوشنویس آن است، دیدهمی شود.

# - چینیهای مینایی ساخت چین معروف به چینی مرغی و نمونههای تقلیدی از آنها

ظروف مینایی ساخت چین، نوعی از سفالینه با تزئینات رنگارنگ رولعابی است که از سده دوازدهم ه.ق. به ایران واردمی شد. چینی های میناکاری شده در ایران بسیار گرانقیمت بودند. در دوره حکومت چیین لانگ (۱۷۹۶–۱۷۳۶م.)، چینی آلات با نقش گل بسیار ساختهمی شد. پس از آن در سده سیزدهم ه.ق.، این نوع ظروف در ایران شبیه سازی می شد. هنر ساخت چینی های میناکاری شده در دیگر مناطق آسیای مرکزی نیز تقلیدمی شد (خلیلی و ورنویت،۱۳۸۳: ۱۵۲). با شدت گرفتن واردات این ظروف در دوره قاجار و استقبال

ضمن آنکه طرحها ملغمهای از مضامین ایرانی و چینی هستند.» (اسکارس، ۱۳۸۸: ۵۵۷). آرتورلین نیز در ظروف دوره قاجار، به رنگهای صورتی- طلایی پُررنگ و نوعی زرد تُند مات و همچنین الگوهای بهوضوح تقلیدشده از چینیهای ماسون ایرنستون<sup>۲۱</sup>، اشاره نمودهاست که تأثیر دوباره شرق دور را ازطریق غرب نشان می دهد. برخلاف نظر اسکارس، وی کیفیت ساخت این ظروف را نامرغوب می داند

تصویرهای ۱۶، ۲۰، ۱۸ و ۲۲، نمونههایی از چینیهای مینایی ساخت چین هستند که برای بازارهای شرق میانه تولیدمی شدند. تصویرهای ۱۵، ۱۷، ۱۹، ۲۱ و ۲۳ نیز ظروفی هستند که در ایران شبیه سازی شده اند و شباهتهای آشکاری با نمونه های چینی در رنگ، طرح و نقش دارند. طرح عمده

.(Lane ,1957: 76)



تصویر۱۵. بشقاب بزرگ، ساخت چین (چینی مینایی)، شماره: ۱۹۹۹۰۴۰ سان فرانسیسکو، در کتیبه نوشتهشده: فرمایش حضرت اشرف اسعد ارفع امجد والا مسعود میرزایمین الدوله ظل السلطان ۱۲۰۹ه.ق. (http://www.asianart.org)



تصویر ۱۶. نمونهای از ظروف مینایی ساخت چین، موزه توپقاپیسرای (krahl, 2000:75).



تصویر ۱۸. کاسه چینی مینایی، ساخت چین، موزه توپقاپیسرای ترکیه (krahl, 2000:75).

این نوع ظروف وارداتی از چین، نقوش رنگارنگ گل و مرغ، پروانه و صحنههایی از زندگی انسانهای چینی است (تصویرهای ۱۵و ۱۶) که بهدلیل استقبال عموم، سفالگران ایرانی عیناً از آنها تقلیدمی کردند. لیکن به تدریج صحنههایی از زندگی انسانهای ایرانی با لباسهای قاجاری و مناظر ایرانی و اروپایی معمولاً درباریان، جایگزین مناظر و پیکرههای چینی در این ظروف شدند (تصویر ۱۷). در میانِ این نوع چینی آلاتی که به ایران وارد شدهبود، نمونههایی دارای نوشته نیز همچون چند بشقاب متعلق به فتحعلی شاه و ظروفی که از آن مسعود میرزا ظل السلطان، پسر بزرگ ناصرالدین شاه و والی فارس بود، وجودداشت. این ظروف به سفارش شاهان، شاهزادگان، مقامات دولتی، تاجران و اشراف ساختهمی شد و معمولاً در مقاما معروف به خط ثلث یا نستعلیق نوشته می شد (تصویر ۱۵). اشعار معروف به خط ثلث یا نستعلیق نوشته می شد (تصویر ۲۷). نمونه ای دیگر از ظروف با تزئینات رولعابی قاجار را

تصویر ۲۲، نمونهای دیگر از ظروف با تزئینات رولعابی قاجار را نشان می دهد که برگردان کاملی از نمونههای صادراتی اروپا با نقشی معروف به گیلاس چین "the Cherry Pickers" است. براساس طرحی از نقاش فرانسوی بادویین آنتویین ۲۲، به نظر می رسد سفالگر ایرانی براساس نمونه اصلی که دراختیار داشته این ظرف را ساخته است (تصویر ۲۳). طرح روی این ظرف نخست از اروپا برای صادرات به چین فرستاده شد و دوباره سفالگران چینی آن را به منظور صادرات، به اروپا برگرداندند. در این



تصویر ۱۷. سفالینه مینایی، ساخت ایران، موزه ویکتوریا و آلبرت شماره:632-1878

(http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).



تصویر ۱۹. کاسه چینی مینایی، ساخت ایران، موزه بروکلین، شماره:. http://www.brooklynmuseum.org) 74.102.3

ظرف، شخصی با لباس اروپایی روی نردبانی درحال چیدن میوههای قرمز از درختی تصویر شدهاست. ازدیگر سو در نمونه ایرانی آن، میوههای بزرگتری مثل سیب یا انار جایگزین گیلاس شدهاست (http://collections.vam.ac.uk).

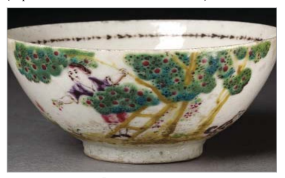
# - ظروف چندرنگ، تقلیدی از نمونههای ایزنیک<sup>۳۲</sup> ترکیه عثمانی

اگرچه نمی توان تأثیرات متقابل سفال ایزنیک و سفالینههای دوره صفوی را نادیده گرفت لیکن پس از اینکه سفال ایزنیک نزول کرد، بار دیگر پس از نزدیک به سه قرن درپی بر گزاری نمایشگاههای بینالمللی هنر اسلامی سده نوزدهم میلادی در اروپا، این آثار مورد توجه قرار گرفتند. در این دوره، پژوهشگران و مجموعهداران غربی به آثار سرزمینهای اسلامی علاقمند شدند و از آثار هنری سرزمینهای اسلامی همچون آثار سفالی و سرامیکی استقبال کردند.

در همین دوران بود که آثار سفالین سده شانزدهم میلادی ایزنیک برای نخستینبار توجه اروپائیان را بهخود جلب کرد



980-1876 : كاسه، ساخت ايران، موزه ويكتوريا و آلبرت، شماره: 980-1876 (http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).



980-1876: كاسه، ساخت ايران، موزه ويكتوريا و آلبرت، شماره:  $(http://v\&a\ museum.collections.vam.ac.uk)$ .

و نقش مایه های این سفالینه ها مورد الهام سفالگران اروپایی قرار گرفت. ازسویی در اواخر سده نوزدهم میلادی، ایران در میان تمامی کشورهای مسلمان از بیشترین اعتبار برخورداربود. در این سال ها، همگان گمان می کردند که سفالینه های عثمانی توسط سفالگران ایرانی یا تحت تأثیر هنر ایرانی ساخته می شدند. در واقع، فراگیر شدن این نظریه که آثار ایزنیک در اصل ایرانی اند در دهه ۱۸۹۰ م./۱۳۰۷.ق. متداول شد. به گونه ای که حتی بشقاب های ایزنیک برای بازار اروپا در اصفهان ساخته می شد. بنها در نخستین سال های سده بیستم میلادی/چهاردهم ه.ق. بود که پژوهشگران اروپایی به اهمیت تاریخی ایزنیک به عنوان یک مرکز ساخت و عرضه اشیای سفالین پی بردند (خلیلی و ورنویت، ۱۲۹۲۸). نقش مایه های به کاررفته روی این سفالینه ها، ترکیبی از گلهای طبیعت گرا مانند انواع گلهای میخک، سوسن، لاله، صد تومانی و گلها و گیاهان به کاررفته میخک، سوسن، لاله، صد تومانی و گلها و گیاهان به کاررفته میخک، سوسن، لاله، صد تومانی و گلها و گیاهان به کاررفته

دلیل اینکه در آن سالها کپیبرداری از سفالینههای سده شانزدهم میلادی ایزنیک به گارگاههای سفالگری اصفهان



تصوير ۲۱. كاسه چينى مينايى، ساخت ايران، موزه ويكتوريا وآلبرت، شماره: http://v&a museum.collections.vam.ac.uk) HMC.339.



تصوير ۲۳. كاسه، ساخت چين، يافتشده در ايران، موزه ويكتوريا و آلبرت، شماره: http://v&a museum.collections.vam.ac.uk) 531-1888.

سفارش داده می شد، این بود که اروپائیان و مجموعه داران غربی معتقد بودند تکنیک ساخت این آثار در آن زمان تنها در ایران انجام می شد. درباره نمونه ای از این بشقابها که در موزه ویکتوریا و آلبرت نگهداری می شود، چنین آورده شده که «این بشقاب توسط یک کمپانی انگلیسی به یک کارگاه سفالگری در اصفهان سفارش داده شده است (تصویر ۲۵). این کمپانی دو تصویر آبرنگی از بشقابهای سده شانزدهم میلادی ساخته شده در ایزنیک را تهیه کرده (از موزه قرض میلادی ساخته شده در ایزنیک را تهیه کرده (از موزه قرض کرده است. این تکنیک و مواد هنوز در ایران استفاده می شود به همان صورتی که ۴۰۰ سال قبل در اتومان ترکیه بود. کپیها به طرز قابل قبولی از اصل تقلید شده بودند که بعداً توسط موزه خریداری شدند.» (http:// collection .vam.ac.uk).

اشتراکات مذهبی، مرز مشتر ک جغرافیایی ایران و تر کیه در سالهای متمادی سبب تبادلات هنری، فرهنگی و اقتصادی بودهاست. از سدههای هشتم تا شانزدهم میلادی، در بناهای عثمانی کاشی کاریهای قابل ملاحظهای وجوددارد که ازنظر سبک و تکنیک تأثیرپذیری، سبک کاشی کاران ایران و آسیای مرکزی را نشان می دهد. ویژگی اصلی طرحهای گل و برگدار سبک بین المللی تیموری که نشانگر اختلاط شگفت آور نقش مایههای سنتی اسلامی را با طرحهای ملهم از نقوش چینی است، در انواع شاخههای هنری عثمانی در سده پانزدهم میلادی راواجیافت. سبک و امضای صنعتگران تبریزی در کاشی کاری بناهای ترکیه مؤید این نظر است. این هنرمندان صنعتگر با توسعه طیف رنگها به شیوه زیر لعابی و هفت رنگ، کاشیهای

سفال تیموری و صفوی است.



تصوير ۲۴. بشقاب، ساخت ايران، موزه ويكتوريا و آلبرت لندن، شماره: 1899-125 (http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).

زیبا و دلفریب تولید کردهاند. در اوائل سده شانزدهم میلادی سلطان سلیم عثمانی (۱۵۲۰–۱۵۱۲م./۹۲۷–۹۱۸ه.ق.) در نبرد چالدران با صفویان، صنعتگران و هنرمندان تبریزی را افزونبر غنایم جنگی بهغنیمتبرد و در این زمان، اقتباس از سبک کاشی کاری ایرانی بار دیگر متداول شد. ضمن اینکه گروهی از این صنعتگران، در دوره سلطان سلیمان عثمانی (۱۵۶۶–۱۵۲۰م.) نیز که قلمرو عثمانی بسیار گسترده شدهبود، برای ساخت و تعمیر پروژههای ساختمانی دمشق، قبةالصخره و اورشلیم به کار گرفته شدند. بدین ترتیب، در محدوده زمانیای نزدیک به سه قرن، مجموعهای نفیس در ترکیه به سرپرستی کاشی کاران ایرانی راهاندازی شد (پورتر،۱۳۸۱: ۹۹-۹۹). دراین باره آرتورلین بیان کرده که سال ۱۸۹۸م. سفالگری ایرانی در اصفهان، نقشههای بشقابهای دمشق مربوط به گالری گادمن را استفاده کردهبود. وی کیفیت این ظروف را با عبارات ضخیم، شکننده و رنگ پریده با خمیره نخودی رنگ توصیف کردهاست که طبق تقلیدهای بینشان و رایج در فروشگاههای عتیقهفروشی ساختهشدهاند (Lane, 1957: 60-61). بنابر مطالبی که بیانشد، این توصیف لین می تواند ناشی از نادیده انگاشتن ارتباط تنگاتنگ فرهنگی- هنری ایران و عثمانی و به خصوص پیشینه سفالگران ایرانی در عثمانی باشد (تصویرهای ۲۴ و ۲۵). دو نمونه بشقاب ساخت ایران از اواخر سده نوزدهم میلادی وجوددارد که شباهت بسیاری با بشقابهای ساخت ایزنیک سده شانزدهم میلادی دارند (تصویرهای ۲۶ و۲۷). برای نمونه شکل ظرف، رنگ، طرح کلی، حاشیه موج و صخره و ترکیببندی را برای شباهت



EA. 1978.1483، تصوير ۲۵. بشقاب، ساخت ايران، موزه اشمولن آکسفورد، (۲۵ باتر) (http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).

## تأثيرات غيرمستقيم

می توان گفت تأثیرات غیرمستقیم ظروف سرامیکی خارجی بر نمونههای قاجاری، بازتابی از تأثیرات پذیرفتهشده نقاشی قاجاری از اصول نقاشی اروپایی در این دوره است که در این ظروف نمایان شده است. این تأثیرات در مواردی چون برهنه گرایی در پوشش بانوان، بهره گیری از اصول سهبعد نمایی و چشم اندازها و صحنه های زندگی انسان های اروپایی در ترکیب با نقاشی ایرانی کاملاً ملموس است (تصویرهای ۲۸، ۳۳ و ۳۴). همچنین در تصویرهای ۶-۲، نمونه هایی از چشم اندازهای اروپایی روی ظروف وارداتی دیده می شود که نمایانگر این تأثیرات غیر مستقیم است. در انواع سفالینه های این دوره نظیر سفالینه های چندرنگ قاجاری و سفالینه های اسفید - آبی این موارد قابل مشاهده است. آنچه پس از این آورده می شود، معرفی چند نمونه از این ظروف است.



تصویر ۲۶. بشقاب، ساخت ایران، موزه بریتیش، شماره: ME G 1983.49

(http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).

در تصویر ۳۰، کاسهای با تزئینات زیرلعابی نشان داده می شود که کلیت آن همچون شکل، تر کیببندی، رنگ، نقش مایههایی مانند بوته گلهای طبیعت گرا در کار توشها و حاشیههای تزئینی آن ملهم از ظروف مینایی وارداتی چین است. ولی تصویرهای اصلی نقاشی شده کف ظرف، سطوح خارجی و داخلی این ظرف، صحنههایی از زندگی انسانهای قاجاری را نشان می دهند. در منظره پردازی این صحنههای دارای اصول سه بعدنماییِ مناظر در نقاشی اروپایی و شخصیت پردازی پیکره و چهره اشخاص، اصول شخصیت پردازی نقاشی مکتب قاجار رعایت شده است. دور تادور این فضای دایره شکل مرکزی، حاشیه باریکی با نقوش هندسی گیاهی و شرفههایی تزئین شده که حواشی تزئینی تذهیبها را تداعی می کند.

در تصویرهای ۳۰ و ۳۲ که دو نمونه از ظروف پلی کروم دوره قاجار است؛ نقش مایه گل میخک از سفالینه های ایزنیک



تصویر ۲۷. بشقاب، ساخت ایران، موزه بریتیش، شماره: ME G 1983.21

 $(http:/\!/v\&a\ museum.collections.vam.ac.uk).$ 





تصوير ۲۸. كاسه سفالينه چندرنگ polychrom موزه ويكتوريا و آلبرت شماره: http://v&a museum.collections.vam.ac.uk) 468-1878.

٧١

تصویر ۲۹ اقتباس شده است که در ترکیب با طرحهای ایرانی نیز دیده می شود. اقتباس چنین نقش مایه هایی در پی کپیهای صرف از ظروف ایزنیک که پیش تر درباره آنها سخن رانده شد، بدیهی به نظر می رسد و دور از ذهن نیست که این نقش مایه ها در ذهن سفالگران باقی مانده و روی نمونه های داخلی ظاهر شده باشند. چنانکه نقوشی چون گلهای میخک قرمز در ظروف چندرنگ کرمان در دوره صفوی نیز قابل مشاهده است ظروف چندرنگ کرمان در دوره صفوی نیز قابل مشاهده است (تصویر ۳۱).

در تصویر ۳۳، گلدانی از سفالینههای سفید- آبی دوره قاجار دیده می شود که بر سطح آن در سه وجه تصویرهایی از زندگی انسانها با جامههای اروپایی به رنگ آبی کبالت روی زمینه سفید تصویر شدهاست. این پیکرهها ازلحاظ ظاهری بسیار به هم مشابهاند و بجز آرایش مو و کلاه حتی در لباس و پوشش نیز تفاوت چندانی باهم ندارند. بهنظر نمی رسد که بین این صحنهها ارتباط موضوعی وجود داشتهباشد و هدف از نقاشی آنها تنها تصویر کردن صحنههایی از زندگی روزمره انسانهای غربی بودهاست. انتخاب چنین صحنههایی با حضور انسانهای غربی نظربه وضعیت سیاسی و فرهنگی ایران در دوره قاجار و ورود اروپائیان به این سرزمین، پدیده نوظهوری را نشان می دهد که در زندگی روزمره مردم احساس و ملموس شدهاست.



948-1898 : بشقاب، موزه ويكتوريا و آلبرت، شماره: 948-1898 (http://v&a museum.collections.vam.ac.uk).



تصویر ۳۰. کاسه (lane, 1957:190).



تصویر ۳۲. شمعدان، سده نوزدهم میلادی، مجموعه خلیلی، شماره: Pot 1536A pot 1536 B، نقش میخک قرمز بر گردن ظرف (ورنویت، ۱۳۸۳: ۱۳۶۳).



تصویر ۳۱. کوزه قلیان، سده شانزدهم میلادی، موزه اشمولین، شماره: EA1978.1712 (http://www.ashmolean.org)



تصوير ٣٣. گلدان، موزه فيتز ويليام، شماره: .(http://www.fitzmuseum.cam.ac.uk نماره: .



تصویر ۳۴. گلدان سفالینه چند رنگ، موزه طارق رجب، شماره: 364.CER1773TSR شماره: feharvari ,2000: 300).

در تصویر ۳۴، سطح گلدان به صورت یک در میان در چهار قاب با طرح بانویی که در منظره طبیعی نشسته و نقش بوته گل و پرنده، نقاشی شدهاست. گردن استوانهای شکل ظرف نیز با بوتههای گلهای شکفته منقوش گردیدهاست. نزدیکشدن شکل گلها و گیاهان به طبیعت از دیگر ویژگیهای هنر دوره قاجار است که در این ظرف نیز قابل مشاهده است. در ترسیم پیکره بانویی که در این گلدان به تصویر درآمده، بطور کلی ویژگیهای خاص هنر قاجار همچون ویژگیهای ظاهری در نحوه لباسپوشیدن، آرایش مو و چهرهای با چشمان درشت و ابروان بهم پیوسته سیاهرنگ دیدهمی شود. نکته قابل توجه در این تصویر، برهنه گرایی است که در هنر درباری قاجار مرسوم شدهبود. برهنه گرایی و عریان نمودن قسمتهایی از بدن و کنار رفتن روسری و سربند، یقه دکلته و آستین کوتاه در لباس بانوان، از اواخر دوره صفوی در هنر تصویر گری ایران بهتدریج مرسومشد که از تأثیرات نقاشیهای اروپایی بر نقاشی ایرانی در آن دوره بودهاست. این تأثیر در دوره قاجار شکل ملموستری بهخود می گیرد چنانکه در سایر آثار هنری این عصر از جمله کارهای زیرلاکی این ويژگى قابل مشاهده است.

درختان چتری و گیاهانی که در منظره پشت این پیکره قراردارند اگرچه بهصورت متقارن و بر پایه اصول سنتی در فضا قرارگرفتهاند لیکن از گیاهان جدیدی هستند که از فرهنگهای تصویری دیگر چون شرق دور اقتباس شدهاند.

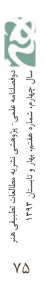
جدول ۱. جدول تطبیقی ظروف سفالی و سرامیکی داخلی و نمونههای وارداتی در دوره قاجار

| نقش با دقت و ظرافت نمونه اصلی اجرا نشدهاست            | تفاوت در جزئیات؛ طرح و شکل ظرف                                            | تفاوت در جزئیات؛ طرح و شکل ظرف                                           | تفاوت در جزئیات طرح: رنگها درخشان تر، اجرای<br>نقوش به دقت و ظرافت نمونه اصلی نیست، صحنه های<br>زندگی انسانهای قاجاری و اروپایی جایگزین<br>صحنههای زندگی انسانهای چینی شدهاست | بهره گیری از شیوه نقش کنده درکنار شیوه سفید- ایی که از خصوصیات ظروف نائین است. استفاده از تزئینات خوشنویسی نستعلیق در فضای اصلی، اجرای تزئینات بهشیوه زیرلعایی با دست (تفاوت در شیوه ترئین) | نمونه ظروف سفید- آبی نائین، امضا در پشت بدنه،<br>کپی از طرح چاپی که بهشیوه تزئینات زیر لعابی با<br>دست اجراشده (تفاوت در شیوه تزئین) | وجوه افتراق: ویژگی قاجاری                                             |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
|                                                       |                                                                           |                                                                          |                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                      | نمونه خارجی؛<br>اروپا، چین و ترکیه                                    |
| نقش، رنگ، شکل ظرف و شیوه تزئین                        | شکل ظرف، رنگهای به کاررفته،<br>ترکیب کلی و شیوه تزئین: تزئینات<br>رولعابی | شکل ظرف، رنگهای بهکاررفته،<br>ترکیب کلی و شیوه تزئین: تزئینات<br>رولعابی | شکل ظرف، رنگ و ترکیببندی، شیوه<br>تزئین؛ تزئینات رولعابی                                                                                                                      | شکل ظرف؛ بشقاب توگود با لبههای<br>پهن، نقوش متراکم گیاهی در حاشیهها<br>مشتق از ظروف انگلیسی و لبههای<br>طلاکوب                                                                              | شکل ظرف، رنگ آبی، منظره چینی؛<br>پاگودا، درخت بید و                                                                                  | وجوه اشتراک: تأثیرات مستقیم<br>پذیرفتهشده از طرح، نقش و رنگ،<br>موضوع |
|                                                       |                                                                           |                                                                          |                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                             | A Line All Services                                                                                                                  | نمونه قاجارى                                                          |
| کاسه؛ تزئینات رولعایی، مقایسه<br>تصویر ۲۲ با تصویر ۲۳ | کاسه چینی مرغی، مقایسه تصویر • ۲<br>با تصویر ۲۱                           | کاسه چینی مرغی، مقایسه تصویر ۱۸با<br>تصویر ۱۹                            | کاسه چینی مرغی، مقایسه تصویر ۱۶<br>با تصویر ۱۷                                                                                                                                | بشقاب سفید آبی، مقایسه تصویرهای<br>۱۴و۱۲ با تصویرهای ۲،۱۰۰۸ و۹                                                                                                                              | بشقاب سفید- آبی، مقایسه تصویر۱۲ با<br>تصویرهای ۷، ۹ و ۱۱                                                                             | شماره                                                                 |

ادامه جدول ۱. جدول تطبیقی ظروف سفالی و سرامیکی داخلی و نمونههای وارداتی در دوره قاجار

| از دوره صفوی نشأت گرفته و تا دوره قاجار هم<br>دیدهمیشود | از دوره صفوی نشأت گرفته و تا دوره قاجار هم<br>دیدهمی شود | شیوه تزئین؛ زیر لعابی، مناظر دورنما با حضور<br>انسانهای قاجاری در حواشی، تک پیکره بانوان با<br>ویژگیهای چهره قاجاری و کلاه و لباس اروپایی                                                  |                                                                                                       | از نمونههای ساخت ایزنیک برای سفارش دهندگان<br>عیناً کپی برداری می شدهاست              | وجوه افتراق؛ ویژگی قاجاری                                             |
|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
|                                                         |                                                          | نمونهای از ظروف فلزی مینایی که ویژگی نقاشی قاجاری را نشان می دهد و شباهت زیادی به شباهت زیادی به دارد.                                                                                     |                                                                                                       |                                                                                       | نمونه خارجی؛<br>اروبا، چین و ترکیه                                    |
| اقتباس از موضوعات زندگی انسانهای<br>غربی                | اقتباس از نقش مایه میخک قرمز                             | تأثیرات مستقیم از نقش گیاهان و رنگ<br>چینیهای مرغی ساخت چین، تأثیرات<br>غیر مستقیم که از ناشی تأثیر اصول<br>نقاشی غربی بر نقاشی ایرانی است<br>همچون پوشش و کلاه زنان و مناظر<br>و دورنماها | تأثیرات غیرمستقیم که از ناشی تأثیر<br>اصول نقاشی غربی بر نقاشی ایرانی<br>است همچون برهنهگرایی در لباس | شکل ظرف، رنگ، ترکیببندی؛ طرح<br>و نقوش گیاهی، حاشیه موج و صخره،<br>شیوه ساخت و تزئین  | وجوه اشتراک: تأثیرات مستقیم<br>پذیرفتهشده از طرح، نقش و رنگ،<br>موضوع |
|                                                         |                                                          |                                                                                                                                                                                            |                                                                                                       |                                                                                       | نمونه قاجارى                                                          |
| گلدان سفید - آبی<br>تصویر ۳۲۳                           | مقایسه<br>تصویر ۲۹ با تصویرهای ۳۰ و ۳۲                   | کاسه polychrome ترثینات<br>زیرلعابی، مقایسه<br>تصویر ۲۸ با تصویرهای ۱۶ و۱۷                                                                                                                 | گلدان polychrome ترثینات<br>زیرلعابی، مقایسه<br>تصویر ۳۴ با تصویرهای ۶۳                               | بشقاب polychrome; تزئینات<br>زیرلمابی، مقایسه تصویرهای ۲۴ و ۲۵<br>با تصویرهای ۲۶ و ۲۷ | شماره                                                                 |

(نگارندگان)



## نتيجهگيري

در تمامی هنرها و صنایع همچون سفالگری به دلیل ارتباط تنگاتنگ هنرمند و مخاطب به عنوان مصرف کننده شیء هنری، هنرمندان همواره رویکردهای مطابق با سلیقه مخاطب را در آثار خود رعایت می کردند. همچنین، آنها به نوعی سعی در نگهداشتن بازار و در عین حال زمینه های هنری و نقش مایه های اعتقادی ای داشتند که به آنها ادای دین می کردند. در دوره قاجار نیز که مصرف کنندگان با انبوه سفالینه های وارداتی از سوی اروپا و خاور دور مواجه و به سمت آن گرایش یافته بودند، سفالگران داخلی می کوشیدند تا ارتباطی بین سنتها و سفالینه های وارداتی برقرار کنند.

با بررسی نمونههایی از تولیدات ظروف سفالی در دوره قاجار و مقایسه آنها با نمونههای وارداتی، نتیجهای که بهدست میآید این است که در این دوره ظروف ایرانی ازنظر شکل، طرح، نقش و رنگ تأثیراتی از نمونههای مشابه اروپایی و چینی پذیرفتهاند. دراین زمینه، ظروف سفید- آبی ساخت نائین به طرز آشکاری در رنگ، نقش و گاهی شکل ظرف از ظروف انگلیسی و ساخت چین متأثر بوده است. ضمن اینکه، تزئینات ایرانی نیز در آنها به کار رفته است. چینی های مینایی شبیه سازی شده از نمونه های وارداتی چینی افزون بر استفاده از رنگهای مشابه، آمیزهای از مضامین ایرانی و چینی را به نمایش می گذارند. ظروف تقلیدی از ظروف ایزنیک نیز بیشتر با تقلید صرف و گاه نوعی اقتباس در نقش مایه و رنگ تولید شده اند. در بسیاری از سفالینه های سفید- آبی و چندرنگ قاجار نیز به کارگیری سه بعدنمایی، برهنه گرایی، انتخاب مضامین همانند مناظر و چشم اندازها، صحنه هایی از زندگی انسان ها و ساختمان ها، اقتباس برخی نقش مایه همچون بیشتر گلها و گیاهان و تأثیرات نمونه های خارجی در خور توجه است که همگی بازتابی از اصول پذیرفته شده نقاشی غربی است. باوجود این تأثیرات مستقیم خارجی در خور توجه است که همگی بازتابی از اصول پذیرفته شده نقاشی غربی است. باوجود این تأثیرات مستقیم فرمی هنرمندان قاجاری نقوش عاریت گرفته از کالاهای وارداتی چین، اروپا و ترکیه را به تدریج براساس فرهنگ بومی خود تغییردادند و بطور خودآگاه و ناخودآگاه هویت خود را در آن جلوه گر ساختند.

## پینوشت

- 1- Wilm Floor
- 2- Traditional craft in Qajar Iran (1800-1925)
- 3- Gaza Fehervary
- 4- Ceramics of the Islamic world in the Tareq Rajab Musum
- 5- Arthur Lane
- 6- Later Islamic pottery
- 7- Oliver Watson
- 8- Islamic art in the 19th century (tradition, innovation and eclecticism)
- 9- Jennifer Scarce
- 10- J. E. Polak
- 11- J. Rochechouart
- 12- L.J. Olmer
  - ۱۳– میرزا هدایتالله آشتیانی بختیاری وزیر دفتر ناصرالدین شاه از خاندان مستوفیان آشتیانی و از ایل بختیاری است.
- 14- British china
- اچینی سخت) 15- Porcelain (چینی سخت)
- 16- Benjamin
- 17- Donovan
  - ۱۸- کارخانه انگلیسی Wedgwood and son متعلق به فردی بهنام Wedgwoodjosiah است (pearsall, 1997:52). ۱۹- درمیان یادداشتها و گزارشات کمپانی هند شرقی نیز نوشتهای متعلق به ۲۷ ژوئن ۱۸۱۰م. وجوددارد که در آن پرداخت ۱۳۰۰ پوند
    - ۱۱ درمیان یادداستها و کرارسات نمپانی هند سرفی نیر نوستهای متعلق به ۱۱ رونن ۱۸۱۰م. وجوددارد که در آن پردا در ازای دو سرویس ظروف غذاخوری برای فتحعلیشاه بهثبت رسیدهاست (خلیلی و ورنویت،۱۳۸۳: ۱۵۲).

20- Missen

21- Sever

۲۲- Staffordshireشهری صنعتی در انگلیس که در صنعت چینی سده نوزدهم میلادی، پیش رو بودهاست (pearsall, 1997:27).

- 23- Willowpattern
- 24- willow

۲۵ در طبقهبندی سفالینههای ادوار مختلف، همواره مبنای انتخاب نام سفالینه علاوهبر شیوه ساخت و تزئین برحسب معروفیت و شهرتی که نزد مردم و صاحبان فن داشتهاند، بودهاست. چنانکه در انواع سفالینههای دوره صفوی به سفال زرینفام (شیوه تزئین)، سفال کوباچه و گامبرون (نام مکان)، سفال سفید آبی (رنگ) و ... اشارهمی شود. پژوهشگران، نویسندگان و سیاحان هر یک از دید خود سفالینههای قاجاری را طبقهبندی و به آن اشارهنمودهاند. برای نمونه، دو رششوارت آنها را به چینی، بدل چینی و سفالینه تقسیم کردهاست. همچنین واتسون سفالینههای قاجاری را در قالب هفت دسته که شاید هیچ سنخیتی با یکدیگر ندارند بدین شرح طبقه بندی کرده است: ۱. ادامه تولیدات سنتی ۲. ظروف ساخت نائین ۳. سفالینههای مینایی ۴. سفالینههای مینایی ۴. سفالینههای روستایی (محلی) ۷. سفالینههای مینایی شدی (شعدی) ۷. سفالینههای سازی شده (Watson, 2006).

#### 26- polychrome

۲۷- «معماری سنتی چین بهویژه معماری بودایی شکل خاصی از معماری را بهنام پاگودا به جهان عرضه کرد که درنظر برخی به سمبل سرزمین چین تبدیلشد. این برجها که با تعداد زیادی قرنیزهای بالدار و چتر آفتابی در رأس آن، در فضاهای طبیعی برافراشته می شوند و جزء طبیعی آن نقاط بهنظر می رسند در منشأ از استوپای هندی تقلیدشده اند.» (مددپور،۱۳۸۳: ۳۵۰). ۲۸- اسگرافیتو (Sgrafitto) از کلمه اسگرافایر ایتالیایی گرفته شده که به معنای خراش دادن است و به تکنیکی از سفالگری اسلامی اطلاق می شود که در آن شیء با یک پوشش گلی نازک پوشانده می شود و سپس طرح روی آن قبل از لعاب اصلی حکاکی می شود (آلن،۱۳۸۳: ۵).

#### 29-Stylize

۳۰- "وَ أُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِّنَ اللَّهَ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ " (نعمت دیگری که آن را دوستدارید، یاری و نصرت از جانب خداوند و پیروزی نزدیک است و (ای پیامبر!) مؤمنان را بشارتده)، (صف/۱۳).

#### 31- Masons Ironston china

یک تاجر موفق ظروف چینی در لندن بود که در تاریخ ۱۸۲۲م. در گذشت. وی قبل از اینکه ساخت ظروف سفالی خودش را در استافوردشایر آغازکند، ظروف چینی واردمی کرد. تحت تأثیر توقف صادرات ظروف چینی از کمپانی هند شرقی در سال ۱۷۹۱م. تصمیم گرفت که کارخانه خودش را تأسیس کند و از تلفیق الگوهای چینی به خصوص الگوهای عارخانه خودش را تأسیس کند و از تلفیق الگوهای چینی به خصوص الگوهای گشت (///http://

- 32- Baudoin Antoine
- 33- Iznik

#### منابع و مآخذ

- آلن، جيمز ويلسن ( ۱۳۸۳). **سفالگري اسلامي،** ترجمه مهناز شايستهفر، چاپ دوم، تهران: مؤسسه انتشارات هنر اسلامي.
- اسکارس، جنیفر و مجموع نویسندگان (۱۳۸۸). تاریخ ایران کمبریج (هنرهای سدههای ۱۹و۱۹یران)، گردآورنده پیتر آواری، ترجمه مرتضی ثاقبفر، ج ۷، تهران: جامی.
  - پورتر، ونیتیا (۱۳۸۱). کاشیهای اسلامی، ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مؤسسه هنر اسلامی.
  - تحویلدار، میرزا حسین خان پسر ابراهیم خان (۱۳۸۸). **جغرافیای اصفهان،** چاپ اول. تهران: اختران.
- توحیدی، فائق (۱۳۸۲). **فن و هنر سفالگری،** چاپ دوم، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - جمالزاده، محمدعلی (۱۳۸۴). گنج شایان؛ اوضاع اقتصادی ایران در دوره قاجار، تهران: سخن.
- خلیلی، ناصر و ورنویت، استفان (۱۳۸۳). گرایش به غرب در هنر (قاجار، عثمانی و هند)، ترجمه پیام بهتاش، ج ۶، چاپ اول، تهران: کارنگ.
  - روزنامه وقايع الاتفاقيه (١٣٧٠). ج ٢ و ۴، تهران: كتابخانه ملى ايران.
  - روششوارت، ژولین دو (۱۳۷۸). خاطرات سفر ایران، ترجمه مهران توکلی، چاپ اول، تهران: نی.
- سعدوندیان، سیروس (۱۳۸۸). عدد ابنیه، شمار نفوس از دارالخلافه تا تهران ۱۲۳۱ ۱۳۱۱ خورشیدی، تهران:

- سازمان چاپ و انتشارات و وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- عینالسلطنه، قهرمان میرزا (۱۳۷۷). **روزنامه خاطرات عینالسلطنه**، به کوشش ایرج افشار و مسعود سالور، ج ۱، تهران: اساطیر.
  - مددپور، محمد (۱۳۸۳). آ**شنایی با آرای متفکران درباره هنر**، ج ۱، چاپ اول، تهران: سوره مهر.
- Feharvari, G. (2000). **Ceramics of the Islamic World in the Tareq Rajab Museum**. London: I.B.Tauris.
- Floor, W. (2003). Traditional Craft in Qajar Iran (1800-1925). California: Mazda.
- Krahl, R. & Ayers, J. (2000). Chinese Ceramics in the Topkapy Saray Museum (A Complete CatalogueIII). London: Sotheby's Publication.
- Lane, A. (1957). Later Islamic Pottery. London: Faber & Faber.
- Pearsall, R. (1997). A Connoisseur's Guide to Antique Pottery & Porcelain. New York: Smithmark.
- watson,O. (2006). Almost Hilariously Bad: Iranian Pottery in the Nineteenth Century.
   In: Islamic Art in the 19<sup>TH</sup> Century: Tradition, Innovation and Eclecticism. Behrens, Doris.,
   Abouseif & Vernoit, Estefan. (eds). Leiden/Boston: Brill.
- http://v&a museum.collections.vam.ac.uk. (access date: 20/10/2011).
- http://78.136.16.170/Museum/statement.asp
- http://www.brooklynmuseum.org
- http://www.asianart.org
- http://www.fitzmuseum.cam.ac.uk
- http://www.ashmolean.org

# مطالعه تطبیقی معماری تکیههای صفوی و قاجاری در تختفولاد \*اصفهان

محمدمهدي پوستين دوز \*\* احمد امين پور \*\*\* الهام مهر دوست \*\*\*\*

#### چکیده

درگذشته تکیه، به محلهایی با کاربریهای متفاوت همچون محل اقامت صوفیان، فقیران و نیز مکان برگزاری مراسم تعزیه گفته می شده است. یکی از مکانهایی که محل ساخته شدن تکیههایی متعدد از پیش از دوره صفوی تا دوره معاصر بوده، تختفولاد اصفهان است که البته از مهم ترین قبرستانهای جهان اسلام نیز به شمار می رود. کاربری عمده تکیههای تختفولاد در گذشته به عنوان مکانی برای اقامت صوفیان، عالمان و همچنین مدرسه علمیه بوده است که بعدها به محل دفن این بزرگان تبدیل، در آن برای آنها مقابری ساخته شده و به تدریج افراد دیگری نیز در آنجا دفن شده اند.

بنابر آنچه بیانشد، تلاش نگارندگان در پژوهش حاضر برآن است تا معماری تکیههای این مکان تاریخی را از دوره صفوی تا قاجار بررسی کنند. درواقع هدفی که در این پژوهش دنبال می شود، مطالعه تطبیقی تکیههای دو دوره صفوی و قاجار در تختفولاد است. پرسش قابل طرح نیز از این قرار است که تکیههای این دو دوره در تختفولاد اصفهان چه شباهتها و تفاوتهایی از بعد فضا و کالبد معماری بایکدیگر داشته اند. روش تحقیق به کار گرفته شده توصیفی - تاریخی با رویکرد تحلیلی - تطبیقی برمبنای جمع آوری اطلاعات براساس مطالعات کتابخانه ای و مشاهده میدانی بناها است.

درنهایت، آنچه بهعنوان یافتههای پژوهش حاضر بهدستآمد، شباهتهایی همچون سلسله مراتب، کالبد بقاع، نوع قوسها و پوشش سازهای، نوع مصالح مورد استفاده، تزئین مشابه و مکان تزئینات در تکیههای این دو دوره است. از تفاوتهای آنها، شاخصشدن سردر و استفاده از کتیبه در دوره صفوی، استفاده از پوشش مسطح، قوسهای هلالی، کاربرد سنگ، تزئین حجاری و قرارگیری بقاع روی سکو در دوره قاجار است.

## كليدواژگان: تكيه، معماري صفوي و قاجار، تختفولاد اصفهان.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد الهام مهردوست باعنوان "معماری تکایای صفوی و قاجار در اصفهان، نمونه موردی: تختفولاد اصفهان" بهراهنمایی آقای دکتر محمدمهدی پوستیندوز در دانشگاه هنر اصفهان است.

<sup>\*\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*\*</sup> كارشناسارشد مطالعات معماري، دانشگاه هنر اصفهان (نویسنده مسئول).

#### مقدمه

تختفولاد اصفهان، از مهم ترین قبرستانهای جهان اسلام محسوب می شود (عقیلی، ۱۳۸۹: ۱۷). در این مکان، بناهایی بهنام تکیه وجوددارند که از نظر فضایی بیشتر شامل یک مقبره در مرکز صحن و حجرههایی در اطراف آن هستند. برخی از این تکیهها درابتدا محل گوشه نشینی یا درس علما بوده که بعدها به مقبره آنان تبدیل شده است (مهدوی، ۱۳۷۰: ۲۴). باوجود اهمیتی که تکیههای موجود در تخت فولاد اصفهان از نظر پیشینه تاریخی دارند، کمتر از بُعد معماری به آنها توجه شده است. افزون بر اینکه، قدمت بناهای موجود و تخریب بخشهایی از این تکیهها در سالهای اخیر، ضرورت معرفی و تحلیل بیشتر این بناها را ایجاب می نماید.

بدین منظور در پژوهش حاضر، معماری تکیههای صفوی و قاجاری این مکان با ابعاد مختلف فضایی، کالبدی، سازه و تزئین بررسی گردیدهاست. همچنین، بهدنبال یافتن پاسخی برای این پرسش که تکیههای دو دوره صفوی و قاجاری باهم چه شباهتها و تفاوتهایی دارند، تکیههای این دو دوره با یکدیگر مقایسهشدهاند. درواقع هدف از نگارش مقاله پیشرو، مطالعه تطبیقی تکیههای این دو دوره و تحلیل نتایج بهدستآمده از آنان است. ازهمین رو در هر بخش، نخست تکیههای آن دوره معرفی و سپس ویژگیهای آنها دستهبندی شدهاست. درنهایت تکیههای دو دوره یادشده، ازلحاظ جنبههایی که بیانشد، باهم مقایسه و نتایج آنها تحلیل گردیدهاند.

#### پیشینه پژوهش

تکیههای موجود در تخت فولاد کمتر از بعد معماری مورد توجه بودهاند. در منابع موجود نیز بیشتر مشاهیر مدفون در این مکان، معرفی شدهاند. فقیه میرزایی و دیگران (۱۳۸۴) در کتابی باعنوان "تخت فولاد یادمان تاریخی اصفهان" که در سه جلد آن را نگاشتهاند، بطور ویژه توصیف معماری تکیههای موجود را مورد توجه قراردادهاند و نیز در مقاله "گزارشی از گورستان تختفولاد و روند تخریب آن" بر بخشهای تخریبشده هر تکیه اشاراتی نمودهاند. در "دانشنامه تخت فولاد" نگاشته مرتضی فرشته نژاد (۱۳۸۹) هم، ذیل عنوان هر تکیه، توصیفهایی از معماری آنها وجوددارد. همچنین پژوهشهای موجود در مرکز اسناد دانشگاه شهید بهشتی نیز، برخی از تکیهها را از بعد معماری معرفی نموده و چون بعضی برخی از تکیهها را از بعد معماری معرفی نموده و چون بعضی تخت فولاد است، از این نظر قابل توجه هستند. از مجموعه فرهنگی – مذهبی تخت فولاد نیز چندین کتاب به چاپ رسیده فرهنگی – مذهبی تخت فولاد نیز چندین کتاب به چاپ رسیده

که تنها در کتاب "تخت فولاد اصفهان" اثر عقیلی (۱۳۸۹)، به بعد معماری ابنیه اشاراتی شدهاست. در کتاب "گنجنامه امامزادهها و مقابر" تاریخ و سیر تحول تکیههای بابا رکنالدین، میرفندرسکی و خوانساری به صورت مختصر بیان شدهاست. درباره کتیبه ها، تاریخ و توصیف تکیه میر نیز بطور خاص در مقاله "یکتا اثر ماندگار میرعماد در تکیه میرفندرسکی" اثر فقیه میرزایی، پژوهش شدهاست. بااین همه، تاکنون از اقدامات مرمتی انجام شده در این مکان نوشتهای به دست نیامدهاست.

سایر کتابهای موجود را می توان به دو دسته بخش بندی کرد. گروه اول؛ کتابهایی هستند که در آنها به صورت مستقیم آثار تخت فولاد اصفهان بررسی شده لیکن اشارات معماری در آنها مختصر است. همچون کتاب "لسان الارض یا تاریخ تخت فولاد" نگاشته مهدوی (۱۳۷۰) که در بخشهای مربوط به هر تکیه، اشاراتی به معماری آنها نیز شده است. گروه دیگر؛ کتابهای مربوط به تاریخ اصفهان هستند. برای نمونه بهشتیان کتابهای مربوط به تاریخ اصفهان اثار ملی "، تحویلدار اصفهان (۱۳۴۳) در "جغرافیای اصفهان"، جابری انصاری (۱۳۷۸) در "آثار ملی در "تاریخ اصفهان"، رفیعی مهرآبادی (۱۳۵۲) در "آثار ملی اصفهان"، همایی (۱۳۸۱) در "تاریخ اصفهان" و نیز هنرفر (۱۳۵۰) در "گنجینه آثار تاریخی اصفهان" از برخی تکیهها نام برده و آنها را توصیف کرده اند.

شایان یادآوری است که وجه تمایز پژوهش حاضر با تحقیقهای پیشین در این است که در پژوهشهای نامبرده تنها به جنبههای توصیفی و تاریخی تکیهها توجهشده و بررسی تحلیلی آنها مورد غفلت قرار گرفتهاست. ازاینرو آنچه در این مقاله مورد نظر است، پرداختن به بعد تحلیلی معماری تکیهها و رسیدن به نتایج حاصل از تطبیق تکیههای دو دوره صفوی و قاجار است.

#### روش پژوهش

روش تحقیق به کار گرفته شده، توصیفی - تاریخی است که ازنظر هدف، به صورت توسعه ای و بر مبنای ارتقای توصیف ها و تحلیل های انجام شده در پژوهش های پیشین است. یافته اندوزی آن هم به صورت کتابخانه ای همراه با مشاهده میدانی بناها انجام گرفته است. در جمع بندی اطلاعات به دست آمده از رویکرد تحلیلی - تطبیقی بهره گرفته شده است. روش تجزیه و تحلیل داده ها براساس مقایسه و تحلیل عقلی نگارندگان استوار است. فرایند تحقیق نیز، شامل توصیف اولیه بناهای هر دوره، دسته بندی و نتیجه گیری از ویژگی های آنها و

سپس مقایسه شاخصههای کلی بهدستآمده از دو دوره صفوی و قاجار باهم است. جامعه آماری مورد بررسی، دربردارنده تمامی تکیههای باقیمانده از دوره صفوی است. این انتخاب بهعلت گوناگونی تکیههای این دوره و بهمنظور دستیابی به ویژگیهای مشترک آنها بودهاست. همچنین حدود نیمی از تکیههای قاجاری که بیشتر بخشهای آن باقیمانده و درصورت تخریب، اطلاعات تاریخی و اسناد آنها موجود و قابل بررسی بودهاست، با تکیههای صفوی مطالعه و مقایسه شده اند.

# انواع تکیه و عملکردهای آن

واژه تکیه، دارای معانی متعددی است. در فرهنگ فارسی معین برای این واژه چندین معنی بیان شدهاست: ۱-پشتدادن به چیزی. ۲- محل نگهداری تهیدستان. ۳- جایی وسیع که در آن مراسم عزا و روضهخوانی برپا می کنند (معین، ۱۳۸۷: ۱۴۴۱). در اصطلاح، تکیه بهمعنی جای برگزاری مراسم عزاداری یا مقابر عالمان و بزرگان است که معنی اخیر همان تکیه درویشان بهمعنای محل سکونت و عبادت و ریاضت آنها بوده که بیشتر پس از مرگ نیز در همان محل دفن می شدند (مهدوی ۱۳۷۰، ۱۴و ۴۲).

در متون تاریخی نیز، واژه تکیه بجز معنی محل عزاداری که امروزه بیشتر رایج است، بهمعنای محل عبادت اهل تصوف که فقیران و مسافران هم به آنجا مراجعهمی کردند، به کار رفتهاست. این واژه با مفهوم خانقاهی، ابتدا از متنی عثمانی به محدوده كشور ايران واردشد و بناهايي تحت اين نام بهوجودآمد که صوفیان از آنها استفادهمی کردند (کیانی، ۱۳۸۰: ۱۰۷). در "آثارالبلاد و اخبارالعباد"، تكيه بهمعنى خانقاه أورده شدهاست (قزوینی، ۱۳۷۳: ۵۱۰). *شاردن ج*هانگرد فرانسوی نیز در سفرنامه خود به کاربرد عبادی تکیهها اشارهمی نماید (شاردن، ۱۳۷۹: ۹۳). در "تاریخ کاشان" هم، تکیه محلی برای درویشان تهیدست، دانسته شدهاست (کاشانی، ۱۳۵۶: ۳۳۸). احداث تکیههایی با عملکرد خانقاهی در اصفهان از سده هشتم ه.ق. رونق گرفت که افزونبر اینکه آرامگاه اهل عرفان، فقها و عالمان بزرگ اصفهان بوده همراهبا حجرههای متعدد اطراف صحن، مسكن اهل تصوف و دراويش تهيدست نيز بودهاست. از این گونه تکیهها در شیراز هم وجودداشته که تكيه هفتتنان، چهلتنان و شاه داعىالله از آن جملهاند (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۴: ۶۶). این مکانها، در آغاز محل زندگی و خانقاه یک عارف یا گردهمایی گروهی از درویشان بوده که بعد از مرگ همانجا به خاک سپر ده شدهاند (ور جاوند، ۱۳۸۰: ۵۲).

نگارندگان این مقاله بهمنظور بررسی تکیههایی با کاربری محل گوشهنشینی و مقابر (خاکسپاری)، از نمونه تکیههای موجود در تخت فولاد اصفهان بهره گرفتهاند. همچنین، ضمن بررسی پیشینه این تکیهها به مطالعه تطبیقی تکیههای دو دوره صفوی و قاجار در این مکان نیز پرداختهاند.

# معرفی قبرستان تخت فولاد؛بستر قرار گیری تکیههای مورد بررسی

#### - موقعیت

تخت فولاد در جنوب شرقی شهر اصفهان قرار گرفته که در کنار مزاراتی چون گورستان بقیع در مدینه، قبرستان ابوطالب در مکه و گورستان وادیالسلام در نجف، از مهم ترین مزارات جهان اسلام به شمار می رود. مساحت آن اکنون حدود ۵۲هکتار است که از شمال به خیابان میر، از جنوب به خیابان سعادت آباد، از شرق به خیابانهای سجاد و بهار و از غرب به خیابان مصلی محدودمی شود (تصویر ۱). از این گورستان در کتابهای تاریخی با نامهای لسان الارض، بابا رکن الدین و تخت فولاد یاد شده است (عقیلی، ۱۳۸۹: ۱۷).

#### - سير تاريخي

پیشینه این گورستان به واسطه و جود قبری که منسوب به یوشع نبی که از پیامبران بنی اسرائیل است و در تکیه لسان الارض قرار دارد، به دوران پیش از اسلام می رسد. از وضعیت این قبرستان در سده های پنجم تا هفتم ه.ق. اطلاعات چندانی در دست نیست. تنها تعدادی سنگ قبر مربوط به این دوره یافت شده است. افزون بر این، در منابعی که در آنها به دوره سلجوقیان اشاره شده، از این قبرستان و بناهای مجلل آن نامبرده شده است (عقیلی، ۱۳۸۹: ۱۸). از سده های هفتم تا دهم ه.ق.، مزار تخت فولاد یکی از جایگاه های عبادت و ریاضت



تصویر ۱. موقعیت قرار گیری تختفولاد اصفهان (آرشیو مجموعه فرهنگی تختفولاد اصفهان، ۱۳۹۱).

بودهاست که عارفان و زاهدانی همچون بابا رکن الدین و بابا *فولاد* در آنجا برای خود عبادتگاه ساختهبودند. در سدههای هفتم و هشتم ه.ق. عدهای از عارفان بزرگ که به "بابا یا عمو" شهرت داشتند، در این مکان ساکن بودند. از مشهور ترین آنها بابا رکنالدین است که در عبادتگاه خویش مدفون گردید (مهدوی، ۱۳۷۷: ۲۴). بااینکه پس از دفن بابا رکنالدین تا عهد صفویه گاهی بزرگانی در این مکان دفن میشدند ليكن اين مكان گورستان رسمي شهر اصفهان قلمدادنمي شد. پس از آن در دوره *شاه عباس دوم*، تختفولاد رونق یافت و خانقاهها، تکیهها و باغهای متعدد در آن ساختهشد لیکن طولی نکشید که با حمله افغانها رو به ویرانی نهاد. در اوایل قاجاریه، تختفولاد، روستای کوچکی بود که از باغهای باصفای خارج شهر اصفهان محسوب مىشد و بناهايى نيز همان زمان بهدست رکنالملک آنجا ساختهشد (عقیلی، ۱۳۸۹: ۱۸و۱۹). در دوره پهلوی بیشتر تکیهها به مقبره خصوصی تبدیل و در زمان معاصر هم دفن در آن متوقفشد.

## تکیههای عهد صفوی در تختفولاد اصفهان

تکیههای این دوره شامل لسان الارض، بابا رکن الدین، بابا فولاد، میرفندرسکی، میرزارفیعا، خوانساری، آقارضی، خاتون آبادی، فاضل سراب و فاضلان است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۴، ج۱: ۸۰-۷۱). بجز دو تکیه بابافولاد که تنها سنگ قبر آنها باقی مانده و تکیه فاضلان که دوباره ساخته شده، سایر تکیههای صفوی که در متون از آنها نام برده شده، مورد بررسی قرار گرفته اند.

#### - لسانالارض

در شرق گورستان تختفولاد قراردارد. پیشینه این تکیه به دوره دیالمه میرسد که در دوره صفویه الحاقاتی به آن افزوده شدهاست (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۴، ج۱: ۷۱). این بنا، دربردارنده صحن وسیع، مسجد و یک عمارت بودهاست (تحویلدار اصفهان، ۱۳۴۲: ۳۳). بنای مرکزی که گالدیری آن را خانقاه خوانده شامل یکسری نُهتایی اتاق مستطیل شکل تودرتو است که بهوسیله یک راهرو به هم متصل بودهاند (تصویر ۱۳– الف) مصالح اصلی بنا از خشت و کتیبهای گچبری به خط کوفی در آن کشف شدهبود (همان: ۱۶۴هور).

#### - تكيه بابا ركن الدين

قدیمی ترین بنای تاریخدار موجود در تختفولاد است. این تکیه، مدفن عارف سده هشتم ه.ق.، رکن الدین مسعود بن عبدالله بیضاوی و منسوببه دوره ایلخانی است (فقیه میرزایی

و دیگران، ۱۳۸۴، ج۱: ۲۴۲). کتیبه سنگ بنای آن مربوطبه سال ۹۶۹ه.ق. است (هنرفر، ۱۳۵۰: ۴۹۴). قدیمی ترین اطلاعات این بنا، به تعمیر آن در دوره صفوی به فرمان شاه عباس اول اشارهمی نماید. در پلان، هندسه خارجی بنا پنج ضلعی است (تصویر ۱۵۵-ه) و محور اصلی آن با قبله تطبیق می کند (عقیلی، ۱۳۸۹: ۳۳). گنبد خارجی بقعه به صورت رک، با دوازه وجه است که برخی آن را ملهم از کلاه درویشان می دانند (الاصفهانی، ۱۳۶۸: ۴۶۹)، رتصویر ۲). برخی هم آن را به شیعه دوازده امامی بودن این عارف بزر گوار نسبت می دهند (جابری انصاری، ۱۳۷۸: ۱۸۰). عارف بزر گوار نسبت می دهند (جابری انصاری، ۱۳۷۸: ۱۸۰). کاشی کاری است (حاجی قاسمی، ۱۳۸۹: ۹۴). بقعه دارای یک ایوان بیرون زده ورودی است که نمای بیرونی هر جانب یک ایوان بیرون زده ورودی است که نمای بیرونی هر جانب آخری میان بقعه قرار گرفته که نور مورد نیاز درون آن را آمین می کند.

#### - تکیه میرفندرسکی

در بخشی از اراضی شمال غربی تختفولاد واقع است. میرفندرسکی، حکیم و فیلسوف دوره صفوی و از استادان مکتب اصفهان بودهاست (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۴، ج ۱: ۳۲۶). تحویلدار اصفهانی از تکیه میر به عنوان مدرسه ای که مشتمل بر صحن و حجرات و مکان زندگی میر بوده، یاد کردهاست. این امر، تاریخ احداث تکیه را به زمانی پیش از درگذشت میر، سال ۱۰۵۰ه.ق.، می رساند. وجود کتیبه ای منسوب به *میرعماد* حسنی خطاط مشهور دوره صفوی، گواهی براین سخن است (همان: ۳۰۳-۳۰۳). این مجموعه شامل سردر، صحن، حجرات، ایوانها و دو تکیه متصل به آن؛ تکیه بختیاریها و صمصام السلطنه است (تصویر ۳). صحن واقع در جنوب صحن اصلی از آثار دوره قاجار بهنظر می رسد (حاجی قاسمی، ۱۳۸۹: ۱۱۴). ورودی، در گوشهای از تکیه و محور بقعه قراردارد (مرکز اسناد دانشگاه شهید بهشتی تهران، ۱۳۹۱) تکیه میرفندرسکی انتظام چهار ایوانی دارد (تصویر۱۳- ب). در اطراف صحن أن هم حجرهها ساختهشدهاند.

#### - تكيه ميرزا رفيعا نائيني

برخی معتقدند که بقعه این تکیه از آثار دوره شاه سلیمان صفوی است که بین سالهای ۱۰۵ - ۱۰۸۲ ه.ق. براساس پلان هشتضلعی منتظم بنا شدهاست (تصویر ۱۵ - د). در هر ضلع نمای خارجی آن، تاق نمایی شامل بخش تحتانی با تاق کلیل و فوقانی با تاق جناغی است (تصویر ۴). در فضای داخلی، در فاصله بین ستونها و جرزهای اصلی بنا، راهرویی احداث شدهاست.

فضاهای طبقه دوم نیز با راهرویی به هم مرتبطند (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۵، ج۲: ۱۵- ۲۰). همچنین، لچکیهای تاقنمای هر ضلع آن با تزئینات کاشی در جدارهها شاخص شدهاند.

#### - تکیه خوانساری

این تکیه، آرامگاه دو تن از شخصیتهای بزرگ اسلامی دوره صفویه، *آقا حسین و آقا جمال خوانساری*، است (هنرفر، ۱۳۵۰: ۱۳۵۰) که بهدست *شاه سلیمان صفوی* ساختهشده و به قبهالعلماء معروف است (بهشتیان، ۱۳۴۳: ۵۵). این بنا، مجموعهای مرکب از سردر، حجره کناری و بقعه است. سردر ورودی تکیه با ایوانی عقبنشسته در محور بقعه قراردارد. صحن تکیه، مستطیل شکل است و دارای محور طولی گذرا از بقعه و محوری فرعی درراستای بقعه و ورودی است که به گوشه صحن متمایل است (تصویر ۱۴- د). فضای داخلی بقعه، پلانی مربع شکل دارد (تصویر۱۵- ب) که با احداث چهار حجره در چهار گوشه آن، فضای مرکزی بهصورت چهارصفه درآمدهاست. ایوان جنوبی، به فضای داخلی اختصاص یافتهاست. بر دیوارهای صفه شمالی و شرقی، نقاشیهایی دیدهمیشود که مضمون آنها شمائل اهل بیت (ع) و واقعه روز عاشورا است. گنبد بقعه بهصورت شلجمی ٔ شانزده وجهی، دو پوسته است که نمای خارجی آن با کاشی کاری سفید نقرهای پوشانده شدهاست (تصویر ۵). تنها حجره باقیمانده از این تکیه، اتاق کوچک سهدری کنار ورودی است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۵، ج۲: ۴۸-۳۷). در جداره بیرونی بقعه تقسیمی سه گانه، شامل ایوانی در مرکز و دو قسمت کناری با تقسیم افقی به دو سطح، قابل مشاهده است. نور گیرهای بخش پائینی، نور اتاقهای چهار سمت بقعه را تأمین می کند.

#### - تكيه آقارضي

این تکیه، بین تکیههای چهارسوقی و خوانساری قرار گرفته و مدفن آقا رضی الدین محمد موسوی اصفهانی است. تکیه آقارضی شامل بنای بقعه، صحن وسیع و حجرههایی در اطراف بوده و از بناهای دوره شاه سلطان حسین صفوی محسوب می شده که اخیراً تخریب شده است. بقعه، بنای خشتی کوچکی با نقشهٔ چهارصفه بوده و هر صفه، پوششی از تاق و تویزه داشته است (فقیه میرز ایی و دیگران، ۱۳۸۵، ج۲: پلان خود را نمایش می داده و در رئوس، دارای برجستگی هایی پلان خود را نمایش می داده و در رئوس، دارای برجستگی هایی بوده است. وجود تاق نما و تاقچههای متعدد با تاقهای هلالی بر دیوار داخلی بقعه از یکنواختی کالبد درون، می کاسته است.



تصویر ۲. بقعه در تکیه بابا رکنالدین (نگارندگان،۱۳۹۱).



تصویر ۳. تکیه میرفندرسکی (نگارندگان،۱۳۹۱).



تصویر ۴. بقعه در تکیه میرزا رفیعا (نگارندگان، ۱۳۹۱).



نصویر ۵. بقعه در تکیه خوانساری (نگارندگان،۱۳۹۱).

#### - تكيه فاضل سراب

این تکیه، مدفن ملاعبدالله تنکابی سرابی است (همایی، ۱۳۸۱: ۲۸۸). این بنا از سردری آجری، دالان ورودی، صحن و بقعه تشکیل شدهاست. در دوره صفویه، دور تا دور صحن آن حجرههایی بوده (تصویر ۱۳–ج) که جلوی هر حجره، ایوانی با تاق جناغی ساخته شدهبود (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۵، ج ۲: ۱۹۵۵). پس از تخریب سردر، حجرهها و هشتی آن در سالهای اخیر، این بخشها دوباره در سال فرشته نژاد، ۱۳۸۹، ج ۲: ۴۴۷). فضای ورودی این تکیه دربردارنده ایوانی مستطیل شکل است. هشتی آن بهصورت در طرف، به آن راهدارد. ورودی درراستای بقعه و روی محور طولی تکیه، قراردارد. صحن تکیه، مستطیل شکل است. حجرات، پلانِ مستطیل کشیده دارند که به دو فضای مجزا تفکیک شدهاند.

بنای بقعه، هشت ضلعی است (تصویر ۶). راهروی کوچکی وسط جرزها احداث شده که دور تا دور بنا را به هم مرتبط می کند. گنبد کوتاه بقعه به وسیله کاربندی های ساده روی این جرزها قرار گرفته است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۵: ۱۹۸۵ و ۱۹۶۹). کالبد بیرونی بقعه در تمامی جهات یکسان و شامل تاقی بزرگ به عنوان محل ورود در مرکز و دو بخش باریک، در طرفین است.

#### - تكيه خاتون آبادي

در شمال غربی گورستان تخت فولاد قراردارد و مدفن میرمحمد اسماعیل خاتون آبادی است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۵، ج۲: ۲۳۱). میرمحمد اسماعیل، مرشد صوفیه بودهاست (جابری انصاری، ۱۳۷۸: ۱۷۷۵). این تکیه، تنها تکیه موجود در تخت فولاد است که خصلت مسجد – مدرسه و تکیه را باهم دارد (عقیلی، ۱۳۸۹: ۷۴). بر گنبد بقعه، تاریخ ۹۱۳۹.ق.



تصویر ۶. تکیه فاضل سراب (نگارندگان، ۱۳۹۱).

دیده می شود (دانشنامه تاریخ معماری ایران شهر ذیل تکیه خاتون آبادی، ۱۳۹۰). تکیه شامل ورودی، صحن و حجرهها و بقعه در پیرامون، ایوان شمالی در نزدیکی ورودی و مسجدی کوچک در جنوب صحن و همچنین، صحنهای فرعی است. بقعه، کنار ورودی قراردارد و پلان آن به شکل چلیپایی است. طبقه دوم آن، شامل یک بالکن رو به صحن و یک اتاق مرکزی بالای مقبره میراسماعیل است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۵، چ۲: ۲۳۸–۲۳۵). زیر بقعه، سردابه ای خالی است که گفته می شود محل عبادت میرمحمد اسماعیل بوده است (همایی، ۱۳۸۱). (تصویر ۷)

### - تکیه مادر شاهزاده

این تکیه، مدفن مریم دایه فرزند فتحعلی شاه و نیز عالم بزرگوار شیخ محمدتقی رازی است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۴، ج۳: ۱۸۱). برخی آن را از آثار دوره صفوی و برخی هم، قاجاری می دانند. اصفهانی، آن را از آثار سیف الدوله می داند (الاصفهانی، ۱۳۴۰: ۴۶). این بنا، به انتظام چهارایوانی با دو ورودی است (تصویر ۱۳۰۵) که بر فراز ایوان ورودی (شمالی)، سه اتاق احداث شده است. ایوان های جنوبی، غربی و شرقی با اندکی پیش آمدگی در صحن، ساخته شده اند. پلان بقعه به صورت اندکی پیش آمدگی در صحن، ساخته شده اند. پلان بقعه به صورت مسدو د نیم هشت است (تصویر ۱۵ الف). در گذشته اضلاع کوچک تر، چهار مدخل ورودی بنا بودند که بجز یکی، بقیه مسدود و هم اکنون به صورت نور گیر در آمده اند. درون گنبد مامقرنس های گچی و نقاشی و عباراتی به خط بنایی ۳، تزئین شده است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۴، ج۳: ۱۹۲–۱۸۷).

#### تکیههای عهد قاجاری در تختفولاد اصفهان

تکیههای این دوره، شامل خواجویی، بیدآبادی، واله، جعفرآبادهای، آغاباشی، کازرونی، ریزی، چهارسوقی، قشقایی، تویسرکانی، کلباسی، آقا مجلسی، شهشهانی، ملک، مهدوی، حاج فاتحالملک، گزی، بروجردی، بختیاریها و صاحبروضات است (همان: ۹۹–۸۱). از میان آنچه نام بردهشد



تصویر ۷. تکیه خاتون آبادی (نگارندگان، ۱۳۹۱).

در پژوهش حاضر، ده مورد از تکیههای شاخص و مستقل<sup>†</sup> این دوره که کالبد آنها باقیمانده یا مدارک آن موجود و قابل بررسی است، انتخاب و معرفیشدهاند.

#### - تكيه آقامحمد بيدآبادي

این تکیه، مدفن آقامحمد رفیع گیلانی، عارف و فیلسوف عصر قاجاری است. در اوائل سده سیزدهم ه. ق. بهدستور رکنالملک بناشد که پس از دفن شیخ محمود مفید در سال ۱۳۴۱ه.ش، مرمت و پوشش جدیدی بر آن قرار گرفت. بنای بقعه بهصورت چهارضلعی ساده است که کوچک ترین تزئینی در آن بهچشم نمی خورد (همان: ۱۱۹و۱۲۰)، (تصویر ۸).

#### – تكيه واله

این تکیه به دستور صدر اصفهانی احداث و به کاظم واله، شاعر اصفهانی داده شد (هنر فر، ۱۳۵۰: ۷۵۶). سردر و هشتی تخریب شده ورودی آن براساس توصیف هایی با نقشه تاق و گنبد آجری بوده است (همایی، ۱۳۸۱: ۱۹۲). در این تکیه صحن، در واقع همان فضایِ مستطیلِ باغ است. انتهای صحن، کوشک و در مقابل ورودی، بنای مقبره قرار دارد (تصویر ۱۶–الف). صحن نان، دارای یک محور اصلی است که از بقعه و کوشک می گذرد. پلان کوشک به صورت چلیپایی است که به آن عمارت چهار فصل نیز، گفته می شود. بنای آرامگاه واله وسط باغ، روی سکو قرار داده شده است. پلان بنا، هشت و نیم هشت است که با ستونهای مدور در زوایا بر پا شده است (فقیه میرزایی و دیگران، ۱۳۸۴،

#### - تكيه ميرزا ابوالمعالى كلباسي

این تکیه، شامل حجراتی در پیرامون صحن بوده که همگی تخریبشدهاند (تصویر۱۶- و). پلان بقعه، هشت و نیم هشت است. فضای داخلی آن هم در چهار ضلع بزرگتر به بیرون گسترشیافته و نورگیرهای وسیع آن، فضای بقعه را کاملاً روشنمینماید. بقعه، یک ورودی در یکی از اضلاع



تصویر ۸. تکیه بیدآبادی (نگارندگان، ۱۳۹۱).

کوچکتر دارد و کالبد خارجی آن، شامل تاقی در هر ضلع است که در اضلاع بزرگتر به سه زیربخش تقسیم شدهاست.

#### - تکیه کازرونی

این تکیه مربوطبه اواخر دوره قاجاریه است. مراتب ورود به آن شامل ورودیها، صحن و حجرههای پیرامونی و بنای بقعه است (تصویر ۱۶ ج). تکیه کازرونی دو ورودی دارد که هر دو، فاقد سردر و تنها شامل دالان کشیدهای هستند. پلان بقعه، هشت ضلعی منتظم با یک ورودی است (تصویر ۹). در نمای خارجی بقعه در هر ضلع، قابی مستطیل و درون آن تاقی هلالی، قراردارد که لچکیهای آن با تزئین معقلی متمایز شدهاند. مشبکی از شش ضلعیها، درون هر تاق تعبیهشده که نور داخل آن را تأمین می کند.

## – تکیه شهشهانی

باتوجهبه تخریب تمامی قسمتهای پیرامونی بقعه، تشخیص مراتب آن دشوار است. درواقع این تکیه، شامل یک ورودی در محور بقعه بودهاست (مرکز اسناد دانشگاه شهید بهشتی تهران، ۱۳۹۱). پس از آن، صحن و حجرههای پیرامونی قرار گرفته آن گونه که بقعه درست در مرکز این فضا، قرار داشتهاست. صحن تکیه، در میان تمامی تکیههای موجود در تختفولاد با هندسه هشت ضلعی منتظم خود، منحصربه فرد بودهاست. بقعه نیز، پلان هشت ضلعی منتظم دارد (تصویر ۱۰) که در چهار سمت آن، امکان ورود و نور گیری با جدارهٔ داخل تاق بیرونی، محدود شدهاست (تصویر ۲۰ – ط).

#### - تکیه تویسرکانی

حجرههای پیرامون تکیه اخیراً ویرانشدهاند. براساس پلان باقیمانده از آن، تکیه از دو سمت شامل حجرههایی بوده که سمت شرق آن، دالان ورودی قرارداشته و از دو سمت دیگر، باز بودهاست (تصویر ۱۶– ۵). پلان بقعه هشت و نیم هشت بوده که چهار ضلع کوچکتر آن به داخل، عقب نشستهاست.



تصویر ۹. تکیه کازرونی (نگارندگان، ۱۳۹۱).

ورودی، در یکی از این اضلاع قراردارد. کالبد خارجی بقعه آجری است که اضلاع کوچکتر تاقِ هلالی دارند و اضلاع بزرگتر شامل یک تاق اصلی و سه تقسیم درون آن است.

#### - تکیه ریزی

این تکیه، مربعی شکل و دورتادور آن حجرههایی بوده که اکنون برچیده شدهاند (عقیلی، ۱۳۸۹، ۱۹۵۵). بقعه در تکیه ریزی بهشکل هشت ضلعی منتظم است که از یک سمت ورودی دارد و از تمامی جهات نور می گیرد. کالبد خارجی بقعه، آجری با قابی در هر ضلع و درون آن شبکهبندیهای نور گیر با تاق هلالی است (تصویر ۱۶– ب).

#### - تكيه جعفر آبادهاي

این تکیه بهنام *محمد جعفر آبادهای*، یکی از عالمان شیعه است (عقیلی، ۱۳۸۹: ۱۴۲) که تا سالهای ۱۳۲۴–۱۳۱۸ه.ق. که ركن الملك مسجد را احداث كرد، ناتمام و حتى بقعه اصلى آن بدون پوشش بود. در آن زمان، رکنالملک ساخت بنا را بهاتمام رسانید (همایی،۱۳۸۱: ۲۹۳). مراتب ورود به تکیه شامل سردر، هشتی، صحن اول و حجرههای پیرامونی، بقعه و دو صحن کناری، صحن دوم و حجرههای آن است که از قسمتی از این صحن امکان ورود به مسجد رکنالملک نیز، وجوددارد (تصویر۱۶- ز). پلان بقعه، مستطیل شکل است و از چهار سمت ورودی دارد. همچنین، فضای میانی بقعه از چهار طرف به چهار فضای کناری راهدارد. دو فضای ضلع بزرگتر با ایوانی به صحنهای اصلی و دو فضای دیگر با دو صحن فرعی در ارتباط است. براساس تصویری قدیمی از بقعه، ایوانهای میانی بستهبوده آنچنان که تنها نقش نورگیر داشتهاند و ورود به بقعه در هر سمت، ازطریق دو ایوان کناری انجام مىشدهاست (تصوير ١١).

#### تكيه چهارسوقي

این تکیه، پلان مربع و حجرههایی در اطراف داشته که تخریب شدهاند. در جنوب غربی بقعه آن، یک شبستان قرار گرفتهاست (دانشنامه تاریخ معماری ایران شهر ذیل تکیه چهار سوقی، ۱۳۹۰). بقعه، پلانی بهصورت هشت و نیم هشت دارد و ورود به آن از یکی از اضلاع کوچکتر ممکن می شود. نمای خارجی بقعه، آجری شامل قوس هلالی در اضلاع هشت گانه است که در اضلاع بزرگتر سه تقسیم کوچکتر با تاق هلالی همراهبا شبکه بندیهایی، نور درون آن را تأمین می کنند (تصویر ۱۶ – ح).

#### - تكيه آقا مجلسي

این تکیه، پلانی مستطیل داشته که هر چهار طرف آن ساخته شدهبوده لیکن تخریب گشتهاند (دانشنامه تاریخ معماری ایران شهر ذیل تکیه آقا مجلسی، ۱۳۹۰)، (تصویر ۱۶ – د). بقعه با پلان هشت ضلعی آن به صورت هشت و نیم هشت است. چهار ضلع کوچک تر آن باز و امکان ورود دارد و چهار ضلع بزرگ تر نیز نورگیری به داخل را با شبکه بندی های آجری انجام می دهد.

#### اقدامات مرمتی در تکیههای تختفولاد

از اقدامات مرمتی انجامشده در تکیههای تختفولاد، می توان به جلوگیری از تخریب تکیههای موجود، خاکبرداری و ایجاد ارتباط با دسترسی به تکیههایی که تجمع خاک در اطراف کالبد آنها وجودداشته، فضاسازی در مسیر دسترسی به تکیههایی همانند میرفندرسکی و خاتون آبادی، بازسازی بخشهای تخریبشده همچون سردر و حجرههای تکیه فاضل سراب براساس الگوی پیشین آن، استفاده از الگوهای قبلی رایج در کل مجموعه، در بازسازی جزئیاتی نظیر شبکهبندی نور گیرهای بقاع اشارهنمود (فرشتهنژاد، ۱۳۹۱).

# جمع بندی ویژگیهای معماری تکیههای دورههای صفوی و قاجار

#### جمع بندی ویژگی های تکیه های صفوی

پیشینه تکیههای تختفولاد با تکیه لسان الارض به دوره دیلمیان می رسد. در دوره صفوی با ساخت تکیه بابا رکن الدین از زمان شاه عباس، تکیه سازی آغازشد و در زمان شاه سلیمان و شاه سلطان حسین با ساخت تکیههای میرزا رفیعا، خوانساری، آقارضی و خاتون آبادی مورد توجه بیشتری قرار گرفت.

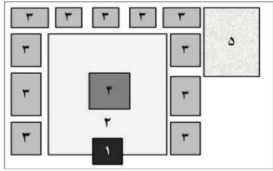
در بررسی عملکرد تکیههای تختفولاد می توان یک سیر تاریخی را مشاهده نمود. تکیههایی که دارای ریشهای قبل از دوره صفوی هستند همچون لسان الارض و خاتون آبادی محل ریاضت و عبادت بودهاند (مهدوی، ۱۳۷۷: ۲۴). نوع دیگر تکیهها در این دوره، تکیههایی با عملکرد مدرسه است. همچون تکیههای میرفندرسکی و خاتون آبادی. این تکیهها افزون بر اینکه محل درس این علما بودهاند محل زندگی و پس از مرگ، مقبره آنها نیز شدهاند. تکیههای دیگر، مقبره بزرگانی بوده که بهدست مردم یا پادشاهان ساخته شده و به تدریج افراد دیگری نیز در آن دفن شده اند. همانند تکیههای آقارضی، خوانساری (هنرفر، ۱۳۵۰: ۲۸۸)، فاضل سراب (همایی، ۱۳۸۱: ۲۸۸)



نصویر ۱۰. بقعه در تکیه شهشهانی (نگارندگان، ۱۳۹۱).



تصویر ۱۱. تکیه جعفر آبادهای (نگارندگان، ۱۳۹۱).



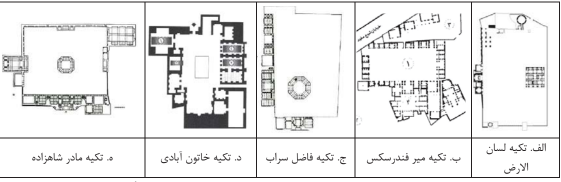
تصویر ۱۲. دیاگرام فضایی تکیههای صفوی؛ ۱. دستگاه ورودی ۲. صحن ۳. حجرات ۴. بقعه ۵. صحن و حجرههای فرعی (نگارندگان، ۱۳۹۱).

از بعد بررسی اجزای تشکیل دهنده بناها، می توان به یک کلیت درباره معماری تکیههای صفوی در تختفولاد رسید. در این کلیت، سلسله مراتب، شامل این موارد بودهاست. ۱. ورودی؛ دربردارنده سردر، هشتی، دالان یا پیش فضای ورود ۲. صحن، حجرهها و ایوانهای پیرامونی ۳. بقعه اصلی (تصویر (17)). افزونبر این کلیت که درمورد بیشتر تکیهها صدق می کند، وجود صحنهای فرعی و فضاهای وابسته به آن نیز در برخی از تکیهها همچون میرفندرسکی و خاتون آبادی به چشم می خورد.

بیشتر تکیهها دارای صحن مستطیل شکل بودهاند (تصویر ۱۳). دو گونه انتظام چهار ایوانی در تکیههای میر و مادر شاهزاده (تصویر ۱۳– و ه) و دو ایوانی در تکیه خاتون آبادی (تصویر ۱۳– د) دیده می شود. ایوان، در تکیههای بالا عنصری مستقل در اطراف صحن است لیکن در سایر تکیهها به صورت پیش فضایی قبل از ورود به هر حجره بودهاست. همچنین، حجرهها در برخی موارد مانند تکیههای میرفندر سکی و خاتون آبادی، منظم و در همه جهات پیرامون صحن بودهاند. در برخی موارد نظیر تکیه خوانساری با اجزای ورودی ترکیب می شده و جزئی از کالبد سردر به شمار می فته است.

ورودی در بیشتر موارد بجز تکیه خاتون آبادی، روی محور به بقعه قراردارد (تصویر 11- ج). در برخی تکیهها، این محور با محور اصلی طولی ساماندهیِ صحن منطبق (تصویر 11 الف و ب) و در برخی از موارد هم عمود بر آن است (تصویر 11- د). یکی از عوامل مهم در تعریف ورودی در موارد موجود، عقب نشستگی ایوان ورودی و تقارن در آن است. صحنها بیشتر دارای دو محور بودهاند؛ محور طولی که بقعه روی آن قرارداشته و محور عرضی که یا از مرکز صحن و حجرهها و بقعه (تصویر 11- ب) یا از بقعهای که گاهی در مرکز نیست، میگذرد (تصویر 11- د).

بقاع در تکیههای دوره صفوی دارای ویژگیهایی مشابه بودهاند. بجز تکیه میر که بدون مقبره است، سایر بقاع در یک یا دو سطح ساختهشدهاند. نوع پلان آنها به چهار گونه پنج ضلعی



تصویر ۱۳. مقایسه نمونههایی از پلانهای تکیههای دوره صفوی (دانشنامه تاریخ معماری ایرانشهر، ۱۳۹۰). ۴

(تصویر ۱۵ - ه)، چهار ضلعی با پلان چهار صفه یا چلیپایی (تصویر ۱۵ - ب)، هشت ضلعی منتظم یا هشت و نیم هشت (تصویر ۱۵ - الف، ج و د)، بودهاست. ازمیان این موارد، دو گونه چهارصفه و هشت ضلعی رواج بیشتری داشتهاند. تعداد ورودی بقاع به سه گونه؛ یک، سه و هشت ورودی بودهاست. ورود به بقعه، در بقعه بابا رکنالدین با ایوانی شاخص و در تکیه های خوانساری و خاتون آبادی نیز با عقب نشستگی در کالبد بقعه تعریف شدهاست. در سایر تکیهها ورودی همچون سایر وجوه بقعه است. در همه انواع بقعه، هندسه اصلی و بیرونی، فرم فضای داخلی را تعیین کرده و در هر مورد بیتناسب تعداد وجوه، فضاهایی به فضای اصلی الحاق شدهاست که تنها در نوع هشت ضلعی، این فضاها باهم ارتباط دارند (تصویر ۱۵ - ج ود).

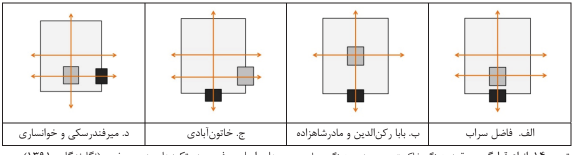
کالبد بیرونی تکیهها، بیشتر با جدارهای ساده بوده که تنها در قسمت سردر ازنظر ارتفاع و تزئین، شاخص شدهاست. حجرههای پیرامونی در کلیتی مشابه با جداره آجری، ورودی در مرکز و نورگیرهایی در طرفین است. فضای داخلی حجرهها بیشتر تاقچههای متعددی داشتهاند. کالبد بقاع دارای تقسیم یک و سه تایی در کلیت خود است. در تقسیمات سه تایی، سطح میانی بزرگتر و در دو طبقه بهصورت پیوسته است همچون تکیههای بابا رکنالدین، خوانساری و فاضل سراب. درصورت وجود تزئین در بقعه، لچکی سطح میانی شاخص تر شدهاست. دو بخش طرفین هر جداره معمولاً کوچکتر و در دو طبقه تکرارمی شوند. از میان این تقسیمات، نورگیری فضای داخلی به کمک شبکهبندیهای آجری و چوبی یا بطور مستقیم، امکان پذیر شدهاست. کالبد داخلی بقعهها،

بیشتر دارای تقسیمات داخلی به صورت تاقچه ها یا با نقاشی روی جداره، همانند بقعه خوانساری است.

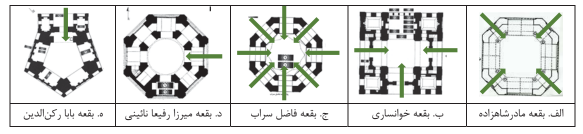
اگرچه تنوع در پوشش سازهای تکیههای صفوی قابل مشاهده است اما بطور کلی می توان گفت که عمده تاقهای این دوره، از نوع جناغی و در برخی از موارد و در سطح پائین بقعه، تاق کلیل بودهاست همانند بقاع تکیههای بابا رکن الدین، میرزا رفیعا نائینی و تکیه خوانساری، در پوشش فضاها بیشتر از تاق و تویزه در قسمت حجرهها و گنبد برای فضای مرکزی بقعه استفاده شدهاست. گنبد روی بقعهها فضای مرکزی بقعه استفاده شدهاست. گنبد روی بقعهها دیگر کوتاه و تک پوسته همچون بقعه خاتون آبادی و برخی گنبد رک دوازده وجهی (بابا رکن الدین)، شلجمی (خوانساری) گنبد رک دوازده وجهی (بابا رکن الدین)، شلجمی (خوانساری) غالب در تکیهها، آجر بودهاست که افزون بر کالبد بنا در شبکه بندی نور گیرها و حفاظ ایوانها نیز به کار رفته است. سایر مصالح شامل تزئین و پوشش گچی، کاشی، چوب در نور گیرها و سنگ در کفسازی بنا بوده است.

تزئین بناها را می توان به پنج دسته کلی تزئینات گچبری، آجرکاری، انواع کاشی کاری، حجاری و نقاشی تقسیم کرد. بیشترین نوع تزئین که تکرارشده، کاشی کاری در نقشها و انواع مختلف معرق، معقلی و هفترنگ است. تزئینهای گچی و نقاشی بیشتر داخل بقعه، حجاری سنگ در ازارهها و ستونها، آجرکاری در جداره بیرونی و لچکیها و کاشی کاری در داخل و خارج گنبد، لچکیها و سردر ورودی کاربرد داشتهاست.

نورگیری در بناها بهصورت نورگیرهایی با مشبکهای متنوع آجری و چوبی یا از تاقهایی کاملاً باز به بیرون در



تصویر ۱۴. انواع قرار گیری بقعه بهرنگ خاکستری، ورودی بهرنگ سیاه و محورهای اصلی و فرعی در تکیههای دوره صفوی (نگارندگان، ۱۳۹۱).



تصویر ۱۵. پلان بقاع تکیههای صفوی، تعداد وجوه و ورودیهای آنها (نگارندگان).

کالبد اولیه بنا بودهاست. در برخی تکیهها همچون تکیه میر از اُرسی بهمنظور نورگیری استفاده شدهاست. کتیبهها ازنظر موقعیت قرارگیری عمدتاً در سردر و اطراف ورودی واقعاند. ازلحاظ نوع خط، خطوط کوفی، بنایی، ثلث و نستعلیق در آنها رایجبوده که در این میان، خط کوفی بیشتر بهچشممیخورد. ازنظر مصالح نیز کتیبهها اغلب از گچ یا کاشی هستند. بیشتر بقاع در تکیههای صفوی، روی سکو قرارندارند تنها دو بقعه مادر شاهزاده و فاضل سراب هر دو با پلان هشت ضلعی، روی سکویی به همان شکل قرارگرفتهاند.

## جمعبندی ویژگیهای تکیههای قاجاری

تعدد تکیهها در این دوره که از بیست مورد، ده نمونه آنها در مقاله حاضر معرفی شد، بیانگر رونق تکیهسازی در این بازه زمانی است. از نظر عملکردی تکیههای قاجاری بیشتر مقبره عالمان و مشاهیر دینی بوده است. تکیه جعفر آباده ای همچون تکیههای میرفندرسکی و خاتون آبادی از دوره صفوی، مدرسه علمی بوده که بعدها تبدیل به مقبره شده است. سلسله مراتب ورود به تکیه در وضعیت کامل خود شامل دستگاه ورودی؛ سردر، هشتی، دالان یا ایوان ورودی، صحن و حجرههای پیرامونی و بقعه اصلی بوده است. در برخی موارد نیز همانند تکیه جعفر آباده ای پس از صحن و بقعه در مراتب بعدی، صحن دوم و حجرههای پیرامونی آن قراردارد.

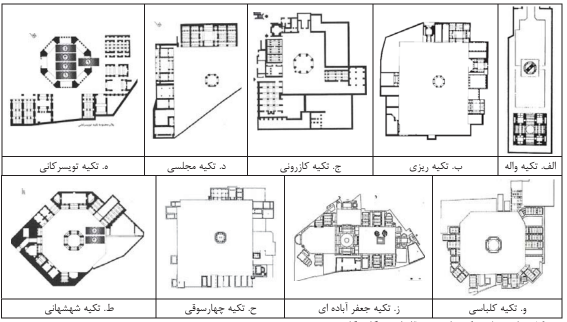
تعداد ورودی در برخی تکیهها همچون کازرونی و جعفر آبادهای دو و در برخی یک ورودی است. درهر حال، تنها یکی از آنها بهصورت ورودی اصلی شاخص شدهاست. در بعضی تکیهها همانند شهشهانی و کازرونی، مراتب ورود تنها ازطریق

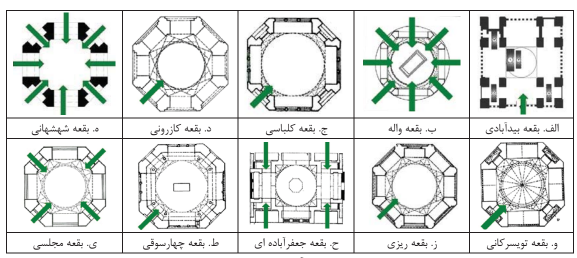
یک دالان صورت می پذیرد. شکل صحنها در تکیههای این دوره دارای تنوع است. غیر از تکیههایی که شکل هندسی نامشخص داشته اند، دو نوع پلان مستطیل (تصویر ۱۶ – الف، ب، ج، ح و ز) و هشت ضلعی (تصویر ۱۶ – و و ط)، در این دوره قابل مشاهده است.

فضای ایوان به دو صورت وجود داشتهاست؛ در یک نوع بهعنوان یکی از فضاهای پیرامون صحن و بطور مستقل همچون تکیه تویسر کانی و در نوع دیگر، بهعنوان پیش فضای ورودی به حجرهها بودهاست. آنچه در این دوره قابل توجه است تنوع پلان حجرهها ازنظر هندسه و ابعاد است که شامل حجرههای تودر تو، حجرههایی با پلان مستطیلی، چلیپایی و نیز حجرههایی است که فضای داخلی آنها با ستونهایی به چند جزء فضا تقسیم شدهاند.

پلان بیشتر مقبرهها در تکیههای این دوره بهصورت هشت ضلعی است. هشت مورد از ده نمونه مورد بررسی که شامل دو گونه هشت ضلعی منتظم و هشت و نیم هشتمی شود، ازاین دست است. در این میان، نمونه هشت و نیم هشت دارای رواج بیشتری بودهاست. نوع دیگر پلان در این دوره، پلان مستطیلی بهصورت ساده و چهارتاقی بودهاست (تصویر ۱۷). تعداد ورودی ها در تکیههای مختلف متغیر است؛ یک، چهار و هشت ورودی در انواع مختلف پلان وجوددارد. فضای مرکزی در داخل بقاع، هندسه کلی بقعه را دارد و فضای بین ستونها از اطراف به آن الحاق شدهاست.

کالبد بیرونی تکیهها در مواردی که باقی مانده، به صورت آجری ساده است که تقسیمات متعددی بر آن دیده می شود.





تصویر۱۷. پلان بقاع در تکیههای قاجاری، تعداد وجوه و ورودیهای آنها (دانشنامه تاریخ معماری ایران شهر، ۱۳۹۰).

حجرهها و ایوانها دارای نور گیرهایی به صورت مشبکهای چوبی یا گچی هستند. داخل بیشتر آنها تاقچههایی در جداره تعبیه شده است که انواع تاق جناغی و هلالی و سقفهای مسطح و ایوان ستوندار در آنها مشاهده می شود. بااینکه کالبد بیرونی بقعه ها دارای تنوع است اما به صورت مشترک، همه آنها یا با تقسیم سه تایی و بخش میانی بزرگتر که معمولاً ورودی در این قسمت واقع است، یا تک بخشی دیده می شوند. برخی از انواع تک بخشی در داخلِ بخش اصلی دارای تقسیمات سه تایی انها معمولاً به کمک شبکه بندی های تایی اندی صورت می گیرد.

در سیستم سازهای تکیهها، انواع قوس جناغی و هلالی مشاهده می شود. تاق هلالی در نورگیرها بیشتر از گذشته کاربرددارد. سیستم پوشش حجرهها در برخی موارد با تاق و تویزه و پوشش عمده بقعهها به صورت گنبدی است که با کاربندی روی هشت ستون قرار گرفته است. گنبدها تک پوسته و دوپوسته با پوشش آجر و کاشی بوده اند. مصالح غالب این دوره، آجر، سنگ، کاشی و گچ و چوب است. آجر در بدنهها و نورگیرها، کاشی در تزئین بدنهها و نورگیرها، چوب در پنجرهها و درها و سنگ در ستونهای سازه ای بنا استفاده شده است. مکان تزئینات، در سردر بنا، جداره بیرونی بقعه، گنبد و گریو آن، نورگیرها و کاربندی های زیر گنبد است. تزئین حجاری بر سنگ در ازارهها و سرستونها، گنبد و لچکیها، حجاری بر سنگ در ازارهها و سرستونها، آجرکاری در جداره بیرونی بقاع و نقاشی و گچبری در سردر، بخاریها و جداره های داخل بقعه استفاده شده اند.

نورگیری بقعهها از سطوح وسیع میان جرزها با مشبکهای آجری صورتمی گیرد. نوع شبکه بندیها در تکیههای این دوره بهصورت متغیر چلیپایی و شش ضلعی در اضلاع مختلف است. کتیبه در تکیههای این دوره بهندرت یافتمی شود.

برای نمونه، در سردر تکیههای واله و جعفر آبادهای و در نمونههای موجود خط نستعلیق به کار رفتهاست. قرارگیری اغلب بقاع روی سکو و ایجاد اختلاف ارتفاع از صحن، از ویژگیهای دیگر تکیههای این دوره است.

#### مقایسه تکیههای دورههای صفوی و قاجار

بنابر مطالب جدول ۱ که مقایسه تکیههای صفوی و قاجار است، به نتایج زیر می توان دستیافت.

- یکی از عملکرد تکیهها در عصر صفوی محل گوشهنشینی و عبادت بودهاست. چنین عملکردی در معدود تکیههای قاجاری نظیر شهشهانی به چشم می خورد. بیشترین عملکرد تکیهها در دوره قاجار به صورت مقبره و قبرستانی بوده که پیرامون آن شکل می گرفته است. هم در دوره صفوی و هم قاجار، تکیه ها با عملکرد مدرسه علوم دینی ساخته می شده که بعدها تبدیل به مقبره شده اند.
- مراتب ورودی در هر دو دوره یکسان و شامل دستگاه ورودی، صحن و حجرههای پیرامونی و بنای بقعه بوده که در برخی موارد، صحنهای فرعی و فضاهای وابسته نیز به آن الحاق می شده است.
- تکیههای دوره صفوی در یک یا دو سطح ساختهمیشدند اما تکیههای قاجاری تنها یک سطح داشتهاند.
- در دوره قاجار، تعداد ورودیهای بیشتری به تکیه، تعبیه شدهاست. سلسله مراتب ورود در نوع کامل خود و در هر دو دوره شامل سردر، هشتی، دالان و در برخی از تکیههای قاجار تنها دالان ورودی است. ورودی در هر دو دوره بیشتر در محور بقعه قراردارد. در دوره صفوی، گاهی محور گذرا از بقعه ورودی در مرکز و گاهی حاشیه صحن و در دوره قاجار معمولاً به مرکز آن نزدیک است. اینکه در برخی بقاع تکیههای صفوی ایوان وجود داشتهاست، در دوره قاجار وجود ایوان کماهمیت میشود.

- در هر دو دوره، فضای اصلی بقعه از هندسه کلی آن پلان پیروی می کند و فضای حدفاصل جرزها، به فضای اصلی افزوده می شود. در برخی تکیه های صفوی، فضای میان جرزها خالی شده آن گونه که فضاهای الحاقی به هم راه دارند.
   کالبد خارجی تکیه ها در هر دو دوره آجری و بدون تزئین بوده که در دوره صفوی، تنها در قسمت سردر با اختلاف ارتفاع و تفاوت تزئین و مصالح، نسبت به سایر قسمت ها و ایجاد تقارن شاخص می شده است.
- کالبد آجری، ورودی در مرکز، نورگیرهای طرفین و تاقچههایی در فضای داخلی، ویژگی مشترک حجرهها در دو دوره صفوی و قاجار است. از ویژگیهای خاص حجرههای دوره قاجار افزونبر کاربرد پلانهای متنوع، نوع پوشش مسطح و ایوان ستوندار بهعنوان فضای پیش از ورود در برخی از آنهاست.
- در نمای خارجی بقعه هر دو دوره، تقسیم یک و سه تایی؛ قسمت میانی بزرگتر با تزئین بیشتر و قسمتهای کناری در دو سطح مشاهده می شوند. نور گیری از سطوح نیز به کمک مشبکهای معمولاً آجری صورت می گیرد.
   نمای داخلی بقاع هر دو دوره، با سطوحی ساده و تقسیماتی به شکل تاقیحه یا با نقاشی در جداره است.
- شباهت سیستم سازهای هر دو دوره، در استفاده غالب از پوشش تاق و تویزه برای حجرهها و همچنین گنبد به کمک کاربندی برای بقاع و کاربرد انواع قوس جناغی است. قوس کلیل در سطح اول بقاع تکیههای صفوی بیشتر کاربرد داشتهاست و قوسها در دوره قاجار بیشتر هلالی بودهاند تا جناغی.

- مصالح رایج دو دوره شامل آجر، کاشی، گچ، چوب و سنگ است که کاربرد سنگ در دوره قاجار بیشتر شدهاست. تزئین رایج دو دوره ازنظر نوع شامل گچبری، آجر کاری، کاشی کاری و نقاشی بودهاست که در دوره قاجار، حجاری به تبع استفاده بیشتر از سنگ، رواج بیشتری یافتهاست. مکان بیشتر تزئین در هر دو دوره در سردر، لچکیها، بیرون و داخل گنبد، شبکهبندی نور گیرها و تاقچهها بوده که در دوره قاجار، حجاریها در ازارهها و سرستونها نیز به آن افزوده شدهاست.
- در پوشش قسمت نورگیرها در دوره صفوی پوششهای چوبی و آجر لعابدار رایج تر بوده حال آنکه در دوره قاجار این پوششها، بیشتر آجری بودهاست. کاربرد شیشه رنگی در تکیه میرفندرسکی در بخش صفوی و نیز الحاقات آن بنا در دوره قاجاری قابل مشاهده است.
- وجود کتیبه در دوره صفوی رواج بیشتری داشتهاست. کتیبهها بیشتر در قسمت ورودی قرار گرفتهاند. نوع خط به کار بردهشده در کتیبهها در دوره صفوی خطوط کوفی، بنایی، ثلث و نستعلیق بوده که بین آنها خط کوفی رایج تر بودهاست. حال آنکه در دوره قاجار، خط نستعلیق به کار رفتهاست.
- گنبد در هر دو دوره بر بالای بقاع قرارمی گرفته و در انواع تک پوسته، دو پوسته و با پوشش کاشی و آجری بودهاست.
   قرارگیری بقاع روی سکوی سنگی مطابق هندسه پلان بقعه، در دوره قاجار اهمیت بیشتری داشتهاست. در حالی که تعداد محدودی از تکیههای صفوی بر سکو قرار گرفتهاند.

جدول ۱. مقایسه تکیههای دو دوره صفوی و قاجار ۹

| تکیههای دوره قاجار                                                                                                                        | تکیههای دوره صفوی                                                                                        | ویژگی                |              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------|
| مقبره، محل عبادت، مدرسه علوم دینی، باغ                                                                                                    | محل گوشهنشینی، مدرسه علوم دینی، مقبره و قبرستان                                                          | عملكرد               |              |
| دستگاه ورودی، صحن و حجرات و ایوانهای پیرامونی،<br>بقعه و گاهی بقاع منفرد (صحنهای فرعی و فضاهای<br>وابسته) و الحاقاتی مانند آبانبار و مسجد |                                                                                                          | سلسله مراتب<br>فضایی |              |
| یک                                                                                                                                        | بیشتر یک، برخی دو                                                                                        | تعداد طبقات          |              |
| برخی دو و برخی یک ورودی، سردر، هشتی و دالان در<br>برخی فقط دالان (ورودی اغلب در محور بقعه)                                                |                                                                                                          | ورودى                | سامانه فضایی |
| برخی نامشخص، مستطیل، هشتضلعی، دو محور<br>صحن اغلب گذرا از بقعه                                                                            | در موارد موجود مستطیل و دو محور (محور اصلی از<br>بقعه، محور فرعی از بقعه و ورودی یا مرکز صحن و<br>حجرات) | صحن                  | تکیه         |
| ایوانهای دور صحن و ایوانهای پیش فضای حجرهها                                                                                               | ایوانهای اطراف صحن (۲ یا ۴ ایوانی) و ایوانهای پیش<br>فضای حجرهها                                         | ايوان                |              |
| حجراتی در اطراف صحن با تنوع پلان، مستطیلی،<br>چلیپایی                                                                                     | اغلب دارای حجراتی پیرامون صحن، با پلان بیشتر<br>مستطیلی                                                  | حجرهها               |              |

# ادامه جدول ۱. مقایسه تکیههای دو دوره صفوی و قاجار $^{\circ}$

| leläe selsee"                                                                |                                                                                            | Éà               |                 |
|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------|
| تکیههای دوره قاجار                                                           | تکیههای دوره صفوی                                                                          | ویژگی            |                 |
| یک                                                                           | یک و دو                                                                                    | تعداد طبقات      |                 |
|                                                                              | پنج ضلعی، چهارضلعی به صورت چهارصفه، هشت                                                    | نوع پلان         |                 |
| پلان مستطیل                                                                  |                                                                                            |                  |                 |
| یک (رایج تر) و چهار و هشت                                                    | یک، چهار و هشت                                                                             | ورودى            | سامانه فضایی    |
| کماهمیت شدن ایوان (تنها در یک نمونه)                                         | ایوان در موارد کم برای تعریف فضای ورود                                                     | ايوان            | بقعه در تکیه ها |
| فضای مرکزی با هندسه پلان و فضاهای الحاقی به<br>تناسب تعداد وجوه پلان         | فضای مرکزی با هندسه پلان و فضاهای الحاقی به<br>تناسب تعداد وجوه پلان که در نوع هشت ضلعی به | فضای اصلی بقعه   |                 |
|                                                                              | هم راهدارند.                                                                               | حسی احسی بعد     |                 |
| كالبد آجرى ساده، با تقسيمات متعدد، تاقچه و                                   | کالبد آجری ساده در برخی، عناصر عمودی با ریتم،                                              |                  |                 |
| مشبکهایی در جداره                                                            | شاخصشدن سردر با افزایش ارتفاع، تغییر مصالح،                                                | كالبد تكيه       |                 |
| , , , G., .                                                                  | تزئین و تقارن                                                                              |                  |                 |
| کالبد آجری ساده با نور گیرهای مشبک و تاقچههایی در                            |                                                                                            | ایوان و حجرهها   |                 |
| فضای داخلی داخلی                                                             | فضای داخلی                                                                                 | J. J. J.         | سامانه کالبدی   |
| تقسیم یک و سهتایی (قسمت میانی بزرگتر و با تزئین                              | تقسیم یک و سه تایی (قسمت میانی بزرگ تر و با تزئین                                          |                  | 0.              |
| و قسمتهای کناری در دو سطح) نورگیری از سطوح،                                  | در لچکیها و قسمتهای کناری در دو سطح) نور گیری                                              | نمای بیرونی بقعه |                 |
| برخى فقط شامل هشت ستون                                                       | از میان سطوح                                                                               |                  |                 |
| سطوح ساده، تقسیماتی بهصورت تاقچه یا با نقاشی                                 | سطوح ساده برخی تقسیماتی بهصورت تاقچه یا با<br>نقاشی                                        | داخل بقعه        |                 |
| تاق جناغی، هلالی (بیشتر شدن کاربرد در نورگیرها)                              | . 61 . 1 1 C . 1                                                                           |                  |                 |
| پوشش تاق و تویزه و پوشش مسطح در حجرهها و                                     | انواع تاق جناغی، کلیل در پائین،<br>پوشش تاق و تویزه در حجرات، در بقعه گنبد با کاربندی      | سازه             |                 |
| ایوانها، در بقعه گنبد با کاربندی                                             | پوسس می و تویزه در حبورت در بعث خبیت و بردی                                                |                  |                 |
| آجر، کاشی، گچ، چوب، سنگ                                                      | آجر، کاشی، گچ، چوب، سنگ                                                                    | مصالح غالب       | سازه، مصالح و   |
| گچبری، آجرکاری، کاشیکاری، نقاشی، حجاری                                       | گچبری، آجرکاری، کاشیکاری، نقاشی، در برخی<br>حجاری                                          | نوع تزئينات      | تزئين           |
| سردر، لچکیها، بیرون و داخل گنبد، مشبک نورگیرها،<br>تاقچهها، ازاره و سرستونها | سردر، لچکیها، بیرون و داخل گنبد، مشبک نورگیرها،<br>تاقچهها                                 | مكان تزئينات     |                 |
| شبکهبندی آجر و کاشی                                                          | شبکهبندی آجری و چوبی و ارسی                                                                | نورگیرها         |                 |
| بهندرت، موقعیت: سردر                                                         | موقعیت: سردر و اطراف ورودی                                                                 |                  |                 |
| خط: نستعليق                                                                  | خط: کوفی(رایجتر)، بنایی، ثلث و نستعلیق                                                     | كتيبه            |                 |
| مصالح: گچی و کاشی کاری                                                       | مصالح: گچی و کاشی کاری                                                                     |                  | 1.5             |
| اغلب دارای گنبد                                                              | رک ۱۲ وجهی، شلجمی، شبدری                                                                   |                  | جزئيات          |
| دوپوسته و تکپوسته                                                            | دوپوسته و تکپوسته                                                                          | گنبد             |                 |
| پوشش آجر و کاشی                                                              | اغلب دارای تزئین کاشی                                                                      |                  |                 |
| بقاع بر سکوی منطبق با پلان بقعه جز یک نمونه                                  | عمدتاً بر سکو نیستند، نمونه با پلان هشت ضلعی بر سکو                                        | سكو              |                 |

## نتيجهگيري

در پژوهش حاضر، تکیههای تخت فولاد در دو دوره صفوی و قاجاری از بعد فضا و کالبد معماری تحلیلشد. این تکیهها با عملکردهایی همچون محل عبادت، مدرسه دینی و مقبره علما و بزرگان ساختهشدهاند. چنانکه اشارهشد، مهمترین پرسشی هم که در این پژوهش دنبالشده، شناخت شباهتها و تفاوتهای تکیههای دو دوره صفوی و قاجاری در تختفولاد به کمک مقایسه تطبیقی تکیههای این دو دوره بودهاست. پس از بررسی و جمعبندی ویژگیهای تکیههای دو دوره صفوی و قاجار چنین به دست آمد که شباهتهای این تکیهها بهقرار زیر است.

سلسلهمراتب ورودی به صورت مشابه شامل صحن، حجرهها، بقعه و گاهی صحنهای فرعی بودهاست. دو هندسه هشت و چهار ضلعی بیشتر در ساماندهی بقاع تکیهها رواج داشتهاست. کاربرد تقسیمهای یک و سه تایی در نمای بقاع دو دوره مشهود است. استفاده از تاق جناغی، پوشش سازهایِ تاق و تویزه و گنبد، کاربرد مصالح مشابه، همچنین تزئین مشابه گچبری، آجرکاری، کاشی کاری و نقاشی، مکان تزئینات و چگونگی نورگیری در تکیهها از دیگر موارد قابل اشاره است.

تفاوتهای این تکیهها شامل شاخص شدن سردر و استفاده از کتیبه در دوره صفوی و به کار گیری پوشش مسطح، قوسهای هلالی، کاربرد سنگ، تزئین حجاری و قرار گیری بقاع روی سکو در دوره قاجار است.

پس از تحلیل نتایج این مقایسه، می توان بیان کرد که تکیههای قاجاری تختفولاد اصفهان به میزان بسیاری در معماری خود بر گرفته از تکیههای صفوی بودهاند. این شباهتها، در اصول اولیه معماری و فضاسازی آنها و تمایز تکیههای این دو دوره برای رواج بیشتر برخی مصالح و سیستمهای سازهای یا جزئیات مربوط به بناها بودهاست. بااینکه تکیههای صفوی تنوع بیشتری در نوع پلان و ویژگیهای معماری خود دارند لیکن در دوره قاجار با رواج نوع خاصی از پلان برای بقاع (هندسه هشت و نیمهشت)، بیشتر آنها با این هندسه ساخته شدهاند. براین اساس، تکیههای دوره قاجاری ضمن برخوردای از تنوع، دارای مشابهت بیشتری در الگوی ساخت خود هستند.

#### پینوشت

#### 1- Eugenio Galdieri (1925-2010)

- ۲- اگر دو قوس از دایره بر سطحی محیطشود که هر دو نصف از دایره طولشان بیشتر باشد و انحداب یا کوژی آن دو در دو جانب باشد، آن شکل را شلجمی گویند.
- ۳- نوع تزئیننشده و هندسی خط کوفی است که براساس خانههای شطرنجی طراحی می شود. اساس کوفی بنایی امتدادهای افقی و عمودی و گردش خط با ضخامتی یکنواخت درراستای افقی یا عمودی است به گونهای که تمام سطوح هندسی شکل با این نوشتههای افقی و عمودی، پرمی شود.
- ۴- برای نمونه، تکیه بختیاریها بخشی از تکیه میر و مربوطبه دوره قاجار بوده که بطور مستقل ساختهنشده به همین دلیل در این مقاله جزء نمونههای مورد بررسی نبودهاست.
- ۵- "بقعه" به اتاق یا ساختمانی گفته می شود که بر بالای قبر امامان و بزرگان می سازند (دانشنامه تاریخ معماری ایران شهر، ۱۳۹۰).
   لیکن در پژوهش حاضر بطور خاص به عنوان یکی از اجزای معماری هر تکیه مورد نظر بوده که بر بالای مکان دفن ساخته می شده است.
  - ۶- نمونههای پلان مقایسه شده تنها نمونههایی هستند که امروز اصل بنا باقی یا مدارک آنها موجود است.
- ۷- به نوعی از گنبد با چفد، شبدری گفتهمیشود. در ترسیم این چفد از دایره استفادهمیشود. از قابلیتهای آن توان باربری و زیبایی شکلیاش است.
  - ۸- گردن، مخروط ناقص نزدیک به استوانه که حد فاصل خود و آهیانه است.
- ۹- در جدول ۱ در بخش سامانه فضایی، مراتب و فضاهای تشکیل دهنده تکیههای دو دوره باهم مقایسه شدهاند. ازهمین رو،
   به علت اهمیت بقعه در تکیههای دو دوره قاجار و صفوی سامانه فضاییِ این بخش از تکایا نیز بطور مستقل مورد مقایسه قرار گرفته است.

### منابع و مآخذ

- آرشیو مدارک مجموعه فرهنگی تختفولاد اصفهان (بازیابی شده در تاریخ آبان ۱۳۹۱).
- الاصفهاني، محمدمهدي بن محمدرضا (١٣۶٨). نصف جهان في تعريف الاصفهان، تصحيح منوچهر ستوده، تهران: امير كبير.
  - بهشتیان، عباس (۱۳۴۳). بخشی از گنجینه آثار ملی، اصفهان: چاپخانه حبل المتین.
- تحویلدار اصفهان، میرزا حسینخان (۱۳۴۲). **جغرافیای اصفهان**، به *کوشش منوچهر ستوده، تهران: دانشگاه تهران.*
- جابری انصاری، میرزا حسن خان (۱۳۷۸). تاریخ اصفهان، ترتیب، تصحیح و تعلیق جمشید مظاهری، اصفهان: مشعل.
- حاجی قاسمی، کامبیز (۱۳۸۹). گنجنامه، دفتر یازدهم: امامزادهها و مقابر (بخش اول)، تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
  - دانشنامه تاریخ معماری ایران شهر http://iranshahrpedia.ir (بازیابی شده در تاریخ اسفند ۱۳۹۰)
    - رفیعی مهرآبادی، ابوالقاسم (۱۳۵۲). آثار ملی اصفهان، تهران: انجمن آثار ملی.
    - شاردن، ژان (۱۳۷۹). **سفرنامه شاردن (قسمت اصفهان**)، ترجمه حسین عریضی، اصفهان: گلها.
  - عقیلی، احمد (۱۳۸۹). تختفولاد اصفهان. چاپ چهارم، اصفهان: سازمان فرهنگی- مذهبی تختفولاد.
- فرشته نژاد. مرتضی (۱۳۸۹). جوبارهای (فاضل سراب)، تکیه، در دانشنامه تخت فولاد، ج ۱، زیر نظر اصغر منتظر القائم،
   ۴۴۷ (۴۴۸ اصفهان: سازمان فرهنگی تفریحی شهرداری اصفهان.
- فقیه میرزایی، گیلان؛ مخلصی، محمدعلی و حبیبی، زهرا (۱۳۸۱). گزارشی از گورستان تخت فولاد و روند تخریب آن، اثر، (۳۳ و ۳۴) ۳۸۲ ـ ۳۹۵.
- \_\_\_\_\_(۱۳۸۴). تختفولاد یادمان تاریخی اصفهان، ج ۱، تهران: سازمان میراث فرهنگی و گردشگری.
- \_\_\_\_\_\_\_. تختفولاد یادمان تاریخی اصفهان، ج ۳، تهران: سازمان میراث فرهنگی و گردشگری.
- \_\_\_\_\_(۱۳۸۵). تختفولاد یادمان تاریخی اصفهان، ج ۲، تهران: سازمان میراث فرهنگی و گردشگری.
  - فقیه میرزایی، گیلان (۱۳۸۳). یکتا اثر ماندگار میرعماد در تکیه میرفندرسکی، **اثر،** (۳۶و ۳۷)، ۱۱۱-۳۰۱.
- قزوینی، زکریا بن محمد (۱۳۷۳). آث**ار البلاد و اخبار العباد**، ترجمه جهانگیر میرزا قاجار، تصحیح میرهاشم محدث، تهران: امیر کبیر.
  - کاشانی، سهیل (۱۳۵۶). تاریخ کاشان، به کوشش ایرج افشار، چاپ دوم، تهران: امیر کبیر.
    - کیانی، محسن (۱۳۸۰). تاریخ خانقاه در ایران، چاپ دوم، تهران: طهوری.
  - مرکز اسناد دانشکده معماری و شهرسازی دانشگاه شهید بهشتی، تهران (بازیابیشده در تاریخ آبان ۱۳۹۱).
    - معین، محمد (۱۳۸۷). فرهنگ فارسی معین (یک جلدی). تهران: فرهنگنما.
    - مهدوی، مصلحالدین (۱۳۷۰). لسانالارض یا تاریخ تختفولاد، اصفهان: انجمن کتابخانه عمومی اصفهان.
- مهردوست، الهام (۱۳۹۱). *معماری تکایای صفوی و قاجار در اصفهان (نمونه موردی: تختفولاد اصفهان)*، پایاننامه کارشناسیار شد، اصفهان: دانشگاه هنر اصفهان.
- \_\_\_\_\_(۱۳۹۱). مصاحبه منتشرنشده با مرتضی فرشتهنژاد، دربارهٔ معرفی ابنیه تخت فولاد و اقدامات مرمتی انجام شده در آنها، بازدید میدانی (تختفولاد اصفهان).
- ورجاوند، پرویز (۱۳۸۰). تکیه در دایرهالمعارف تشیع، ج ۵، زیر نظر احمد صدر حاجسید جوادی، بهاءالدین خرمشاهی و کامران فانی، تهران: نشر شهید سعید محبی.
- همایی، جلال الدین (۱۳۸۱). تاریخ اصفهان: مجلد ابنیه و عمارات فصل تکیهها و مقابر، به کوشش ماهدخت بانو همایی، تهران: هما.
  - هنرفر، لطفالله (۱۳۵۰). گنجینه آثار تاریخی اصفهان، اصفهان: کتابفروشی ثقفی.

# تأثير نوارهای ساسانی بر هنر اسلامی از آغاز تا پایان دوره سلجوقی\*

احمد زارع ابرقویی \*\* سیدرسول موسوی حاجی \*\*\* جمشید روستا \*\*\*\*

#### چکیده

نوارهای ساسانی به عنوان یکی از مهم ترین شاخصه های تشخیص هنر این دوره، به وفور بر نقش برجسته ها، پارچهها و ظروف سیمین عصر ساسانیان بهچشم میخورند. نوارهایی که میتوان نمونههایی از آنها را در اوائل دوران اسلامی نیز مشاهدهنمود. بنابر آنچه بیانشد هدف از انجام این پژوهش، شناخت نوارهای ساسانی و چگونگی تأثیر آنها در دوره اسلامی است. مطابق با این هدف پرسشهایی نیز قابل طرح است بدین قرار که ویژگیهای اصلی نوارهای ساسانی چه بودهاست، آیا نوارهای اسلامی به کار بردهشده بر نقاشیها، پارچهها و ظروف سیمین نیز از نمونههای ساسانی اقتباس شدهاند و این نوارها در کدامیک از دورههای اسلامی نمود بیشتری داشتهاند. درواقع در پژوهش حاضر تلاش برآن است تا ازطریق گردآوری اطلاعات کتابخانهای و اسنادی با بهرهگیری از روش تحلیلی- تطبیقی همراه با بررسی کاربرد، کارکرد و ویژگی نوارهای ساسانی و مقایسه آن با ویژگیهای نوارهای اسلامی، تأثیرپذیری هنر اسلامی و نوارهای آن از ساسانیان اثباتشود. برای رسیدن به چنین هدفی با ارائه نمونههایی از نوارهای یادشده، مطالعه تطبیقی بین نقشهای نواردار در دوره ساسانی با سدههای آغازین اسلام صورتگرفت که از این طریق، تأثیرگذاری نوارهای ساسانی بر هنر اسلامی با ویژگیهایی تقریبا یکسان مشاهدهشد. بدین صورت که ویژگیهایی همچون مواجبودن و از ابتدا به انتها یهن شدن عینا در نقوش اسلامی به کار رفتهاند و در ویژگی مختص خاندان سلطنت بودن تنها مفهوم پادشاه به خلیفه یا امیر تغییر یافتهاست. درهر حال، تقدس و جایگاه ویژهٔ این نوارها در دورههای پس از اسلام همچنان حفظ گردیدهاست. با بیان دلایل این تأثیر گذاریها، چگونگی راهیابی نوارهای ساسانی به جهان اسلام نیز توضیحداده شدهاست. این اقتباس از اوائل دوران اسلامی در حوزههای مختلف هنری تا اواخر دوره سلجوقیان بهچشم میخورد لیکن سهم دورههایی همچون اموی، عباسی، سامانیان و آل بویه بسیار چشمگیرتر است.

# كليدواژگان: هنر ساساني، هنر سدههاي آغازين اسلام، نوارهاي ساساني، نوارهاي اسلامي.

ahmadzare62@gmail.com

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، بر گرفته از پایان نامه کارشناسی ارشد احمد زارع ابرقویی باعنوان "بررسی پیشینه نوارهای ساسانی و چگونگی تأثیر آن بر امپراطوری بیزانس و جهان اسلام" بهراهنمایی آقای دکتر سیدرسول موسوی حاجی در دانشگاه سیستان و بلوچستان است.

<sup>\*\*</sup> كارشناسارشد پژوهش هنر، دانشكده معمارى، دانشگاه آزاد اسلامي واحد ابرقوه، يزد (نويسنده مسئول).

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه مازندران، بابلسر.

<sup>\*\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه شهید باهنر، کرمان.

#### مقدمه

هرگاه سخن از هنر ساسانی به میان می آید گسترهٔ وسیعی در ذهن نقش می بندد چراکه برخی نقش مایه های ساسانی از یک سو تا آسیای میانه و چین و از سوی دیگر تا بیزانس و حتی فرانسه نفوذکردهاند (پاکباز، ۱۳۸۵: ۱۳۶۵). این گستردگی نه تنها در مکان جاری است بلکه در زمان نیز سرایت دارد زیرا هنر ساسانی تأثیر عمیقی بر هنر اسلامی گذاشت آن گونه که این هنر عناصر بیشماری را از ساسانیان وام گرفت. یکی از این عناصر هنری، نوارهای ساسانی بود که نمود آن در هنر اسلامی به چشم می خورد و جالب توجه است که پس از چندین سده از ظهور اسلام همان ویژگیهای نوارهای ساسانی در نوارهای اسلامی نیز، قابل ویژگیهای نوارهای ساسانی در نوارهای اسلامی نیز، قابل مشاهده است.

بنابر آنچه بیانشد هدف از نگارش پژوهش حاضر، شناخت صحیح نوارهای ساسانی، نقش و جایگاه آنها در هنر این دوره و چرایی و چگونگی تأثیر این نوارها در سدههای آغازین اسلام است. پیرو این هدف، پرسشهایی هم که قابل طرح است بدین قرار است که ویژگیهای اصلی نوارهای ساسانی و دلایل کاربرد آنها چه بودهاست، در کدامیک از دورههای اسلامی این نوارها نمود بیشتری داشتهاند و چرا و چگونه این نوارها به دوران اسلامی راهیافتهاند. در پاسخ به این سؤالات باید بیانداشت که ساسانیان با اقتباس از هنر سلسلههای پیشین، هنری پالوده و ناب را بهوجودآوردند که توانست چندین سده پس از انقراض این سلسله، به حیات خود ادامه دهد. هنر نوپای اسلام نوظهور نیازمند غنای هنر ساسانی بود، ازطرفی اندیشه و نگاه سلطنتی حکومتهای اولیه اسلامی همچون امویان و عباسیان موجب وام گیری از هنر یادشاهانهٔ ساسانی شد و یکی از این نقوش شاهمحور، نوارهای ساسانی بود. جالب توجه است که ویژگیهای نوارهای این دو دوره تقریباً یکسان است. چراکه نوارهای ساسانی دارای چند ویژگی اصلی مانند مختص خاندان سلطنت بودن، تقدس، مواج و بهاهتزاز درآمده و از ابتدا به انتها پهنشدن است. برای نمونه، مواجبودن و از ابتدا به انتها پهنشدن عینا در هر دو دوره به کاررفته یا در ویژگی مختص خاندان سلطنت بودن تنها مفهوم پادشاه به خليفه یا امیر تغییریافته درهر حال، تقدس و جایگاه ویژهٔ این نوارها حفظ شدهاست.

اگرچه در میان پژوهشگران درباره تأثیر هنر ساسانی بر هنر اسلامی سخن بهمیان آمده لیکن تأثیر عمیق نوارهای ساسانی بر هنر اسلامی که از مهمترین مؤلفههای شناخت این

تأثیرگذاری است، از نظر دورمانده و نیازمند پژوهش است. چراکه این نوارها با ویژگیهای ظاهری و کاربردیِ تقریباً یکسانی در دوران اسلامی تکرار شدهاند و با تشخیص چنین نوارهایی در یک نقش، میتوان به ساسانی بودن یا متأثر از ساسانی بودن آن پیبرد. از این طریق، میتوان گامی دیگر درجهت شناخت علمی هنر ساسانی، هنر اسلامی و چگونگی تأثیر گذاریها و تأثیر پذیریها برداشت.

## پیشینه پژوهش

تاکنون پژوهشهای بسیاری درباره تأثیر هنر ساسانی بر هنر اسلامی انجام شدهاست. *زمانی* (۱۳۹۰) در کتاب "تأثیر هنر ساسانی در هنر اسلامی" بهتفکیک، آثار هنری شامل گچېرى، نقاشى، مجسمەسازى، فلزكارى، بافندگى، سفال، کاشی کاری، سکهها و تأثیر هنرهای مختلف دوره ساسانی در هنر و بناهای مختلف سدههای متفاوت اسلامی را بررسی کردهاست. *چراغعلی گل* (۱۳۸۹) در پایان نامه کارشناسی ارشد خود باعنوان "تداوم نقوش ساسانی در نگارگری مکتب شیراز"، سه عنصر قرینگی، لباسها و سربندها را در نقوش ساسانی و نگارههای مکتب شیراز بایکدیگر تطبیق داده و آنها را باهم هماهنگ دانستهاست. رضایی (۱۳۸۷) نیز در پایاننامه كارشناسيارشد خود باعنوان "تأثير شاخصههاي معماري ساسانی بر مساجد ایرانی تا قرن پنجم هجری" به این نتیجه رسید که اسلام، هنر ساسانی را چون میراثی گرانبها دربر گرفت و از آن تأثير پذيرفت و در ساختار و تزئينات مساجد تا سده پنجم ه.ق. به کاربست. خزائی (۱۳۸۵) در مقالاتش با عناوین "نقش تزیینات هنر ساسانی در شکل گیری هنر اسلامی ایران در سدههای سوم تا پنجم هجری"، "نقش سنتهای ساسانی در شکل گیری هنر اسلامی در سدههای سوم تا پنجم" و "بازتاب مؤلفههای ایرانی در روند شکل گیری فرهنگ و هنر اسلامی ایران در سدههای سوم تا پنجم هجری" به این امر دست یافتهاست که سنتهای هنری، فرهنگی و باورهای ملی به خصوص هنرهای تجسمی ایران باستان در آفرینش و شکوفایی هنر اسلامی بهویژه در سدههای سوم تا پنجم ه.ق. نقش داشتهاند. اگرچه در هریک از پژوهشهای بالا اشاراتی مختصر به موضوع مقاله حاضر شده لیکن در هیچ پژوهشی بطور جداگانه و جامع بررسی نشدهاست. درواقع کاربرد، ویژگی و نقش نوارهای ساسانی بر هنر اسلامی و تأثیراتی که بر هنر بعد از دوران ساسانی گذاشته مورد مطالعه و ارزیابی قرار نگرفتهاست.

#### روش پژوهش

تحقیق حاضر براساس هدف، از نوع تحقیقات بنیادی و براساس ماهیت و روش، از گونه تحقیقات توصیفی- تطبیقی است. روند انجام این پژوهش بدین گونه است که دادهها و اطلاعات مورد نیاز از میان منابع و پژوهشهای قبلی استخراج گردید و تا حصول نتایج علمی، تجزیه و تحلیل کیفی شد. گفتنی است مطالعه تطبیقی نقوش ساسانی و اسلامی و مقایسهٔ خصوصیات ظاهری و کاربردی آنها، روش اصلی این تجزیه و تحلیل بودهاست.

# ویژگیها و کاربرد نوارهای ساسانی

برای آنکه از نوارهای ساسانی تعریفی ارائهشود، لازم است ابتدا به مفهوم دیهیم پرداخت. «دیهیم: یونانی DIADEMA که در فرانسوی DIADEME شده بهمعنی تاج، در یونانی اصلاً نوار یا رشته، مخصوصاً بهنواری که گرد TIARA افسر پادشاه ایران بستهمی شد. ۱ (برهان، ۱۳۶۲: ۹۲۱). براساس این تعریف، دیهیم همان نوار است لیکن با نگاهی دقیق به نقش دیهیم در آثار ساسانی دیدهمی شود که دیهیم از دو قسمت نوار و یک حلقه ساده تشکیل شدهاست (تصویر ۱). البته بهنظر مي رسد كه اين تعريف دقيق تر باشد: «فرّ يا ديهيم شاهی حلقه سادهای بود که در پیرامون سر بر روی پیشانی مینشست و در پشت سر دو نوار چیندار یا راهراه داشت. به گمان، در زمان اسکندر به یونان راهیافت و بانام "دیادم" معمول شد.» (رجبی،۱۳۸۳: ۴۶۸). مطابق با تعریف دوم، این نوارها جزئی از دیهیمهای ساسانی است. لیکن بیشک این نوارها هویتی مستقل از دیهیم داشتهاند چراکه نه تنها همراه با این حلقه نقش شدهاند بلکه در بسیاری از نقوش ساسانی نیز همراه افراد و اشیای مختلف به تنهایی و بدون حلقه آمدهاند. همانند ماهی که بر فراز طاق بزرگ بستان نقش شدهاست (تصویر ۱) و نواری که به دهنه، ساق و دم اسبهای ساسانی و كمان پادشاه بستهشده كه درادامه به آن، اشاره خواهدشد (تصویرهای ۲، ۳ و ۶). پس نوارهای ساسانی که از جنس پارچههای ابریشمی ناز کی بودند، همان روبانهای ٔ ساسانی هستند که بهوفور بر نقش برجستهها، یارچهها و ظروف سیمین ساسانیان بهچشم میخورند و در هنر این دوره، عنصری تزئینی و نمادین بهشمار می آیند. آنها با حضور خود به افراد، اشیا و حيوانات حامل أنها، جايگاهي ويژه ميبخشيدند. اين نوارها را که همراه خدایان، نیروهای مافوق بشری، پادشاه ساسانی، خانواده، حیوانات و اشیای سلطنتی می توان دید، به عنوان شاخصی برای تشخیص هنر ساسانی نقشی کلیدی دارند. چراکه دارای چند ویژگی اصلی هستند که این نوارها را

خاص این امپراطوری می کند. مقایسهٔ این ویژگیها با نوارهای دورههای بعد از این امپراطوری، راهگشای تأثیر و تأثرات آنها در بستر زمان است. براین اساس، ویژگیهای نوارهای ساسانی بهشرح زیر بررسی می شوند و پس از آن، با نوارهای اسلامی متأثر از این نوارها مقایسه می گردند.

# - مختص خاندان سلطنتی

با مقایسهٔ نقوش انسانی در هنر ساسانی چنین بهدست مي آيد كه تنها پادشاه يا خانواده اوست كه داراي نوار هستند. برای نمونه، تأمل بر صحنه پیروزی شاپور بر والرین <sup>†</sup> در نقش رستم (تصویر ۲)، بیننده را به این نکته رهنمونمی کند که نه والرین و نه فیلیپ عرب بهعنوان دو فرد غیرایرانی چنین نواری را نه پشت سر و نه بر کفش خود دارند. حال آنکه شاپور این نوار را هم بر کفش و هم بر دیهیم خود دارد. نقش کرتیر $^{0}$  به عنوان فردی ایرانی که بعداً به نقش برجسته افزودهشده با آن جایگاه اجتماعی که به عنوان مهم ترین موبد ساسانیان است نیز، فاقد چنین نواری است. درصورتی که اسب پادشاه در همین نقشبرجسته به دُم خود نوار دارد و بیانگر این است که این چنین نوارهایی به خاندان سلطنتی و آنچه متعلق به این خانواده است، اختصاص دارد. تنها نقشی که در آن شخصی غیر از پادشاه ساسانی دارای نوار است، نقش برجستهٔ پیروزی اردشیر بر اردوان پنجم آخرین پادشاه اشکانی در فیروزآباد فارس است (تصویر ۳). در این نقش، اردوان و وزیرش نیز دارای نوارهایی مشابه هستند. نکته قابل توجه اینجاست که اردوان و وزیرش در حال واژگونی هستند و نوارهایشان شکوه نوارهای اردشیر و شاپور را ندارد. گویا در این نقش برجسته ساسانیان قصد بیان این را داشتند که اشکانیان نیز دارای نشان سلطنتی ایرانی بودند ولى بهدست ما نابود شدند و سلطنت ما باشكوهتر خواهدبود. در قسمت چپ همین نقش برجسته، سربازی پارسی بر حریف پارتی خود غلبه کرده و دستان خود را گرد گردن او انداخته است. هیچکدام از این سربازها چنین نواری را ندارند و میان اسبهای حاضر در میدان نبرد تنها اسب اردشیر و شاپور است که به تاج خود چنین نوارهایی را دارند که گویای همان سلطنتی بودن این نوارهاست.

#### - تعدد و تقدس

تقریباً تمام شاهان ساسانی نوار پادشاهی را دارند و آنقدر این عنصر در هنر این دوره تکرارمی شود که در میان پژوهشگران نام نوارهای ساسانی را بهخود می گیرد. از آنجایی که این نوارها جزئی از لباس یا فر شاهی آنان محسوب می شدند (رجبی، ۱۳۸۳: ۴۶۸) پس بایستی دارای قداست و جایگاه ویژهای باشند.

از دیگر نشانههایی که گواه بر قداست این نوارهاست، می توان به دلایل زیر اشارهنمود.

- آناهیتا، ایزد بانوی آب نیز نوار دارد چنانکه در نقش برجستهٔ دیهیم ستانی نرسی ٔ در نقش رستم و طاق بزرگ بستان هم دیده می شود (تصویر ().
- هلال ماهی که بر فراز طاق بستان نقش شده (تصویر ۱) و مظهر آناهیتاست نیز، همراه خود نوار دارد (هرمن، ۴۷۳۱: ۴۷).
- همانطور که در نقش برجستهٔ دیهیم ستانی اردشیر دوم در طاق بستان مشاهده می شود (تصویر ۴)، میترا و اهورامزدا هم دارای نوار مقدس هستند (سرفراز و فیروزمندی، ۱۳۸۱: ۲۹۶).
- در هیچیک از مراسم تاجستانی ساسانیان، حلقه مقدس یا حلقه قدرت و دیهیم یا فرّ ایزدی بدون نوار نیست.
- پشت سکه اردشیر، آتشدانی است که به پایههای این آتشدان نیز دو نوار متصل است (اکبرزاده، ۱۳۸۵: ۶۸و۸۸). براساس جایگاهی که عنصر آتش در اندیشه ساسانی دارد، این سکه نشانی دیگر از قداست این نوارهاست.
  - چیندار و مواجبودن

یکی دیگر از ویژگیهای این نوارها چیندار و مواجبودن آنهاست.

چنانکه تمام این نوارها مواج هستند حتی اگر شخص ثابت باشد. برای نمونه، نقش, رجستهٔ شاپور در نقش رستم گواه این موضوع است (تصویر ۲). بااینکه اسب شاپور ثابت است لیکن نوارهای دیهیم او در پشتش بهاهتزاز در آمدهاند (فریدنژاد، نوارهای دیهیم او در پشتش بهاهتزاز در آمدهاند (فریدنژاد، که در آنها نوارها درحال اهتزاز نیستند که از این بین می توان که در آنها نوارها درحال اهتزاز نیستند که از این بین می توان به نقش, برجستهٔ دیهیمستانی اردشیر دوم در طاق بستان اشارهنمود (تصویر ۴). چنین به نظر می رسد که هنرمند برای نشان دادن هرچه بیشتر قدرت و شوکت پادشاه، نوارهای او را اساسی می یابد که برای نمونه در نقش پیروز اول  $^{\text{V}}$  در طاق بررگ بستان (تصویر ۵)، نوارهای دیهیم پیروز بهصورت متقارن بررگ بستان (تصویر ۵)، نوارهای دیهیم پیروز بهصورت متقارن در دو طرف سر وی رو به بالا قرار گرفتهاند تا نوارها بتوانند در نمای روبرو نیز بهاهتزاز در آیند (سرفراز، ۱۳۸۱: ۱۳۸۴).

دربارهٔ سمبلیک بودن اهتزاز این نوارها، همان بس که به بشقاب سیمین زراندود قلمزنی شدهای در موزهٔ متروپولیتن أنیویورک آمریکا اشاره نمود که متعلق به اواخر سده پنجم میلادی است (تصویر ۶). در نقش این بشقاب، پادشاه ساسانی فیروز یا قباد اول در حال شکار قوچ است (محمد پناه، ۱۳۸۶: ۱۹۷) و نواری که به کمان اوست خلاف جهت حرکت سوار و وزش نواری که به کمان اوست خلاف جهت حرکت سوار و وزش



تصویر ۱. بالای طاق بزرگ بستان، دیهیم دردست الهگان پیروزی و هلال ماه نواردار (هرمن، ۱۳۷۴: ۷۴).



تصویر ۲. نقش رستم، نوارهای مواج و چیندار در نقش برجستهٔ پیروزی شاپور اول بر والرین. (سرفراز و فیروزمندی، ۱۳۸۱: ۲۹۵).

باد بهاهتزاز درآمدهاست. این پدیده را در بشقاب سیمینی زراندود دیگری محفوظ در گالری فریر بنیاد اسمیت سوئیس <sup>۵</sup> که در آن شاپور دوم درحال شکار گراز است نیز، می توان مشاهدهنمود (اتینگهاوزن، ۱۳۷۹: ۱۱۷).

## – از ابتدا به انتها پهنشدن

تمامی نوارهای ساسانی در آن قسمتی که به افراد یا اشیای گرهمیخورند، باریک و رفته رفته در انتها که بهاهتزاز درآمدهاند، پهن تر هستند.

## تأثیر نوارهای ساسانی بر هنر اسلامی

با استیلای اعراب بر ایران، هنر دوران ساسانی نه تنها واژگون نشد بلکه تا چند سده به صورت آشکار به حیات خود ادامه داد. دلایل گوناگونی به این مهم دامن زدند. جدا از غنا و گستردگی هنر ساسانی، «همان محدودیتهایی که اسلام سنتی در مورد پارهای از مقولات هنری مقدر داشت خود به برقراری درون مایه های هنری پیش از اسلام منجرشد چراکه اگر دین جدید هنرمندان را در خدمت خود می گرفت که به طراحی نمادهای دینی بپردازند، در اندک مدتی هنرمندان از آداب و رسوم خود غافل می ماندند» (اکرمن، ۱۳۸۷: ۱۳۸۷). گاه همان مفاهیم و نقوش ساسانی بطور مستقیم و گاه با رنگ و لعابی اسلامی به کاربرده می شد. این تأثیر عمیق هنر ساسانی بر هنر اسلامی از همان ظهور اسلام، آغاز و تا پایان سلجوقیان ادامه داشت. «میراث ساسانی و آسیای میانه به

دورهٔ اسلامی رسید و بر جریان هنر تصویری ایران تا زمان سلجوقیان تأثیر قاطع گذاشت. استیلای مغولان بر ایران، نقطهٔ پایان این روند بود.» (پاکباز، ۱۳۸۴: ۱۳۸). نوارهای ساسانی نیز همچون دیگر عناصر مؤثر بر هنر اسلامی، در هنر این دوران نمودیافتند و گاه یکی از مهم ترین مؤلفههای شناخت اقتباس هنر اسلامی از هنر ساسانی بهشمار میروند.

## نوارهای ساسانی در دوران خلفای اموی

هنر اموی (۹۶۱–۷۵۰م) و تمدنی که این هنر را آفرید، هر دو بر اثر رویارویی دین و دولت جدید مسلمانان با سنتهای خاور نزدیک پدیدآمد. تولید اشیای نقرهای ایران شاید با تغییراتی در کیفیت آنها، در زمان فتوحات اسلامی ادامه یافت. این اشیای سیمین گروه پیچیدهای از اشیای بهاصطلاح "مابعد ساسانی" را تشکیل می دهند. امویان در سایر زمینههای زندگی همچون مسکوکات یا دیوان سالاری تا پایان سده اول هجری قمری/ هفتم میلادی، از شیوههای سنت کهن خاور نزدیک بهره گرفتند (اتینگهاوزن، ۱۳۸۴: ۱۹–۱۸). تأثیرات ساسانی تقریباً در تمام کاخهای اموی همچون قصر الحَیر (البوت رایس، ۱۳۷۵: ۲۶–۱۹؛ تولایی خوانساری، ۱۳۸۸: ۲۶ و ۱۹۹؛ هرچند تأثیر هنرهای روم مسیحی بر هنر اموی افزون بر هنر ساسانی است (علام، ۱۳۸۲: ۳۶). هنر اموی ترکیبی از هنر اسلامی، بیزانسی و ساسانی است که نمود ساسانی آن در کاخهای امویان بیشتر دیدهمی شود.



تصویر ۳. فیروزآباد، فارس، از راست: اردوان پنجم درحال واژگونی، اردشیراول، وزیری پارتی درحال واژگونی، شاپور اول؛ سربازی ساسانی که گردن سربازی پارتی را با دست گرفتهاست (هرتسفلد،۱۳۸۱: ۳۱۴).



تصویر ۴. طاق بستان، از راست: اهورامزدا، اردشیر دوم و میترا با برسمی دردست (سرفراز و فیروزمندی، ۱۳۸۱: ۲۹۶).



تصویر۵. طاق بزرگ بستان، از راست: میترا، پیروز اول و آناهیتا (سرفراز و فیروزمندی، ۱۳۸۱: ۲۹۴).

# دلایل تأثیر طرحهای ساسانی در دوران امویان

خلفای اموی در ساختن و آراستن کاخها، استفاده از اشیای گرانبها حتی در ضرب سکه، از پادشاهان ساسانی تقلیدمی کردند. ازهمین روست که بازتاب مستقیم هنر ایرانی پیشااسلامی را برای نمونه در دیوارنگارههای قصر الحَیر غربی دمشق می توان دید. این نقاشیها حدود سال ۱۱۲ه.ق./ ۷۳۰م. اجراشدهاند. در یک صحنه، مردی سوار بر اسب سیاه در پی غزالها می تازد و بر آنها تیرمی اندازد (تصویر ۷). یکی از غزالها بر زمین افتاده و دیگری سرش را بهسوی شکار بر گردانده است. بازنمایی کمان، ترکش، جامه و به خصوص نوار مواج سربند شکار گر همانندی آشکاری با نقوش روی سیمینههای ساسانی دارد (پاکباز، ۱۳۸۴: ۴۸). اگرچه چینهای نوار این نقش برخلاف نمونههای ساسانی که در عرض و تمامی طول پارچه قرارمی گرفتند، انتهای آن و در طول پارچه آمدهاند لیکن بازهم بهاهتزاز درآمدن نوار و از ابتدا به انتها پهنشدن آن بيانگر ساساني بودن آن است. حال آنکه دیگر عناصر متأثر از هنر ساسانی این نقش نیز كم نيست كه از اين جمله مي توان به نوازنده، باد گسار بالاي نقش، کماندار درحال شکار و خود مفهوم شکار اشارهنمود (بدند، ۱۳۸۳: ۲۶).



تصویر ۶. بشقاب سیمین زراندود، موزهٔ متروپولیتن نیویور ک (محمدیناه، ۱۳۸۶: ۱۹۷).



تصویر ۷. نقاشی فرسکو، قصر الحیر غربی، سوریه، ۲۲۵م. (www.amolenuvolette.it).

- ایران ساسانی همراه با فرهنگ و هنر خاص خود، تحت سیطره مسلمانان درآمد و بهناچار هنر غنی ساسانی بر مسلمانان تأثیر گذاشت.
- هنر ساسانی مستقیماً ادامهیافت و به هنر اسلامی منتهی شد. هنرمندان گاهی عین نقشهای قبلی را کارکردند و گاهی هم آن را تغییردادند و بدین ترتیب سبک خاصی را به وجود آوردند.
- «پس از انتقال قدرت از ساسانیان به امویان، آنها اجازه ادامهٔ کار را به آتلیهها و کارگاههای محلی دادند.» (طاهری، ۱۳۸۸: ۱۶).
- فرهنگ و هنر درباری ساسانی با اعمال امویان مرتبط و مطابق بود. مضمونهایی همچون تفریح و تفنن درباری، ملازمان، رامشگران، خنیاگران، باده گساران، شکار و ... که مورد علاقهٔ امویان بود، در نقوش هنر ساسانی بهچشم میخورد (اتینگهاوزن، ۱۳۸۴: ۴۳).
- دور از ذهن نیست که کارگران و هنرورزان با تغییر موقعیت حاکمیت مهاجرت کرده یا به کارگرفته شدهباشند.
- «تصاویر در خِربهٔالمَفجَر، قصر الحَیر غربی و قصیر عَمره بازتابی از مفهوم دقیق قدرت سلطنت است. این مفهوم یکی از مفاهیم شرقی ایام کهن بود.» (گرابر، ۱۳۷۶: ۳۳). خلفای اموی برای عینیتبخشیدن به این مفهوم، از هنر سلطنتی ساسانی که در سیطرهٔ حکومتشان قرارداشت، به ویدند.
- «ایرانیان به داشتن باغها و کاخها پرآوازه گشتهبودند و کارگران و باغبانهای ایرانی شاید در برکشیدن خربهالمفجر همکاری کردهباشند.» (پرایس، ۱۳۹۱: ۱۶).

#### نوارهای ساسانی در دوران عباسیان

سلسلهٔ عباسی به دست ابوالعباس عبدالله سفاح سال ۲۹۹م. بنیان گذاشته شد و در سال ۱۲۵۸م. زمان حکومت ابواحمد عبدالله المستعصم بالله آخرین خلیفهٔ عباسی، بنیانش ازهم گسست. پایتخت عباسیان دو شهر بغداد و سامرا بود (,Khalili).

نوع معماری ساسانی اغلب در بیشتر بناهای سالهای نخستین حکومت عباسی دیدهمی شود (برند، ۱۳۸۳: ۳۰). نمونههای تأثیر نوارهای ساسانی در هنر عباسی نیز، مشهود است. چنانکه در نقاشی دیواری مرمتشدهای در کاخ جوسق الخاقانی سامرا، مربوط به اوایل دوره عباسی (۹–۸۳۶ م.) رقاصههای درباریای دیدهمی شوند که حاشیه دالبر شکل و لبهٔ مواج لباس انها مطابق با هنر آسیای مرکزی است که احتمالاً غلامان

ترک آنها را به عراق آوردهاند (47): (Hillenbrand, 1999: 47). نواری که روی بازوهای رقاصهها موجود است آشکارا از ظروف ساسانی با نقش رقصنده یا آناهیتا اقتباس شدهاست (محمدپناه، ۱۳۸۶: ۱۹۹۹). در همین کاخ، نقش زنی شکارچی وجوددارد که حیوانی روبان به گردن را شکار کردهاست (تصویر ۸). هرچند این نقش ازبینرفته لیکن کپیبرداری آن توسط مرتسفلد باقی ماندهاست. «در این کاخ، طراحی بسیار مختصر چهرهها به سبک نقاشی دیواری ساسانیان، کشیده و فربه، با چشمهای درشت، دماغهای خمیده، لبهای توپر صرف نظر از چهرهٔ شرقی زن، حلقه مرواریدی که در پارچههای صرف نظر از چهرهٔ شرقی زن، حلقه مرواریدی که در پارچههای ساسانی بهچشم میخورد اینجا نیز بر تاج زن، گردن شکار و دور کل اثر وجوددارد. به همین دلیل، روبان حیوان نیز بایستی از نوارهای ساسانی اقتباس شدهباشد.

سینی نقرهای و طلایی که احتمالاً در سده نهم میلادی در ایران کارشده و متعلق به دورهٔ عباسی است، بهشدت تحت تأثیر هنر ساسانی است اما ناشیانه از آن اقتباس شدهاست آثیر هنر ساسانی است اما ناشیانه از آن اقتباس شدهاست کوسنهای خزنما نشستهاست. تاج، هلال ماه روی تاج و نوار تاج، ساسانی است و همانند ظروف اواخر دورهٔ ساسانی فرشتهای، دیهیمی را که بر آن هلال ماه دیدهمی شود برای پادشاه بهارمغان می آورد حتی اشخاص درباری پایبند به سنت ایرانی، دهان خود را پوشاندهاند تا نفسشان مستقیماً به پادشاه برخوردنکند (تصویر ۹). در اینجا نیز نوار سر پادشاه، بهاهتزاز درآمده و از ابتدا به انتها پهن شدهاست.

## دلایل تأثیر طرحهای ساسانی در دوران عباسی

- جابجایی قدرت از امویان به عباسیان با کمک ایرانیان بهویژه ابومسلم خراسانی تحققپذیرفت.
- امیران ایرانی در دربارهای عباسی نقشی کلیدی داشتند.
- پایتخت عباسیان بغداد نزدیک شهر تیسفون (مدائن) که زمانی پایتخت ساسانیان بود و مرکز فرهنگی و هنری آن کشور قلمدادمی شد، قرار گرفت.
- هنر اسلامی درخلال تکامل تدریجیاش تا پدیدآمدن یک زیبائی شناسی مستقل و مجزای اسلامی، به هنر بنیادین ایرانی نیازداشت (اتینگهاوزن، ۱۳۷۶: ۳۹).
- رسوم ایرانی چنان مورد توجه عباسیان بود که آنها حتی نوروز را هم جشنمی گرفتند (هیلن برند، ۱۳۸۶: ۳۹).

# نوارهای ساسانی در حکومتهای محلی ایرانی

از سال ۲۰۵ه.ق. که حکومت طاهریان در خراسان ازسر گرفته شد تا ۴۴۷ه.ق. که سلاجقه بر بغداد مسلط شدند و

حكومت آل بويه را به كلى منقرض كردند، طى مدت ٢٤٠ سال، ایران یک دورهٔ رستاخیزی را گذرانید. دورهای که حکومتهای محلی با روح ملی آهسته آهسته در گوشه و کنار مملکت پیداشدند و کار بجایی کشید که بعضی از این پادشاهان محلی توانستند بخشی از قدرت باستانی ساسانیان را دوباره زندهسازند. چنانکه عضدالدوله دیلمی در سده چهارم ه.ق. برای نخستین بار بعد از سقوط یزدگرد سوم، خود را شاهنشاه ایران نامید (زرین کوب، ۱۳۸۶: ۲۳۱). از آنجا که تمام این حكومتها همچون طاهريان، صفاريان، سامانيان، ديلميان، آلزیار و آل بویه در محدودههای جغرافیایی ساسانیان زندگیمی کردند و با روحی ملی مدعی احیای سنتهای باستانی ایران (ساسانی) بودند بنابراین دور از ذهن نیست که امور آنها هم متأثر از هنر ساسانی باشد. هنر فلزکاری این دوره، ادامهٔ فلزکاری ساسانی است حتی تا چند دوره بعد نیز فلزکاری ساسانی تأثیرگذار است. «استادان فلزکار ایرانی در این دوران اشیای فلزی را مبتنی بر هنرهای ساسانی می ساختند و ظروف را با مناظر بزم و رزم و شکار به حمایت و تشویق امیران محلی می آراستند.» (حیدر آبادیان و عباسی فرد،



تصویر ۸. شکارچی زن، کپیبرداری از فرسکوی کاخ جوسق الخاقانی، سامرا، سده نهم میلادی ( Ettinghausen, 1994: 125).



تصویر ۹. سینی نقرهای- طلایی، ایران، احتمالاً سده نهم میلادی (Hillenbrand, 1999: 47).

۱۳۸۸: ۵۹). ابریقی متعلق به همین دوره در موزهٔ ارمیتاژ ۱۲ نگهداری می شود که نه تنها از نظر شیوه ساخت بلکه از لحاظ فرم و نقش نیز تأثیر پذیرفته از ظروف ساسانی است. نقش پرندهای روی این ابریق به صورت متقارن دو طرف گیاهی ترسیم شده است که بر پارچههای ساسانی هم قابل مشاهده است. «حالت تقارن کاملی که در تزئین این ظرف اسلامی دیده می شود در آثار دوره ساسانی رعایت گردیده به خصوص دو مرغ طرفین یک گیاه که از نقوش مخصوص دوران قبل از اسلام به چشم می خورد که کاملاً برگرفته از نوارهای ساسانی است. به چشم می خورد که کاملاً برگرفته از نوارهای ساسانی است. بسیار اندک است که هرچند فضای بین گردن و دم پرنده بسیار اندک است لیکن هنرمند صنعتگر خود را ملزم دانسته که نوار را چون نوارهای ساسانی مواج و به اهتزاز در آمده، ترسیم کند (تصویر ۱۰).

نظر به اینکه دو دورهٔ سامانیان و آلبویه نسبتبه دورههای دیگر بیشتر تحت تأثیر هنر ساسانی قرار گرفتهاند بنابراین در این بخش به این دو دوره پرداخته خواهدشد.

#### - نوارهای ساسانی در زمان سامانیان

سامانیان در سال ۳۸۹–۲۶۰ه.ق./ ۹۹۹–۸۷۴م. با لقب امیر با نام خلفا و به کام خود، در نیمهٔ اول سده چهارم ه.ق. بر منطقهٔ وسیعی از شرق ایران حکومت کردند (شراتو، ۱۳۷۶: ۴۸). طرح و ترکیببندی نقشمایههای پارچه معروف کلیسای سن ژوزه ۱۲ در نزدیکی کان که هماکنون در موزهٔ لوور ۱۲ نگهداریمی شود (تصویر ۱۱) همچون نقش طاووس در یکی از زوایای دایرهای و حاشیه پردازی نقوش قلب و نوار بلند آویخته شده از گردن شتران، همگی یادآور سنت هنر نساجی ساسانی است. نامی که روی این پارچه ها بافته شده نام امیر

خراسان قائد ابومنصور بختگین است که با مرگ وی در سال ۳۳۹ه.ق./ ۹۶۱م. تولید این نوع پارچهها متوقف شد (اتینگهاوزن، ۱۳۸۴: ۳۲۱). ابومنصور یکی از مأموران عالی تبه دربار سامانی بود (شراتو، ۱۳۷۶: ۷۰). اگرچه نوارهای گردن شترها در این پارچه چکیده شده لیکن همانند نمونههای ساسانی خود از ابتدا به انتها پهن تر شده و در پشت حیوان به اهتزاز در آمده است.

## - دلایل تأثیر طرحهای ساسانی در زمان سامانیان

- سامانیان با روش اظهار اطاعت و انقیاد نسبتبه خلافت، امکاناتی برایشان فراهمشد که چیزی از فرهنگ گذشته ساسانی را که میشد در حوزهٔ اسلام قرارداد و با اسلام منافاتی نداشت، احیاکنند (زرین کوب، ۱۳۸۶: ۲۳۹).

افزونبر اینکه سامانیان مدعی بودند که از خاندان ساسانی هستند، هنر آنها نوعی خوی اشرافی داشت و به روح ملی و آئین باستان ایرانی – ساسانی توجهمی کرد چنانکه شاهنامه فردوسی در همین ایام نوشته شد.

- خاندان سامانی آنچنان با فرهنگ ساسانی درارتباط بودند که پیش از اسلام، آئین زرتشتی داشتند و خود را از اعقاب آنها میدانستند.
- سامانیان نام خود را از سامان خداه گرفتند. سامان خداه، عضوی از اعضای اشرافیت زمیندار باستانی ایران بود که ادعاداشت از اعقاب بهرام چوبین شاه معروف ساسانی است (شراتو، ۱۳۷۶: ۴۸).

## - نوارهای ساسانی در دوران آلبویه

آل بویه خانوادهای از رهبران نظامی شیعهٔ دیلمستان و مدعی بودند که از تبار پادشاهان ایران باستان هستند. آنها



تصویر ۱۰. ابریقی از جنس برنز مس کوب، موزه ارمیتاژ لنینگراد، مکشوفه از ایران، احتمالاً سده دهم میلادی (Ettinghausen, 1994: 236)



تصویر ۱۱. ابریشم اُریببافت زمینه بنفش با کتیبهای بهنام قائد ابوالمنصور بختگین، موزه لوور، احتمالاً از خراسان، سده چهارم ه.ق.، درازا ۹۳سانتی متر (یوپ، ۱۳۸۷؛ ۹۸۱).

درابتدا، بر چند استان چیرگی یافتند و سپس زمام خود بغداد را نیز بهدست گرفتند. هرچند به خلیفه اجازهدادند تا نام و مقامش را حفظ کند لیکن قدرت واقعی حکومت را خود دراختیار داشتند (کورزین، ۱۳۸۶: ۱۳۸۶).

نقشی از شکار و سوار روی پارچهای که احتمالاً مربوط به دوره آل بویه است اما با تزئین و تجرید بیشتر، کاملاً درامتداد هنر ساسانی است (تصویر ۱۲). این نقش به صورت متقارن در دو طرف درخت زندگی است و شکارچی سوار بر حیوانی بالدار است (خزائی، ۱۳۸۵: ۸۵). نقش قوچ که در آثار ساسانی به به وفور یافت می شود و نمادی از فرّه ایزدی است اینجا نیز به چشم می خورد. سوار، تاجی کاملاً ساسانی بر سر دارد که شامل دو بال در دو طرف هلال ماه و گوی است. نوارهای به اهتزاز درآمده در پشت سر سوار نیز از نمونههای ساسانی را دارند. کپی شدهاند و تمام ویژگی های نوارهای ساسانی را دارند. حتی فرم بال حیوان هم از نمونه های ساسانی اقتباس شده است و تقارنی که در طرح پارچه است، گواهی دیگر بر تأثیر هنر ساسانی است. شاید بتوان گفت تنها عنصری که آشکارا این نقش را در حوزهٔ هنر اسلامی قرارمی دهد، دم حیوان است

### - دلایل تأثیر طرحهای ساسانی در دوران آلبویه

- فرقههای مذهبی به ویژه علویان که در دوره خلفای بنی امیه و بنی عباس مورد شکنجه و فشار بودند، خراسان را مرکز فعالیتهای علمی، مذهبی و فرهنگی خود قرار دادند و این دوره و این مرکز به عنوان رنسانس ایرانی – اسلامی در آمد. خراسان حتی زمان سامانیان نیز جایگاه امن تمام مشربهای دینی و فکری قرار گرفت (خزائی، ۱۳۸۵: ۸۰).

- پس از ورود اسلام به ایران، اندیشه ایجاد یک قدرت



تصویر ۱۲. پارچهای با نقش شکار در مجموعهٔ سابق محبوبیان از دوره آلبویه، سده چهارم ه.ق. (خزائی، ۱۳۸۵: ۸۵).

پایدار همراه با زندهساختن حکومتی مانند ساسانیان در خاطر بسیاری از داعیهداران این دوره همچون گیل، دیلم و طبری شکفت. طبیعی است که فرهنگ و هنر ساسانی نیز مد نظر قرار گیرد.

### سلجوقيان

صفحهای از کتاب "التریاق" متعلق به سال ۵۹۶ه.ق.، در پاریس نگهداری می شود که بر آن نگارهای مربوط به دوران سلجوقیان نقش شده است (هیلن برند، ۱۳۸۶: ۱۲۵). هرچند این نگاره انعکاسی آشکار از شمایل نگاری بودایی دارد لیکن نوارهایی که از هالهٔ گرد سر شخص به بالا رفته و به پائین برگشته اند، به نوارهای خسروپرویز شبیه است (تصویر ۱۳). اینها بسیار شبیه به نقوش صور فلکی زنانه در دست نوشتهٔ موفی متعلق به اوایل سده پنجم ه.ق. هستند و دراصل، از دیهیمهای رقاصههای منقور بر ظرف نقرهای متعلق به اواخر دوران ساسانیان اقتباس شده اند (غیبی، ۱۳۸۵: ۱۳۴۷). اگرچه برخی مؤلفه های نوارهای ساسانی اینجا نیز به چشم می خورد لیکن این نوارها کم کم هویتی مخصوص به خود را یافته اند که به مصراحت دورههای قبل نمی توان گفت که این نوار، ساسانی است. از همین روست که در دورههای بعد اقتباسی آشکار از نوارهای ساسانی وجودندارد.

می توان گفت که هنر سلجوقی متأثر از هنرهای ترکی، ایرانی، بیزانسی و بودایی، هنری مخصوص به خود را به وجود آورد که اگرچه مؤلفه هایی از هنرهای نامبرده در آن دیده می شود لیکن در آن ادغام شد. چنانکه نوارهای ساسانی نیز بر نوارهای سلجوقی تأثیر گذاشت اما آنقدر هویتی مخصوص به خود را یافت که به سختی قابل تشخیص است. پس از سلجوقیان هم، تأثیرات ساسانی و نوارهای آن در هنر اسلامی محوگشت.



تصویر۱۳. برگی از کتاب التریاق در پاریس، ۱۱۹۹م،/۵۹۶ه.ق. (Hillenbrand, 1999: 126).

### نتيجهگيري

درنهایت آنچه پس از بررسیهای لازم بهدست می آید این است که نوارهای ساسانی، عنصری نمادین در هنر این دوره بهشمار می روند چراکه دارای چند ویژگی اصلی همچون مختص خاندان سلطنت بودن، تقدس، مواج و به اهتزاز در آمده و از ابتدا به انتها پهنشدن هستند. این ویژگیها در راستای نشان دادن جایگاه مقدس پادشاه است و کاملاً مختص هنر ساسانی است تا آنجا که می توان این نوارها را به عنوان شاخصی برای تشخیص هنر ساسانی به کاربرد. چنانکه با تشخیص چنین نوارهایی در یک نقش، آن نقش ساسانی یا متأثر از ساسانیان است. ویژگیهای ظاهری نوارهای ساسانی در دوران اسلامی تکرار شده اند بدین شکل که نوارهای اسلامی نیز مواج و به اهتزاز در آمده ترسیم شده و از ابتدا به انتها پهن هستند و هنرمند یا صنعتگر خود را ملزم به انجام آنها می دیده است. تاجائی که در مواقعی نقوش عیناً کپی شده اند هرچند در مواردی، چینهای نوار برخلاف ساسانیان در طول نوار نقش شده است. ویژگیهای غیرظاهری نوارهای اسلامی نیز کاملاً در امتداد ویژگیهای نوارهای ساسانی در طول نوار نقش شده است. ویژگیهای غیرظاهری نوارهای اسلامی نیز کاملاً در امتداد ویژگیهای نوارهای ساسانی نوارها در دوران اسلامی نیز حفظ شده امیر یا صاحب منصبی تغییر یافته است. در هر حال، تقدس و جایگاه ویژهٔ این نوارها در دوران اسلامی نیز حفظ شده است.

از همان ابتدای حکومتهای اولیه اسلام، نوارهای ساسانی بر جهان اسلام و هنر سدههای آغازین اسلام تأثیر گذاشت. در این میان امویان، عباسیان و حکومتهای محلی ایران مانند سامانیان و آل بویه بیشترین سهم را دارند و در زمان سلجوقیان هم، از شدت این تأثیرات کاسته شد. تمام این حکومتها یا خوی سلطنتی داشتند یا در اندیشه احیای پادشاهی باستان بودند که این دقیقاً درراستای ویژگی مختص خاندان سلطنت بودن نوارهای ساسانی است و نشان می دهد که چرا این حکومتها از چنین نمادهایی استفاده کرده اند. به کارگیری صحیح این نوارها در نقوش اسلامی گواه این موضوع است که هنرمند اسلامی یا بانیان این هنر، جایگاه و کاربرد این نوارها را دریافته بودند و آن را به کار می بستند و این، مهم ترین دلیل تأثیر نوارهای ساسانی بر هنر اسلامی است.

### پینوشت

- ۱- این تعریف در فرهنگ فارسی معین و لغتنامهٔ دهخدا آوردهشده (معین، ۱۳۶۴: ۱۶۰۳؛ دهخدا: ۱۳۶۵، ۴۱۵) که در اصل از فرهنگ یونانی\_ انگلیسی لیدل واسکات گرفته شدهاست (برهان، ۱۳۶۲: ۹۲۱).
  - ۲- Ribbon از آنجایی که "روبان" کلمهای انگلیسی است در تمام متن بجای آن از کلمهٔ "نوار" استفاده شدهاست.
- ۳- نمونههایی از این حیوانات که می توان از آنها نامبرد شامل اسب بالدار، قوچ (ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۷و۴۳۸)، اسب پادشاه و پرندگانی که اردک، خروس و طاووس نامیده شده اند و به عنوان قاصدانی از سوی خدایان بخت و اقبال، غالباً پارچههای ساسانی را تزئین کرده اند، هستند (4487) (Harris, 2004: 69.87).
- 4- Valerian
- 5- Kartir
- 6- Naresh

۷- طاق بزرگ بستان متعلق به پیروز اول است و نقش آن خسروپرویز نیست (موسوی حاجی، ۱۳۸۷: ۹۲).

- 8- Metropolitan
- 9- Freer Gallery of Art
  - ۱۰ قصر الحیر غربی، میان شهر دمشق و تدمر و قصر الحیر شرقی در یکصد کیلومتری شمال شرقی پالمیرا واقع در سوریه کنونی است.
    - ۱۱- کاخهای مشَتّی، خربهٔالمَفجَر و قُصیر عَمره واقع در اردن امروزی است.

- 12- Hermitage
- 13- San Jose
- 14- Louvre

### منابع و مآخذ

- اتینگهاوزن، ریچارد (۱۳۷۶). هنر عباسی، مجموعه تاریخ هنر ایران: هنر اموی و عباسی، ترجمه یعقوب آژند، تهران: مولی.
- اتینگهاوزن، ریچارد و یارشاطر، احسان (۱۳۷۹). **اوجهای درخشان هنر ایران،** ترجمه روئین پاکباز و هرمز عبدالهی، تهران: آگه.
- اتینگهاوزن، ریچارد و گرابر، اُلگ (۱۳۸۴). **هنر و معماری اسلامی (۱) ۶۵۰–۱۲۵۰،** ترجمه یعقوب آژند. تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - اکبرزاده، داریوش (۱۳۸۵). کتیبههای پهلوی، تهران: پازینه.
- اکرمن، فیلیس (۱۳۸۷). مباحثی چند در نگاره پردازی آغازین؛ سیری در هنر ایران، ترجمه پرویز مرزبان، تهران: علمی و فرهنگی.
  - برند، باربارا (۱۳۸۳). هنر اسلامی، ترجمه مهناز شایستهفر، چاپ اول، تهران: مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.
  - برهان، محمدحسین بن خلف تبریزی (۱۳۶۲). **برهان قاطع**، به کوشش محمد معین، ج ۲، تهران: امیر کبیر.
    - پاکباز، روئین (۱۳۸۴). نقاشی ایران، تهران: زرین و سیمین.
    - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۵). **دایره المعارف هنر**، تهران: فرهنگ معاصر.
    - پرایس، کریستین (۱۳۹۱). ت**اریخ هنر اسلامی**، ترجمه مسعود رجبنیا، چاپ پنجم، تهران: امیرکبیر.
      - پوپ، آرتور اپهام (۱۳۸۷). **سیری در هنر ایران،** ترجمه پرویز مرزبان، تهران: علمی و فرهنگی.
    - تالبوت رایس، دیوید (۱۳۷۵). هنر اسلامی، ترجمه ماهملک بهار، چاپ اول، تهران: علمی و فرهنگی.
- تولایی خوانساری، حسین (۱۳۸۸). تأثیر هنر معماری بیزانس و ساسانی بر معماری دوره اموی، کتاب ماه هنر، (۱۳۸)، ۹۵-۸۶.
- چراغعلی گل، سمیه (۱۳۸۹). تداوم نقوش ساسانی در نگارگری مکتب شیراز، پایاننامه کارشناسیارشد، تهران: دانشگاه الزهرا (س).
  - حیدرآبادیان، شهرام و عباسیفرد، فرناز (۱۳۸۸). هنر فلزکاری اسلامی، چاپ دوم، تهران: سبحان نور.
- خزائی، محمد (۱۳۸۵). نقش تزئینات هنر ساسانی در شکل گیری هنر اسلامی ایران در سدههای سوم تا پنجم هجری، فصلنامه نگره، (۲و ۳)، ۷۷-۷۷.
- \_\_\_\_\_\_نقش سنتهای ساسانی در شکل گیری هنر اسلامی در سدههای سوم تا پنجم، www.noormags.com (بازیابی شده در تاریخ ۲۵ خرداد ۱۳۹۱).
- \_\_\_\_\_\_ بازتاب مؤلفههای ایرانی در روند شکل گیری فرهنگ و هنر اسلامی ایران در سدههای سوم تا پنجم هجری،www.sid.ir (بازیابی شده در تاریخ ۶ دیماه ۱۳۹۰).

www.amolenuvolette.it

(بازیابی شده در تاریخ ۱۵ اردیبه شت۱۳۹۳)

- · دهخدا، على اكبر (١٣٤٥). لغتنامه، ج ٢٠، تهران: مؤسسه لغتنامه دهخدا.
  - رجبی، پرویز (۱۳۸۳). **هزارههای گمشده،** تهران: توس.
- رضایی، فخری (۱۳۸۷). *تأثیر شاخصههای معماری ساسانی بر مساجد ایرانی تا قرن پنجم هجری*، پایاننامه کارشناسیارشد، اصفهان: دانشگاه اصفهان.
  - ریاضی، محمدرضا (۱۳۸۲). **طرحها و نقوش لباسها و بافتههای ساسانی**، تهران: گنجینه هنر.
- زارع ابرقویی، احمد (۱۳۹۰). بررسی پیشینه نوارهای ساسانی و چگونگی تأثیر آن بر امپراطوری بیزانس و جهان اسلام، پایاننامه کارشناسیارشد، زاهدان: دانشگاه سیستان و بلوچستان.
  - زرین کوب، عبدالحسین (۱۳۸۶). **آشنایی با تاریخ ایران**، تهران: سخن.
  - زمانی، عباس (۱۳۹۰). تأثیر هنر ساسانی در هنر اسلامی، تهران: اساطیر.
- سرفراز، علی اکبر و فیروزمندی، بهمن (۱۳۸۱). باستان شناسی و هنر دوران تاریخی ماد، هخامنشی، اشکانی، ساسانی، تهران: عفاف.

- شراتو، امبرتو (۱۳۷۶). هنر سامانی، مجموعه تاریخ هنر ایران: هنر سامانی و غزنوی، ترجمه یعقوب آژند. تهران: مولی.
- صوفي، عبدالرحمن بن عمر (١٣٨٩). صور الكواكب، ترجمه محمدبن محمد نصرالدين طوسي، تهران: ققنوس.
- طاهری، علیرضا (۱۳۸۸). تأثیر شکل سیمرغ ساسانی بر روی هنر اسلامی، بیزانس و مسیحی، **هنرهای زیبا** هنرهای تجسمی، (۱۳۸۸). ۲۴- ۱۵.
- علام، نعمت اسماعیل (۱۳۸۲). **هنرهای خاورمیانه در دوران اسلامی،** ترجمه عباس تفضلی، مشهد: آستان قدس رضوی.
  - غیبی، مهرآسا (۱۳۸۵). هشت هزار سال تاریخ پوشاک اقوام ایرانی، تهران: هیرمند.
  - فریدنژاد، شروین (۱۳۸۴). اسب و سوار در هنر ساسانی، **کتاب ماه هنر**، (۸۹ و ۹۰)، ۱۵۴–۱۴۸.
    - کورزین، فیلیس (۱۳۸۶). امپراطوری اسلامی، ترجمه مهدی حقیقتخواه، تهران: ققنوس.
- گرابر، اُلگ (۱۳۷۶). هنر اموی، مجموعه تاریخ هنر ایران: هنر اموی و عباسی، ترجمه یعقوب آژند، تهران: مولی.
  - محمدیناه، بهنام (۱۳۸۶). **کهن دیار**، تهران: سبزان.
  - معین، محمد (۱۳۶۴). فرهنگ فارسی معین، ج۲، چاپ هفتم، تهران: امیرکبیر.
- موسوی حاجی، سیدرسول (۱۳۸۷). تأملی دیگر در اثبات هویت واقعی و محتوای تاریخی نقش برجستههای تاق بزرگ بستان، هنرهای زیبا، (۳۵)، ۹۲-۸۵.
- هرتسفلد، ارنست (۱۳۸۱). **ایران در شرق باستان،** ترجمه همایون صنعتیزاده، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
- هرمن، گ. (۱۳۷۴). **هنر ساسانیان، هنرهای ایران،** ترجمه پرویز مرزبان، گردآوری ر. دبلیو فریه، تهران: فرزان.
  - هیلنبرند، رابرت (۱۳۸۶). **هنر و معماری اسلامی،** ترجمه اردشیر اشراقی، تهران: روزنه.
- Ettinghausen, R. & Grabar, O. (1994). The Art and Architecture of Islam: 650-1250. New Haven and London: Yale University Press.
- Harris, J. (2004). 5000 Years of Textiles. London: British Museum.
- Hillenbrand, R. (1999). Islamic Art and Architecture. London: Thames and Hudson.
- Khalili, N. (2008). Visions of Splendor in Islamic Art and Culture. London: Worth Press.

# سینمای معناگرا از منظر آرای مرتضی شهید آوینی\*

شكوفه آروين\*\*ابوالقاسم دادور\*\*\*

### چکیده

پیشرفت سرسامآور تکنولوژی و صنعت و کهرنگ شدن معنویت در زندگی بشر در دهههای اخیر، با افزایش توجه به متافیزیک و طلب معنایی برای زندگی همراهبوده که پیامدهای آن بیش از هرجا در سینما نمود یافتهاست. در کشور ایران توجه به امور معنوی و مقدس با وقوع جنگ تحمیلی شدت بیشتری یافت. دراین میان، مرتضی آوینی از کسانی بود که کوشید نوع جدیدی از سینما را ارائهنماید که متناسب با عرصههای معنوی دفاع مقدس باشد. ازاینرو، بجای پرداختن به شیوههای سنتی روایتگری به روشهای جدید که مبتنی حکمت و شهود بود، روی آورد و نام سینمای اشراقی را بر آن نهاد. به تدریج با پررنگ شدن حضور معنویت در آثار سینمایی، گونههای جدیدی با عناوینی مختلف همچون سینمای دینی، سینمای معناگرا، سینمای ماورا و سینمای استعلایی یکی پس از دیگری پا به عرصه سینمای ایران نهادند.

براین اساس مسأله اصلی در پژوهش حاضر، بررسی تطبیقی بین دو گونهٔ سینمای اشراقی با سینمای معناگراست. بدین منظور، نخست مفهوم سینمای اشراقی با توجهبه بحثهای نظری از نگاه آوینی بررسی شدهاست. سپس تعاریف مختلف و دیدگاههای متفاوت برای سینمای معناگرا و گونههای همخانواده آن ارائهشده و ویژگیهای آن با آوردن مصادیقی مورد مطالعه قرار گرفتهاست. درنهایت این دو گونه سینمایی با یکدیگر مقایسه شدهاند. مطالعات انجامشده، مبتنی بر روش تحلیلی – کتابخانهای، مطالعه اسنادی و تحلیل تطبیقی است.

نتایج بهدستآمده بیانگر این بود که تولیدات سینمای معناگرا و تعاریف سینمای اشراقی، علی رغم وجود تفاوت اساسی در نوع رویکردشان نسبت به معنویت، در بعضی موارد محتوایی مانند نگرش مثبت و خیرخواهانه به جهان و همچنین تذکر و یادآوری وجود خدا برای مخاطب، مشابه هستند.

### كليدواژگان: بررسي تطبيقي، مرتضي شهيد آويني، سينماي اشراقي، سينماي معناگرا.

<sup>\*</sup>این مقاله برگرفته از رساله دکتری، شکوفه آروین با عنوان «بررسی تطبیقی بازنمایی تصویر جنگ در فیلم و رمان دههٔ ۶۰» به راهنمایی آقای دکتر ابوالقاسم دادور در دانشگاه الزهرا میباشد.

<sup>\*\*</sup> دانشجوی دکتری پژهش هنر، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا(س)، تهران.

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا(س)، تهران.

### مقدمه

ورود مقوله معنویت به عرصه سینمای ایران، با واژهسازیهای متعددی همراه بود که بجای ارائه تعریفی واضح از این مقوله، تعداد بسیاری گونه سینمایی را با عناوین مختلفی چون معناگرا، دینی، اشراقی، ماورایی، استعلایی، قدسی و ... شكل داده كه با توليد همزمان أنها باعث أشفتكي ذهني مخاطبان این عرصه گردید. بطوری که باوجود گذشت بیش از یک دهه از ظهور دو گونه سینمایی اشراقی و معناگرا در عرصه تولیدات سینمایی کشور، هنوز تعریفی جامع، روشن و مشخص برای این مفاهیم ارائه نشدهاست. حضور دیدگاههای مختلف و تعاریف گوناگون برای توضیح این مفاهیم نه تنها به وضوح این مطلب کمکنکرده بلکه باعث سردر گمی مخاطب هم گردیده است. دراین میان بسیاری از گونههای ارائهشده در حد یک عنوان جدید همچون دینی، شهودی، ماورایی، استعلایی و قدسی باقیمانده و هیچ تعریف مشخصی برای آن ارائه نشدهاست. درمقابل، بعضی از این عناوین مانند سینمای معناگرا بیشتر مورد توجه قرار گرفته و بارها درباره آن بحث بوده آن گونه که با حضور در انواع جشنوارهها بهعنوان بخشی مستقل، مصادیق زیادی را به خود اختصاص دادهاست. برای همین در نوشته حاضر تلاش برآن است تا پیش از هر چیز، تصویری روشن از دو گونه سینمایی مورد بحث به مخاطب ارائهشود. براین اساس، پژوهش حاضر با هدف ارائه تعریفی روشن از سینمای اشراقی و سینمای معناگرا در ایران ٔ و تبادلات و اشتراکات میان این دو گونه سینمایی، به شیوه مقایسهای انجام گرفتهاست تا از این رهگذر، امکان رشد و تعالی سینمای ایران در آینده بررسی و فراهم گردد.

برای دستیابی به هدف بیانشده، یافتن تبادلات و اشتراکات سینمای اشراقی و سینمای معناگرا، لازم است تا به این پرسشها پاسخ دادهشود. سینمای اشراقی دارای چه ویژگیهایی است و این گونه سینمایی، کدام آثار را دربر می گیرد. دیگر اینکه، مفهوم سینمای معناگرا در ایران چیست و مصادیق آن کدامند.

برای پاسخ گویی به پرسشهای بالا نخست، اصول سینمای اشراقی و همچنین آرای مرتضی آوینی و سایر صاحبنظران درباره این گونه سینمایی تبیین و توضیحداده شدهاست. نظربه اینکه این گونه سینمایی تنها در سطح نظریه پردازی باقیمانده و تولید چندانی تحت این عنوان انجامنشده، نگارنده نیز به اجبار، به شرح مباحث نظری در این حوزه بسنده کردهاست. درادامه کوشیده است تا با جمعآوری آرای کارشناسان در ارتباط با حضور معنویت در سینمای

ایران، تصویری بهنسبت روشن را از مفهوم سینمای معناگرا ارائهدهد. همچنین ازآنجاکه تعاریف متعدد، مبهم و گاه متضاد در این زمینه باعث آشفتگی بحث می گردد، چند فیلم که با تعریف مورد نظر نگارنده همخوانی دارد بهعنوان مصادیق ارائهشده و درنهایت، با تعریف سینمای اشراقی تطبیق و مقایسه شدهاند.

### پیشینه پژوهش

درباره شهید آوینی و آرای وی در زمینه هنر، مقالههای بسیاری نگاشته شده که بیشتر آنها رویکردی پژوهشی نداشته و در آنها بهاقتضای زمان، بزرگداشت یا سالگرد شهادت، اندیشههای وی و تأیید یا نقد آنها از منظری شخصی مرور شدهاست. ازاینرو گذشته از آثار مکتوبی که به قلم وی در قالب دو جلد کتاب "آینه جادو" (۱۳۷۳) گردآوریشده، تنها یک اثر پژوهشی مکتوب می توان یافت که بطور مشخص آرای آوینی را در باب سینما و عکاسی بررسی کردهاست. ضمن اینکه محمد مددپور (۱۳۸۴)، در کتاب "سینمای اشراقی: سینمای دینی و هنر اشراقی شهید آوینی با نظری به عكاسى اشراقى "، كوشيد باتوجهبه مقالات بجامانده از شهید آوینی و بهرهگیری از آنها بهعنوان مرجع پژوهش، نوع جدیدی از سینما را باعنوان سینمای اشراقی به شکلی نظری و بدون مصداق عینی، تبیین کند. تقریباً همزمان با ظهور این واژه در قالب یک گونه سینمایی جدید، واژه معناگرا نیز برای نخستینبار در قالب گفتگوهای خبری مرتبط با جشنواره فیلم فجر منتشرشد و در توضیح رویکرد جدیدی که به جشنواره اضافه شدهبود، به کار رفت. از آنجا که این واژه، بسیار مبهم مینمود و تمایز آن با سایر واژگان و رویکردهای مشابه چندان مشخص نبود، بنیاد سینمایی *فارابی* (۱۳۸۴) بهعنوان یکی از متولیان جشنواره فیلم فجر تلاش کرد تا با انتشار مجموعه مقالات و مصاحبه هایی در این زمینه، به این واژه تااندازهای وضوح بخشد. این مقالات که در قالب دو جلد کتاب باعنوان "نامههای معنوی و نگاهی به سینمای معناگرای ایران"، به چاپ رسید؛ بیش از آنکه تصویری روشن از این واژه را ارائهنماید، دربردارنده نظرات و انتقادات کارشناسان سینمایی در ارتباط با تبیین چنین رویکردی در عرصه سینمای ایران بود. از آن زمان تاکنون تلاش چندانی برای تألیف و انتشار یک مجموعه مدون در ارتباط مشخص با سینمای معناگرا انجامنگرفته و بیشتر کتابهای چاپشده نیز ترجمه منابعی است که با نگاهی کلی، موضوعات معنویت و مذهب را در سینما بررسیمی کنند. چراکه این واژه، معادل دقیقی در زبان انگلیسی ندارد.

بااینهمه، گرچه هر دو گونه سینمایی مورد بحث دارای پیشینه پژوهشی اندکی است لیکن بنابر عقیده نگارنده، همزمانی ظهور این دو واژه در عرصه پژوهشهای سینمایی کشور دلیل خوبی برای بررسی تطبیقی این دو گونه و ابهامزدایی از آنهاست.

### روش پژوهش

پژوهش حاضر مبتنی بر مطالعه ای انتقادی در حوزه سینما است که ازطریق گردآوری اسناد و مدارک کتابخانهای و تحلیل محتوای آنها به روش کیفی انجام گرفتهاست. براین اساس، ابتدا حوزههای مورد بررسی با جمع آوری و ارائه آرای مختلف و واکاوی این آرا از زوایای گوناگون، مطالعهشده و در هر مورد، مصادیق عینی اندکی نیز بهمنظور تحدید بحث و وضوح بیشتر آن، ارائه گردیدهاست. بطوری که درزمینه سینمای اشراقی، مجموعه مستندهای "روایت فتح" و درزمینه سینمای معناگرا، مشخصاً بخشی از آثار سینمایی که بیشتر در اواخر دهه ۷۰ و اوایل دهه ۸۰ ه.ش. با حمایت بنیاد سینمایی فارابی و مطابق با تعریف این بنیاد، ساخته شده بهعنوان جامعه آماري معرفي شدهاند. آثاري همچون "تولد یک پروانه"۲، "رنگ خدا"۳، "اینجا چراغی روشن است"۴، "قدمگاه"، "یکتکه نان" و "وقتی همه خواب بودند"٪. درنهایت تعاریف نظری و مصادیق ارائهشده در هر مورد در بخش پایانی پژوهش، به شیوهٔ تطبیقی مورد نقد قرار گرفتند که نتایج نهایی تحقیق را شکل دادهاند.

### سينماى اشراقي

شهید آوینی نام اشراقی را فیالبداهه و به گونهای مکاشفه آمیز برای این نوع سینما انتخاب کرد و تعبیر ایشان از آن، نوعی شهود حقیقت بود. «اشراق در لغت به معنی روشن کردن و نوردادن و طلوع کردن است. با اشراق، هر چیزی نورانی می شود. نورانی کننده مانند خورشید است که همان حقیقت باشد. سهروردی اشراق را عبارت از ظهور انوار عقلی و درخشش و رسیدن آنها به روانهای کمال یافته و وارسته می داند. کلمه شرق نیز همواره به جایی گفته می شود که سرچشمه تابش نور است.» (مددپور، ۱۳۸۴: ۹۳). نظریه سهروردی براین اساس استوار است که موجودات دنیا از نور به وجود خواند و ازهمین رو لقب شیخ اشراق یافت. بنابر نظریات مهروردی، روش اشراقی در فلسفه بدین معناست که باید کاری کرد که نور معرفت از قلب بتابد و قلب روشن شود و این، تنها ازطریق تزکیه نفس به دست می آید. بنابراین روش

این فلسفه، تزکیه قلب و پاککردن آن از غیر خداست. البته این عمل بعد از آن است که فیلسوف راه استدلال را پیموده و در حکمت، بحثی به آخر رسیدهباشد (ابوریان، ۴۹:۱۳۷۲) با این توصیف، بهنظر میرسد تعریف فلسفی اشراق چندان با تعریف سینمایی آن منطبق نباشد. چراکه نام اشراقی را مرتضی آوینی فیالبداهه و به گونهای مکاشفه آمیز بر این نوع سینما گذاشت و درواقع از این مفهوم، نوعی سینمای شهودی را استنباط کرد. وی در آثار خود به این نکته اشاره نمودهبود که هنرمند هنگامی که حجاب خود او از میان برمیخیزد، به شهود حقیقت میرسد و می تواند درست نگاه کند. از دیدگاه آوینی، تجربه اشراقی این است که انسان چنان به حقیقت نزدیک شود که حجاب نفس ازمیان رود و دیگر میان من و عالم، هیچ حجابی وجود نداشتهباشد. درواقع این نحوه فیلمسازی پیش از آنکه به توان و تکنیک سینمایی فیلمساز وابستهباشد، به ادراک و برداشت او از حقیقت موضوع برمی گردد و نسبتی که او با حقیقت برقرارمی کند.

چنین تعریفی از سینما که نگاهی عرفانی در آن مدنظر است، با وقوع انقلاب اسلامی بهویژه جنگ تحمیلی که سویههایی دینی و ایدئولوژیک داشت، وارد عرصه سینمای ایران شد و بهتدریج رشد کرد. در پی آغاز جنگ، گروه عظیمی از مشتاقان انقلاب اسلامی دوربین بهدست گرفتند و راهی جبههها شدند. در این میان، وجود دو گروه از مستندسازان مشخص بود؛ دستهای که فیلمبرداران و فیلمسازان حرفهای عمدتاً تلویزیون بودند و دسته دیگر جوانان انقلابی ای بودند که بیشتر آنها در گروه "چهل شاهد" گرد آمدهبودند. از آنجا که جنگ تحمیلی یک سویهٔ قدرتمند ایدئولوژیک هم داشت، فیلمهایی که این جوانان مىساختند سويهٔ آشكار ايدئولوژيكى پيداكرد. درواقع، ریشه اعضای گروه چهل شاهد را جوانانی تشکیل می دادند که نه در سینمای آزاد بودند که پس از انقلاب منحلشد و نه در سینمای جوان که بعداً شکل یافت بلکه جوانان انقلابی ای بودند که نخستینبار در کوران حوادث انقلاب دوربین بهدست گرفتند و گاه در همین کوران بود که با دوربین آشنا شدند. در کنار آنها، گروه "روایت فتح" و در رأس آن مرتضی آوینی هم بود که با جهتی مشابه سمت و سوی این جوانان، در تلویزیون جمهوری اسلامی ایران شکل گرفت.

با ادامه و گسترش جنگ، کار روایت فتح چنان تثبیتشد که بر تمام گرایشهای سینمای مستند جنگی سایهانداخت. به گونهای که از سال دوم جنگ، دیگر فیلمهایی مانند "پل آزادی " که بطور کامل از قواعد مستندهای حرفهای پیروی می کرد، ساخته نمی شد و مستند جنگی یکسره مستند روایت فتحی شد.

ویژگیهای ساختاری این نوع از سینمای مستند جنگ، تصویربرداری رها و یله از قواعد معمول و مرسوم فیلمبرداری، اتکای کامل به دوربینهای سبکوزن ویدیوئی، حضور در تمامی میدانهای جنگی به قیمت دادن قربانیهای بسیار، تکیه بر مصاحبه با تکتک رزمندگان و ارائه یک روایت شاعرانه و عاشقانه از جنگ بود. همین روایت، البته بر کل فیلم هم سایهمیانداخت. بهنحوی که طی فیلمها کمتر تصویری که نمایشگر زشتیها و بیرحمیهای جنگ بود، دیدهمیشد. این، نمایشگر زشتیها و بیرومیهای جنگ بود؛ چیزی که در فیلمهای مشابه جنگی در بیشتر کشورهای جهان کمتر قابل دیدن بود و بعدها در نوشتهها و مقالات سینمایی مرتضی دیدن بود و بعدها در نوشتهها و مقالات سینمایی مرتضی

بنابر عقیده وی سینمای اشراقی، بازآفرینی یا بازتاب واقعیت نیست بلکه بازتابی از درون فیلمساز است. هراندازه نفس فیلمساز آلوده تر و مهجور تر و شریر تر، به همان نسبت اثر وی از واقعیت و حقیقت دور است و هرقدر نفس فیلمساز در این حالت در این میان فنا پیداکرده و نابود شدهباشد؛ در این حالت روح انسان به مقام آئینهای میرسد که کل واقعیت ٔ را در خودش بازتاب می دهد.

آشکار است که چنین تفسیری از سینما، درست نقطه

مقابل رأی آنهایی قرارمی گیرد که هنر را حدیث نفس هنرمند

مى دانند. چراكه براساس اصول سينماى اشراقى، آنچه فيلم را از واقعیت دورمی کند، نگاه هنرمند است. بهدیگر بیان، هنرمند خود حجاب میان اثر هنری و واقعیت و حقیقت است. این خود اگر از میان برخیزد، هنرمند به شهود حقیقت می رسد و می تواند آنچه را بر قلبش نازل شده بدون تغییر و دستنخورده، به دیگران هم ارائهدهد (مددپور، ۱۳۸۴: ۷۳). درواقع، در تعریف سینمای اشراقی بیش از آنکه درباره هنر، فیلم، سینما و تکنیک گفتوگو شود، مباحث نظری با رویکردی عرفانی و شاعرانه بررسی شده و تزکیه نفس فیلمساز به عنوان نکته کلیدی آن بحث مطرحمی شود. تاجائی که مسأله تكنيك و كاربرد فن و تكنولوژی را نيز تحتالشعاع خود قرارمی دهد. بدین معنی که اگر محتوای سینما بخواهد بهسوی حق و اسلام متمایل شود، تکنیک سینما مجموعه روشها و ابزارها، حجابهایی است که باید برداشتهشوند. چراکه «روح سینمای متناسب با زیبایی و عظمت انقلاب اسلامی باید تذکر باشد نه تفنن و اگرچه سینمایی اینچنین، ازآنجا که مخاطب آن بهر تقدیر مردم هستند، باید دارای جاذبیت باشد اما نه جاذبیتی ملازم با غفلت زدگی. جاذبیتی همراه با تذکر.» (آوینی، ۱۳۷۰: ۱۸۹). به اعتقاد آوینی، شرط اصلی همان تقواست که انسان را به اخلاص می رساند

و با اخلاص، درهای حکمت نیز بر قلب گشوده می شود. پس تنها راه خروج از ولایت تکنیک و گذر از متافیزیک غرب، نخست تقوا و آنگاه در پرتو نور حکمت متقین، به تمدن غرب و لوازم و اجزای آن نگریستن است. به عبارت دیگر، در سینمای اشراقی، تکنولوژی سینما به عنوان حجابی که مانع حضور حقیقت هستی است، باید اهلی شود و این اهلیت اگرچه با مهارت فنی نسبتی غیرقابل انکار دارد لیکن بیش از هر چیز به نسبتی رجوع دارد که فیلمساز با عالم وجود خود برقرارمی کند.

این مسأله، نفی دانش تکنیکی به عنوان پیشنیاز فیلمسازی و پر کردن آن با تزکیه نفس فیلمساز، موضوعی بحث برانگیز است که حتی در فلسفه اشراقی نیز جایگزینی ندارد. چراکه در روش اشراقی فلسفه، تفکر، استدلال و حکمت بهعنوان مقدمهای برای تصفیه باطن بهشمارمی رود و این موضوع، یکی از تفاوتهای اصلی حکیم اشراقی و عارف را شکل می دهد. بطوری که از دیدگاه اولی تفکر و استدلال، ضروری و مقدمه تزکیه است ولی در نظر دومی، از همان آغاز باید به تزکیه نفس پرداخت. بهدیگر سخن، حکیم اشراقی درپی شناخت حقیقت و عارف بهدنبال رسیدن به آن است. ازهمین رو، فيلسوف اشراقي ازآنجا كه به حكمت بحثى معتقد است با ما به زبان عقل و برهان صحبت می کند و هیچ کشف و شهودی را مقدمه یک برهان قرارنمی دهد و از این نظر، با فیلسوفان دیگر یکسان است. اما عارف به بیان مکشوفات و مشهودات خود می پردازد و پایبند برهان هم نیست (ابوریان، 

پس سینمای مدنظر آوینی که در آن دانش تکنیکی به عنوان حجابی برای کشف حقیقت تلقی شده و خرق می شود، بیشتر به تعریف عرفان تا اشراق نزدیک است و عنوان سینمای عرفانی نیز برای آن مناسبتر و گویاتر است. چراکه براساس آرای آوینی، سینمای اشراقی تنها از فردی برمیآید که پیش از ساخت فیلم، مراحل سیر و سلوک عرفانی را طی کرده و ضمن تزكيه كامل نفس، به مقام فنا في الله رسيده باشد. تنها اثر چنین کسی است که از حقیقتی الهی خبرداده و بهعنوان سینمای اشراقی هم مطرحمی شود. براین اساس هنر شهودی، تنها هنر واقعی است اما هر شهودی نیز، در عرصه هنر مجاز نیست. بنابر نظر آوینی تنها هنرمند خاص و الهي حقدارد شهودش را به تصوير كشد. پس سينماي اشراقی، مبتنی بر انسان اشراقی و نه لزوماً فیلمساز اشراقی است و ویژگیهای آن نه با بررسی آثار بلکه با بررسی شخصیت خالق آثار، بهدست میآید. بدینمعنا که برای شناخت ساختار سينماي اشراقي بايد نخست فيلمساز را عالم رازآمیز و پدیدههای فراعقلی به حساب آمد و عقل مدرن در حوزه اخلاقیات و ارزشها مفاهیم معنوی تازهای را ساخت (میراحسان، ۲۶:۱۳۸۴)

به تدریج این معنویت جدید و برساخته، به عرصه هنر نیز واردشد و به عنوان گونه جدیدی که بر نمایش امر معنوی و مقدس متمرکز بود، در بیشتر زمینه های هنری ازجمله سینما نمودیافت. گرچه به عقیده بسیاری از کارشناسان، هنر ظرفیت لازم را برای بازنمایی امر مقدس و نامتناهی ندارد لیکن می تواند کوشش هایی را که در متن فرهنگ برای رسیدن به ساحت متعالی صورت می گیرد، به نمایش در آورده و آنها را معین و مؤکدسازد. بنابراین، می توان گفت بخشی از وظیفه ربانی هنر این است که تصویری از تلاش های بشری را برای رسیدن به معنای هستی و مراتب نامتناهی بشری را برای رسیدن به معنای هستی و مراتب نامتناهی آن دراختیار مخاطبان قراردهد.

براین اساس، فیلم شکلی از هنر دراماتیک است که کاملاً درخور ترسیم و نمایش اشتیاق به معناست. فیلم بنا به قدرت یکهاش در تقلید رویداد در زمان و مکان، می تواند با فنون خاصی که دراختیار دارد، جستجوی انسان را در طلب معنا به تصویر کشد. این فنون عبارت است از تصاویر دیداری و شنیداری، تر کیببندی تصویر، حرکت دوربین و بازیگران درون کادر، تداوم کادر، تداوم بصری و سرانجام تدوین. تعجبی ندارد که جستجوی معنا بیشتر ظاهر سفر دارد. بنابراین جای شگفتی نیست که تصویر متحرک بهتر از همه هنرهای دراماتیک میتواند طی طریق انسان را بهسوی دستیابی به مفاهیم معنوی و مقدس نمایش دهد (ر.می، ۱۳۷۵: ۹۱) مفاهیمی که نخستین بار باعنوان سینمای عرفانی وارد سینمای ایران شده و بخش مهمی از تولیدات دهه ۱۳۶۰ه.ش. را تشکیل دادند. اگرچه این مفاهیم بیشتر مربوط به مذهب و اسلام بود تا معنویت در معنای عام، به هرحال، أغاز مسیری بود که ادامهیافت و بهتدریج تحت عناوین گوناگونی همچون سینمای دینی، استعلایی، اندیشه و ماورا، گسترشیافته و درنهایت، دو دهه بعد به حضور سینمای معناگرا منتهی شد.

واژه معناگرا برای نخستینبار، اوائل سال۱۳۸۳ه.ش. <sup>۹</sup>، زمانی که تازهترین خبرها درمورد بیست و سومین جشنواره سینمایی فجر منتشرمیشد، به گوش رسید. آشکار است که چند وقتی هم بطور سربسته در میزگردها و نشستها بر سر این موضوع صحبتها شد و پس از موافقت سایرین، پا به عرصه وجود گذاشت و نه فقط آن روز، که امروز هم بهمثابه واژگانی که فرهنگستان زبان بهعنوان معادلی برای اصطلاحات جدید بیگانه پیشنهادمی دهد، هنوز اصطلاحی جدید و مبهم تلقی می شود. آنچنان که بسیاری از کارشناسان جدید و مبهم تلقی می شود.

بررسی کرد و ویژگیهای اخلاقی و رفتاری عارفان را در وی جستجوکرد. درصورتی که او نیز مانند عارفان تزکیه نفس کرده و در مسیر سیر و سلوک به مقام فیالله رسیدهباشد، هر آنچه هم بیافریند، نام سینمای اشراقی را به خود می گیرد. بسیار مهم است که هنرمندی به این مقام که مقام فنا است، دستیابد. چراکه در این صورت به استناد آنچه پیش از این گفتهشد، حضرت حق خود در مقام خالق ظاهر خواهدشد و اثر هنری را بجای هنرمند می آفریند. اینکه هنرمند مى تواند محل الهام باشد و مستقيماً مورد خطاب خداوند قرارگیرد، عقیدهای است که سیدمرتضی آوینی بارها بهصراحت بر آن تأکید کردهاست. بنابر دیدگاه وی «هنرمند اهل شهود و حضور است و این چنین هنر لاجرم متكى به وحى است؛ نوعى القا كه نبايد با وحى خاصى كه به انبیا می رسد؛ اشتباه شود. هنرمند ملهم از غیب است. از آسمان می گیرد و به زمینیان می بخشد. پس سینهاش باید قابلیت نزول ملائکهای را داشته باشد که واسطه الهام هستند. سینه تنگ کوردلان کجا و آسمان بیکران (سینه هنرمند اشراقی) کجا؟» (آوینی، ۱۳۷۲: ۵۶).

بدیهی است که چنین تفسیر شاعرانهای از یک گونه سینمایی، بیش از آنکه برای ساخت یک اثر راهگشا باشد، به عنوان نگاهی شاعرانه و عرفانی از منظری شخصی به سینما تلقی شده و درحد یک نظریه باقی می ماند. چنانکه در تولیدات سینمایی نیز جای خالی مصادیق عینی آن آشکارا دیده می شود. جدای از مستندهای روایت فتح که به دست رزمندگانی ساخته می شد که از نظر آوینی به مقام فنا فی الله رسیده بودند، تولید سینمایی دیگری را نمی توان یافت که فیلمساز آن بطور قطع دارای چنین ویژگی ای بوده یا از نظر کارشناسان، آثارش در این حوزه قرار گرفته باشد. زیرا اساسا تزکیه نفس و خودسازی فردی، معیاری قابل اندازه گیری نیست و هیچ مرجعی وجودندارد که بتواند در حوزه ای تا این اندازه شخصی، برای افراد اظهار نظر کند.

### سینمای معناگرا در ایران

در نیمه دوم سده بیستم میلادی مدرنیته، اساس نگاه سنتی به هستی را مورد تردید قرارداد و درحقیقت، نگاه تازهای به کل انسان، طبیعت و نیز خدا و رابطه انسان و طبیعت با خدا به گونهای تازه ترسیمشد. بدین ترتیب ضرورت بازخوانی معنویت نیز دوباره مطرحشد. انسان بدون معنویت، امکان زیستن در جهان را نداشت و به همین دلیل جریانهای فکری گوناگون به باز تولید و بازخوانی جدید معنویت پرداختند. انواع تئوریهای فیزیکی، زندگی کیهانی و انرژیها، ابزار توجیه

آن را نقد کرده و به دلایل مختلف ی آن را نپذیرفتهاند. یکی از دلایل این است که چنین اصطلاحی بطور تلویحی سایر فیلمها و گونههای سینمایی را بی معنا می شمارد.

ازدیگر سو، موافقان این دیدگاه معتقدند ازآنجا که هر فیلمی بهنوعی دارای معناست، باید در حوزه سینمای معناگرا قرار گیرد. بلخاری در پاسخ به این انتقاد، خاطرنشان می کند که اثر دارای معنا با اثر معناگرا متفاوت است. به عبارت دیگر، مقصود از سینمای معناگرا، سینمای بامعنا نیست. چراکه در این صورت سایر حوزهها بیمعنا تلقیمی شوند. در فیلم و هنر معناگرا، معنا مفهومی معادل حیات دارد و دقیقاً به این دلیل است که بایستی بهوسیله یک ناظر، رؤیت یا ازسوی یک عالم، معلوم و مکشوف گردد. سیر معنوی در فرهنگ ما شرقیان بهویژه مسلمانان، سیری در مراتب معنا است. همچنین مفهوم حیات و جهانی هم که در آن زیستمی شود از آن دریافتمی شود. بدین معنا، هر چیزی که بتواند نگاه آدمی را ژرفتر، ادراک وی را در فهم حقایق لایهلایه جهان فربهتر سازد، مصداق مسلم معناست (بلخاری، ۴:۱۳۸۴). بنابراین شاید معنویت گرا اصطلاح مناسب تر و گویاتری برای این گونه سینمایی باشد. سینمایی که می کوشد در ورای اعراض، جوهر را کشف کند و در آن سوی مظاهر و صفات، ذات هستی را بشناسد و ازاینرو «جامع تمام مواردی مى تواند باشد كه از قبل مطرح مى شد؛ عناوين و اصطلاحاتي ازقبیل سینمای عرفانی، سینمای اندیشه، سینمای دینی، سینمای ماورا، سینمای شهودی، سینمای شاعرانه یا سینمای استعلایی که چنانچه جستوجوی معنا در هستی و گذر از ظاهر به باطن امور را مدنظر قراردهند، خود نیز در دایره سینمای معناگرا جایمی گیرند.» (اسفندیاری،۱۳۸۴: ۳۹). البته باید توجهداشت که سینمای معناگرا درعین حال که از شمول بیشتری نسبتبه سایر عناوین برخوردار است و اجمالاً دربر گیرنده تمامی عناوینی است که بیان شد لیکن بطور کامل، مساوی و مترادف هر کدام از آنها نیست. برای نمونه سینمای دینی، هم می تواند معناگرا باشد و هم نباشد و برعکس سینمای معناگرا نیز همینطور است. آن گونه از سینمای دینی که تنها به تاریخ ظاهری ادیان و روایت ماجراهای تاریخی و اجتماعی دین می پردازد و بیشتر جنبهای جامعه شناسانه و مردم شناسانه دارد، لزوماً سینمای معناگرا محسوبنمى شود چراكه سينماى دينى وقتى معناگراست که به معنا و ذات و جوهر دین توجه کند و عزمش معطوف به باطن احکام دینی باشد. از این رو سینمای دینی که تنها به ظاهر احکام و تاریخ دین و شخصیتهای دینی می پردازد و از توجه کردن به عمق و معنای آن پرهیزمی کند

و در جستجوی جوهر و ذات نگاه دینی و ماهیت باور دینی نیست، الزاماً معناگرا نیست! البته در تعریف سینمای دینی نیز نباید به ظاهر دینی بسنده کرد. ازاینرو فیلمی که در آن نماز بخوانند و به زیارت بروند، روزه بگیرند، صدقه بدهند و ازاین قبیل فرایض دینی را انجام دهند، صرفاً فیلم دینی تلقی نمی شود. به دیگر بیان «هنر دینی به هیچ وجه بهمعنای قشریگری و تظاهر ریاکارانه دینی نیست و این هنر لورماً با واژگان دینی به وجود نمی آید. هنر دینی عدالت را در جامعه به صورت یک ارزش معرفی می کند؛ ولو شما هیچ اسمی از دین و هیچ آیهای از قرآن و هیچ حدیثی درباب عدالت در خلال هنرتان نیاورید.» (خامنه ای ۱۳۸۸: ۳۲).

در سوی مقابل، سینمای معناگرایی که به اسرار و رازهای عالم می پردازد و در جستجوی معرفتی فراتر از ظواهر اعمال بشر و واقعیتهای روزمره است، ممکن است به معنی اخص دینی محسوبنشود. برای نمونه، سینمایی که به پیچیدگیهای روانی بشر و به مقوله ذهن و عین و حتی به یدیده وسیع و جذاب عالم رؤیا می پردازد، حتما معناگراست لیکن معلوم نیست دینی باشد. به همین منوال سینمای معناگرا، نبایستی با سایر تقسیمبندیهای مشابه آن مانند سینمای دینی، عرفانی، اندیشه، شاعرانه و استعلایی اشتباهشود. سینمای معناگرا حتی با سینمای ماورا نیز یکسان نیست. زیرا گرچه سینمای معناگرا به ماورا میپردازد اما زندگی عینی را فراموشنمی کند (زاهدی، ۳:۱۳۸۴). پس عنوان سینمای معناگرا دربرگیرنده آن وجوه از عناوین مشهور قبلی است که به شناخت باطن هستی ربط داشته باشد و اگر فقط در سطح سیرکند، دیگر در زمره سینمای معناگرا بهشمار نمی رود.

بدیهی است که چنین تفسیری از گونه معناگرا، درحد نظریه پردازی ها و در سطح کتاب ها محدودمانده و بهندرت وارد روند فیلمسازی شده است. شاهد این مدعا، انبوه فیلمهایی است که به عنوان سینمای معناگرا در ایران ارائه گردیده لیکن همواره با مفهوم دین و معجزات مذهبی پیوندی ناگسستنی داشته است. به عبارت دیگر، فیلمهای معناگرا در ایران برخلاف تعاریف ارائه شده چندان جامع نبوده و در موضوع، ساختار و استفاده از عناصر آشنا، بسیار به سینمای دینی نزدیکند و مهر و مشخصی میان این دو گونه سینمای دینی نزدیکند و به گفته کارشناسان سینمای دینی قصددارد تا موهبتها، اثرات مثبت و دستورات دینی را به مخاطب یادآوری کند و درمقابلِ سینمای معناگرا رو به سوی معنویت در معنای عام در قالب وجود یک نیروی خالق و بر تر و ماورایی دارد، باین همه در ایران، به ندرت فیلم معناگرایی را می توان یافت

که در آن از آموزههای اسلامی سخنی بهمیان نیامدهباشد یا بدون بهرهگیری از نمادهای اسلامی به حضور نیرویی ماورایی در هستی اشارهنماید. براین اساس، فیلم معناگرا در ایران بهعبارت ساده فیلمی است که مخاطب را به یاد خدا و قرآن بیندازد و به موهبتهایش امیدوارسازد.

باتوجه به این تعریف و مجال اندک بحث در این نوشتار، لازم به یادآوری است که آنچه در این پژوهش بهعنوان سینمای معناگرا در ایران از آن یادمی شود، مشخصاً بخشی از آثار سینمایی است که بیشتر در اواخر دهه ۷۰ و اوایل دهه ۸۰ ه.ش.، با پشتیبانی بنیاد سینمایی فارابی و مطابق با تعریف این بنیاد، ساخته شده و به تدریج سینمای معناگرا را بهعنوان یک گونه سینمایی شکل داده است ۱۰ از آن میان می توان به آثاری چون "تولد یک پروانه" (۱۳۷۶)، میان محدا" (۱۳۷۶)، "اینجا چراغی روشن است" (۱۳۸۱)، "قدمگاه" (۱۳۸۲)، و "وقتی همه خواب بودند" (۱۳۸۸)، اشاره نمود.

آثاری که با طی مسیری متفاوت نسبت به آثار تولیدشده در دهه ۶۰ ه.ش. معروف به سینمای عرفانی ۱٬ موجب شکل گیری جریانی جدید بانام سینمای معناگرا شدند. اگرچه این آثار از اصول تدوین شده ای پیروی نمی کردند اما رفته رفته، ویژگیهای مشترکی میان آنان شکل گرفت که ایجاد یک گونه سینمایی متفاوت را ممکن می ساخت. برای نمونه لوکیشنهای ساده روستایی، شاعرانگی تصاویر و استفاده از نابازیگران برای افزایش خلوص و ناب بودن فضا، به تدریج به یکی از عناصر اصلی این فیلمها تبدیل شد. به علاوه، دیالوگهای به غایت نمادین که بیشتر به جملاتی قصار شباهت دارد تا حرفهای روزمره، از زبان قهرمان ساده دل و پاک طینت روستایی ای که بسیار زبان قهرمان ساده دل و پاک طینت روستایی که بسیار عناصر آشنای دیگری است که در بیشتر فیلمهای معناگرا دیده می شود.

ازسوی دیگر، سازندگان این آثار که معتقد بودند «انتخاب پدیدههای طبیعی اگر توام با نگاهی نمادیاب صورتبگیرد، زمینه را برای ورود در عرصه بیان رمزی یا نمادین فراهممی آورد.» (حسینی، ۱۳۷۸: ۲۰۱)، بیشتر به سوی دوری از تکنیکهای پیشرفته سینمایی حرکت کرده و کوشیدند تاحد امکان با نمایش طبیعت و فطرت دست خورده، به شیوهای ناب و بی واسطه با مخاطب روبرو شوند. آنان همواره در جستجوی روشهایی بودهاند که بیش از آنکه به سرگرمی و لذت مخاطب بپردازد، بر وی تأثیر گذاشته و وجود خدا را به عنوان معنای بپردازد، بر وی تأثیر گذاشته و وجود خدا را به عنوان معنای مستی به او یادآوری کند. تصاویر زیبای برگرفته از طبیعت روستایی و دلنشین که در بیشتر این آثار تکرارمی شود، چهره

ناشناخته نابازیگران و نوع فیلمبرداری آنها، همه عواملی هستند که به تماشاگر یادآوریمیکنند که بجای تماشای فیلم، درحال تماشای یک حقیقت است.

عواملی که آشکارا در شش فیلمی که پیش تر به عنوان مصادیق این گونه سینمایی شمرده شده، وجودداشته و به سادگی قابل بازیابی است. تولد یک پروانه، روایتی اپیزودیک ۱۲ از مفاهیمی چون مرگ، شفا و یقین قلبی است که توسط قهرمانان روستایی و ساده دل که از صفای باطن برخوردارند، در عالم واقع یک روستا اما فضایی رمزآلود اتفاق می افتد. روستایی در دل کوه و خانه هایی که چون اساطیر سنگی دربرابر بیننده قد برافراشته اند، بسیار مشابه لوکیشنی ۱۳ است که در یک تکه نان نیز از آن استفاده شده است. تنها تفاوت که در یک تکه نان نیز از آن استفاده شده است. تنها تفاوت این است که این بار قهرمان ساده دل، در قالب سربازی جوان و رها از تعلقات ظاهرمی شود که مفاهیم را به صورت شهودی دریافت می کند. حضور نمادهای دینی و معنوی نیز این بار علاوه بر امامزاده روستا، در وجود زنی بیسواد ظهورمی یابد که یک شبه قرآن را از بر کرده و بیماری را شفا داده است.

استفاده از لوکیشن روستایی و امامزاده به عنوان نقاط عطف و چالش برانگیز فیلم، در چهار فیلم دیگر؛ قدمگاه، اینجا چراغی روشن است، وقتی همه خواب بودند و رنگ خدا هم وجوددارد. به علاوه قهرمان ساده دل و پاکطینت نیز که به تدریج به یک تیپ نمایشی بدل شده، در هر فیلم به نوعی ظاهرمی شود. در قدمگاه در قالب جوانی به غایت صبور و پاک که از سوی جامعه مورد بی مهری قرارگرفته اما با اولیای الهی ارتباطی خاص دارد و در نهایت همین ارتباط خاص، برایش راهگشا می شود. در اینجا چراغی روشن است، خاص، برایش راهگشا می شود. در اینجا چراغی روشن است، عمویش تولیت امامزاده را در دست می گیرد. در رنگ خدا در قالب کودک نابینایی که با ماورا ارتباطی خاص داشته و معنای هستی را بی واسطه در کمی کند و در وقتی همه خواب بودند به شکل جوانی پاک که عقبمانده ذهنی است و از سوی دیگران دیوانه خوانده می شود، در می آید.

قهرمانانی ازاین دست که در سایر فیلمهای معناگرا نیز حضور دارند، چنان پاک و معصوم و دستنیافتنیاند که امکان همذات پنداری را از مخاطب می گیرند و ذات سینما یعنی تأثیر بر مخاطب را ازدستداده و یادآوری به مخاطب را جایگزین آن می کنند. این قهرمانان که یا از ابتدا قدیساند یا بر اثر حادثهای متحول شده و یک قدیس می شوند، به شدت با انسانهای واقعی در تضادند. شخصیت آنان که بیشتر به یک تیپ شبیه است، فاقد کوچک ترین جذابیت و عنصر طبیعی و ملموسی است که بتواند مخاطب را با خود همراه کند.

شاید به همین دلیل بود که سینمای معناگرا، باوجود استقبال و پذیرش مخاطبان در آغاز کار، کم کم به ورطه تکرار افتاد. معجزات و موهبتهای الهی به کلیشهای بدلشد و جذبه سادگی و صفای باطن آنها ازدسترفت. براین اساس، آثار معناگرا در نیمه دوم دهه ۱۳۸۰ ه.ش. به تدریج به سمت قصه گویی حرکت کرد و تلاششد تا معنویت را در پسزمینهٔ قصهای پررنگ و هیجان انگیز به تصویر بکشند. فیلمهایی همچون "خانهای روی آب" ۱ و "خیلی دور، خیلی نزدیک" ۱ از این دست آثارند که با رویکرد توجه به مخاطب عام، بجای قهرمانان خدا از خلال وقایع روزمره زندگی جایگزین نمایش معجزات و موهبتهای عجیب شده است. آثاری که در آنها سعی شده تنها جود خدا از طریق وقایع ملموس و عادی زندگی برای مخاطب اثبات گردیده و از این راه، ترس و ناامیدی را از وی بگیرند.

### وجوه اشتراک و افتراق

همان گونه که پیش تر بیان شد، سینمای اشراقی آنچنان بر شخصیت فیلمساز و تزکیه نفس او متکی است که به لحاظ ساختاری و تکنیکی نمی توان مشخصه ویژهای برای آن بر شمرد. چراکه هر آنچه بر قلب تزکیه یافته و متعالی فیلمساز نازل شود فارغ از هر ویژگی و قاعدهای، مصداق اثری اشراقی است. بااین همه، چنانچه تعاریف مطرح شده ملاک قرار داده شود و مستند روایت فتح به عنوان مصداق این سینما در نظر گرفته شود، می توان مواردی را از این مستند به عنوان ویژگی های سینمای اشراقی استخراج کرد و آنها را در تطبیق با مؤلفه های سینمای معناگرا قرارداد.

براین اساس و باتوجهبه تعاریف و مصادیق ارائهشده، می توان گفت که در هر دو گونهٔ سینمایی مورد بحث، فیلمساز سعی دارد جهانی انتزاعی و غیرواقعی را به تصویر بکشد که یکسر خیر و زیبایی است. به همین دلیل بیشتر مواقع، تصوری از زشتیها و نیروی شر بهمیان نمی آید و تنها زیباییها و نیروی خير الهي است كه نشان دادهمي شود. آن گونه كه نمايش مختصر شر و بدی در مصادیق سینمای معناگرا تنها برای فراهم ساختن زمینه ای است که می بایست به تحول قهرمان منجرشود. بطوری که تمامی شر و بدیها درنهایت یا به سادگی ازبین رفته یا خیر می شوند. از سوی دیگر در سینمای اشراقی نیز، شر نه بهعنوان نیرویی موجود و مستقل بلکه بهمثابه جام بلای معشوق به تصویر درمی آید. چنانکه در مستندهای روایت فتح که به دست عدهای تصویر بر دار از جان گذشته ساخته می شد، خدا در جایگاه معشوق، جنگ بهعنوان جام بلای معشوق و رزمندگان به هیأت عاشقانی درآمدهاند که برای وصل و رسیدن به معشوق، سر از پا نمی شناسند.

شباهت دیگری که در این گونهٔ سینمایی دیدهمی شود؛ مسأله ارتباط با مخاطب است. فیلمساز در هر دو گونهٔ مورد بحث سعی دارد اثرش را به گونهای بیافریند که درنهایت وجود خدا را به مخاطب گوشزدکند. بهعبارت سادهتر، فیلمساز وظیفه خود میداند تا ازطریق اثرش، مخاطب را با ایمان تر کند. این مسأله در سینمای اشراقی با رویکردی عرفانی و در سینمای معناگرا با دیدگاهی مذهبی قابل مشاهده است. چنانکه در مستندهای روایت فتح، رزمندگان بهعنوان عارفانی تصویر می شوند که حق را دیده و برای وصال او کوشیدهاند. در مصادیق سینمای معناگرا نیز وجود حقیقتی ماورایی در قالب خدا، بیشتر از راه معجزه و شفا، به مخاطب یادآوری می شود. براین اساس، شاید بتوان گفت که سینمای اشراقی رو بهسوی مخاطب خاصی دارد که پس از فهم شریعت دین، در عرصه طریقت پا گذاشتهاست. ازاینرو، نگاه عارفانه و نمایش خدا در جایگاه معشوق برایش قابل درک است. در مقابل، سینمای معناگرا با هدف مشترک تذکر به مخاطب، راهی متفاوت را درپیش می گیرد و با به کار گیری نمادهای آشنای دینی همچون امامزاده، توسل و درنهایت معجزه تفسیری ساده از مفهوم خدا را ارائهمی دهد که برای عامهٔ مخاطبان قابل فهم باشد.

افزونبر شباهتهای محتوایی، برخی مؤلفههای فرمی مشترک نیز در این دو گونه سینمایی قابل شناسایی است. بهره گیری از عناصر نمادین آشنا در قالب نور، آب، طبیعت دستنخورده، عبادت و نیایش، اسامی و بقعه امامان و امامزادگان ازاین دست مؤلفههاست که در کنار تکنیک ساده سینمایی و دوری از جلوههای ویژه می کوشد تا فیلم را برای مخاطب، واقعی و حقیقی جلوه دهد. به امید اینکه مخاطب تذکرات فیلم را باور کرده و با قهرمان ساده دل و پاک طینت آن همذات ینداری کند.

امیدی که اگرچه در ابتدای ظهور این گونههای سینمایی تاحدی قابل دستیابی بود لیکن کم کم به ورطه تکرار افتاد و رنگباخت. شاید به همین دلیل بود که تولید سینمای اشراقی در قالب مجموعه روایت فتح، باوجود تلاش برای ارائهٔ تصویری عرفانی از جنگ تحمیلی، بیشتر رنگ و بوی ایدئولوژیک بهخود گرفت و در آثار بعدی نیز ادامهنیافت. ازسوی دیگر، سینمای معناگرا هم در تولیدات بعدی خود مسیر جدیدی را پیش گرفت که بیشتر بهسمت قصه گویی متمایل بود. برای نمونه می توان از آثاری که در آنها تلاشمی شد با استفاده از قواعد رایج سینمایی، قصهای باورپذیر تر و پررنگ تر را در فضایی کاملاً واقعی روایت کرده و معنا را در پس زمینه آنها جای داد، یاد کرد.

### نتيجهگيري

با رخداد جنگ تحمیلی، تحولی در سرزمین ایران اتفاقافتاد که بر پدیدههای دو دهه اخیر در تمامی عرصهها تأثیر گذاشت. یکی از این تأثیرات، شکل گیری تعریف جدیدی از مفهوم معنویت به عنوان مقوله ای جذاب، حیاتی و مستقل بود که به تدریج در تولیدات سینمای ایران راهیافته و مورد تأکید برخی از فیلمسازان قرار گرفت. مفهومی که نخست با رویکردی عرفانی و شاعرانه وارد عرصه نظریه پردازی شد و با تولید مجموعههایی مانند مستند روایت فتح سعی داشت یک گونه سینمایی جدید را باعنوان سینمای اشراقی تولید و معرفی کند. در تولید این گونه مجموعه ها توجه اصلی جدای از همه مؤلفه های سینمایی، متمرکز بر نفس فیلمساز و تزکیه روحی و معنوی او بود و ازاین رو، آثاری را دربرمی گرفت که فیلمسازان عارف مسلک آنها را می ساختند. از دیگر سو، سینمای معناگرا نیز با رویکردی دینی و بهره گیری از نمادهای مذهبی عام و آشنا، در پی تولید آثاری بود که معنویت را در معنایی ساده و ملموس برای مخاطب تصویر کرده و از این رهگذر، وجود خدا را به او اثبات و گوشزد کنند.

از آنجا که این هر دو گونه سینمایی، دیدگاهی مثبت و خیرخواهانه را نسبتبه جهان درپیش گرفته و تذکر وجود خدا را برای مخاطب بهعنوان هدف خویش قراردادهاند، در برخی از ویژگیهای فرمی و محتوایی با یکدیگر مشابهند. اما تفاوت اصلی که از اختلاف دو دیدگاه عرفانی و دینی سرچشمه میگیرد، این است که سینمای اشراقی با ارائه تفسیری شاعرانه و غیرتکنیکی از سینما، درحد بحثهای نظری باقیماند و در تولید آثار سینمایی توفیق چندانی نیافت. درمقابل، سینمای معناگرا که رویکرد دینی را بهعنوان رویکردی ملموستر و عامتر با مؤلفههایی عینی تر درپیش گرفت، باوجود آنکه نتوانست مطابق تعاریف و نظرات اولیه ارائهشود و مرز مشخصی را با سایر گونههای مشابه مانند سینمای دینی، اخلاقی، ماورا و استعلایی حفظ کند سرانجام در تولیدات سینمایی ادامهیافت، به تدریج رشدکرد و در دورههای بعدی به تولید آثاری متفاوت انجامید.

### پینوشت

- ۱- منظور بخشی از آثار تولیدشده با رویکرد معناگراست که اواخر دهه ۷۰ و اوائل دهه ۸۰ ه.ش. تولیدشده و از ویژگیهای مشترک سبکی برخوردار است.
  - ۲- فیلمی از مجتبی راعی، ساخته شده در سال ۱۳۷۶.
  - ۳- فیلمی از مجید مجیدی، ساختهشده در سال ۱۳۷۷.
  - ۴- فیلمی از رضا میرکریمی، ساخته شده در سال ۱۳۸۱.
  - ۵- فیلمی از محمدمهدی عسگرپور، ساخته شده در سال ۱۳۸۲.
    - ۶- فیلمی از کمال تبریزی، ساختهشده در سال ۱۳۸۳.
    - ۷- فیلمی از فریدون حسن پور، ساخته شده در سال ۱۳۸۴.
- ۸- از دیدگاه تفکر کنونی، معمولاً واقعیت را بهمعنای حقیقتی که برای انسان وقوع پیداکرده و در آن انسان لحاظشده به کارمی برند اما لفظ حقیقت، قدری فراتر از این معناست. بدین معنا که وجود انسان در آن لحاظ نشده است. واقعیت از نظر عالم دین، همین زندگی عادی مردم یا همان که تعبیر به فطرت اول برایش صادق است، نیست. واقعیت از این نظر تجلی حق است در مرایی زمان و مکان، نسبت به انسان.
- 9- بطور دقیق تر در مردادماه ۱۳۸۳، نشریه سینمایی فیلمنگار، گفت و گویی با/سفندیاری انجامداد که باعنوان "معطوف به عالم غیب" در شماره بیست و سوم این نشریه بهچاپرسید. در همین گفت و گو، اسفندیاری از سینمای معناگرا سخن گفت و اصطلاح مزبور را در تقابل با سینمای معنوی به کاربرد.
- ۱۰ منظور آثاری است که در زمان مذکور پیش از شکل گیری سینمای معناگرا بهشکل رسمی، بیشتر با لوکیشنهای روستایی، استفاده از نابازیگران و درونمایههای مذهبی تولیدشدند و بهنوعی از پیشگامان این عرصه بهشمارمی روند.
- ۱۱- منظور آثاری است که تحت تأثیر شرایط اجتماعی سیاسی پس از انقلاب و در دوران دفاع مقدس تولیدشدهاند و بعضاً الگوگرفته از فیلمهای معناگرایانه اروپای شرقی بودند. بیشتر این آثار که با حمایت دولتی تولیدمی شد یا متعلق به سینمای جنگ و دفاع مقدس بود که توسط کارگردانان رزمنده ساخته می شد یا برگرفته از اصول عرفان اسلامی و تفقدهای مذهبی بود که با تلاش کارگردانی چون مهر جویی و مخلباف و ادعای سینمای عرفانی تولیدمی شد. این آثار که اغلب تکیه بر متافیزیکی نامعلوم

118

و ناشناخته و سردرگم داشت، مبدأ و مأخذ آن روشن نبود. بهزعم شهید آوینی بجای ساختن اندیشه به اعتقاد میآویخت و ازهمین رو، در همان سالها هم آنطرف ناسازش پیدابود.

۱۲- نوعی ساختار چند بخشی است که هرکدام از بخشها به تنهایی نیز قابلیت اجرای نمایشی دارند. در ساختار اپیزودیک بن اندیشه و موضوع کلی اپیزودها باعث کنارهم قرارگرفتن آنها می شود.

۱۳ - لوکیشن، مکان و محلی است که فیلمبرداری در آن انجام می گیرد.

۱۴ - فیلمی از بهمن فرمانآرا، ساختهشده در سال ۱۳۸۰.

۱۵- فیلمی از رضا میرکریمی، ساختهشده در سال ۱۳۸۳.

### منابع و مآخذ

- آوینی، سیدمرتضی (۱۳۶۸). اخلاق و سینما، **سوره**، دوره اول، (۱۱)، ۶۰-۵۸.
  - \_\_\_\_\_\_ (۱۳۷۰). **آینه جادو**، ج ۱، تهران: برگ.
- \_\_\_\_\_(۱۳۷۲). حكمت سينما، **فصلنامه فارابي**، دوره پنجم، (۲)، ۱۹-۶.
- \_\_\_\_\_\_(۱۳۷۳). آینه جادو، ج ۲، تهران: کانون فرهنگی، علمی و هنری ایثارگران.
- آروین، شکوفه. (منتشر نشده). بررسی تطبیقی بازنمایی تصویر جنگ در فیلم و رمان دههٔ ۶۰. رساله دکتری یژوهش هنر، تهران. دانشگاه الزهرا.
- ابوریان، محمدعلی (۱۳۷۲). مبانی فلسفه اشراق از دیدگاه سهروردی، ترجمهٔ محمدعلی شیخ، تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
- اسفندیاری، عبدالله (۱۳۸۴). سینمای معناگرا چیست، نامههای معنوی؛ مجموعه مقالات درباره سینمای معناگرا، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
- \_\_\_\_\_\_. درآمدی بر سینمای معناگرا، نامههای معنوی؛ مجموعه مقالات درباره سینمای معناگرا، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
- بلخاری، سیدحسن (۱۳۸۴). معنی و مفهوم معنا در هنر و سینمای معناگرا، نامههای معنوی؛ مجموعه مقالات درباره سینمای معناگرا، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
- تاجدینی، علی (۱۳۷۳). همسفر خورشید؛ یادنامه سالگرد شهادت سیدمر تضی آوینی، به کوشش علی تاجدینی، تهران: مرکز فرهنگی نشر قبله.
  - جانستون، رابرت (۱۳۸۳). **معنویت در فیلم،** ترجمه فتاح محمدی، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
- حسینی، سیدحسن (۱۳۷۸). **مشت در نمای درشت (معانی و بیان در ادبیات و سینما)،** چاپ سوم، تهران: سروش.
  - خامنهای، سیدعلی (۱۳۸۵). هنر باید متعالی باشد، تهران: مؤسسه پژوهشی- فرهنگی انقلاب اسلامی.
  - ر. می، جان (۱۳۷۵). **تأملاتی در باب سینما و دین**، ترجمه محمد شهبا، تهران: بنیاد سینمایی فارایی.
    - زاهدی، تورج (۱۳۸۴). نگاهی به سینمای معناگرای ایران، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
  - سايمون، استفن (١٣٨٣). **الهامات معنوي در سينما**، ترجمه شاپور عظيمي، تهران: بنياد سينمايي فارابي.
  - شایگان، داریوش (۱۳۷۱). هانری کربن؛ آفاق تفکر معنوی در اسلام ایرانی، ترجمه باقر پرهام، تهران: آگاه.
    - شرایدر، پل (۱۳۷۵). سبک استعلایی در سینما، ترجمه محمد گذرآبادی، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
- علوی طباطبایی، ابوالحسن (۱۳۸۴). سینمای معناگرا و تبیین عالم هستی، نامههای معنوی؛ مجموعه مقالات درباره سینمای معناگرا، تهران: بنیاد سینمایی فارابی
- مددپور، محمد (۱۳۸۴). سینمای اشراقی: سینمای دینی و هنر اشراقی شهید آوینی با نظری به عکاسی اشراقی، تهران: سوره مهر.
- مهدوی فر، سیدحسن (۱۳۸۴). رؤیای بهشت (نگاهی به فیلمهای معناگرای جهان از ۱۹۷۰ تاکنون)، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
  - میراحسان، میراحمد (۱۳۸۳). پدیدار و معنا در سینمای ایران، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.

- \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۴). معناهای ما و معناهای آنها، نامههای معنوی؛ مجموعه مقالات درباره سینمای معناگرا، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.
- معناگرای در سینمای ایران، نامههای معنوی؛ مجموعه مقالات درباره سینمای معناگرای در سینمای فارابی.
- یثربی، چیستا (۱۳۸۴). ریختشناسی تطبیقی سینمای دینی در شرق و غرب، نامههای معنوی؛ مجموعه مقالات درباره سینمای معناگرا، تهران: بنیاد سینمایی فارابی.

## **بررسی تطبیقی هنر ملیلهسازی قبل و بعد از اسلام در ایران\***

غلامعلى حاتم \*\* سميه عليزاده ميراركلائي \*\*\*

### چکیده

تنوع در طرح، اندازه و نقش آثار ملیلهای موجود در موزهها و منابع مکتوب تاریخی، این پرسش را مطرحمیسازد که کدام یک از دورههای هنری و تاریخی بیشترین تأثیر را در تغییر فرم و نقش آثار ملیله داشتهاند و ملیلهسازی بهشکل امروزی آن، از چه دورهای رایج شدهاست. برای پاسخ به پرسشهایی ازاین دست نگارندگان، دو حوزه زمانی ملیلهسازی پیش از اسلام و بعد از اسلام را بهدلیل شاخصههای خاص فرهنگی، مذهبی و سیاسی آن دو دوره، برگزیدند. پس از آن با تأکید بر تکنیکهای اجرایی و تزئینی، فرم و نقش آثار موجود در این دو زمان را بطور جداگانه و در دو مقطع زمانی متفاوت (درزمانی) با روش تحلیلی- توصیفی بررسی و درنهایت، با یکدیگر مطابقت دادند.

یافته های این بررسی پس از مطابقت، افزون بر مستندساختن مراحل شکل گیری نقوش از هزاره سوم قبل از میلاد تا پایان دوره قاجار و بیان تکنیک ساخت آثار ملیله، این واقعیت بود که مفتول های تابیده و نتابیده به کاررفته در زیورآلات و اشیای تزئینی ایران باستان، با پشت سرگذاشتن تحولات بنیادی به عنوان هنری مستقل، به نام ملیله وارد عرصه هنر - صنعت گشته اند. پس از آن، این هنر مراحل شکوفایی و تکامل خویش را در دوره های صفوی، افشار و زند و قاجار سپری کرده است.

### **کلیدواژگان:** ملیلهسازی، هنر فلزکاری، پیچک.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، بر گرفته از پایاننامه کارشناسی ارشد سمیه علیزاده میرار کلائی باعنوان "تحلیل زیبایی شناسانه فرم و نقش در زیور آلات ملیله طلای ایران " بهراهنمایی دکتر غلامعلی حاتم در دانشگاه هنر اسلامی تبریز است.

<sup>\*\*</sup>استاد، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر تهران.

<sup>\*\*\*</sup> كارشناسارشد هنر اسلامي (گرايش فلز)، دانشكده هنرهاي اسلامي، دانشگاه هنر اسلامي تبريز (نويسنده مسئول).

### مقدمه

آثار ملیله ایران، بخشی از هنر فاخر فلز کاری ایران به شمار می رود که تولید آن طی سال های اخیر دستخوش تغییرات بسیاری شده است. این هنر که امروزه به دلایلی رونق و فروغ گذشته اش را از دست داده، زمانی نه چندان دور زینت بخش زنان و مجالس باشکوه بزرگان ایرانی بوده است.

اشیائی که امروزه به عنوان هنر ملیله سازی شناخته می شوند، نسبت به اشیایی که در کاوشهای باستان شناسی یافت شده اند یا از دوره های متأخر به دست آمده اند، تفاوت های بسیاری باهم دارند. وجوه مشترک و تمایزات قابل لمس در آنها چنین پرسشهایی را در ذهن برمی انگیزد که باوجود اختلاف ظاهری این اشیا چرا محققان آنها را در یک مجموعه و تحت عنوان ملیله سازی قلمدادمی کنند، آنچه امروزه به عنوان هنر ملیله سازی شناخته شده از چه دوره ای شکل امروزی خویش را یافته و سیر تحول و تطور هنر ملیله سازی در ایران چگونه بوده است.

بااینکه درباره هنر فلز کاری در بسیاری از کتابهای تاریخ هنر ایران، سخن بهمیان آمده لیکن هنر ملیله میان سایر هنرهای فلزی مانند حکاکی، قلمزنی و طلاکوبی کمتر مورد توجه صاحبنظران بودهاست. ازاینرو جستجو درزمینه آثار ملیلهسازی چندان ساده و در دسترس نبوده و پیرو آن، مطالعات جامعی هم در این خصوص انجام نگرفتهاست. از سوی دیگر دسترسی به آثار موجود در موزهها مشکلات و موانع خاص خود را دارد چراکه بخشی از این آثار بهدلیل گرانبها بودن در مخازن موزهها نگهداریمی شوند و گروهی دیگر حتی دارای شناسنامه یا عکس نیز نیستند. با این وجود، مقاله پیشروی با هدف پیردن به مراحل شکل گیری هنر فلز کاری و یافتن مهم ترین دورههای تاریخی تأثیر گذار بر آن، تدوین یافتهاست.

یکی از مؤثر ترین راهها برای پیبردن به مهم ترین تغییرات اعمال شده بر فرم، نقش و منشاء پیدایش فرمها و نقوش به کاررفته در هنر ملیله سازی ایران، جمع آوری آثار، دسته بندی و انطباق آنها در دورههای قبل و بعد از اسلام است که در این مقاله تمامی این موارد صورت پذیرفته است.

### پیشینه پژوهش

ملیلهسازی، از نخستین نمونههای موجود از دوران پیش از اسلام است که همواره بهدلیل استفاده از فلز باارزش طلا و نقره، مناسب ترین کاربرد را برای زینت بخشیدن به پوشاک یا ظروف تجملی داشته است. همچنین باوجود تمام زیبایی های نهفته در دل این پیچ و تاب زرین و سیمین، تا به امروز

تحقیق و پژوهشی جامع در این باره صورت نگرفتهاست. بااینکه در تعداد بسیاری از پایان نامههای دانشگاههای هنر تهران، اصفهان، شیراز و تبریز بطور خاص ملیله سازی نقره بررسی شده لیکن در هیچ یک از آنها در زمینه چگونگی پیدایش و شکل گیری فرم و نقش به کاررفته در ملیله سازی و تطابق آثار قبل و بعد از اسلام، پژوهشی صورت نگرفته است. بااین همه از میان آنها، پایان نامه هایی که به قلم علی ابوترابی بااین همه از میان آنها، پایان نامه هایی که به قلم علی ابوترابی تاکنون "و شهره مجیری (۱۳۸۵) باعنوان "بررسی و مقایسه ملیله اصفهان و زنجان " نوشته شده اند، دارای مطالب مفید ملیله اصفهان و زنجان " نوشته شده اند، دارای مطالب مفید تاریخی است که در مقاله حاضر از آنها بهره گرفته ایم. بین منابع مکتوب نیز، بیش از همه فریه (۱۳۷۴) در "هنرهای ایران" و جلیل ضیاء پور (۱۳۴۴) در "زیورهای زنان ایران از دیرباز تاکنون"، بطور پراکنده به زیورآلات ملیله اشاره نموده اند ک

### روش پژوهش

آنچه با نگاهی گذرا به نخستین نمونههای کشفشدهٔ ملیله از شوش تا متأخرترین آن در عصر قاجار و معاصر بهدست میآید این است که طی این سالها تحولاتی عظیم در فرم، نقش و تکنیک ساخت ملیله رخ دادهاست. برای بررسی این دگرگونیها آنچه لازم بهنظر میرسد؛ جمع آوری آثار و توجهبه هرگونه تغییر و تحول متناسب با دورههای تاریخی است که آثار در آنها ساختهشدهاند.

سیر نوشتار پیش روی بدین گونه است که متن (ملیله سازی) در دو مقطع زمانی (درزمانی) بررسی تطبیقی شدهاند. مقطع زمانی نخست که پیش از اسلام است، دارای ملیلهسازی به روشی بومی- سنتی و در مراحل ابتدایی و با شیوه ساخت و تزئینی مشابه زرگری اولیه بودهاست که در طراحی و ساخت آثار آن، باورهای فرهنگی و آئینی نقش بسزایی داشتهاند. در مقطع زمانی دوم هم، آثار ساختهشده دوران بعد از اسلام بررسی شدهاست. ظهور دین اسلام در ایران و ممنوعیت استفاده از طلا برای مردان و همچنین جایگزینی نقوش متنوع گیاهی و هندسی بجای نقوش انسانی در تزئین آثار، این هنر را دستخوش تحولات کردهاست. ابزار و شیوههای گردآوری اطلاعات دربر دارنده جستجوی کتابخانهای، مطالعات میدانی، بررسی برخی از آثار در محل نگهداری و دریافت نمونههایی ازطریق سایتهای موزههای خارجی و داخلی است. آثار موجود در سه مرحله با یکدیگر انطباق دادهمی شوند که شامل دوره پیش از اسلام (جدول ۱)، دوره اسلامی (جدول ۲) و درنهایت تطبیق نتایج حاصل از بررسی دو دوره در جدول ۳ است. درادامه، شش اثر از دوران پیش از اسلام و شش اثر از دوران

اسلامی ایران معرفی خواهندشد. این آثار متعلق به تمدنها و سلسلههای حاکم بر ایران در محدوده زمانی هزاره سوم پیش از میلاد تا دوره قاجار و محدوده مکانی ایران کنونی است.

### ملیلهسازی پیش از اسلام

سرزمین ایران از گذشته های بسیار دور تمدن های عظیم و باشکوه بسیاری را در خود پرورانده است. تنوع و پراکندگی این تمدن ها در مناطق مختلف جغرافیایی مانند گیلان، آذربایجان، لرستان، کاشان و جیرفت همگی نشانه ای از تنوع در فرهنگ، وضعیت معیشتی و اقتصاد در هر تمدن است. استفاده از طلا و نقره به عنوان فلزی ارزشمند برای ساخت ظروف و زیور آلات، در این مناطق نیز رواج داشته است. آنچه در این بخش مورد توجه قرارمی گیرد، آثاری است که به گونه ای با هنر ملیله سازی در ارتباط بوده و از عوامل تأثیر گذار بر شکل گیری ملیله سازی پیش از اسلام است.

- ایلام: ایلام در زمانهای قدرت، کشوری ثروتمند و آباد و شوش یکی از چهارراههای دنیا بهشمار میرفتهاست (آمیه، ۱۳۷۲: ۳). احتمالاً بهتناسب پیشرفت در صنعت، بازرگانی و بهدنبال آن وضعیت معیشتی مردمان آن زمان زیورآلات، ظروف و آثار بسیاری از فلزات گرانبها تولید یا توسط بازرگانان به مراکز اقتصادی و تجاری ایلام آوردهمیشد. افزونبر انگشتریهایی یافتشده از قبری قرارگرفته دربرابر معبد اینشوشیناک<sup>۲</sup>، یک دسته چاقو تیزکن نیز از این دوره دردست است (تصویر ۱). این اثر که از طلا ساختهشده، سر شیری در آن تجسمیافته که قلاده گردن آن با نوارهای تابیده و هنر زبره کاری<sup>۶</sup> تزئین شدهاست.

آذربایجان: در کاوشگاههای زیویه  $^{\alpha}$ ، حسنلو و مناطقی از آذربایجان غربی، جواهراتی قابل سنه گذاری که دربردارنده آویزهای گوژکاری شده گرد یا ستارهای و گوشوارههایی ملیله کاری به شکل ماه به دست آمده است که طیف و مسیر تحول طرحها و همچنین اسلوبهای معمول در ایران شمالی را آشکارمی سازند (فریه، ۱۳۷۴: ۱۳۷۴). نمونههایی از آنچه فریه از آنها نام برده، در منابع یافت نشده است. لیکن گردنبندی از منطقه حسنلو در دست است که از لولهای استوانهای تشکیل شده است. همچنین سیمهای ناز کی از طلا به شکل چهار دایره پیچی دور آن دیده می شوند که فضای کوچک مدوری را وسط آن به وجود آورده اند (ضیاء پور، ۱۳۴۴: ۸۷). درواقع آنها به شکل دوایری متحدالمرکز ساخته شده اند که در ساخت ملیله کور از آنها استفاده می شود (تصویر ۲).

- گیلان: در میان آثار یافتشده از منطقه مارلیک در جبهه شرقی سفیدرود و نقاط باستانی جوبن و کلوز واقع

در جبهه غربی سفیدرود در استان گیلان، انگشتری که از مفتولهای ریز ساده و مارپیچ ساخته شدهاست، نمونهای خاص محسوب می شود. چراکه محل اتصال مفتولهای تشکیل دهنده این انگشتر به اندازهای ظریف است که با چشم دیده نمی شود (تصویر ۳). دقت در ساخت و طراحی آن به شکل مارپیچ، با قطر ۲/۳ سانتی متر، نشانه ای از مهارت زرگران آن تمدن است (همان).

- هخامنشیان: ویژگی هنر زرگری هخامنشی، آمیختن و آشتی دادن میان شیوههای متفاوت جواهرسازی در سرزمینهای تحت سلطه شاهان هخامنشی است. مزیت مهارت فنی، تعادل



تصویر ۱. دسته سنگ سنباده از جنس طلا، قلاده شیر با تزئینات خوشهای، طول ۰/۱ متر، موزه لوور، پاریس (آمیه، ۱۳۷۲: ۸۷).



تصویر ۲. گردنبند طلا، منطقه حسنلو، سدههای هشتم و نهم پ.م.، موزه ایران باستان، تهران (نگارندگان). (ضیاءپور، ۱۳۴۴: ۹۰).



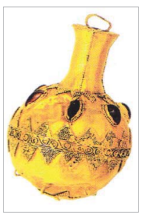
صویر ۳. انگشتر طلا، گیلان، هزاره اول پیش از میلاد (ضیاءپور، ۱۳۴۴: ۵۶).

میان جذابیت و قریحه هنری، تابش رنگها، امتزاج نگارهها و جوشش شیوههای به کاررفته که حاصلش هماهنگی میان آنهاست بی آنکه سنتهای هنری محو و مستور گردند، تمامی عواملی است که جواهرسازی هخامنشی را بیشتر از آنکه بدیعسازد، اشتیاق انگیز و جذاب تر کردهاست. با استناد بر آثار موجود می توان به برخی از ویژگیهای هنر ملیلهسازی این دوره همچون بهرهمندی از فن لحیم کاری ظریف و احتمالاً پودری، امکان به کارگیری حدیده به واسطه استفاده از مفتولهای حدیده کشی شده طلا، استفاده از نوار یک لاتاب و دولاتاب نوردنشده و توانایی در ساخت احجام توخالی و کوچک اندازه از مفتول پی برد. دستبند نمایش داده شده در تصویر ۴ از یور آلاتی است که در ساخت آن از فنون ملیلهسازی نیز زیور آلاتی است که در ساخت آن از فنون ملیلهسازی نیز

- اشکانیان (پارتیان): با بررسی اندک آثار برجای مانده از تمدن و فرهنگ اشکانی و پیکرهها و نقوش برجسته پادشاهان و ملکهها، جنگاوران، شاهزادگان اشکانی در ایران همانند الحضر ٔ، پالمیر '، نیپور ^ و دو رااروپوس ٔ اینچنین دریافت می شود که اشکانیان علاقه بسیاری به جواهرات و اشیای زرین و سیمین داشتند (فخرموحدی، ۱۳۸۷: ۱۶). درباره ملیلهسازی این عصر نمی توان بسیار سخن گفت بلکه تنها با بررسی نمونههای موجود، می توان به عمده ویژگیهای شاخص آن پیبرد. آویز طلا در تصویر ۵ نمونهای است که طراحی ساده و معمول در جواهرسازی پارتی را نمایان میسازد.



تصویر ۴. یک جفت النگوی طلا با نقش سرِ شیر، دوران هخامنشی، موزه میهو ژاپن (محمدپناه، ۱۳۸۵: ۱۳۹).



تصویر ۵ آویز طلا، مرصع به هفت لعل با تزئین جودانهای، سدههای اول تا دوم میلادی، موزه بریتانیایی، لندن (فخرموحدی، ۱۳۸۸: ۲۶).

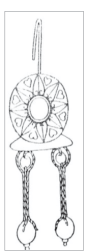
این گوشواره تُنگی شکل، تزئیناتی ملیله کاری و زمینهای جودانهای دارد که مرصع به تخمههای لعل است (فریه، ۱۳۷۴: ۱۹۰).

- ساسانیان: تنها نمونه از زیور آلات دوره ساسانی که به

- ساسانیان: تنها نمونه از زیورآلات دوره ساسانی که به آن در متون اشارهشده، طرح آویزی طلایی است که اساس آن یک زیور، احتمالاً گوشواره گرد هشت ستاره است که دو زنجیر بافتهشده از مفتولهای نازک از آن آویزان است (ابوترابی، ۱۳۷۳: ۶۴). نقش گل هشت پر روی این زیور و هشت گلبرگ قلب مانند که بین هر دو گلبرگ گل هشت پر وقراردارد، بهاحتمال زیاد با مفتولهای نازکی که با دقت فراوان بر سطح ورق طلا لحیمشدهاند، بهوجود آمدهاست. هریک از دو آویز گوشواره از یک مفتول تابیدهٔ بلند که در قسمت بالا با انحنایی فرم حلقه بهخود می گیرد و تا روی سطح کروی پائین آویز ادامهمی یابد و دو مفتول دیگر در جوانب آن، ساخته شدهاست. نقش گل هشت پر و قلب وارونه از جمله نقوش رایج در آثار ساسانی است (تصویر ۶).

آنچه با بررسی آثار ملیله دوران پیش از اسلام در ایران بهدست میآید، دربردارنده این موارد است. استفاده بیشتر از فرم هندسی در کنار فرم گیاهی در طراحی آثار، کاربری تزئینی و زینتی آثار، توانایی در لحیم کردن مفتول به صفحه نازک طلا، تزئین اشیا با پیچکهای ریتمیک، به کارگیری هنر ملیلهسازی بهصورت الحاقی، تلفیق زبره کاری با ملیلهسازی، بهره گیری از تکنیک لحیم کاری پودری و ظریف و توانایی در حدیده کشی و تابیده کردن مفتول ها.

در این بخش، یادآوری این نکته ضرورتدارد که مهمترین نوآوریهای تکنیکی در دوره هخامنشیان روی زیورآلات اعمال شدهاست. چراکه در این دوره افزونبر دنبال کردن آنها، مراحل تولید دورههای پیشین پیچک گذاری با مفتول نتابیده انجام شدهاست. در آثار دوره اشکانی و ساسانی نیز این پیچکها کاربرد داشتهاست.



تصویر ۶. گوشواره با طرح گل هشت پر، دوران ساسانی (ضیاء پور، ۱۳۴۴: ۲۹۸).

### ملیلهسازی پس از اسلام

پس از استقرار دین اسلام در سرزمین ایران که درنتیجه پیروزی اعراب مسلمان بر ساسانیان و فتح ایران بهدست آنها در سال ۶۵۱ م./۳۰ه.ق. روی داد، تحولات بسیاری در عرصههای اجتماعی، مذهبی و سیاسی ایران به وجود آمد. بااین وجود، جامعه ایرانی به رغم از دست دادن استقلال سیاسی، هویت فرهنگی خود را حفظ کرد. «درواقع امر، خلفای اموی احتمالاً عباسی بسیاری از مراسم و آداب دربار ساسانی را اختیار کردند و نیز دولت مردان و کاردانان ایرانی را به خدمت گزیدند. در زمینه های هنری و پیشه وری نیز در زمان های آغازین حکومت اسلامی بسیاری از نقش مایه ها و مضامین ایرانی همراه با اسلوب ها و استاد کاری های متداول بر جای ماندند.» (فریه، ۱۳۷۴؛ ۱۹۰).

اهمیت و ارزش طلا و نقره بهویژه ازنظر اقتصادی، همواره مورد توجه جامعه بشری بوده و بهعنوان پشتوانهای قوی برای دولتها بهشمار میرفتهاست. در احکام و قوانین اسلامی نیز برای بهبود و رونق اقتصادی، دستوراتی مبنیبر به گردش درآمدن آنها دادهشده آنگونه که تراکم و انباشتن طلا و نقره امری نکوهیده تلقی گردیدهاست. چنانکه در این رابطه در سوره مبارکه توبه آیه بیانشده: «کسانی که طلا و نقره را ذخیرهمی کنند و آنها را در راه خدا مصرفنمی کنند، به عذابی علیم نویدشان ده.» ۱۰ (توبه/ ۳۴).

- سامانیان: فرهنگ هنریای که در زمان حکومت سامانیان در ماوراءالنهر (ترکستان غربی) و خراسان شکوفاشد،



تصویر ۷. گردنبند طلا، گرگان، سده چهارم ه.ق.، طول ۳۵سانتیمتر (فخرموحدی، ۱۳۸۷: ۱۴).

یکی از بنیادی ترین جنبه های تمدن تاریخ میانه اسلام را که هنوز به قدر کافی کشف و ارزیابی نشده است، به نمایش گذاشت (اسکارچیا، ۱۳۷۶: ۴۷).

تصویر ۷، نمونه ای از زیور آلات مورد استعمال از آن دوره است. مهرههای شیشه ای، اشکال هندسی منتظم، سنگهای رنگارنگ، گوی های ملیله کاری شده همراه با سکههای طلای رایج در آن عصر، از تزئیناتی است که برای باشکوه تر ساختن این گردنبند، این گردنبند، می توان قاببندی های ساخته شده از نوار تابیده را که به شکل کرههای توخالی و احجام هندسی منظم ساخته شده اند در کنار طاووسی که دُم ملیله کاری شده خود را در پلاک این گردنبند به نمایش گذاشته است، به خوبی مشاهده نمود. به احتمال بسیار پدید آمدن چنین تحولی در ساخت و به کار گیری قطعات ملیله کاری شده در زیور آلات، تحت تأثیر هنر زرگری ماوراء النهر، بخارا، سمرقند، خراسان، هرات و ... بوده است.

- سلجوقیان: تولیدات و محصولات هنری دوره سلجوقیان ایران در فرایند شکل گیری و شکل پذیری نهایی الگوی کلاسیک هنر اسلامی در ایران و سرزمینهایی که کم و بیش تحت تأثیر مستقیم آن قرارداشتند، اهمیتی اساسی و بنیادی داشت (همان: ۴).

از میان زیور آلات فراوانی که از این دوره به دست آمده گوشواره ای بسیار جالب از جنس طلا و متعلق به منطقه گرگان، بیش از همه در بردارنده ویژگیهای هنر ملیله سازی، استفاده از نوار تابیده، پیچک گذاری و لحیم کاری پودری، است (تصویر ۸).



تصویر ۸. گوشواره طلا، دوران سلجوقیان، گرگان (www.metmuseum.org).

این گوشواره با زمینهای جودانهای بهشکل هلال ماه و از جنس طلا ساخته شدهاست. حلقهٔ گوشواره از یکسو به دو نوار دایرهای متقاطع و سوراخدار وصل شده و از سوی دیگر، به یک کاسه که با مفتول تابیده طلا نقش بندی شده متصل است. این دو، در ناحیه پائین به یک مفتول سهلای تابیده و منحنی جوش داده شدهاند. روی این مفتول سهلایه، یک هرم مشبک که ته آن بهشکل نیمکره درآمدهاست و بی شباهت به فانوس هم نیست، قراردارد.

- تیموریان: سبک بین المللی تیموری با ویژگیهایی چون نقش مایههای گیاهی چینیوار که با اسلیمیهای بی جنبش تلفیق گردیده بود، از عواملی است که در پیشبرد و بالندگی یک سبک مستقل عثمانی در سدههای دهم ه.ق./ شانزدهم م. تأثیری قاطع داشت (اتینگهاوزن، ۱۳۸۷: ۱۵۶). این سبک بی شک در هنرهای تجسمی نشانههای بسیار خوبی از خود بیجا گذاشته است. بااین همه، در میان آثار زرگری و جواهرسازی بید دوران به سختی می توان اثری را یافت که بطور خاص از این دوران به سختی می توان اثری را یافت که بطور خاص از تولیدات مواد حاشیهای و آرایههایی جزئی قلمدادمی شود. دارای بااین وجود جای دعایی که در تصویر ۹ دیده می شود، دارای تزئینات زبره کاری در کنار نوارهای تابیده است. هرچند این تزیور در نگاه نخستین کمی زمخت و بی ظرافت به نظر می آید اما با کمی دقت در تکنیک لحیم کاری این اثر می توان به اما با کمی دقت در تکنیک لحیم کاری این اثر می توان به دقت فراوانی که در ساخت آن به کاررفته، پی برد.

- صفویان: بنابر آثار متنوع بهدست آمده از هنر ملیله کاری دوره صفوی، می توان ویژگیهای شاخص این دوره را چنین بیان کرد. استفاده بیش از پیش نقره احتمالاً به دلایل مذهبی که استعمال طلا را برای مردان حرام دانسته است، به کار گیری ریز جقههایی تکلایه، تابیده و نوردشده، کاربرد زبره کاری در کنار ملیله کاری، تولید آثار ملیله در سطوح صاف و منحنی، مركز قرارگرفتن اصفهان بهعنوان توليدكننده بيشتر آثار ملیلهای، استفاده از دیوارهها و اجزای تزئینی ملموس و ضخیم درکنار اجزای داخلی ظریف، عدم توانایی ملیلهسازان در ساخت احجام بزرگ و استفاده از سطحی زیرین برای بهتر نشان دادن جزئیات آثار. برای نمونه در تصویر ۱۰، گوشهای از درب مدرسه چهارباغ اصفهان نشان دادهمی شود که با ملیله کاری نقره تزئین شدهاست. همنشینی ملیله در کنار هنر قلمزنی آن هم در چنین سطح وسیعی، برای نخستینبار در تاریخ ملیلهسازی ایران مشاهدهمی شود که خود، گواهی بر اهمیت و شناخت ملیله نزد بزرگان کشور و ازطرفی وضع نیکوی اقتصادی آن عصر دارد.

- **زندیان**: ناآرامی و نابسامانی حاصل از یورشهای افغانها، برای چند دهه حمایت از هنر و هنرمند را متوقفساخت. پس از آن، تنها در روزگار آرامش و توأم با سعادت کریمخان زند بود که هنرهای ایران دیگربار رمقی برای حرکتی دوباره پیداکرد (اتینگهاوزن، ۱۳۸۷: ۴۵۱).

گوشوارهای از طلا با شکل هلالی و مشبک که از زیر هلال بزرگ، آویزهایی که بی شباهت به شکل کوزه نیستند و ثابت جوش داده شده اند، از آثار درخشان این عصر است (تصویر ۱۱). میان انحنای پائینی و بالایی را که معکوس هم قرار داده شده اند، با بازوهای مفتولی بسیار ریز، مشبک ساخته اند (ضیاءیور، ۱۳۴۴: ۳۹۱).

- قاجاریان: آثار ملیله سیمین و زرین برجای مانده از عصر قاجار، دارای ویژگی هایی بدین قرار است. استفاده آزادانه تر از طلا در ساخت زیور آلات مردانه و زنانه، به کار گیری افراط آمیز سنگهای قیمتی و نیمه قیمتی، امکان ساخت ظروف و احجام ملیله سازی شده، کاربرد گسترده ریزنقش برگ فرنگ (پیچک) در تولید آثار، افزایش ظرافت و دقت در ساخت آثار، ادامه سنت همنشینی زبره کاری و ملیله سازی، افزایش تنوع در اجزای داخلی ملیله، مرکز قرار گرفتن زنجان به عنوان بزرگ ترین تولید کننده آثار ملیله و استفاده مکرر از آویز، سکه و کره توخالی در تولید زیور آلات. تصویر ۱۲، جقهای است از جنس طلا که روی تاج یا پیشانی زنان و مردان دوره قاجار قرار می گرفته است.

- براساس مطالعات بالا آثار ملیله دوران اسلامی ایران، دارای ویژگیهایی بهقرار زیر است.
  - تلفیق زبره کاری با ملیله سازی،
  - به کار گیری هنر ملیله سازی به صورت الحاقی و مجزا،
  - ساخت آثار در دو گروه؛ اشیای کاربردی و زیورآلات،
- توانایی در لحیم کردن مفتول به صفحه ناز ک طلا و نقره،
  - بهره گیری از تکنیک لحیم کاری پودری،
    - به کار گیری ملیله در سطوح گسترده،
      - توانایی در ساخت احجام ملیله،
  - استفاده از فلز نقره و طلا در ساخت اشیا،
    - ساخت پیچک دولا،
- استفاده از دیواره ماشین ملیله و زیگزاگ در حاشیه آثار،
- توانایی در ساخت نوار ملیله و نور د مفتول های حدیده شده،
- تزئین اشیا با پیچکهای یکچشم، دوچشم، ملیله کور، بادامچه، بقچه و برگ،
- استفاده از فرم هندسی، گیاهی و گاه حیوانی در طراحی آثار.



تصویر ۹. جای دعا از جنس طلا و ملیله، مشبک و زبره کاری، اصفهان، سده دهم ه.ق. (فخرموحدی،۱۳۸۷: ۱۴).

### تطبیق ملیلهسازی قبل و بعد از اسلام

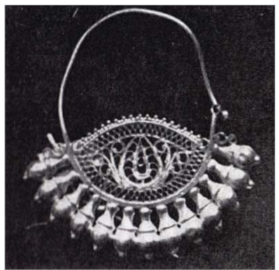
در دو بخش گذشته ضمن معرفی آثار ملیلهٔ مربوط با هر تمدن یا سلسله پادشاهی، هریک از آثار با آثار دورههای قبل و بعد از خود مقایسه و تمایزات و مشتر کات آنها برجستهشدند و درنهایت، ویژگیهای به دستآمده از هنر ملیلهسازی در دوره پیش از اسلام و دوران اسلامی در جدولهای ۱ و ۲ آورده شدند. در این بخش، رابطه بین این دو دوره براساس نتایج به دستآمده از بررسی آنها، ارزیابی می شود. به واقع در این مطابقت به شباهتها و اختلافات بین آثار این دو پیکره مطالعاتی، پرداخته می شود.

با نگاهی دقیق به وجوه اشتراکی این دو دوره، چنین می توان نتیجه گرفت که زرگران دوره اسلامی با حفظ میراث زرگران دوره پیش از اسلام که شامل فرم و نقوش هندسی و گیاهی، تکنیک لحیم کاری پودری، استفاده از مفتول و ورق طلا و نقره در کنار یکدیگر و به کارگیری مفتول های باریک حدیده کشی شده تابیده یا ساده و از همه مهمتر استفاده از فرمهای نرم و منحنی بود، راه را برای ارتقای این هنر در دوره اسلامی گشودند.

از دیگرسو تفاوتهای موجود در این آثار، وزنه پیشرفت را بیشتر بهسوی دوره بعد از اسلام می کشاند. دورهای درخشان از هنر ایران که ریشه در هنر دورههای پیش از خود دارد. در این دوره، لشگر کشیهای پیاپی و گسترش مرزهای ایران باستان، توسعه بازرگانی، اوضاع مساعد اقتصادی و حمایت شاهان و درباریان از جامعه هنری، تبادل هنری را برای هنرمندان ایران زمین مهیامیساخت و سبب رونق کسب و کار آنها میشد. بی دلیل نیست که در همین دوران، پیشرفت در هنر ملیله سازی دیده می شود. برگ فرنگ (پیچک یک چشم)، بادامچه، ریز جقه، برگ، بقچه، پیچک دوچشم و سه چشم که با نوار ملیله (مفتول تابیده و نوردشده) ساخته می شدند؛ به سازنده این امکان را دادند که سطحی ظریف و قابل انعطاف بسازد که قابلیت حجمسازی نیز داشته باشد.



تصویر ۱۰. بخشی از درب ملیله کاری شده، از جنس نقره، دوران صفویان، مدرسه چهارباغ اصفهان (نگارندگان).



تصویر ۱۱. گوشواره طلا، دارای آویزهای کوزهای شکلِ ثابت و دیواره ماشین ملیله، سده دوازدهم ه.ق. (ضیاءپور، ۱۳۴۴: ۳۹۲).



تصویر ۱۲. جقه ملیلهٔ طلا، یاقوت نشان، اصفهان، سده سیزدهم ه.ق.، موزه هنرهای تزئینی اصفهان (نگارندگان).

### جدول ۱. بررسی آثار ملیله دوران پیش از اسلام؛ هزاره سوم پیش از میلاد تا پایان دوره ساسانی

| تمدن/<br>سلسله | فرم          | تعداد ریزنقش<br>ملیله | تکنیک ساخت                                                                                                                 | تکنیکهای پایه                                                                            | نو آوریهای<br>تکنیکی                   |
|----------------|--------------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ایلام          | هندسی        | ۲                     | استفاده منظم از مفتولهای تابیده<br>و ساده طلا در ترکیب با زبرهکاری و<br>لحیم کاری ظریف                                     |                                                                                          |                                        |
| آذربايجان      | هندسی        | ١                     | ساختن مليله كور با مفتول نتابيده طلا                                                                                       |                                                                                          | ساخت مليله كور                         |
| گیلان          | هندسی        | ١                     | لحیم کاری مفتولهای تابیده و ساده<br>طلا با نظمی خاص درکنار یکدیگر و<br>ساختن یک صفحه انعطاف پذیر                           | حدیده کشی مفتول،<br>استفاده از مفتول تابیده -<br>در کنار مفتول ساده و<br>لحیم کاری پودری |                                        |
| هخامنشيان      | هندسی- گیاهی | ۴                     | لحیم کاری مفتولهای تابیده و ساده<br>طلا با نظمی خاص در کنار یکدیگر<br>و ساختن یک صفحه انعطاف پذیر،<br>پیچگ گذاری و حجمسازی |                                                                                          | حجمسازی<br>و پیچکگذاری<br>(عنصر گیاهی) |
| اشكانيان       | هندسی- گیاهی | ۲                     | زبره کاری، مرصع کاری و لحیم مفتول<br>حدیده کشی شده بر سطح ورق طلا                                                          |                                                                                          | مرصع کاری                              |
| ساسانی         | هندسی- گیاهی | ۲                     | لحیم کاری مفتولهای طلا بر ورق طلا                                                                                          |                                                                                          |                                        |

(نگارندگان)

### جدول ۲. بررسی آثار ملیله دوره اسلامی (دوران سامانی تا قاجار)

| سلسله                | فرم                      | تعداد ریزنقش<br>ملیله | تکنیک ساخت                                                                                                                    | تکنیکهای پایه                                                                      | نوآوریهای تکنیکی                                                            |
|----------------------|--------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| سامانيان             | هندسی،<br>گیاهی و حیوانی | ۶                     | مفتول حدیدهشده طلا، لحیم کاری ظریف<br>و پیچک گذاری                                                                            |                                                                                    | استفاده از فرم حیوانی                                                       |
| سلجوقيان             | هندسی-گیاهی              | ۲                     | نوار تابیده نوردنشده طلا، لحیم کاری<br>پیچکها بر صفحه نازک، حجمسازی با<br>مفتولهای طلای تابیده و قاببندی نگین<br>با ملیلهکاری | حدیده کشی،<br>لحیم کاری پودری،<br>استفاده از مفتول<br>تابیده در کنار<br>مفتول ساده | حج <sub>م</sub> سازی با<br>مفتولهای طلای تابیده                             |
| تيموريان             | هندسی                    | ٣                     | مفتول تابیده در کنار سطوح زبره کاری                                                                                           |                                                                                    |                                                                             |
| صفویان               | گیاهی                    | ۲                     | نوار ملیله یکلا، پیچک یکچشم،<br>لحیمکاری پودری و تلفیق ملیلهکاری و<br>قلمزنی                                                  |                                                                                    | ساخت نوار ملیله،<br>پیچک یک چشم<br>(برگ فرنگ) و تلفیق<br>ملیلهکاری و قلمزنی |
| افشاریان و<br>زندیان | هندسی-گیاهی              | ۴                     | نوار ملیله، پیچک یکچشم، بقچه، دیوارهٔ<br>ماشین ملیله و لحیمکاری پودری                                                         |                                                                                    | ساخت ریزنقش بقچه و<br>دیوارهٔ ماشین ملیله                                   |
| قاجاريان             | هندسی-گیاهی              | ۴                     | نوار ملیله دولا، پیچک یکچشم،<br>لحیم کاری پودری و به کارگیری<br>سنگهای قیمتی درکنار ملیلهسازی                                 |                                                                                    | به کار گیری سنگهای<br>قیمتی در کنار<br>ملیلهسازی                            |

(نگارندگان)

| دوره         | ویژگیهای ملیلهسازی دو دوره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | وجوه اشتراک                                                                                                                                                                                                           | وجوه افتراق                                                                                                                                                                            |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قبل از اسلام | استفاده بیشتر از فرم هندسی درکنار فرم گیاهی در طراحی آثار<br>کاربری تزئینی و زینتی آثار<br>توانایی در لحیم کردن مفتول به صفحه نازک طلا<br>تزئین اشیا با پیچکهای ریتمیک<br>به کارگیری هنر ملیلهسازی بهصورت الحاقی<br>تلفیق زبره کاری با ملیلهسازی<br>استفاده از تکنیک لحیم کاری پودری و ظریف<br>توانایی در حدیده کشی و تابیده کردن مفتولها                                                                                                                                                                                                        | استفاده از نوار تابیده بهعنوان<br>دیوارههای تزئینی و اصلی در<br>کنار یکدیگر<br>به کاربردن سطحی زیرین برای<br>بهتر نشاندادن ظرافت آثار<br>وجود اشتراکات در شیوه لحیم<br>کاری و حدیده کشی<br>استفاده از ریزنقشهای گیاهی | در دوران اسلامی<br>ابداع جزئی نوظهور در اجزای<br>داخلی ملیله بهنام برگ فرنگ<br>در دوره صفویه<br>افزایش تنوع در اجزای داخلی<br>ملیله مقارن با ابداع برگ فرنگ<br>امکان ساخت ظروف و احجام |
| بعد از اسلام | استفاده از فرم هندسی، گیاهی و گاه حیوانی در طراحی آثار تلفیق زبره کاری با ملیله سازی به کار گیری هنر ملیله سازی به صورت الحاقی و مجزا ساخت آثار در دو گروه؛ اشیای کاربردی و زیور آلات توانایی در لحیم کردن مفتول به صفحه نازک طلا و نقره به کار گیری از تکنیک لحیم کاری پودری توانایی در ساخت احجام ملیله توانایی در ساخت احجام ملیله سخت پیچک دولا ساخت پیچک دولا توانایی در ساخت نوار ملیله و نورد مفتول های حدیده شده استفاده از دیواره ماشین ملیله و زیگزاگ در حاشیه آثار ترئین اشیا با پیچکهای یکچشم، دوچشم، ملیله کور، بادامچه، بقچه و برگ |                                                                                                                                                                                                                       | _                                                                                                                                                                                      |

(نگارندگان)

### نتيجهگيري

آثار مورد تحلیل در نوشتار پیشروی، دربردارنده هنر ملیلهسازی ایران در دو دوره قبل و بعد از اسلام است. این آثار که نمونههای ابتدایی و کمتزئین تا زیورآلات و تزئینات پرزینت را در خود جای دادهاست، از ویژگیهایی مشترک در شیوه تزئین و ساخت برخوردار است. شاخصههایی چون به کارگیری مفتولهای حدیده کشی و تابیده شده، لحیم کاری ظریف و استفاده از فرمهای پیچک مانند در تزئین آثار، درواقع پایههای هنر ملیلهسازی امروزی است که ریشه در هنر زرگری پیش از اسلام دارند.

آنچه در دوران پیش از اسلام جزء تکنیکهای زرگری محسوب میشد، در دورههای نخستین حکومت فرمانروایان مسلمان بر ایران، آرامآرام بهسوی استقلال پیشرفت تا آنکه در دوره صفوی، هنری بهنام ملیله شکلگیرد و ذکر آن در کتیبهها و کتابها آوردهشود. بهواقع در پاسخ به این پرسش که هنر ملیلهسازی ایران در چه دورهای به اوج خود رسید باید خاطرنشان کرد که دوره سامانی بهعنوان پیشگام در عرصه تحولات و دوره سلجوقی بهعنوان تعیین کننده خطمشی این هنر، دارای اهمیت بسیار است. بااینهمه، نباید از دوره صفوی که با حمایت و عنایت به هنر ملیله زمینهٔ توسعه و شکوفایی آن را فراهمساخت، چشمپوشی کرد. نخستینبار در این دوره از نوار ملیله در ساخت زیورآلات و سطوح گسترده ملیلهسازی استفاده شد. هنر ملیلهسازی به شکل امروزی از دوره افشار و زند با گسترش و به کمال رساندن جزء نو ظهوری بهنام برگ فرنگ که در اواخر دوره صفوی ابداع شده بود، رواج یافته است. این موتیف در کنار ریزنقش هایی چون بته جقه، بادامچه، برگ و ریزجقه قابلیت تولید احجام و ظرافت بیشتر در ساخت را دراختیار ملیله ساز قرارداده است.

هنر ملیلهسازی ایران با هنر زرگری این سرزمین درآمیخته است. هرچند بیشترین تغییر در ملیلهسازی در دوران پیش از اسلام دوران پس از اسلام بهوجودآمد لیکن این تغییرات، بدون داشتن تجارب و مهارت زرگران در دوران پیش از اسلام بطور قطع محقق نمی شد.

با آگاهی یافتن از دورههای تأثیرگذار بر هنر ملیله سازی ایران، آنچه جای بررسی بیشتر دارد این است که چه عواملی سبب پیشرفت این هنر در آن دوران بودهاند. امیداست که مقاله حاضر، گشاینده دری برای تحقیقات و بررسی های علمی بیشتر در این زمینه باشد.

### يىنوشت

- ۱- ملیله کاری، هنری ظریف و لطیف است که در آن اشیای فلزی با مفتولها یا تسمههای بسیار ظریف، در نقش و نگار زیبا و متنوع ساخته یا تزئینمی شوند. نشاندن این مفتولها و تسمهها با جوشهای بسیار ریز، به دقت بالایی نیازدارد. برای همین، استاد کاران این حرفه می بایست از مهارت زیادی برخوردار باشند (توحیدی، ۱۳۸۶؛ ۴۹).
- ۲- شایان یادآوری است که درخصوص شیوه ساخت آثار ملیله در دوره معاصر حسن تقیپور وحید (۱۳۹۰) کتابی باعنوان " هنر ملیله سازی نقره " و حسین یاوری (۱۳۴۸) کتابی باعنوان " تجلی نور در هنرهای سنتی ایران " را نگاشتهاند که باوجود دربرداشتن مطالبی غنی درباره چگونگی ساخت اشیای ملیله، به دلیل مغایرت با موضوع اصلی نوشتار پیشروی از آنها بهره ای برده نشده است.
- خدای محافظ شهر شوش. Inshushinak:
  - ۴- استفاده از گویهای کوچک توپُر طلایی و نقرهای و اتصال آن با جوشهای بسیار ظریف به سطح خارجی برای تزئین محصولات فلزی را زبره کاری گویند (نگارندگان).
    - ۵- روستای زیویه در ۴۲ کیلومتری شهر سقز و حدفاصل کردستان و آذربایجان قراردارد (محمدپناه، ۱۳۸۵: ۵۳).
- 6- Hatra
- 7- Palmyra
- 8- Nippur
- 9- Dura-europos
- ١٠- والذين ينكزون الذهب و الفضه و لاينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب اليم (توبه/ ٣٤).

### منابع و مآخذ

- قرآن كريم (١٣٨٥)، ترجمه ناصر مكارم شيرازي، قم: مدرسه الامام على بن ابي طالب(ع).
  - آمیه، پیر (۱۳۷۲). تاریخ ایلام، ترجمه شیرین بیانی، تهران: دانشگاه تهران.
- ابوترابی، علی (۱۳۷۳). تحقیقی پیرامون هنر ملیله کاری در ایران از دیرباز تاکنون، پایاننامه کارشناسی، تهران: دانشگاه هنر تهران.
- اتینگهاوزن، ریچارد و الگ، گرابر (۱۳۸۷). **هنر و معماری اسلامی**، ترجمه یعقوب آژند، ج ۱، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت).
  - اسكارچيا، جان روبرتو (۱۳۷۶). هنر صفوى، زند، قاجار، ترجمه يعقوب آژند، تهران: مولى.
    - تقی پور وحید، حسن (۱۳۹۰). هنر ملیله سازی نقره، تبریز: یاران.
    - توحیدی، فائق (۱۳۸۶). گنجینه اطلاعات هنری، ج۱، تهران: میراث کتاب.
    - ضیاءپور، جلیل (۱۳۴۴). زیورهای زنان ایران از دیرباز تاکنون. تهران: فرهنگ و هنر.
- علیزاده میرار کلایی، سمیه (۱۳۹۰). تحلیل زیبایی شناسانه فرم و نقش در زیور آلات ملیله طلای ایران، پایاننامه کارشناسی ارشد، تبریز: دانشگاه هنر اسلامی تبریز.
  - فخر موحدی، مهرناز (۱۳۸۷). پیشینه هنر فلزکاری ایران (دوره سلوکی)، **طلا و جواهر**، (۴۹ و ۵۰)، ۷۸-۶۸.
  - \_\_\_\_\_\_\_(۱۳۸۸). پیشینه هنر فلزکاری ایران (دوران اسلامی)، **طلا و جواهر**، (۵۵ و۵۶)، ۲۷–۱۴.
    - فریه، ر. دبیلیو (۱۳۷۴). هنرهای ایران، ترجمه پرویز مرزبان، تهران: چاپ فرزان.
- کامبخش فرد، سیفالله (۱۳۸۰). آث**ار تاریخی ایران**، تهران: مؤسسه انتشارات تعاون سازمان میراث فرهنگی کشور.
- مجیری، شهره (۱۳۸۵). بررسی و مقایسه ملیله اصفهان و زنجان، پایاننامه کارشناسی، اصفهان: دانشگاه پیامنور اصفهان.
  - محمدیناه، بهنام (۱۳۸۵). **کهن دیار**، تهران: سبزان.
  - یاوری، حسین (۱۳۸۴). **تجلی نور در هنرهای سنتی ایران،** تهران: سوره مهر.
- http://www.metmuseum.org/search-results?ft=iran+gold&x=-935&y=-58&rpp=10&pg=14. (access date: 11/8/2011).

Received: 2012/05/05 Accepted: 2012/11/28

# Comparative Analysis of Pre-Islamic and Post-Islamic Filigree Art in Iran

Gholamali Hatam\* Somayeh Alizadeh Mirarkolaee\*\*

### **Abstract**

Diversity in design, size and role of filigree works in museums and written historical sources raises questions one of which is what artistic and historical periods have the most effect on the change of form and design of filigree works? And from what period has the present filigree making become prevalent? Answering such questions, the researchers have chosen two time spans of pre-Islamic and post-Islamic filigree making due to specific cultural, religious and political characteristics of such periods.

Then, focusing on performative and decorative techniques, form and design of existent works in the two periods were investigated and compared separately and diachronically via descriptive-analytic method.

In addition to documenting the formation stages of motifs from the third millennium (BC) until the end of Qajar time and stating the construction technique of filigree works, the findings of this study after comparing show that twisted and untwisted laces used in ornaments of ancient Persia have entered the arena of art-industry as an independent art called filigree after passing fundamental transformations. After that, such art passed different stages of its evolution in Safavid, Afshari, Zandieh and Qajar eras.

**Keywords**: filigree making, metalwork, helix

<sup>\*</sup> Professor, Applied Arts Faculty, Art University of Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> MA, Faculty of Islamic Arts, Islamic Art University of Tabriz, Iran

Received: 2012/05/23 Accepted: 2013/06/10

### Comparative Study of Spiritual Cinema and Intuitive Cinema According to Morteza Avini Ideas

Shekoufeh Arvin\* Abolghasem Dadvar\*\*

### **Abstract**

The staggering development of technology and industry and fading of spirituality in the human life in recent decades have led to more attention to metaphysics and search of meaning for life whose consequences have been manifested the most in cinema. In Iran, paying attention to spiritual and holy affairs increased during the imposed war. Meanwhile, Morteza Avini was one of those who tried to propose a new type of cinema which matches the spiritual aspects of Holy Defence. Thus, instead of using traditional method of narrative, he applied new methods based on intuition and illumination and used the name intuitive cinema for it. The gradual prominence of spirituality in cinematic works caused new cinematic genres like religious, conceptual, metaphysical and transcendental to be born in the arena of Iranian cinema.

Accordingly, the main issue of this research is a comparative study of intuitive and conceptual cinema. Thus, first, the notion of intuitive cinema has been explored with regard to Avini ideas. Then, different definitions and views about conceptual cinema and similar genres have been proposed and its features have been investigated by providing several examples. Finally, the two cinematic genres were compared.

This study applies analytical-library method as well as documentary investigation and comparative analysis. The results of this study show that the production of conceptual cinema and definitions of intuitive cinema, though having fundamental difference in their attitude towards spirituality, are similar in some issues such as positive and benevolent attitude towards the world and also reminding the existence of God to the audience.

**Keywords:** comparative study, Morteza Avini, intuitive cinema, conceptual cinema

<sup>\*</sup> PhD candidate, Art Faculty, Alzahra University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Art Faculty, Alzahra University, Tehran, Iran

Received: 2012/12/18 Accepted: 2013/06/10

# The Influence of Sassanid Ribbons on Islamic Art from the Beginning to the End of Seljuk Era

Ahmad Zare' Abarqui\* Rasoul Musavi Haji\*\* Jamshid Rousta\*\*\*

### **Abstract**

The Sassanid ribbons, as one of the most important features for the recognition of art in that era, are seen abundantly on bas-reliefs, clothes and silver bowls. We can see some samples of these ribbons in the early Islamic period. The purpose of this research is to identify such ribbons and their influence on Islamic art. According to this purpose, the following questions are raised: What are the main features of the Sassanid ribbons? Have the Islamic ribbons used on the paintings, textiles and silver vessels been taken from Sassanid samples? In which Islamic periods have these ribbons been more prominent? This research tries to prove the influences of Sassanid ribbons on Islamic art by collecting information from libraries and documents and using the analytical-comparative method which compares the application, function and features of Sassanid ribbons with Islamic ones. To achieve this goal, some mentioned ribbons were presented and a comparative analysis was done between the patterns with ribbons related to Sassanid period and the ones related to the early centuries of Islam and the impact of Sassanid ribbons on Islamic art with nearly equal characteristics was investigated. Thus, features such as "raging and spread from beginning to the end" are used exactly in the Islamic period, and in the feature "royal peculiar being" only the concept of king has changed to the caliph or emir. Any way, sanctity and special position of these ribbons have been preserved. By showing the reasons of these influences, the condition of entrance of Sassanid ribbons into Islamic world is explained. Such adoption can be observed in different artistic fields from the beginning of Islamic period up to the late Seljuk period. However, the role of Umayyads, Abbasids, Samanids and Al-e Buyeis is more significant in these influences.

Keywords: Sassanid art, the art of early centuries of Islam, Sassanid ribbons, Islamic ribbons

<sup>\*</sup> MA, Faculty of Architecture, Islamic Azad University of Abarkouh, Yazd, Iran

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Faculty of Art and Architecture, Mazandaran University, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Humanities, Shahid Bahonar University, Kerman, Iran

Received: 2013/01/27 Accepted: 2013/06/10

# The Comparative Study of Safavid and Qajar Takyehs' Architecture in Takht-e-Foolad of Isfahan

Mohammadmehdi Poustindouz\* Ahmad Aminpour\*\* Elham Mehrdoust\*\*\*

### Abstract

In the past, Takyeh was a place with different functions such as residence of Sufis and poor people as well as a place for Ta'zieh ritual. Takht-e-Foolad of Isfahan is one of the places in which many Takyehs were built from pre-Safavid to contemporary era. It is one of the oldest cemeteries in the Islamic world. In the past, Takyehs of Takht-e-Foolad were a place for residence of Sufis and scholars as well as a place for seminary and then a place for burying these persons. Thus, there has been built tombs for them and gradually other people were buried there as well. In this research, we aim to study the architecture of these Takyehs from Safavid to Qajar eras. The aim of this study is to introduce Takyehs of each era, the features of their architecture and the comparative study of them in this area in Safavid and Qajar eras.

The main question is: What are the similarities and differences of Takaya of Takhte-Foolad of Isfahan in these two eras? The research methodology is historic-descriptive and collection of data includes both library and field observation of Takyehs and then qualitative analysis of the data is carried out. From the findings of this study we can indicate to the similarity in hierarchy, the fabric of tombs, the kind of arches, the structure of roofs, the kind of used materials, the similarity of decorations and their place in Takaya of these two eras. Differences between them are in the prominence of portal and use of inscription in Safavid era, and the use of flat roof, curved arcs, stone, lithography and placing of tombs on platform in Qajar era.

**Keywords:** Takyeh, the architecture of Safavid and Qajar eras, Takht-e-Foolad of Isfahan

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Architecture and Urban Planning, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Architecture and Urban Planning, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> M.A., Faculty of Architecture and Urban Planning, Art University of Isfahan, Iran

5

# The Influences of Imported Ceramics' Designs on the Design and Motifs of Domestic Ceramics and Potteries in Qajar Era

Zahra Qasemi\* Aliasghar Shirazi\*\*

### **Abstract**

In Qajar period, foreign countries (Europe and China) dominated markets of Iran and other Muslim countries with their inexpensive exports. With growing imports in the 19th century (13-14 AH) many native industries of Iran declined. Potteries and ceramics of the Qajar period were not exception to such influences and their production was limited to domestic markets and in many cases they were influenced by imported samples.

The aim of this paper is to analyse and compare types of ceramics (15 domestic samples and 18 foreign samples) in Qajar period and investigate the impacts of imported ones on the design and motif of Iranian samples. In this regard, the following question is raised:

What influences have the foreign ceramics had on motif and design of domestic potteries and ceramics in Qajar period?

These effects are considered in four categories: blue and white potteries (especially ones made in Nain), Enamelled porcelains inspired from Chinese imported samples, potteries imitated from Iznik samples and polychrome ceramic wares.

Research results show that in the first three groups of this classification the direct effects on design and motif are quite obvious. However, in some cases, indirect effects can be observed as well. But in the fourth group, these effects are almost indirect. That is to say, they reflect the influence of European painting principles such as nudism, using perspective principles, European landscapes and scenes of human life on Qajar painting.

The method of this article is descriptive-analytical and the data has been gathered via library and field methods.

Keywords: Qajar period, Europe, pottery and ceramic, design and motif

<sup>\*</sup> MA, Art Faculty, Shahid University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Art Faculty, Shahid University, Tehran, Iran

Received: 2012/12/15 Accepted: 2013/06/10

# Comparative Study of Tadao Ando and Santiago Calatrava Works (In order to derive nature-inspired solutions for architecture design)

Arash Pesaran\* Soha Pourmohammad\*\* Fereshteh Shakiba\*\*\*

### **Abstract**

Despite numerous efforts for improving the process of architecture design in recent decades there has been seldom proposed clear solutions for architecture design in line with helping the nature. Thus, it seems necessary to explore, compare and analyze the available samples and works of great architects in order to derive their design strategies in confrontation with nature and gain some clues for enticing the imagination of designers for using them. Based on the assumption that analyzing and comparing two different attitudes to nature in architecture design can provide some nature-oriented strategies, this research aims to compare the dynamic form-oriented approach of the Spanish academic architect, Santiago Calatrava, with space-oriented approach of the Japanese experimental architect, Tadao Ando, to the nature. Meanwhile, in addition to investigating the masterpieces of the two architects, some of the nature-derived components of their designs are elicited and classified. This research is descriptive-analytic and uses a comparative method. Indeed, using such method as well as library and electronic sources, the authors try to investigate the responses of the two architects to natural factors like natural forces, context, type of the advancement of their architecture into nature, the quality of using light etc. Exploration and comparison of nature-inspired approaches in their works reveals the contextual feature of nature of which each architect has a different reading according to his personal, scientific, cultural and social background. Also, while classifying the patterns of using nature in their works, a number of elements and strategies for better application of nature to entice the imagination of designers have been proposed; strategies like selection of site inside the nature, infiltration of light into the building, physical penetration into nature, visual penetration into nature, combining the space with natural elements, creating dynamic landscape, inspiration from trees, birds, animals and animate beings, and integration and connection with surrounding environment.

**Keywords:** inspiration from nature, Santiago Calatrava, Tadao Ando, space-oriented, natural structures

<sup>\*</sup>PhD candidate, Department of art & architecture, Islamic Azad University of Shiraz, Iran

<sup>\*\*</sup> PhD candidate, Islamic Azad University (Science and Research Branch), Tehran, Iran

<sup>\*\*\*</sup> MSc, Islamic Azad University of Khorasgan, Isfahan, Iran

Motaleate Tatbighi Honar (Biannual)
Vol.4.No.7. Spring & Summer 2014

Received: 2013/02/24 Accepted: 2013/06/10

### A Comparison between Contemporary and Old Terms of Coloring Raw Materials of Glazes in Iran's Islamic Era

Yousef Amini\* Mehrnoush Shafiee\*\* Hussein Mirja'fari\*\*\*

### **Abstract**

Compared to its past, a fundamental transformation occurred in making various glazes and utilizing coloring materials for ceramic works and pottery during the Islamic era in Iran. Numerous terms for such materials are seen in the ancient texts written by scientists and authors of that era but a complete and full identification and introduction of them has not yet been presented. The important point is that a lot of ceramic production techniques and its raw materials are brought in those texts, study of which sometimes provides proper solutions for technicians. But the applied terms in them are conventional words that are not used much today. This has made understanding of these texts difficult for the readers since scientific words are mostly used for these materials in today's research sources. Hence, it seems that identification of these terms is quite essential in facilitating the reading of ancient texts which provide great help in restoration of traditional arts.

Primarily, this article deals with analyzing and introducing new words for the raw materials in coloration of glazes. Then, identification of ancient words used in the Islamic era is introduced via using ancient texts. Finally, comparison of ancient and new terms is done by qualitative analysis of the data that is an answer to the following questions: what coloring materials did our ancestors use for glazes? are those materials applied today in production of glazes? In addition to providing the synonyms for many old terms that could aid in reading old texts and achieving the ancestors' production methods for various types of glazes, the results of this study show that the diversity of ancient words for each glaze coloring material was more than the diversity of new terms but a lot of those words are forgotten today and have been replaced by new chemical science terms. Also, it is mentioned that the new identified compositions were not used in ancient glazes and thus the terms for them have no equivalent in the past.

**Keywords**: ceramic works, Iran's Islamic era, glaze, coloring materials

<sup>\*</sup> MA, Faculty of Visual and Applied Arts, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Visual and Applied Arts, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Professor, Faculty of Humanities, University of Isfahan, Iran

Received: 2013/01/23 Accepted: 2013/06/10

A Study on Musical Aspects of Polyphonic Narratives in Iranian Novels and Plays (Case studies: The Last Play of the Lady by Belqeis Soleimani and Afra by Bahram Beizai)

Parvaneh Ahmadi\* Mohammadjafar Yousefian Kenari\*\*

### Abstract

The present paper attempts to compare the role of narrative canons in the development of story and drama focusing on some prevalent theoretical patterns in organizing the voices and composing the opus. The polyphonic narrative points to a literary or dramatic text in which a few different discoursal threads explain and display an event simultaneously. In this kind of literary narrative, the narrator plays two or more roles and applies various narrative levels to organize and develop the event. Therefore, the narrator's voice seldom appears in a dominant position over other characters' voice in the literary or dramatic world but it is perfectly along with other voices. Assuming that one may find some creative aspects of the narrator as an organizer of various narrative levels in the Iranian contemporary literature, the present research offers an analytical comparison of the polyphonic aspects in The Last Play of the Lady (2009), a novel by Belqeis Soleimani, and Afra or Day Passes (2006), a play by Bahram Beizai. In this regard, we have referred to the most crucial tenets of Mikhail Bakhtin concerning the polyphonic literature and considered the special position of novel amongst various modern literary genres. The qualitative evaluation of the polyphonic items confirms the realization of polyphonic experience in the two samples based on the existence of numerous group voices, monopoly rupture in narrator role as a cast, flexible and fluid strains of the literary or dramatic narration and the way of voice distribution among the two works.

Keywords: polyphony, drama, novel, music, Soleimani, Beizai

<sup>\*</sup> MA student, Faculty of Art, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

Received: 2012/12/18 Accepted: 2013/06/10

# The Social Lands and Artistic Disparities in Iran (Case study: hand-woven carpet in central Iran)

Farhad Babajamali\*
Mohammadhussein Ramesht\*\* Mahmoud Mohammadi\*\*\* Ebrahim Moqimi\*\*\*\*

### **Abstract**

The continuous happening of natural processes has provided various landscapes on the earth. Due to its special dynamism, Iran has landscapes in which notable differences are observable. Difference in landscape has led to various lands in the natural arena of Iran and consequently special social structures have been created in it each of which has particular rules and organization for its stability. Some components of such stability pertain to different aspects of their art such as hand-woven carpet. As a local art, such carpet has particular dimensions of spatial identity in social lands of Iran that, while having common features in all mentioned lands, has obvious disparities derived from disparity of spatial identity in each of them.

Accordingly, this study aims to explore new dimensions of spatial influences on such art by using systematic analysis as well as Niche space and Lound method in the field of interdisciplinary studies, and answer the following question: how much have the landscape differences resulted from environmental processes influenced the formation of Iranian social lands and the art of hand-woven carpet of such people?

The results of this study show that one of the important factors in the organization of Iran's lands, especially central Iran, is their changing environmental components. This is obvious in the artistic disparities of such societies to the extent that disparity of carpet art has emerged with different degrees in them. In this regard, there is most disparity in urban societies whereas the least disparity belongs to rural societies.

**Keywords**: Iran, civility, spatial identity, social lands, carpet art

<sup>\*</sup> PhD candidate, Faculty of Geography, University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup> Professor, Faculty of Geography, University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Architecture and Urban Planning, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*\*</sup> Professor, Faculty of Geography, Tehran University, Iran



### **Contents**

| • | The Social Lands and Artistic Disparities in Iran (Case study: hand-woven carpet in central Iran)                                                                                                                           |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • | A Study on Musical Aspects of Polyphonic Narratives in Iranian Novels and Plays (Case studies: The Last Play of the Lady by Belqeis Soleimani and Afra by Bahram Beizai) 15 Parvaneh Ahmadi, Mohammadjafar Yousefian Kenari |
| • | A Comparison between Contemporary and Old Terms of<br>Coloring Raw Materials of Glazes in Iran's Islamic Era 29<br>Yousef Amini, Mehrnoush Shafiee, Hussein Mirja'fari                                                      |
| • | Comparative Study of Tadao Ando and Santiago Calatrava Works (In order to derive nature-inspired solutions for architecture design)                                                                                         |
|   | The Influences of Imported Ceramics' Designs on the Design and Motifs of Domestic Ceramics and Potteries in                                                                                                                 |
|   | Qajar Era                                                                                                                                                                                                                   |
| - | Qajar Era                                                                                                                                                                                                                   |
|   | Zahra Qasemi, Aliasghar Shirazi  The Comparative Study of Safavid and Qajar Takyehs'  Architecture in Takht-e-Foolad of Isfahan                                                                                             |
| - | Zahra Qasemi, Aliasghar Shirazi  The Comparative Study of Safavid and Qajar Takyehs' Architecture in Takht-e-Foolad of Isfahan                                                                                              |

### Scientific Journal of

### **Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)**

### **Comparative Studies of Art**

Vol.4.No.7. Spring & Summer 2014

Concessionaire: Art University of Isfahan Editor-in-charge: Farhang Mozaffar (Assoc. Professor) Editor- in-chief: Mehdi Hosseini (Professor) Editorial Board (in alphabetical order)

### Mohammadreza Bemanian

Professor, Tarbiat Modarres University

### Mehdi Dehbashi

Professor, Isfahan University

### Eisa Hojjat

Assoc.Professor, Art University of Tehran

### Mehdi Hosseini

Professor, Art University of Tehran

### Mohsen Niazi

Assoc. Professor, Kashan University

### Zahra Rahbarnia

Assoc. Professor, Alzahra University

### Jahangir Safari

Assoc. Professor, Shahrekord University

### Aliasghar Shirazi

Assis. Professor, Shahed University

### Jalaledin Soltan Kashefi

Assoc.Professor, Art University of Tehran

Coordinator: Farzaneh Beshavard

Logo type: Hamid Farahmand Boroujeni

Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic Designing: Sam Azarm Persian editor: Bahare Abbasi Abduli English editor: Ehsan Golahmar Layout: Somayeh Faregh

**Address:** Journal of Motalea-te Tatbighi Honar. No.17, Pardis Alley (31), Chaharbagh-e-paeen St. Isfahan. Iran,

Art University of Isfahan **Postal Code:** 81486-33661

Phone: (+98-31) 34460328 - 34460755

Fax: (+98-31) 34460909 E-mail: mth@aui.ac.ir

http://mth.aui.ac.ir ISSN 2345-3842

### **Referees and Contributors:**

Ali Abbasi (PhD)

Habib Ahmadzade (PhD)

Abbas Akbari (PhD)

Mahmoud Arzhmand (MSc)

Mohamadtaghi Ashouri (PhD)

Morteza Babakmoeen (PhD)

Esmaeil Baniardalan (PhD)

Mohammadreza Bemanian (PhD)

Abolghasem Dadvar (PhD)

Mohammadamin Emami (PhD)

Hamid Farahmand Boroujeni (MSc)

Mehrdad Ghayoomi Bidhendi (PhD)

Hossein Hamidi Esfahani (PhD)

Fataneh Mahmoodi (PhD)

Aboozar Majlesi Koopaei (PhD)

Bita Mesbah (PhD)

Ahmadreza Motamedi (PhD)

Afsaneh Nazeri (PhD)

Sadegh Rashidi

Ahamd Salehi Kakhki (PhD)

Samad Samanian (PhD)

Mahmoud Tavosi (PhD)

Ali Vandshoari (PhD)

Iman Zakariyaei Kermani (PhD)

### **Executive Coordinators:**

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia

The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.

No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

This journal is indexed and abstracted in the following databases: Islamic World Science Citation Database (ISC)

(www.ricest.ac.ir) Scientific Information Database (www.sid.ir) www.magiran.com

### Sponsored By:





# Instructions for Contributors Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

The biannual journal of *Comparative Studies of Art* accepts and publishes papers in subjects of art research and interdisciplinary studies of art and other fields

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.
- Manuscripts must be written in Persian language.
- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.
- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.
- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.
- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.
- The papers should be research work done by the authors(s). Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.
- For submitting the article, go to the website of the journal (http://mth.aui.ac.ir) and register your article.
- The letter of publication request and confirmation letter by supervisor professor and co-author should be submitted with the article (these letters can be downloaded from the journal website).

### Preparation of Manuscript Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

### Abstract

Abstract, written in a separate page in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

### Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

### Research methodology Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

### **Endnotes**

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).
- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication. Book title. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. Journal's title. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document. Full electronic address. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

### Submission

The paper manuscripts must be submitted in 2 one-sided printed copies in A4 size. The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin, size 12 for Farsi version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

In condition, when the received paper manuscripts don't follow the instruction, the journal has right to reject it.

# In The Name Of God