بمرامارها

### شیوهنامه نگارش مقاله نشریه علمی– پژوهشی«مطالعات تطبیقی هنر»



- ۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر و مطالعات بین رشتهای هنر و سایر حوزهها می باشد.
- مقالههای ارسالی نباید قبلاً در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای نشریه دیگری فرستاده شده باشند.
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آییننگارش این زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید نظر داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بر عهدهٔ نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. نشریه در پذیرش، رَد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی بازگردانده نخواهند شد.
  - ۷. استفاده از مقالههای چاپ شده در این نشریه، در سایر نشریهها و کتابها با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۹. نشریه از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۰۱. ارسال نامه درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی است (قابل دانلود از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه).
  - ۱۱. جهت ارسال مقاله به سامانه الكترونيكي نشريه به آدرس http://mth.aui.ac.ir مراجعه و نسبت به ثبت مقاله اقدام فرماييد.
    - ۱۲. مقالهها باید ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/نویسندگان: این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نام خانوادگی نویسنده/ نویسندگان، همراه رتبه علمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
- چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید بهتنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش تحقیق، مهمترین یافتهها و نتیجه گیری باشد) با ذکر عنوان مقاله و کلیدواژه (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد.
  - مقدمه: شامل طرح موضوع (بيان مسأله، پرسش يا فرضيه، هدف يا اهداف پژوهش، ضرورت يا اهميت پژوهش) باشد.
    - پیشینه تحقیق
      - روش تحقیق
    - متن مقاله: شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق باشد.
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - سپاس گزاری از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- پینوشت: شامل برابر نهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است، که بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: بهترتیب حروف الفبا برحسب نامخانوادگی نویسنده مرتب گردد (فارسی و لاتین).
- بخش انگلیسی: شامل دو صفحه که در پایان مقاله پس از منابع می آید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمهٔ کاملی از چکیده فارسی است.
- ۱۳. متن مقاله: حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر) و در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم ۱۳۱ اندازه ۱۲ و Times New Roman اندازه ۱۲ و Times New Roman اندازه ۱۲ و Times New Roman
  - ۱۴. كليهٔ صفحات بهجز صفحه مشخصات نويسنده/نويسندگان بايد بهترتيب شمارهگذاري شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است و باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت 300 dpi و با فرمتjpg)، ذکر منبع و تعیین محل مناسب در مقاله باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شیوه تنظیم منابع (فارسی و لاتین):
    - در متن مقاله: (نامخانوادگی نویسنده، سال انتشار: صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله:
         کتاب: نامخانوادگی نویسنده، نام نو
- کتاب: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان کتاب. جلد. نام مترجم یا مصحح، محل انتشار: نام ناشر. مقاله: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان مقاله. عنوان نشریه. دوره یا سال(شماره نشریه)، شماره صفحههای مقاله در نشریه. سند اینترنتی: نامخانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (تاریخ). عنوان سند. آدرس /ینترنتی بهطور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
  - ۱۷. مقالهای که فاقد شرایط مورد نظر باشد، از فرایند بررسی خارج خواهد شد.
- ۱۸. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوهنگارش مشروح که از بخش "برای نویسندگان" در سامانه نشریه قابل دریافت است، مراجعه کنید.

#### دو فصلنامه علمي - يژوهشي مطالعات تطبيقي هنر

سال سوم، شماره ششم، پاییز و زمستان ۱۳۹۲

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: فرهنگ مظفر سردبیر: مهدی حسینی

هیأت تحریریه (بهترتیب حروف الفبا): محمدرضا بمانیان دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیتمدرس

مهدی حسینی استاد، دانشکده هنرهای تجسمی وکاربردی، دانشگاه هنر تهران

عیسی حجت دانشیار، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران

**مهدی دهباشی** استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان

**زهرا رهبرنیا** دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا

جلال الدین سلطان کاشفی دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران

**علی اصغر شیرازی** استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد

جهانگیر صفری دانشگاه شهر کرد دانشیار، دانشکده ادبیات، دانشگاه شهر کرد محسن نیازی دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه کاشان

مدیر داخلی: ایمان زکریایی کرمانی مدیر اجرایی: فرزانه بشاورد

طراح سرلوحه: حمید فرهمندبروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیک: سام آزرم ویراستار ادبی فارسی: بهاره عباسی عبدلی ویراستار ادبی انگلیسی: احسان گل احمر صفحه آرا: سمیه فارغ

قیمت: ۹۰۰۰۰ ریال

نشانی: اصفهان، چهارباغ پایین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، کد پستی: ۳۳۶۶–۸۱۴۸ حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه «مطالعات تطبیقی هنر»

> تلفن: ۴۴۶۰۷۵۵ - ۳۱۱۱ ۴۴۶۰۳۲۸ فاکس: ۴۶۶۰۹۰۹

E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir ISSN 2345-3842

داوران و همكاران این شماره (بهترتیب حروف الفبا)

دكتر احمد امين پور دكتر محمدرضا اولياء دكتر فرشيد ايروانىقديم دكتر جمال الدين توماجنيا دكتر محمدكاظم حسنوند دکتر مهدی حسینی دكتر عبدالمجيد حسينى راد دکتر مهدی حمزهنژاد دكتر محمد خزائي دكتر ابوالقاسم دادور دکتر نادر شایگانفر دکتر جهانگیر صفری دكتر محمود طاووسي دكتر حبيبالله لزگي دکتر فرهنگ مظفر دكتر فرهاد مهندسپور دكتر افسانه ناظرى

همكاران نشريه

ناصر جعفرنيا، خديجه ساعدي

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه مطالعات تطبیقی هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم می باشد. استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه مطالعات تطبیقی هنر باذکر منبع، بلامانع است.

نشریه «مطالعات تطبیقی هنر»براساس مجوز شماره مطریه «مطالعات تطبیقی هنر»براساس مجوز شماره ۸۹/۳/۱۱/۸۹ از کمسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی – پژوهشی میباشد.

این نشریه در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی (ISC) به نشانی http://www.ricest.ac.i ، در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir و بانک نشریات کشور به نشانی www.magiran.com

پروانه انتشار نشریه «مطالعات تطبیقی هنر» از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲ مورخ ۹۱/۷/۹ صادر شدهاست.

با حمایت: الشهرازی کی الزیرانی الشهرازی الزیرانی الزیرا



# فهرست

| ■ مطالعه تطبیقی ساختار نمایشی در خانه برناردا آلبا با روایت                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت و آخرین پری کوچک                                                    |
| دریایی فرزانه فرشیدنیک، سیدمصطفی مختاباد امرئی                                                       |
|                                                                                                      |
| ■ تحلیل نشانه- معناشناختی ساز و کار روابط بینافرهنگی                                                 |
| در نظام گفتمانی فرش کرمان                                                                            |
| ایمان زکریایی کرمانی، حمیدرضا شعیری، فرزان سجودی ۱۱                                                  |
| ■ واکاوی نگاره و انگاره انسان – گاو بالدار در تخت جمشید و                                            |
| كاخ خرساباد فريبا فرزان فر تا الله عند الله عند الله الله عند الله الله الله الله الله الله الله الل |
| عام حرسابات فريبا فرزان فر                                                                           |
| ■ بررسی نمادهـای نجومی نقــوش سفالینههای اسگرافیاتو<br>مجموعه موزههای بنیاد مستضعفان                 |
| مجموعه موزههاي بنياد مستضعفان                                                                        |
| محمدابراهیم زارعی، خدیجه شریف کاظمی                                                                  |
|                                                                                                      |
| ■ مطالعه تطبیقی همزمانی فضادر نگار گری ایرانی با نقاشی های                                           |
| پیکاسو در سبک کوبیسم بهداد پنجهزاده، محسن مراثی                                                      |
| <ul> <li>■ نمازلیقهای ترکمن،بحثی دربابنمادهای کلیدی و آئینی فرهنگ</li> </ul>                         |
|                                                                                                      |
| جبار رحمانی، شهربانو کاملی                                                                           |
| ■ بازنمود مفاهیم و ساختار ادبی قر آن در معماری اسلامی                                                |
| مهدی مطیع، مریم منصوریان، مهدی سعدوندی                                                               |
|                                                                                                      |
| ■ راهکارهای ارتقای نقش دروس فنی در توان حرفهای<br>فارغالتحصیلان کارشناسی معماری                      |
| فارغالتحصيلان كارشناسي معماري                                                                        |
| مصطفی رستمی نجف آبادی، عباس جهانبخش                                                                  |
|                                                                                                      |
| ■ نظریـهها و روشهای آموزش خلاقیـت در روانشناسـی                                                      |
| معاصر غرب سيدغلامرضا اسلامي، فريبا شاپوريان                                                          |
| ■ چکیده انگلیسی مقالات                                                                               |
|                                                                                                      |

١

# مطالعه تطبیقی ساختار نمایشی در خانه برناردا آلبا با روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت و آخرین پری کوچک دریایی

فرزانه فرشیدنیک\* سیدمصطفی مختاباد امرئی\*\*

#### چکیده

فدریکو گارسیا لورکا یکی از نویسندگان نامآشنای ادبیات اسپانیا است که نمایشنامههای شاعرانهاش بر ادبیات نمایشی جهان و آثار نویسندگان ایرانی تأثیرگذار بودهاست. لورکا نخست، نگارش را با شعر آغاز کرد و سپس در آفرینش آثار خود، با بهرهگیری از نثری شاعرانه، نمایشنامههای برجستهای نظیر «خانه برناردا آلبا» را به رشته تحریر درآورد.

بنابر آنچه بیانشد، نگارندگان پژوهشِ حاضر با هدف بررسی تأثیر لورکا بر نمایشنامهنویسان ایرانی، برآن شدند تا مقاله پیشرو را بهنگارش درآورند. پرسش اصلی آن هم به این مسأله اختصاصیافته که آثار نمایشی لورکا چگونه بر ادبیات نمایشی ایران تأثیر گذاردهاست. پرسش فرعی نیز، مربوط به دلایل تأثیر آثار لورکا بر نمایشهای ایرانی است.

برای دستیابی به هدف یادشده، نمایشنامه خانه برناردا آلبا به عنوان یکی از مهم ترین آثار شناخته شده لورکا، با دو نمایشنامه ایرانی؛ "آخرین پری کوچک دریایی" نگاشته چیستا یثربی و "روایت عاشقانه ای از مرگ در ماه اردیبهشت" نگاشته محمد چرمشیر، مقایسه شدند. سپس برای فراهم آمدن امکان مقایسه و تطبیق، آثار مذکور ازنظر ساختار نمایشی هم بررسی، تجزیه و تحلیل شدند.

نتایج پژوهش حاضر که به روش توصیفی-تحلیلی و با استفاده از منابع کتابخانهای بهدستآمده، بیانگر آن است که نمایشنامههای مورد بررسی ازلحاظ الگوی روایت، طرح، درونمایه، شخصیت و ساختارِ فضا از شباهتهای قابل توجهی برخوردارند که این امر نشاندهنده تأثیر پذیری نمایشنامههای ایرانی از آثار لورکا است. همچنین محتوای هریک از آثار نمایشی، به گونهای نشانگر تقابل سنت و آزادی در جریانی انقلابی است. بهبیان دیگر وجود برخی شباهتهای فرهنگی و زمینههای اجتماعی مشترک در نمایشنامهها، می تواند یکی از دلایل گرایش نمایشنامهنویسان ایرانی به لورکا و تأثیر پذیرفتن از آثار وی باشد.

كليدواژگان: ساختار نمايشي، ادبيات تطبيقي، لوركا، چرمشير، يثربي.

<sup>\*</sup>دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

<sup>\*</sup>دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

تبادلات ادبی همواره بهشکلهای مختلف در ادبیات جهان وجود داشتهاست و نمی توان ادبیاتی را یافت که در مداری بسته و محدود حرکتکند. ادبیات ایران نیز از این قاعده جدا نبوده آنچنان که در دورههای گوناگون بر ادبیات جهان تأثیر گذار بوده و یا از ادبیات سایر ملل تأثیر پذیرفتهاست. باتوجهبه آنکه تبادلات ادبی از رهگذار ترجمه امکان پذیر می گردد، مسلماً ترجمه آثار ادبی، در این میان از جایگاه مهمی برخوردارمی شود و نویسندگان برجسته نیز، نقش مهمتری را در این عرصه ایفا خواهند کرد. فدریکو گارسیا *لوركا* از نامآور ترین شاعران و درامنویسان ادبیات اسیانیا است که در عمر کوتاه خویش آثار درخشانی را برجای گذاشت. نمایشنامههای لورکا به فارسی ترجمه و برخی از آنها در ایران هم اجرا شدهاست. وجود برخی شباهتهای فرهنگی و زمینههای اجتماعی مشترک که میتواند یکی از دلایل گرایش نمایشنامهنویسان ایرانی به لور کا و تأثیر پذیرفتن از آثار وی باشد، انجام چنین پژوهشهایی را ضروریمیسازد. ازاین رو در تحقیق حاضر، نمایشنامه خانه برنار دا آلبا، اثر شناخته شده لورکا با دو نمایش نامه ایرانی با هدف شناخت تأثیر نمایشنامههای لورکا بر آثار برخی از نویسندگان ایرانی، بررسی تطبیقی شدهاست.

درهمین راستا تلاش نگارندگان برآن شد تا این تأثیر را در ساختار و محتوای دو نمایشنامهٔ ایرانی، روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت و آخرین پری کوچک دریایی، بررسی و در کنار آن، علل گرایش نویسندگان ایرانی را هم به آثار لور کا ارزیابی کنند. این پژوهش، دربردارنده پرسشهای زیر است:

- آثار نمایشی لور کا بر نمایش نامهنویسان ایران چه تأثیری داشته است.
- دلایل تأثیر آثار لور کا بر نمایشهای ایرانی چیست. با بررسیهای انجامشده در پاسخ به پرسشهای بالا، فرضیههای زیر قابل طرح است:

برخی از نمایشنامهنویسان ایرانی همچون چرمشیر و یثربی، علاوهبر ساختار در محتوا و مضمون آثار خود از نمایشنامههای لورکا تأثیرپذیرفتهاند.

برخی از شباهتهای فرهنگی و زمینههای اجتماعی مشترک، می تواند از عوامل گرایش نمایش نامهنویسان ایرانی به لورکا و تأثیر پذیرفتن از وی باشد.

پژوهش حاضر برمبنای مطالعات صورت گرفته درزمینه ادبیات تحقیقی و نیز پژوهشهای انجامشده درباره آثار لور کا نگاشته شدهاست. ادبیات تطبیقی که تعریف آن بهصورت مختصر، مطالعه تطبیقی آثاری برخاسته از زمینههای فرهنگی گوناگون است، نوعی فعالیت در حوزه نقد ادبی قلمدادمی شود که در آن، ادبیات در مفهوم کلی اش مقایسه می گردد. بهبیان دیگر درباره تلاقی ادبیات در دو یا چند فرهنگ و زبان مختلف پژوهشمی شود. پیش از این درباره اهمیت ادبیات تطبیقی، مطالعات بسیاری صورت گرفته چنان که «در بررسی تطبیقی آثار، می توان به چگونگی تأثیر و تأثر دیدگاههای فکری و نقاط وحدت اندیشه بشری در زمینههای مختلف یی برد.»(نصرتزادگان، ۱۳۸۷: ۱۷۵). همچنین مقدادی (۱۳۸۱) در اینباره بیانمی کند که «می توان به وجوه مشترک تفکر انسانی راهیافت.». ضمن اینکه «با بررسی تطبیقی، تأثیر و تأثرهایی آشکارمیشود که قیاس آنها میتواند در بسیاری از موارد راهگشای پژوهشگران در درک بهینه آثار ادبی نویسندگان باشد.»(زیار و شرکتمقدم، ۱۳۸۷: ۸۷). به عبارت دیگر، مقایسه آثار نویسندگان مختلف زمینه درک و فهم عمیق تر آنها را فراهم می سازد (کریمی مطهر، ۱۳۸۰: ۱۴۷). از این راه، تلاقی ادبیات در زبانهای مختلف و روابط پیچیده آن در گذشته و حال و روابط تاریخیاش ازحیث تأثیر و تأثر در حوزههای هنری، مکاتب ادبی، جریانهای فکری، موضوعها و افراد بررسیمی شود. همچنین، بیش از هرچیز مى توان به نقاط وحدت اندیشه بشرى پی برد که «چگونه اندیشهای در نقطهای از جهان توسط اندیشمندی، ادیبی یا شاعری مطرحمی شود و در نقطه دیگر، همان اندیشه به گونهای دیگر مجال بروزمی یا بد. » (کفافی، ۱۳۸۲: ۷). ضمناینکه از این رهگذر، توانایی و مهارت ویژهای در اختیار یژوهشگر قرارمی گیرد تا او بتواند «هرآنچه را اصیل بومی است از اندیشه و فرهنگ بیگانه بازشناسد.»(ندا،۱۳۷۳: ۲۶). اواخر قرن بیستم میلادی زمینه بعضی از مطالعات تطبیقی متحول شده و «ابعاد جدیدی یافته و درنتیجه مفاهیم جدیدی ارائه گردید.»(ساجدی صبا، ۱۳۸۳: ۲۲). در این میان نکته حائز اهمیت آن است که تأثیر پذیری باید همراه با به کار گیری تجربهها و دریافتهای ذهنی نویسنده باشد تا منجربه آفرینشی تازه گردد و از این راه «نویسنده بتواند به آفرینش اثری که بابیسند روزگار باشد، همتورزد.» (جوادی، ۱۳۸۸: ۲۳).

روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت و آخرین پری کوچک دریایی بهترتیب نگاشته چرمشیر و یثربی مورد مقایسه و بررسی تطبیقی قرار گرفتهاست.

روش تحقیق

پژوهش حاضر با روش توصیفی-تحلیلی نگاشته شدهاست. گردآوری اطلاعات آن هم با بهره گیری از منابع کتابخانهای و برمبنای بررسی متون، اسناد و مقالات موجود در پایگاههای اطلاعات علمی انجام پذیرفتهاست. ابزار گردآوری اطلاعات شامل فیشبرداری و تهیه جدولها است و روش نمونه گیری هم، باتوجهبه موضوع پژوهش و درجهت فراهم آمدنِ امکانِ بررسی دقیق تر درراستای اثبات فرضیهها، نمونهموردی است. بدینمنظور، دو نمایشنامه شناخته شده از نویسندگان ایرانی، آخرین پری کوچک دریایی(برنده جایزه دوسالانه ادبیات نمایشی ایران) و روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت، نمایشی ایران) و روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت، انتخاب شدهاست.

برای فراهمآمدن امکان مقایسه و تطبیق، ابتدا اطلاعات مربوط به هریک از نمایش نامهها ازنظر الگوی روایت، شخصیت، فضا و مضامین و درونمایه طرح، درونمایه، به گونهای جداگانه طبقه بندی و سپس برای تجزیه و تحلیل دادههای موجود، جدولها و نمودارهایی طراحی شده و الگوهای مذکور مورد مقایسه و بررسی تطبیقی قرار گرفتهاست.

به منظور امکان سنجش اعتبار و روایی داده ها، سعی شده تا متغیرها و مشخصات آنها به شیوه ای تعریف شوند که قابل سنجش باشند. همچنین معیارهای اندازه گیری در جمع آوری اطلاعات به گونه ای به کار گرفته شوند که امکان ارزیابی فرضیه ها وجود داشته باشد. ضمن اینکه، تلاش شده تا محتوای ابزار و پرسش های مندرج در ابزار، دقیقاً متغیرها و موضوع مورد مطالعه را بسنجد که این مهم، با تعریف دقیق از اصطلاحات طراحی ابزار متناسب با مراحل مختلف فرایند پژوهش امکان پذیر خواهد بود. اعتبار سنجی داده ها هم به روش تحلیل محتوا و اسنادی صورت پذیر فته است.

# بررسی دلایل تأثیرگذاری لورکا بر نویسندگان ایرانی

جامعه اسپانیا در زمان لور کا و شرایط امروز ایران، دارای برخی از شباهتهای فرهنگی و اجتماعی است که میتواند منجربه بروز برخی از شباهتها در آثار هنرمندان این جوامع گشته و تأثیر پذیری از نویسندگانی چون لور کا را رقمزند. گرچه لور کا نگارش آثار خود را با شعر شروع کرد، ولی در ادامه راه خود، به نثری شاعرانه روی آورد و با بهره گیری از همین نثر، نمایش نامههای برجستهای را بهنگارش در آورد. «نثر

در پژوهش حاضر، نتایج تحقیقات صورت گرفته درزمینه ساختار اثر ادبی و نیز مطالعات انجامشده درباره آثار لور کا مورد استفاده قرار گرفتهاست. «ساختار ۲ در لغت بهمعنی اسکلت و استخوان بندی و دراصطلاح ادبیات بهطور کلی به شیوه سازماندهی و مجموع روابط عناصر و اجزای سازنده یک اثر ادبی با یکدیگر اطلاق می شود.» (داد، ۱۳۷۵: ۱۶۳). کادن ۱۹۹۹) نیز در کتاب "فرهنگ اصطلاحات و نظریههای ادبی"، ساختار نمایشنامه را بهطور خاص به دو بخش بیرونی و درونی تقسیم کردهاست. بنابر نظر وی «ساختار بیرونی نمایشنامه شامل پردههای نمایش، صحنهها و وابستگی و تعادل درونی آنهاست و ساختار درونی نیز متشکل از حوادث و اعمالی است كه در نمايش اتفاق مي افتد.»(Cuddon, 1999: 871). شریفنسب و رون(۱۳۹۰) هم در مقالهای باعنوان "تحلیل ساختاری نمایشنامههای اکبر رادی" ضمن تعریف ساختار نمایشی، روابط بخشها و عناصر تشکیل دهنده آن را با یکدیگر و کل اثر بررسی کردهاند(شریفنسب و رون،۱۳۹۰: ۴۶). تزوتان تودوروف<sup>†</sup>(۱۳۸۳) هم، در کتاب "بوطیقای ساختارگرا" به بررسی عناصر تشکیل دهنده ساختار بهمنزله یک نظام پرداخته و به قوانین و اصول کلی حاکم بر آنها اشاره نموده است (تودوروف، ۱۳۸۳: ۸).

بنابر آنچه بیانشد، در پژوهش حاضر با بهره گیری از تعاریف ارائهشده از ساختار ادبی در پژوهشهای پیشین، ساختار نمایشی، بهمعنای ارتباط موزون، منسجم و یکپارچه میان عناصر فرم و محتوا در نمایشنامه خانه برناردا آلبا با دو اثر ایرانی مقایسهشد.

تراژدی خانه برناردا آلبا، نمایش نامهای از لور کا نوشته شده در سال ۱۹۳۶ میلادی است که بنابر باور بسیاری از منتقدین، بهترین اثر نمایشی لور کا و شاهکار او به شمارمی رود. بیشتر مقالاتی که درباره این نمایش نامه به رشته تحریر درآمده، ریشه های عمیق سنت، فرهنگ و ادبیات فولکلوریک اسپانیا را در این اثر، به عنوان یکی از کم نظیر ترین دستاور دهای دراماتیک قرن بیستم، بررسی کرده اند. مریم حق روستا (۱۳۸۴)، در مقاله "خانه برناردا آلبا: تقابل سنت با آزادی"، با قلمداد کردن این نمایش نامه به منزله شاخص ترین اثر لورکا، برای بررسی ویژگی های ویژگی های ساختاری اش را ارزیابی کرده است (حق روستا، ۱۳۸۴؛ ۶). در این پژوهش هم با در نظر گرفتن موارد بالا، ویژگی های ساختاری نمایش نامه خانه برناردا آلبا به لحاظ الگوی روایت، ساختاری نمایش نامه خانه برناردا آلبا به لحاظ الگوی روایت، طرح، درونمایه، شخصیت و ساختار فضا، با نمایش نامه های

شاعرانه او در نمایشنامه خانه برناردا آلبا به اوج خود رسید. وی با نگاه واقع گرایانه خویش، موفقشد آثار نمایشی خویش را در ابعادی بینالمللی مطرح کند»(حقروستا، ۱۳۸۴: ۱۹) و بر ادبیات جهان تأثیر گذارد. نمونه ای از این تأثیر را می توان در برخی از آثار محمد چرمشیر و چیستا یثربی مشاهده نمود که در این پژوهش هم، مورد بررسی قرار گرفته اند. در این باره نشانه های متعددی مبنی بر نگاه چرمشیر و یثربی به آثار لور کا را می توان برشمرد. برای نمونه، ازمیان آثار موفق چرمشیر درزمینه بازنویسی شاهکارهای ادبی، می توان به نمایشنامه "رقص مادیانها" آشاره نمود که بازنویسی نمایشنامه "یرما" اثر لور کا است. در همین بازنویسی می توان ردپای اثر دیگری از لور کا باعنوان "مرثیه ای برای ایگناسیو سانچز مخیاس" را از لور کا باعنوان "مرثیه ای برای ایگناسیو سانچز مخیاس" را جهان، شعری در خشان در سوگ دوستی گاوباز است که مرگی دلخراش را در میدان گاوبازی در آغوش می کشد.

چیستا یثربی نیز که بارها از علاقه خود به لور کا سخن گفتهاست، علاوهبر ترجمه اثری از لور کا باعنوان "رومئو پرنده است و ژولیت سنگ"، نمایشنامهای بهنام "سر به سر صحرا می گذارم، لور کا..." را نوشته و کارگردانی آن را در دست گرفتهاست. وی این نمایشنامه را ادای دینی به لور کا دانسته و در اینباره بیان کردهاست: «براساس علاقهای که به آثار فدریکو گارسیا لور کا داشتم، این نمایشنامه را نوشتم.» فدریکو گارسیا لور کا داشتم، این نمایشنامه را نوشتم.» (یثربی، ۱۳۹۰). این نمایشنامه دارای هفت فصل است که اولین فصل آن بانام "چشمان من در سال ۱۸۹۸" بهزمان تولد وی می پردازد و فصل آخر نیز که "چشمان من در سال ۲۰۰۸ میلادی" نامدارد، درباره تأثیر شعر لور کا بر فرهنگ جامعه جهانی است(همان).

باوجود چنین نشانههایی، می توان این احتمال را درنظر گرفت که اندیشه و آثار لورکا بر آثار این نویسندگان تأثیر گذارده و ارتباط شکلی میان آثار این نویسندگان را رقم زدهباشد. بهبیان دیگر، این نکتهها می توانند احتمال ارتباط میان آثار آنها و تأثیر پذیری از لورکا را قوت بخشند.

#### خلاصه نمايشنامهها

در این بخش از مقاله، خلاصهای از نمایشنامههای یادشده باتوجهبه مهم ترین وقایعی که در سه نمایشنامه از شباهتی نسبی برخوردار است، ارائه گشته تا زمینه ورود به مباحث بعدی فراهم آید.

#### خانه برناردا آلبا

نمایشنامه خانه برناردار آلبا، درباره زنی شصت ساله است که شوهرش به تازگی فوت کرده و پنج دخترش، از بیست

ساله تا سی ونه ساله، مجرد و خانهنشین هستند. برناردا، زنی مستبد است که پنج دختر خود را در خانه نگهمی دارد و آنها امکان هیچ گونه ارتباط با مردان را ندارند. در این خانه، طبق آداب و رسومی که برناردا سخت گیرانه سعی در حفظ آنها دارد، دختران همراه مادر بایستی هشت سال در سوگ بنشینند هرچند این سنن، با امیال و غرایز دختران سازگار نیست. هریک از این دختران بهصورت ناموفقی درتلاش یافتن راهی برای پاسخ به احساسات خود هستند. بهتدریج و درجریان پیشرفت داستان، از پسری بهنام پپهال رومانو و از دواج دختر بزرگ برناردا(اَنگوستیاس) با وی، سخن بهمیان می آید. پپه، پسری جذاب و جوان است که درطول داستان آشکار و درواقع مجذوب آدلا دختر كوچك برناردا مي شود. از طرفي، مارتیریو یکی دیگر از دختران برناردا به پپه علاقمند است و به آدلا حسادتمي ورزد. حسادت به وجود آمده ميان خواهران، تنشهای بسیاری را طی نمایشنامه پدیدمی آورد و لحظه به لحظه برشدت آن مى افزايد. خدمتكار برناردا، يون چاو، درباره شرایط پیش آمده به برناردا هشدارمی دهد که از طرف برناردا نادیده گرفتهمی شود. آدلا، کوچک ترین دختر برناردا که سرکش ترین آنهاست، در عصیان علیه قوانین سخت گیرانه مادر و سنت جامعهای که در آن بهسرمی برد، شبها پنهانی به ملاقات پپه می رود. در یکی از این شبها، با مشاجراتی که میان او و خواهرش مارتیریو صورتمی گیرد، اهل خانه متوجه ماجرا میشوند. مادر به قصد کشتن پپه با تفنگ بیرون می آید و صدای شلیکی به گوش می رسد و آدلا که گمانمی کند پپه کشتهشده، دست به خودکشی میزند. برناردا با تحکم، دختران را به سکوت فراخوانده و با انکار شرایط پیش آمده، از ادامه مراسم سوگواری خبرمی دهد و نمایشنامه با جمله زیر بهپایان میرسد: «...ساکت! همه، خودمونو تو دریای اشک و عزا غرق می کنیم... آدلا، کوچیک ترین دختر برناردا آلبا باكره مرده. شنيدين كه چى گفتم؟ ساكت! گفتم ساکت!»(لورکا، ۱۳۸۵: ۳۱۸)

#### روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت

در این نمایشنامه، آنچه بهظاهر مدنظر محمد چرمشیر است، بریدهای از داستان دیدار رستم و تهمینه در شاهنامه است. که البته این دیدار با تفسیری متفاوت بهنمایش در آمدهاست. بخش عمده ماجرا هم در سمنگان دژ اتفاق می افتد. «شهر زنان. شهری که درواقع زنها حافظش هستند و مردها وقتی پا به آنجا می گذارند نه بهعنوان کاراکتر واقعی خودشان که بهعنوان یک عنصر مرد و ادامه دهنده حیات آن شهر، کسی که می تواند تولید مثل کند، شناخته می شوند.» (چرمشیر، ۱۳۸۸: ۷۵). فرمانروای دژ، شهربانو، زنی است مقتدر که مصرانه در پی حفظ فرمانروای دژ، شهربانو، زنی است مقتدر که مصرانه در پی حفظ

آئین دژ (آئین مردکشی) است. «زنی که کاملاً اقتداریک ماشین جنگی را دارد، به هیچچیز فکرنمی کند جز حضور و سقوط شهر» (همان: ۷۶). زن جادو، خواهر شهربانو، آمدن پهلوانی را پیش گویی می کند. «مردی قراراست به آن شهر بیاید که بهترین باشد و نسل زنان داخل دژرا احیاکند» (همان). رستم همراه رخش وارد دژ می شود. شور و هیجانی میان زنان دژ، در تمایل به ازدواج با این پهلوان شکلمی گیرد به گونهای که به شوق دیدن او در سرنوشتشان، برای شنیدن پیشگویی، به دیدار زن جادو (خارج از دژ) می روند. «همه می خواهند بدانند در تقدیرشان خطی هست از این نرهسوار. همهشان میخواهند تاس ها همان طور بنشینند که خواهان آنند. چشمترسی دارند از شهربانو و رؤیاهایی دارند در دل.»(همان: ۵۱). زن جادو، خواهر شهربانو، درباره اوضاع پیشرو و نیاز زنان دژ به عشق، هشدارمی دهد که شهربانو نادیده می گیرد. شهربانو که در جوانی بهدلیل آئین دژ، مجبور به ترک مرد محبوبش گشته، سرشار از حس کینه و انتقام جویی نسبت به مردان و نیز خواهرش است که آن مرد را تصاحب کردهاست. تهمینه، دختر شهربانو، دل به رستم میبندد و باوجود هشدارهای خالهاش(زن جادو)، تصمیمدارد علیه آئیندژ، سر به عصیان بردارد. از همین رو، با رستم پیمان زناشویی می بندد. شهر بانو که در تحریک رخش در کشتن رستم ناموفق بوده، خود برای كشتن رستم اقداممي كند و نهايتاً بهدست رخش كشته و رخش نیز به دست رستم کشته می شود. تهمینه، اندوهگین از این کشتار، از شروع روزگاری تازه در دژ خبرمی دهد. «بگشایید

#### آخرین پری کوچک دریایی

ماجرا در یک شبانهروزی دخترانه اتفاق می افتد. مدیر شبانهروزی، حوا، زنی مقتدر با قوانینی سخت گیرانه است که به حفظ آبروی شبانهروزی و قوانین آن، بیش از سلامت دختران که به بیماری ناشناخته ای دچارشده اند، اهمیت می دهد. در این میان تنها معلم مرد شبانهروزی، میکائیل که مردی جوان و جذاب است و به نوعی همه دختران و زنان شبانهروزی را تحت تأثیر قرار داده است، درباره بیماری دختران، در مظان اتهام قرارمی گیرد. کشمکش و نزاعهایی میان خدمتکاران شبانهروزی و نیز میان دختران، بر سرعلاقه به میکائیل درمی گیرد. تارا (معلم اخلاق) خبرها را به گوش حوا می رساند و کیارا دختر حوا، درمورد اوضاع و خیم دختران و شبانهروزی به مادرش هشدارمی دهد که با بی تفاوتی او روبه رو می شود. حوا که در جوانی، با بی مهری مرد محبوبش (ابراهیم) مواجه شده،

دروازههای این سمنگان در را و بگذارید آئینی تازه آغازشود.

باشد که روزگاری نو آغازشود.»(همان: ۷۸).

سرشار از حس انتقام جویی نسبت به مردان است و سعی دارد دختران شبانهروزی را بهگونهای تربیت کند که به مردان بی تفاوت باشند. برای همین، میکائیل را که پسر ابراهیم است برای انتقام جویی در شبانه روزی استخدام کرده است تا طعمه دختران گردد. نزاعی نیز میان حوا و میکائیل درمی گیرد. دراین میان یاسمین، یکی از زنان شبانه روزی، در پی عشقی ناکام به میکائیل، به همان بیماری مبتلاشده و اقدام به خودکشی می کند. در حضور بازرس پلیس که بهمنظور تحقیق درباره خودکشی یاسمین به شبانهروزی آمده، کیارا با همراهی میکائیل به حالت طغیان علیه مادرش، با کمک شاگردانش نمایشی ترتیبمیدهد که طی آن دختران بهترتیب بهعلت بیماری خودکه هریک به گونهای نمادین نشانگر حصر و محدودیتهای اجتماعی زنان است، اشارهمینمایند. حوا پس از دیدن این وضعیت، اقدام به خودکشی میکند. کیارا نیز، همراه میکائیل و سارا، دختر یاسمین، شبانهروزی را به قصد آغازیک زندگی تازه ترکمیکنند.

# بررسی و مقایسه تطبیقی آثار

در این بخش، برای مشخص نمودن شباهتها و تفاوتها، آثار یادشده از جهت الگوی روایتگری، فضا، شخصیت پردازی، درونمایه و زبان بررسی و مقایسه تطبیقی شدهاند.

#### بررسى الگوى روايتگرى

برای فراهم آمدن امکان مقایسه الگوی روایتگری، نخست رویدادهای مهم هر سه نمایش نامه، دستهبندی شده و سپس توالی تنظیم شده آنها، مورد مقایسه قرار گرفته است.

#### خانه برناردا آلبا

- رویدادن تمام ماجرای نمایشنامه در خانه برناردا آلبا؛ بیوهای که طبق آداب و رسوم سنتی سعی در حکمرانی بر دخترانش دارد و بهشدت مانع ارتباط دخترانش با مردان است. خانهای که در آن دختران با نوعی زندگی خفقان آور دست و پنجه نرم می کنند.
- حضور پسری جوان و جذاب بهنام پپهال رومانو بهقصد ازدواج با آنگوستیاس دختر بزرگ برناردا.
- ۳. علاقمند شدن آدلا، دختر کوچک برناردا و مارتیریو(دیگر دختر برناردا) به پپه.
- ۴. برهم خوردن نظم و آرامش ظاهری اولیه با بیرون رفتن آدلا از خانه، دزدیده شدن عکس پپه توسط مارتیریو و شکل گیری حسادت و تنش میان خواهران.
- ۵. هشدار پون چاو به برناردا درباره خطری که درپیش است
   که ازسوی برناردا نادیده گرفتهمی شود.

- ۶. دیدارهای پنهانی آدلا با پپه، باوجود توصیههای پونچاو
   و تهدیدهای مارتیریو و نادیده گرفتن مقررات مادرش.
   ۷. آگاهی برناردا از ماجرا و تصمیم به کشتن پپه.
- ۸. خودکشی آدلا، انکار رابطه آدلا با پپه ازسوی برناردا و ادامه مراسم سوگواری(سنت پیشین).

#### روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت

- ۱. شکل گیری قسمت عمده ماجرا در سمنگان دژ، شهر زنان که در آن شهربانو، فرمانروای دژ باوجود نارضایتی زنان، مصرانه درپی حفظ آئین دژ (آیین مردکشی) است.
  - ۲. ورود رستم همراه رخش به دژ.
- علاقمند شدن زنان دژ ازجمله تهمینه، دختر شهربانو به رستم.
- ۴. برهم خوردن نظم اولیه با خروج زنان از دژ و رفتن به سراغ زن جادو به شوق دیدن نشان رستم در تقدیرشان.
- ۵. هشدار زن جادو به شهربانو درباره اوضاع پیش آمده و نادیده گرفتن شهربانو.
- ۶. دلبستگی تهمینه به رستم که باوجود هشدارهای زن جادو و برخلاف میل مادرش با وی، پیمان زناشویی میبندد.
- الاش شهربانو ابتدا در تحریک رخش در کشتن رستم و سپس اقدام خودش در کشتن رستم.
- ۸. کشتهشدن شهربانو بهدست رخش و فرمان تهمینه به گشودن درهای دژ و شروع روزگاری تازه در دژ.

#### آخرین پری کوچک دریایی

- ۱. روایت ماجرا در یک شبانهروزی دخترانه که مدیر آن حوا، با قوانینی سختگیرانه هر گونه ار تباط دختران با مردان را به شدت منعمی کند و به حفظ قوانین شبانهروزی بیش از سلامت دختران که به بیماری خاصی دچارشدهاند، اهمیتمی دهد.
- ۲. حضور میکائیل به عنوان تنها معلم مرد در شبانه روزی.
- ۳. علاقمندی دختران و برخی از مستخدمان شبانهروزی به میکائیل.
- ۴. برهمخوردن نظم اولیه که با خروج دختران از شبانه روزی آغازشده و با کشمکش و نزاع میان دختران و نیز خدمتکاران شبانهروزی بر سرعلاقه به میکائیل ادامهمی یابد.
- ۵. هشدار کیارا و تارا درباره وضعیت وخیم دختران و شبانهروزی و نادیده گرفتن حوا.
- ۶. آشکارشدن این موضوع که حوا میکائیل را بهقصد انتقام جویی
   در شبانهروزی استخدام کردهاست و در گیری شدید میان
   میکائیل و حوا.

- ۷. علاقمندی کیارا به میکائیل برخلاف میل مادرش و طغیان کیارا علیه مادرش در همراهی با میکائیل(در حضور بازرس) با ترتیب دادن نمایش.
- ۸. خودکشی حوا و خروج کیارا همراه میکائیل و سارا، دختر یاسمین، از شبانهروزی بهقصد آغاز یک زندگی تازه.

#### مقايسه الگوى روايت

- A: نظم سنتی اولیه؛ وضعیتی ایستا در فضایی زنانه که زنی مستبد آن را ادارهمی کند.
  - B: ورود یک قهرمان مرد به فضای زنانه.
- C: شكل گيري علاقه و ارتباط ميان زنان مختلف با قهرمان مرد.
- D: به چالش کشیده شدن نظم اولیه با شکسته شدن قوانین خروج زنان از فضای محصور و یا شکل گیری ستیز و حسادت میان زنان در رقابت بر سر تصاحب مرد.
- E: هشدار ازسوی یکی از نزدیکان و پیشبینی طوفان و نادیده گرفتهشدن ازطرف زن مسئول.
  - F: شورش دختر علیه مادر.
- G: نبرد میان عامل حفظ سنت(زنِ مقتدر) و عامل بر هم خوردن نظم(قهرمان مرد).
- H: حذف عامل شورش؛ خودكشى دختر شورشى و فرار قهرمان مرد و ادامه نظم سنتى.
- I: حذف عامل سلطه؛ خود کشی حوا و کشته شدن شهربانو و ایجاد طرحی نو.
- در ادامه، الگوی روایت در نمایشنامههای مورد بررسی برمبنای زیر مورد مقایسه قرار گرفت.
- چنان که مشاهده می شود، الگوی روایتگری در هرسه نمایش نامه از شباهت بسیاری برخوردار است و تفاوت عمده دو نمایش نامه ایرانی، در چگونگی پایان پذیرفتن نمایش نامه است.

#### مقايسه فضا

فضا، یکی از عناصر اساسی در ادبیات است که به روشهای مختلفی تعریف شدهاست. طبق تعاریف انجامشده در این زمینه، محورهای زمانی و مکانی از اجزای اصلی متون ادبی بهشمار می روند (حق روستا، ۱۳۸۴). در هرسه اثر نمایش، در فضایی محصور روایت می شود که نقش عمده ای را در القای روحیه خفقان برعهده دارد. فضای اولیه، فضایی ایزوله است که زنان را احاطه کرده و توسط یک زن اداره می شود. چالشِ عمده در هر سه نمایش نامه، از زمان برهم خوردن این تفکیک و نفوذ مردان به مکانِ محصورِ زنانه آغاز می شود. در تصویرهای ۱-۱، دیاگرام فضا در این سه نمایش نامه مقایسه شده است.

مایشنامه خانه برناردا آلبا

$$H \longleftarrow G \longleftarrow F \longleftarrow E \longleftarrow D \longleftarrow C \longleftarrow B \longleftarrow A$$

نمایشنامه روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت

$$I \longleftarrow G \longleftarrow F \longleftarrow E \longleftarrow D \longleftarrow C \longleftarrow B \longleftarrow A$$

#### نمایشنامه آخرین پری کوچک دریایی

 $I \longleftarrow F \longleftarrow G \longleftarrow E \longleftarrow D \longleftarrow C \longleftarrow B \longleftarrow A$ 

در هرسه نمایش نامه، دیاگرام فضا بهلحاظ تفکیک جنسیتی برهم منطبق است. این امر ریشه در درونمایه آثار داشته و نقش مهمی در ارائه آن دارد و متناسب با آن نیز، انتخاب شدهاست. در تفاوت عمده این آثار میتوان به این نکته اشارهنمود که در خانه برناردا آلبا، بااینکه فضایی سرشار از مرد احساسمی شود اما هیچ مردی تا به آخر نمایش روی صحنه حضورنمی یابد. لیکن در دو اثر ایرانی فضا، با ورود شخصیت مرد، دستخوش تشنجمی گردد.

#### مقايسه شخصيتها

در هرسه اثر، شخصیتهای زن از حضور گستردهتر و فعال تری نسبتبه مردان برخوردار است. در اثر لورکا

بيابانهاي اطراف شهرو فضاى اطراف شبانهروزي سمنگان دژ

تصویر ۱. دیاگرام فضا در روایت عاشقانه... و آخرین پری کوچک دریایی (نگارندگان)

اساساً شخصیت مرد حضوری ملموس ندارد و تنها از او سخن بهمیان میآید. بااینهمه، شخصیتهای اصلی هر سه نمایش نامه باهم قابل مقایسه اند که در جدول ۱، این شخصیتها بایکدیگر بررسی و مقایسه شدهاند.

#### مقایسه مضامین و درونمایه

نکته حائز اهمیت در این آثار، نگاه نویسندگان به وضعیت زنان در جوامع سنتی است. حصر زنان با سنتهای اجتماعی سخت گیرانه مضمون اصلی این آثار را تشکیل می دهد. در هر سه نمایشنامه، از ابتدا بر مفهومی مشترک تأکیدمیشود که در نمایشنامه لورکا از آن باعنوان سنت یادهشده و در نمایشنامههای چرمشیر و یثربی از آن باعنوان آئین و

مردان

زنان



تصویر ۲. دیاگرام فضا در خانه تصویر ۳. دیاگرام فضای اولیه براساس برناردا آلبا (حُقْروستا، ۱۳۸۷). جنسیت در هرسه نمایشنامه (نگارندگان).

جدول ۱ - بررسی و مقایسه شخصیتها

| روایت عاشقانهای از مرگ | آخرین پری کوچک دریایی           | خانه برناردا آلبا          |                                                                                                   |
|------------------------|---------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شهربانو                | حوا                             | برناردا آلبا               | زنی مستبد در رأس قدرت                                                                             |
| زنان سمنگاندژ          | دختران و خدمتکاران<br>شبانهروزی | دختران و خدمتکاران برناردا | زنان تحتسلطه                                                                                      |
| زن جادو                | تارا-كيارا                      | پونچاو                     | شخصیت مراقب و هشداردهنده                                                                          |
| رستم                   | میکائیل                         | پپەال رومانو               | مردی جوان و جذاب که از بیرون واردشده و<br>تمامی زنانِ تحتسلطه را بهگونهای تحت تأثیر<br>قرارمیدهد. |
| تهمينه                 | كيارا                           | آدلا                       | دختری که علیه مادر طغیانمی کند.                                                                   |

(نگارندگان)

قانون نامبرده شدهاست. همچنین، نشاندادن تقابل سنت و تجدد که از مهم ترین چالشهای جوامع سنتی است، در هم سه اثر بهچشم میخورد. تأکید بر نقش زنان در حفظ و بازتولید سنت در جوامع سنتی از دیگر مضامین قابل توجه در هر سه اثر است. نکته درخور توجه در این آثار، علاوهبر شباهت مضامین، برگرفتن روشی مشابه و نمادهایی مشترک برای ارائه مفاهیم است که در اینباره می توان به موارد زیر اشاره نمود:

- نشاندادن حصر زنان در جوامع سنتی با سنتهای اجتماعیِ سختگیرانه همراه نماد فضای زنانه ایزوله: خانهای با در و پنجرههای بسته، شبانهروزی و دژ.
- تأکید بر نقش زنان در حفظ و بازتولید سنت در جوامع سنتی ازطریق نماد زنِ سلطه گر: برناردا، حوا و شهربانو. - نمایش مفهوم تقابل سنت و تجدد بهصورت نمادین با
- محدودیت شدید رابطه جنسی برای زنان با نشاندادن تجرد زنان.

شورش دختر علیه مادر.

تفاوت عمده در بررسی درونمایه این آثار، چنان که در بررسی الگوی ساختاری نیز بیانشد، در نحوه پایانیافتن نمایشنامه نهفته است که نشان دهنده نگاه متفاوت نویسندگان امروز ایران نسبت به وضعیت زنان و جامعه در مقایسه با نگاه لورکا است. در اثر لورکا، حذف عامل شورش، خودکشی دختر شورشی و فرار قهرمان مرد، از ادامه نظم سنتی و ناتوانی انسان از تغییر شرایط خبرمی دهد. در جدول ۲، این موارد مقایسه و بررسی نشان داده شده است.

اساساً بیشتر قهرمانان درامهای لور کا، بار اَئین و رسومی

خانوادگی و بار سنن ستمگر و سختگیر شرافتی را بردوش می کشند که امروز دیگر به هیچروی قابل درک و فهم نیست. بی هیچ تردیدی، بازیگران دربرابر این چنین سرنوشت ستمگری سر به عصیان برمی دارند. بااینکه در لحظه عصیان نیز نیک می دانند که از گردن کشی خویش جز این که دریابند از به زانو در آوردن تقدیر ناتوان اند، سودی نمی برند بااین حال، عصیان می کنند، عصیانی بی ثمر. گردن می کشند، بی هیچ اعتقاد و ایمانی.

اما در آثار چرمشیر و پثربی، حذف عامل سلطه، خودکشی حوا و کشتهشدن شهربانو، و ایجاد طرحی نو از امکان تغییر شرایط زنان و جامعه خبرمی دهد. از این لحاظ درونمایه این آثار، با این دیدگاه در خور ملاحظهای دیگر است. در این سه اثر همین مفهوم تقابل سنت و تجدد، با رویارویی دختر دربرابر مادر قابل مشاهدهاست که در اثر لورکا، با خودکشی دختر و اعلام ادامه روال سنتی، از سوی مادر می توان صور تی دیگر از ارائه همان باور را مشاهدهنمود. درصورتی که در آثار چرمشیر و یثربی، کشتهشدن یا خودکشی مادر (شهربانو و حوا) به عنوان نماد سنت و اعلام آغاز روزگاری نو ازسوی دختر (تهمینه و کیارا) ضمن نشان دادن امید نویسندگان به رهایی زنان از قید سنت، گونهای نوآوری در مضمون بهشمار میآید. همین مسأله، تفاوت در چگونگی پایان نمایشنامه، یکی از عوامل مهمی است که زمینه ساز تفاوت ژانر در این سه نمایش نامه است. به گونهای که خود کشی آدلا که نمادی از ادامه روال سنتی و شکست انقلاب محسوب می شود، پایانی تراژیک را برای اثر لور کا رقممی زند در حالی که، دو نمایش نامه ایرانی از پایانی امیدبخش برخور دارند.

جدول ۲. مقایسه مضامین مشترک و روش ارائه آنها

| آخرین پری کوچک<br>دریایی | روایت عاشقانهای از<br>مرگ | خانه برناردا آلبا               | روش ارائه                                                    |                             |
|--------------------------|---------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| شبانهروزی دخترانه        | دژی بیروزن                | خانهای با در و<br>پنجرههای بسته | آفرینش فضایی ایزوله<br>که زنان آن را احاطه و<br>ادارهمی کنند | حصر زنان در جوامع<br>سنتی   |
| مدير: حوا                | فرمانروا: شهربانو         | مادر: برناردا                   | آفرینش شخصیت زنی<br>سلطهگر و در رأس<br>قدرت                  | نقش زنان در بازتولید<br>سنت |
| کیارا دربرابر حوا        | تهمینه دربرابر شهربانو    | آدلا دربرابر برناردا            | طغیان دختر علیه مادر                                         | تقابل سنت و تجدد            |

(نگارندگان)

#### نتيجهگيري

نتایج پژوهش حاضر بیانگر آن است که دو نمایشنامه ایرانی مورد بررسی، در الگوی روایتگری، مکان، شخصیتها و درونمایه، از شباهتهای بسیاری با اثر لور کا برخوردارند. تفاوت اصلی در این سه اثر، نحوه خاتمهیافتن نمایشنامه است. به گونهای که اثر لورکا از پایانی تراژیک برخوردار است حال آنکه دو اثر ایرانی، پایانی امیدبخش دارند. در مجموع، یافتههای این پژوهش، نشاندهنده آن است که دو اثر ایرانی بهلحاظ صورت و ساختار شباهتهای بسیاری با اثر لورکا دارند که این امر می تواند نشانگر تأثیر پذیرفتن نمایش نامهنویسان ایرانی از اثر لورکا باشد. همچنین، محتوای آثار بالا هریک به گونهای نشانگر تقابل سنت و تجدد در قالب شورش دختر علیه مادر است که می تواند بر گرفته از شباهتهای فرهنگی و اجتماعی موجود در جوامع سنتی همچون جامعه اسپانیا در زمان لورکا و شرایط امروز ایران باشد. چنانکه تفاوت در چگونگی خاتمه داستان در این آثار نیز می تواند بیانگر تفاوتهای موجود در شرایط زمانی و مکانی میان این دو بستر فرهنگی باشد.

#### پینوشت

- 1- Federico García Lorca
- 2- Structure
- 3- Cuddon
- 4- Tzvetan Todorov

#### منابع و مآخذ

- آشفته، رضا.(۱۳۹۰).http://www. tvhd.persianblog.ir تير ۱۳۹۰.
  - تودوروف، تزوتان.(۱۳۸۳). **بوطیقای ساختارگرا**، ترجمه محمد نبوی، چاپ دوم، تهران: آگه.
- جوادی، محمدحسین.(۱۳۸۸). تحلیل تطبیقی ققنوس و آلباتروس دو شعر از نیما و بودلر، پژوهشهای زبان و ادبیاتفارسی، دوره جدید(۱)، ۳۰–۱۷.
  - چرمشیر، محمد.(۱۳۸۸). روایت عاشقانهای از مرگ در ماه اردیبهشت، چاپ اول، تهران: نشرنی.
  - حقروستا، مریم.(۱۳۸۴). خانه برناردا آلبا: تقابل سنت با آزادی، پژوهش زبانهای خارجی، (۲۵)، ۲۰-۵.
    - داد، سیما.(۱۳۷۵). **فرهنگ اصطلاحات ادبی،** تهران: مروارید.
- زیار، محمد و شرکتمقدم، صدیقه.(۱۳۸۷). بررسی تطبیقی خواهرم و عنکبوت جلال آل احمد با طاعون و بیگانه آلبرکامو، **ادبیات تطبیقی**، (۹)،۱۰۱-۸۷.
  - ساجدی صبا، طهمورث.(۱۳۸۴). از ادبیات تطبیقی، پژوهش زبانهای خارجی، (۱۷)، ۲۸-۲۱.
- شریفنسب، مریم و رون، مهسا.(۱۳۹۰). تحلیل ساختاری نمایشنامههای اکبر رادی(دهههای چهل و پنجاه)، سبکشناسی نظم و نثر فارسی، (۴)، ۶۴–۴۱.
  - صادقی، عطا.(۱۳۸۹) http://www. yekpanjare.com . بازیابی شده در تاریخ ۲۶ مرداد ۱۳۹۰.
- کریمی،مطهر، جانالله.(۱۳۸۰). تأثیر آنتوان چخوف بر ادبیات معاصر ایران، پ**ژوهش زبانهای خارجی**، (۱۱)، ۱۵۵–۱۴۷.
  - كفافي، عبدالسلام.(١٣٨٢). **ادبيات تطبيقي**، ترجمه حسين سيدي، مشهد: اَستان قدس رضوي.
- لور کا، فدریکو گارسیا.(۱۳۸۵). **سه نمایشنامه عروسی خون، پرما، خانه برناردا آلبا،** ترجمه احمد شاملو، تهران: چشمه.
- مقدادی، بهرام.(۱۳۸۱). ادبیات تطبیقی و نقش آن در گفتگوی تمدنها، پژوهش زبانهای خارجی، (۱۳)، ۱۴۹–۱۲۹.
  - ندا، طه.(۱۳۷۳). **ادبیات تطبیقی،** ترجمه هادی نظریمنظم، تهران: نشر نی.
- نصرتزادگان، نسترن.(۱۳۸۷). بررسی تطبیقی آثار صمد بهرنگی و شل سیلورستاین، فصلنامه علمی-پژوهشی ادبیات تطبیقی، (۶)، ۲۰۰-۱۷۵.
  - يثربي، چيستا.(۱۳۸۵). آخرين پري کوچک دريايي، چاپ اول، تهران: قطره.
  - .http://www. tvhd.persianblog.ir(۱۳۹۰ بازیابی شده در تاریخ ۱۶ تیر ۱۳۹۰.
    - .......... (۱۳۹۰).http://www.artguilan.ir ابزیابی شده در تاریخ ۱۲ تیر ۱۳۹۰.
- Cuddon, J.A. (1999). A Dictionary of literary Terms & Literary Theory, London: Penguin.

پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# تحلیل نشانه-معناشناختی ساز و کار روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان\*

ايمان زكريايي كرماني \*\* حميدرضا شعيري \*\*\* فرزان سجودي \*\*\*\*

#### چکیده

امروزه، تحول در نوع نگرش به حوزه فرش بسیار جدی تر احساس می شود زیرا این حوزه در حال تجربه تحولات در نظام ارزشی خود است و از یک شئ صرفاً کاربردی به یک رسانهمعنادار و چند بعدی تغییر کردهاست. نظام گفتمانی فرش کرمان با پیشینهای درخشان میتواند بهعنوان یکی از مراکز مهم تولید گفتمان و معنا در نظام فرش ایران مطرحشود. این نظام، دارای ابعاد مختلفی است که شاید بتوان فرایند بینافرهنگی را یکی از زمینههای فعال گفتمانی در آن دانست. تعدادی از فرشهای قاجاری کرمان که متعلق به گونه تصویری بوده و روابط بینامتنی عمیقی را با گوبلنهای تصویری فرانسوی بهنمایشمی گذارند، در جریان ترجمهای مبتنی بر نظامهای دیداری، روایتی اسطورهای را در قالب متون دیداری فرش ارائهنمودهاند. این ترجمه دیداری میتواند در یک كنش گفتماني، بر معناهاي عميق روابط بينافرهنگي دلالتكند.

بنابر آنچه بیانشد، این پژوهش با رویکردی نشانه-معناشناختی و با بهره گیری از روش تطبیقی- تحلیلی بهدنبال پاسخ گویی به این پرسش است که فرایند روابط بینافرهنگی در حوزه مطالعات گفتمانی فرش کرمان، از چه سازوکاری پیرویمی کند و چه عناصر گفتمانی می توانند در تحلیل نشانه- معناشناختی این فرایند مؤثر باشند. ازین رو، تلاش نگارندگان مقاله حاضر بر آن است تا با مطالعه گفتمانی روابط بینافر هنگی در دو متن فرش کرمان و گوبلنهای فرانسوی، سازوکار روابط بینافرهنگی را در این دو رسانهٔ متفاوت از دو فرهنگ مختلف بررسی کنند. برای دستیابی به این هدف کلی، معنا یا معناهایی که در این فرایند ارتباطی قابل جستجوست، ارزیابی می شود.

**کلیدواژگان:** هویت، روابط بینافرهنگی، نشانه- معناشناسی، نظام گفتمانی فرش کرمان، گوبلن فرانسه.

<sup>\*</sup> این مقاله، برگرفته از رساله دکتری ایمان زکرپایی کرمانی باعنوان "مطالعه گفتمانی فرش کرمان از منظر نشانهشناسی دیداری" بهراهنمایی دکتر حمیدرضا شعیری و مشاوره دکتر فرزان سجودی در دانشگاه تربیتمدرس تهران است.

<sup>\*\*</sup>استادیار، دانشکده صنایعدستی، دانشگاه هنر اصفهان و دانشآموخته دکتری پژوهش هنر، دانشگاه تربیتمدرس، تهران.

shairi@yahoo.fr \*\*\* دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

<sup>\*\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنرهای دراماتیک، دانشگاه هنر تهران.

فرش، بهعنوان یکی از مهم ترین کالاها و صنایع فرهنگی ایران در عصر حاضر مطرح بوده که بنابر گزارش آنکتاد ، در سال ۲۰۰۸ میلادی تنها صنعت خلاق ایرانی است که در عرصهجهانی مطرح شدهاست. این کالا در ایران پیشینهای بسیار کهن دارد که برمبنای اسناد موجود قدمت آن به بیش از ۲۵۰۰ سال می رسد. امروزه در جهان، فرش ایران از یک نظام ارزشی و نمادین بسیار قابل توجه برخوردار است که این مسأله، اهمیت توجه بیشتر به مطالعات حوزه فرششناسی را افزایش می دهد. کشورهای صاحب هنر -صنعت فرش مانند ایران، ترکیه، چین و حتی برخی کشورهای اروپایی همچون ایتالیا به فرش بهمثابه حوزهای تخصصی از دانش مینگرند چراکه رشتههای مختلف فرش در قالب حوزه تخصصی فرششناسی در بسیاری از مراکز مطالعاتی و آموزشی این کشورها، درحال گسترش است. بنابراین، بریژوهشگران لازم و مبرهن می گردد که به صورت کاملاً تخصصی و با بهره گیری از دانشهای میان رشته ای، مبانی نظری این حوزه فرهنگی را شناخته، توسعه داده و قدرت ببخشند. از دیگرسو، فرش را میتوان همچون یک رسانه ۲ در حوزههنر درنظرگرفت که همواره با سایر رسانهها و فرهنگهای دیگر در تعامل بوده و برمبنای یک نظام کنشی فعال، بسیاری از ارزشهای فرهنگی ایران را در خود جای دادهاست. بهبیان دیگر، هنر فرش در طول تاریخ حیات و تحولات خود پیوسته از ظرفیت انتقال ارزشهای فرهنگی و ایجاد روابط بینافرهنگی برخوردار بودهاست.

روابط بینافرهنگی و یا به عبارتی ارتباطات میان فرهنگی آ، به مفهوم عام، شاخه ای از ارتباطات به شمارمی رود که عهده دار بررسی و مطالعه ارتباطات و روابط میان دو فرهنگ، دو فرد از دو فرهنگ و مانند آنهاست. در دو دهه اخیر، این حوزه از دانش ارتباطات آن چنان توسعه یافته که به عنوان رشته ای جذاب، کاربردی و ضروری مطرح شده و محققان و دانشمندان زیادی را به سمت خود کشیده است. این حوزه با ماهیتی میان رشته ای که برخاسته از ویژگی دو بخش اصلی آن، فرهنگ و ارتباطات، است رشته های گوناگون علمی را برای پاسخ گویی به مسائل و نیازهای انسان جدید با خویش همراه کرده است (رضی، ۱۳۷۷: ۱۵۶).

در حوزه مطالعاتی فرش ایران، بی تردید کرمان یکی از مهم ترین و تأثیر گذار ترین حوزههای فرهنگی به شمارمی آید. هنر به طور عام و در این پژوهش، نظام گفتمانی فرش کرمان به طور خاص، زمینه یک مطالعه میان فرهنگی را فراهم ساخته است.

مهمترین علت شکل گیری این ارتباطات تحولات منحصربهفرد در نظامهای ارزشی سرمایهای یا مبادلهای، نمادین، نشانهای، کاربردی و امثال آنهاست که در بازه تاریخی صفوی تا پایان پهلوی اول، در نظام گفتمانی فرش کرمان تحولات شگرفی را بهوجودآورد. شاید بتوان درخشش این روابط بینافرهنگی را در عصر قاجار و بهویژه دورهای که می توان آن را عصر نوزایی فرش کرمان نامنهاد، دانست. در این عصر، سرمایههای هنگفتی از سرتاسر دنیا به حوزه فرهنگی کرمان سرازیرشد و شرکتهای چند ملیتی در عرصهاقتصادی هنر فرش واردشدند(زکریایی کرمانی، ۱۳۹۲). با ورود این شرکتها و تبدیلشدن فرش کرمان به یک ارزش سرمایهای و مبادلهای روبه رشد در اروپا و آمریکا، زمینههای شکل گیری ارتباطاتیای فراهمشد که نتیجه آنها بروز گفتمانها، گونهها و سبکهایی جدید با رمزگانهای متفاوت در نظام فرش کرمان بود.

فرش کرمان، زمینههای قابل توجهی را در حوزهروابط بینافرهنگی ایجاد کرده که شاید مهم ترین عامل شکل گیری آن، ارزشهای سرمایهای فرش کرمان باشد. با ورود میدان گفتمانی جدیدی به نام گوبلن به فرش کرمان، یک سلسله تحولات در ساختار و گفتمانهای فرش این منطقه روی داد که این تحولات گونهجدیدی از نمونههای تصویری را در فرش کرمان و سپس فرش ایران پدیدآورد. این تغییرات حاصل از روابط بینافرهنگی، افزونبر محتوای گفتمانی بر کارکردها نیز مؤثرافتاده و تغییرات قابل ملاحظهای را به وجود آورده است. برخی از اندیشمندان حوزه فرش شناسی ایران، این جریان را بهعنوان یک نقطهضعف در فرش کرمان مینگرند و عصر گوبلن را نوعی غلبه فرهنگی میدانند. بااینهمه، نگارندگان در این پژوهش قصددارند ضمن مطالعه نشانه شناختی فرایند روابط بینافرهنگی، به صورت تطبیقی بین گفتمان گوبلن و دو نمونه از فرشهای کرمان، این نوع نگرش را به چالش بکشند. چراکه براین باورند، این روابط موجب شکل گیری یک سپهرنشانهای جدید در حوزهفرش کرمان شد و نهتنها ارزش معنایی فرش کرمان را پائیننیاورد بلکه یک گستره معنایی قابل درک را برای مخاطب ایرانی و اروپایی فراهمساخت. گسترهای که خود بر یک تعامل فرهنگی همتراز دلالتمی کند و بهسمت پویایی و تحول در کنار احترام به سنتهای اصیل ایرانی در حرکت و تکامل است. این، همان چیزی است که ضرورت انجام این تحقیق را بیش از پیش نشان می دهد. در همین راستا، مقاله حاضر با هدف بررسی نشانه معناشناختی سازو کار روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان شکل گرفتهاست. مهمترین پرسش

آن هم این است که روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان برمبنای چه سازوکاری سازمانیافته و در عصر حاضر چگونه روابط بینافرهنگی در این نظام گفتمانی معناکاوی می شود. بهبیان دیگر، در مواجهه با این گونه گفتمانها باید چگونه معناکاوی و معناپردازی کرد تا با یک انسداد گفتمانی مواجه نشد.

#### ييشينه تحقيق

تاکنون در زمینهمطالعات بینافرهنگی در حوزهفرش، مطالعهای تخصصی دیده نشدهاست لیکن، بنیان این پژوهش به گونهای است که می تواند براساس ترکیب سه حوزه مطالعاتی فرش کرمان، مطالعات بینافرهنگی و نشانه- معناشناسی گفتمانی شکل گیرد. درباره فرش کرمان می توان به تحقیق *زکریایی کرمانی*(۱۳۹۲) باعنوان "فرش دارالامان کرمان در عصر قاجار" اشارهنمود که در آن تحولات فرش کرمان را در عصر قاجار و اوایل پهلوی اول، بهخوبی تحلیل کردهاست. ۵ علاوهبر این، می توان از تحقیق ملول (۱۳۸۴) باعنوان "بهارستان: دریچهای به قالی ایران" یاد کرد که نمونه های تصویری بسیار با کیفیت را در این زمینه ارائهمی دهد. در عرصه مطالعات بینافرهنگی هم پروسر<sup>ع</sup>(۱۹۷۸)، مقالهای نگاشتهاست که در آن روابط بینافرهنگی را تبیین نظری کردهاست. همچنین، رضی(۱۳۷۷)، در مقالهای باعنوان "ارتباطات میان فرهنگی(تاریخ، مفاهیم و جایگاه)"، به شرح نظریه روابط بینافرهنگی میپردازد.

رویکرد نشانه-معناشناسی گفتمانی، رویکرد مطالعاتی این مقاله به حساب می آید که شاید مهم ترین پژوهش در این حوزه، تحقیق شعیری (۱۳۸۵) باعنوان" تحلیل نشانه-معناشناختی گفتمان "باشد. وی در این پژوهش، مهم ترین ابعاد گفتمانی را در تحلیل نشانه معناشناسی گفتمانی مقاله از این جهت که با رویکردی نشانهمعناشناسی گفتمانی، روابط بینافرهنگی را در حوزه فرش کرمان بررسی کرده، رویکردی نوین در حوزه فرش شناسی کرمان است.

#### روش تحقيق

پژوهش حاضر ازنظر هدف، جزء پژوهشهای توسعهای و ازنظر روش جزء پژوهشهای تحلیلی-تطبیقی است. رویکرد و روششناسی این پژوهش را می توان تحلیل نشانه-معناشناختی گفتمان مطرحنمود چراکه نشانه-معناشناسی دیداری و فرهنگی، دو رویکرد مهم این تحلیل بهشمار می روند. کنشهای گفتمانی ۲، همانند رخدادهایی قابل در ک هستند که در جریان گفتمانی ۲، معناسازی می کنند؛ کنشهای گفتمانی در تولید

و بازتولید اجتماعی، تاریخی، فرهنگی و همچنین بازتولید ایدئولوژی و تداوم ساختارهای قدرت نقش دارند و ازاینروی، می توان با تحلیل اعمال گفتمانی سازو کارهای زبان را شناخت (Haider,Rodrigues, 1995: 120) بنابراین، برای پاسخ گویی به پرسش تحقیق پیشرو، توجه به نظامهای دیداری، تنشی، کنشی و روایی از مهم ترین حوزههای مطالعاتی در تحلیل نمونههای مورد نظر است.

#### مبانی نظری پژوهش

در مواجهه با واژه بینافرهنگی، دو جزء بینا و فرهنگی قابل مشاهده است. پیشوند بینا در واژهبینافرهنگی، موجب برهم خوردن تقابلهای دوتایی میشود. این اندیشه دوتایی که بیشتر در غرب به اندیشه مانوی گری مشهور است، می کوشد تا با تقسیمهای دوتایی به اندیشیدن و تحلیل بپردازد. کار کرد دیگر بینا که کار کردی ایجابی است، پیونددادن عناصر گسسته است. بهعبارت دیگر، بینا افزون بر اینکه دوگانهها را نفی می کند، آنها را با یکدیگر نیز آشتی می دهد. بنابراین، مهم ترین هدف به کار گیری پیشوند بینا در واژهبینافرهنگی، ایجاد ارتباط میان واحدهای مرتبط با یکدیگر است (نامورمطلق و کنگرانی، ۱۳۸۸: ۷۷). واژه فرهنگی نیز به فرهنگ و حوزهفرهنگی اشاره دارد بنابراین، روابط بینافرهنگی نفی تقابل بین فرهنگها و ایجاد ارتباط بین آنهاست. روابط بینافرهنگی شامل دو مقوله ارتباطات و فرهنگهاست. فرهنگ و ارتباطات به عنوان یک ضرورت انساني فراگردند(Prosser, 1978: 336) به طوري که هابرماس  $^{\wedge}$ ، آغاز فرهنگ را ار تباطات می داند (مولانا، ۱۳۷۶: ۳۵). ازاین روی، فرهنگ و ارتباطات دو مقوله تجزیه ناپذیرند که هریک بدون دیگری معنا و مفهوم ندارد. این پیوستگی بین ارتباطات و فرهنگ موجبشده تا ارتباطات میان فرهنگی، بهعنوان زیرمجموعهای از فرهنگ و ارتباطات درآید(Prosser,1978: 336). ارتباط بینافرهنگی، ارتباط میان مردمانی است که ادراکات فرهنگی و نظام نمادین آن بهاندازهای از یکدیگر متمایز است که پدیدههای ارتباطی را متفاوت جلوهمي دهد. (Samovar&Richard, 2012: 58). متفاوت جلوهمي ارتباطات بینافرهنگی ابتدا موجب توجه به جهان اطراف، فرهنگهای دیگر و شناخت آنها می شود که این شناخت درنهایت، سبب تحول در شناخت از خود است زیرا تا دیگری نباشد، خود معنایی پیدانمی کند و خودشناسی هم معلول توجه به وجوه مشترک و تفاوتهای نهفته است. بههمین دلیل، مطالعه روابط بینافرهنگی موجب فراهم شدن ابزار و شیوههایی است که امکان ارتباط بین فرهنگ خودی و دیگر فرهنگها را ایجادمی کند و بر پژوهشگران مسائلی را که می تواند به عنوان موضوعات مطلوب دو طرف در این ارتباط مورد توجه قرار گیرد، روشن سازد.

در جریان شکل گیری فرایند ارتباطات بینافرهنگی، باید به اجزای این روابط توجهداشت و برمبنای آنها، تحلیل روابط صورت را پذیرفت. پروسر از منظر قومنگاری، فرهنگ این اجزا را در قالب پیامهای ارتباطی، مشار کت کنندگان در ارتباطات (ارتباط گران)، رمزگانهای زبانی و غیرکلامی و کانالها یا رسانهها جداسازیمی کند .(Prosser,1978: 342)در هر کنش ارتباطی، بایستی یک خود و یک دیگری وجود داشتهباشد که من، فرستنده پیام و دیگری، گیرنده پیام است. در جریان ارتباطی لازم است تا بین خود و دیگری تمایزی ایجادشود و از یک نظام رمز گانی مشترک استفاده شود تا پیام رمز گذاری شده، قابل دریافت و معنا باشد. به عبارتی دیگر باید بین خود و دیگری، فهمی متقابل از یکدیگر شکل یابد. نکتهمهمی که ضرورت دارد در این جریان به آن اشارهنمود، ماهیت پیچیدهار تباط بینافرهنگی است چراکه فرهنگ، ماهیتی پیچیده دارد. دراینباره، لوتمان و آسپنسکی (۱۹۷۱) معتقدند که «در بستر نافرهنگ است که فرهنگ در حکم یک نظام نشانهای پدیدارمیشود» (سجودی بهنقل از لوتمان و آسپنسکی، ۱۳۸۸ب: ۱۴۵) که این تأکیدکنندهبر نیاز به وجود یک فرهنگ دیگری در فرایند پویایی فرهنگ است. این نافرهنگ از دید اهالی فرهنگ خودی، بدوی، طبیعی یا اولیه بهنظرمی رسد در حالی که فرهنگ خودی را آشنا، آرامبخش، متعارف و انسانی میدانند (همان: ۱۴۳). روابط بینافرهنگی بین متون، گفتمانها و رمزگانهای فرهنگی رخمی دهد و این خط مقدمی است که فرهنگها باهم می آمیزند. این روابط بینافرهنگی، هر گز ازطریق یک رمزگان مشترک شکلنمی گیرد بلکه از طریق یک سپهر فرهنگی یا بهعبارتی سپهرنشانهای صورتمی پذیرد (سجودی، ۱۳۸۸ الف: ۱۳۶). در این فرایند، هرقدر متون چندرسانهای تر و لایههای نشانهای آنها متنوعتر و پیچیدهتر شود، روابط بینافرهنگی بیشتری شکل خواهدگرفت که این در متون و گفتمانهای هنری بهویژهنظامهای نشانهای دیداری، از نفوذ بالاترى برخورداراست.

مکتب تارتو ۱٬ به عنوان یکی از مهم ترین پایگاههای مطالعاتی نشانه شناسی فرهنگی به روابط بینافرهنگی نیز توجه داشته و از دیدگاه انسان شناسی هم، پدیده انتشار بدعت فرهنگی یا نو شدن فرهنگی را بررسی می کند. در این فرایند به جریان های دفع، دگردیسی و جذب توجه می شود. نکته قابل توجه در چنین مدلی آن است که به نظر می رسد نوآوری همیشه از بیرون می رسد و در قالب یک نامتن وارد شده و نهایت، به زبان

ویژه فرهنگی خاص تبدیل و ترجمه می شود (هاتفی، ۱۳۸۸: ۱۶۶). لوتمان (۲۰۰۱) در اثر ارزشمند خود تحت عنوان «جهان ذهن، یک نظریه نشانه شناسی فرهنگ»، سرنوشتی را که یک نشانه یا عنصر فرهنگی تجربه می کند تا از یک حوزه فرهنگی به حوزه دیگری برود و در مرکز آن حوزه قرارگیرد، در پنج مرحله بررسی می کند که به شرح زیر است:

در مرحلهنخست، متون بیگانه در سپهرنشانهای جدید بیگانهبودن خود را حفظمی کنند که در این سپهرجدید، متن بیگانه بهعنوان متن خارجی شناختهمی شود. با این دیدگاه، متون خارجی دارای وجه طبیعی و نشانه شناختی هستند که از موقعیت و مرتبه بالایی برخوردارند. متون خارجی در الگوی ارزشی فرهنگ پذیرنده دارای موقعیت برتری می شوند که دارنده واقعیات و حقایق متعالی هستند. در این فضای ارزشی، هرکسی که با این متون خارجی جدید مرتبط شود به نوعی، به دایره نخبگان واردمی گردد که این وضعیت تراارزشی متون خارجی به یک تنش تقابلی با متون وابسته به فرهنگ خودی منجرمی شود.

بهبیان دیگر، متون فرهنگ میزبان، واجد ارزش کاهشی و متن فرهنگ میهمان، واجد ارزش افزایشی می گردد. در مرحلهٔ دوم روابط بینافرهنگی، نوعی تعامل درراستای تقابل مرحلهپیش صورتمیپذیرد. بهمعنای دیگر، جریان فشاره به گستره متمایل است. متون میهمان و متون خودی بهنوعی به جریان بازسازی خود میرسد. در این وضعیت ترجمه، تقلید و تطبیق افزایشمی یابد و فضای متافرهنگی پذیرش شکلمی گیرد. مرحله سوم، تعامل بین فرهنگ خودی و بیگانه توسعه پیدامی کند که برمبنای آن، فرهنگ خودی متمایل به توسعه میشود. به عبارت دیگر، فرهنگ خودی درون دیدگاههای وارداتی به جستجوی محتوا یا مضمونی برتر است تا بتواند آن را از دل فرهنگ ملی واقعی خود بیرون کشد. در این مرحله چنین بهنظرمی رسد که در بیرون از آن فرهنگ، ایدهها و افکار بهشکلی اشتباه و مبهم شکل گرفتهاند درحالی که درون فرهنگ جدید جریان دریافت کننده، قدرت واقعی و حضور واقعی خود را بهدستمی آورد. براین اساس فرهنگ صادر کننده، برتری خود را ازدستمی دهد و فرهنگ جدید دریافت کننده، بهنوعی به استعلا و برتری میرسد. مرحلهچهارم را میتوان مرحله اضمحلال متون وارداتی در فرهنگ واردکننده دانست. در این مرحله، فرهنگ واردکنندهمتون خارجی به وضعیتی فعال دستمی یابد و برمبنای فرهنگ جدید، متون جدید را می آفریند. متون جدید، تابع رمزگانهای فرهنگی است که در گذشته

به علت سلطه متون خارجی شبیه سازی شده بود لیکن طی فرایند تحولی که شرح دادهشده، به الگوی جدید و اصلی بدل شد. در مرحله آخر، فرهنگ میزبان مرکز سپهرنشانهای را شكل مى دهد و مركز انتقال اطلاعات مى شود.

بنابراین، مجموعهای از متون هدایتشده بهسوی دیگر مکانها و حوزهها، حاشیه و پیرامون را تولیدمی کند (هاتفی بهنقل از لوتمان،۱۳۸۸: ۱۶۶و۱۶۷). لوتمان درادامه یادآورمی شود که این مراحل در تمامی فرایندهای بینافرهنگی لزوماً بهطور كامل روىنمى دهد بلكه ممكن است مرحلهاى بهصورت ناقص انجامشود. این چرخه، نیازمند شرایطی تاریخی، اجتماعی و روانشناختی است که میتوان آنها را شرایط بیرونی نامید. چنین فرایندی باید بهشکل یک نیاز درآید زیرا لازمههر گفتگویی نوعی جذابیت متقابل است که این وضعیت همواره مقدم بر تعامل درنظر گرفتهمی شود (همان).

#### دادهها و اطلاعات

#### معرفي و شناخت پیکرههای مطالعاتی

تصویر ۱. متن دیداری گوبلن فرانسوی در

نظام گفتمانی گوبلن فرانسه

(ملول، ۱۳۸۴: ۱۲۹).

در این مرحله لازم است تا پیکرههای مطالعاتی یا متون گفتمانهای مورد مطالعه خوانش صریح شوند تا برمبنای این خوانشها، تحلیل و معناکاوی صورت پذیرد. از آنجایی که این مطالعه براساس ارتباطات بین دو فرهنگ استوارشده بنابراین، گونهای تطبیق باید به عنوان محور تحلیل ها قرار گیرد. تطبیق، بین دو بخش گفتمانهای خودی و دیگری است. در پژوهش حاضر، در بخش گفتمان خودی، دو متن و در بخش گفتمان دیگری، یک متن انتخاب شدهاست.

# گفتمان مربوط به فرهنگ دیگری(گوبلن ۱۱ فرانسوی)

نمونه شماره ۱: در این بخش، نخست لازم است تا متن مربوط به فرهنگ دیگری یا غیرخودی که همان گوبلن فرانسوی است، شرح دادهشود(تصویر ۱). چراکه این متن، بهعنوان پیشمتن گفتمانهای مورد مطالعه در فرش کرمان مطرح است و این گوبلن و گوبلنهایی ازاین دست همچون یک عامل بیرونی به سپهرنشانهای فرش کرمان واردشدهاند و طی فرایندی که در ادامه به تحلیل نشانه-معناشناختی آن پرداخته خواهدشد، جزیی از فرهنگ و نظام گفتمانی دیداری فرش کرمان شدهاند. این فرشینه اروپایی مربوط به دوران پادشاهی لویی چهاردهم در فرانسه است که اولین بار، *جولز رومن ۱۲*سال۱۶۸۶میلادی از مجموعهای باعنوان <sup>"</sup>موضوعات افسانهای"<sup>۱۳</sup> و بر گرفته از نقاش*ی الکساندر* اوبلسکی ۱۴ با نام "رقص یک نمف و یک ساتیر "۱۵ بافتهاست. اصل نقاشی مربوط به سال ۱۶۸۴ یا ۱۶۸۶میلادی است که با تکنیک رنگ روغن کارشده و هماکنون در موزه بوآرت آراس ٔ فرانسه از آن نگهداری می شود (تصویر ۲). در عصر ناصرالدینشاه، یک کپی از این پرده گوبلن در کاخ گلستان آویزانبوده که احتمالاً این گونه از فرشها از آن بهرهبردهاند. این گوبلن، تصویر زنجوانی(نمف)۱۷ را نشان می دهد که حلقهای از گل در دست دارد و درحال رقص است (تصویر ۳). در بالای این متن، فرشتگان بالداری تصویرشدهاند که یکی درحال نواختن دایره زنگی و دیگری سبدی گل بر سر دارد و سومی، گلو خوشههای انگور می چیند و آنها را در سبد میریزد. در قسمت پائین سمت راست، تصویر جوانی نیمه عریان دیده می شود که دو نی می نوازد و ارتباط او با



تصویر ۲. متن معروف به رقص الهه در نظام (ملول، ۱۳۸۴: ۱۳۰).

گفتمانی فرش کرمان (نمونه شماره۱)،



تصویر ۳. نقاشی رنگ روغن با نام رقص یک نمف با یک ساتیر اثر الکساندر اوبلسکی (زکریایی کرمانی، ۱۳۹۲).

# نظام روايي گفتمان

پس از گذری بر جریان حسی-ادراکی این نمونه، لازم است به نظام روایی آن نیز اشارهنمود. برای دستیابی به نظام روایی با بهره گیری از نشانههای دیداری این گفتمان، روایت نشانه-معناشناسی می شود. برای نشانه-معناشناسی روایی باید برمبنای نشانه-معناهای پدیداری در این گفتمان و تطبیق آنها با روایات اسطورهای رومی-یونانی به افقهای معنایی نزدیکشد. مهم ترین نشانه-معنای قابل توجه در این گوبلن، سازهای موسیقی است که تعدادی بر زمین افتاده و نوازندهای جوان هم یک نی لبک دولولهای را می نوازد. با جستجویی در اساطیر یونانی و رومی می توان دریافت

با جسیجویی در اساطیر یونایی و رومی می توان دریافت که شاخص ترین ایزد موسیقی، آ پولون ۲۰ است. وی ربالنوع ساز و آواز بود که قدر تش را از این توانایی می گرفت زیرا دربرابر آواز و ساز او، پرندگان خاموش می شدند و آبها در جویبارها از حرکت می ایستادند و گاهی خدایان آلمپ چنان مجذوب می شدند که حتی زئوس را نیز فراموش می کردند. آپولون با نیروی موسیقی خود می توانست همه را مطیع اراده خویش سازد و دل های همه زنان زیبا را اسیر خود کند. این ایزد، در تصویرهای مختلف به صورت جوانی زیبا با اندامی نیرومند و متناسب و با سینه ای ستبر به نمایش درمی آید. بااین همه در تصاویر همیشه صورتی بدون محاسن و موهایی انبوه دارد که حلقه شده و گاه بر پشتش ریخته می شد. آپولون تقریباً همیشه با اندامی برهنه تصویر می شود (فخاری، ۱۳۹۱).

تمامی نشانههای آپولون قابل تطبیق با این نظام تصویری است. آلت نوازندگی در تصویر، نی است که ساز شبانی است. مجذوب کردن زنان زیبا و ارتباطش با باغهای میوه این نظام تصویری را با روایتی از آپولون مرتبطمی کند اما نکتهمهم در این تصویر، چهره خاص نوازنده و شکل گوشهای کشیده آن است که این ویژگی صورت وی با شمایل آپولون متفاوت است (تصویر ۴).



تصویر ۴.صورت نوازنده (ملول، ۱۳۸۴: ۱۲۹).

موسیقی همراه نشانههای آلات موسیقی جلوی پایش که بر زمین ریختهاند و نیهایی که مینوازد، قابل معناکاوی است. در سمت راست پیکرهنوازنده، سکویی قراردارد که تنها نظام نشانهای کلامی این متن به زبان لاتین ۱۸است که روی آن دیدهمی شود. بر فراز سکو، گلدانی شبیه یک جام قراردارد که ساقههای گل و درخت مو از آن روئیدهاست. بخش عمدهای از گسترهبصری این متن با برگ درختان، گلها و خوشههای انگور پرشده اما پیکرههای انسانی درتقابل با سایر نشانه معناهای متن، از ارزش بصری بالاتری برخوردارند. محتوای نشانهای، حرکت و جنبش و همچنین نورپردازیهای درون متن موجبشده تا پیکرههای انسانی اهمیت دیداری بیشتری داشتهباشند. ارزشهای بالای بصری عناصر یادشده در جریان گفتمان، نوعی ناپیوستاری ۱۹ را در جریان پیوستار گفتمان دیداری ایجادمی کنند که ارزشهای زیبایی شناختی طی این فرایند و در جریانی حسی-ادراکی آنها شکل می گیرند. بعد از پیکرهها، سکو به دلیل مرکزیت و دارابودن یک نظام نشانهای متفاوت(نظام کلامی-نوشتاری) و همچنین گلدان بهدلیل ارزش بصری و نمادین آن، از اهمیت دیداری بیشتری برخوردارند. منظره پسزمینه این گوبلن، نوعی کوچکشدگی سوژهها را بهتصویر کشیده که می تواند بهمعنای فاصله و تفاوتهای مکانی باشد. زمان در این اثر، لحظهای از یک روایت اسطورهای است که براساس رنگ آسمان و تاریکی غالب بر کل گفتمان می تواند سپیده دم يا لحظه غروب را معنادهد.

در بُعد حسى- ادراكي اين تصوير تنها حواس بينايي نقش ندار د بلکه می توان در جریان معناکاوی نشانه-معناهای دیداری، سایر حواس را نیز دخیل دانست. صدای آلات موسیقی، بالزدن فرشتگان و شاید نسیمی که بین برگهای درخت مو می پیچد، حس شنوایی را برمی انگیزد. بوی گلها، تازگی خوشههای مو، عطر نمف جوان در حال رقص و شاید رطوبتی که نسیم صبحگاهی با خود همراهدارد، حس بویایی را در جریان معناکاوی به کارمی بندد. بی تردید، خوشههای تازهانگور نوعی ترشی و شیرینی توأمان را معنامیدهد که پای حس چشایی را هم در حوزهنشانه-معناهای دیداری این گفتمان بهمیان می آورد. حس لامسه با نرمی بدن نمف جوان و خوشههای انگور تازه و حتی خنکای نسیم صبحگاهی در جریان حسی- ادراکی واردمی شود. رابطه حسی-ادراکی در جریان گفتمان، موجب حرکت از نوعی دلالت ارجاعی به دلالت اسطورهای و معناشناسانه می شود (شعیری،۱۳۸۹: ۱۴۳). چراکه دریافت زیباییشناختی بیشاز آنکه با بعد شناختی در رابطه باشد، با ابعاد گفتمان بیشتر مرتبط است.

البته می توان به دلیل فضای باغ و درختان میوه، این نظام روایی را به اسطوره ورتومنوس <sup>۱۱</sup> ایزد باغ و باغهای میوه، فصلها و تغییر فصول، رشد و نمو گیاهان در روم و همسرش پومونا <sup>۱۲</sup> ایزدبانوی باغها و باغهای میوه و همچنین مراقب و مواظب کشتزارها و ناظر به شکوفه کردن درختان میوه مر تبطدانست (Gentilcore,1995:110). علاوهبر این، میوهانگور و گلدانی که شبیه جام است و درخت تاکی که از آن روییده، می توانند معنایی مرتبط با دیونیسوس <sup>۱۲</sup> ایزد شراب و کشاورزی در یونان باستان را تداعی کنند.

با مطالعهمنابع اساطیری یونان، ایزد دیگری بهنام پان <sup>۲۲</sup>وجوددارد که می توان آن را با این تصویر مرتبط کرد. پان از کلمه یونانی پائن <sup>۲۵</sup>بهمعنای چراندن گرفته شدهاست. پان در اساطیر یونان باستان خدای وحشی، چوپان و گله، طبیعت، حیات وحش کوهستان، شکار و موسیقی روستایی و همراه پریان و حوریان است(Brown,1981). در بسیاری از شمایلنگاریها، این ایزد بهصورت انسانی دارای شاخ و پاهای بز به تصویر کشیده می شود. در همان حالی که پان خدای مزارع و گله گوسفند است، ایزد شهوت نیز هست. وی به عنوان خدای زمینها، باغها و درههای پوشیده شده از درخت شناخته می شود زیرا پان با حاصل خیزی و فصل بهار مرتبط است. یونانیان باستان هم، پان را خدای نقدنمایشی مرتبط است. یونانیان باستان هم، پان را خدای نقدنمایشی

وجود ساز نی دولولهای و گوشهای شبیه ساتیرها<sup>۲۶</sup> در پیکرهنوازنده می تواند بیننده را به روایت اسطورهای مارسیاس که بی ارتباط با آپولون هم نیست، هدایت کند. مارسواس یا مارسیاس  $^{\Upsilon\Upsilon}$  در اسطورههای یونان، نوازندهفلوت است. آتنه، فلوتی دوسر اختراع کرد تا با آن ادای گور گونها را در سوگ مدوسا دربیاور د(دورانت، ۱۳۷۸). در اینباره، جان پینسنت در كتاب "شناخت اساطير يونان" مىنويسد كه آتنه وقتى در فلوت می دمید، صدای مارهای محتضر موهای گورگون از آن بیرون می آمد اما پس از مدتی آن را دورانداخت چراکه برای نواختن آن می بایست گونه های خود را پر بادکند و چهرهاش را از ریخت و قیافه بیندازد(پینسنت،۱۳۸۰: ۱۱۰). گویند که وی در حضور خدایان نی نواخت اما هرا و آفرودیت که چهرهاش را هنگام نواختن زشتیافتند به او خندیدند و او رفت کنار آبگیری نشست و نی نواخت و چون صورت باد کرده خود را در آب دید، نی را به دور انداخت. مارسیاس که یک ساتیر یا نیمخدای جنگل بود، آن فلوت را یافت و شیفتهنواختن او شد و چنان آهنگ افسون کنندهای با آن نواخت که جرأتیافت آپولون را به رقابت و مسابقه فراخواند(همیلتون، ۱۳۸۳: ۴۰۶). رقابت آپولو و مارسیاس

دربرابر موزهها، حافظان شعر و ادب، صورتمی پذیرد. گفتهاند در دور اول مسابقه، مارسیاس برنده می شود اما در دور دوم آپولو می تواند آهنگ خود را از پایان به اول بنوازد. موزهها هم رأی به پیروزی آپولو می دهند و وی مجازمی شود هرچه می خواهد با مارسیاس بکند. آپولو برای انتقام از جسارت مارسیاس، او را به در ختی آویزان کرده و در حضورش پوست مارسیاس را زنده می کنند. از خون و اشکِ مارسیاس و دوستانش، رودی پدیدارمی شود که مارسیاس سرانجام به آن می پیوندد.

# گفتمانهای مربوط به فرهنگ خودی(دو نمونه فرش کرمان)

در این بخش، دو نمونه از متون تصویری نظام گفتمانی فرش کرمان برای نشانه-معناشناسی روابط بینافرهنگی در آنها و شناسایی کیفیت این روابط براساس نشانه-معناشناسی فرهنگی به صورت هدفمند انتخاب شدهاند که نخست، نمونه اول تشریح می شود (تصویر ۲).

این فرش با چلههای پنبهای و خامه پشمی با ابعاد (۲/۱۰×۳/۱۰) متر، درحدود سال ۱۲۹۰ه.ق.۱۲۹۰ م. در کرمان بافته شدهاست. تراکم این فرش، ۸۵۰۰ گره در دسی مترمربع و متعلق به یک مجموعه خصوصی است. این متن تصویری مربوط به گونهای از گفتمان در نظام فرش می شود که آن را گونه تصویری می نامند. طرح این فرش در نظام فرش ایران، با نام رقص الهه شهرت دارد که این نام گذاری برمبنای معناکاوی نشانه –معناهای دیداری صورت پذیرفته است.

در نخستین مواجهه با این متن می توان دو نظام کلامی از نوع نوشتاری و نظام دیداری را خوانش بصری کرد. در حاشیه کوچک سمت بالای فرش دو کتیبه با محتوای کلامی- نوشتاری "فرمایش دیلمقانی ۹۲" و "سفارش محمدرضاخان" قراردارد. در مرکز متن و روی یکی از نشانه-معناهای مهم متن یا همان گلدان نیز، کتیبهای با محتوای "عمل استاد علی کرمانی"، نگارش شدهاست (تصویر ۵).

این نظامهای دیداری، یک شبکه معنایی را در نظام مبادلهای این فرش شکل می دهند. بدین معنا که محمد رضاخان بافت آن را به دیلمقانی هم دستور بافت آن را به استاد علی کرمانی داده که در کارگاه وی بافته شده است. این وضعیت، کارکردی اسنادی را به فرش داده است. به همین دلیل، موقعیت بررسی درزمانی را به بیننده می دهد. درواقع این گفتمان مخاطب را به یک فراگفتمان می رساند. وضعیت سندیت و امضا، کارکرد جسمانه ای را مشخص می کند؛ دستی

را که در ایجاد فرش دخیل شدهاست، حاضرمی کند. ازاینروی می توان با خوانش این نظام دیداری، از سطح دیداری به سطح جسمانه رسید که در آن تجربه زیستی و تجربه شکل گیری نمایان می گردد.

فرش از یک متن گونه تصویری و پیرامتنی(حاشیه) همگون با متن تشکیل شدهاست. متن این فرش را می توان ترجمه دیداری گوبلن فرانسوی دانست که این ترجمه به پیرامتن نیز واردمی شود. به کاربردن قابهای مدوریا بیضی، دربردارنده شمایل های انسانی (معمولاً با نشانه-معناهای دیداری اروپایی) در پیرامتن(حاشیه)، در نظام گفتمانی فرش کرمان سابقه چندانی ندارد و احتمالاً طی یک فرایند بینامتنی و بیناگفتمانی از گوبلنهای فرانسوی به ایران آورده شدهاست(تصویر ۶). نظام گفتمانی فرش کرمان این گونه را ترجمهای دیداری کردهاست. مضمون تصویری در این فرش با گفتمان گوبلن، نوعی همگونگی دارد اما این همگونگی در نوع تصویر پردازی یک دگرگونگی افزایشی و کاهشی را بهنمایش درمیآورد. افزایشی بدان جهت که زمینه نمونه شماره ۱ آن، از گلها و درختان نظام گفتمانی فرش کرمان پوشیده شدهاست. زمینهپردازی آن هم نسبتبه نمونه گوبلن تفاوت کرده اما کاهشی از آن جهت که برخی نشانه-معناهای زمینه نسبتبه گوبلن کمشده که حتی نوع تصویرسازیها آن نیز تغییر کردهاست. نکته مهمی که درمورد این فرش باید بدان اشارهنمود، سعی هنرمند در وفاداری به نمونه گوبلن است. این معناپردازی با ارجاع به زمینه آبی متن در فرش و تلاش در تشابه رنگی کاملاً قابل مشاهده است. بهبیان دیگر، هنرمند علاوهبر ایرانی-کرمانی ساختن این نمونه، در برخی از جزئیات نیز، به اصل وفادار بودهاست.

نمونهشماره ۲: فرشی با چله پنبهای و خامههایی از جنس پشم که با ابعاد  $(7/10 \times 1/70)$  متر و تراکم 0.00 گره در دسی مترمربع در حدود سال 0.00 د. در کرمان است و احتمالاً در کارگاه استاد علی کرمانی بافته شده است (تصویر ۷). همانند نمونه شماره 0.00 این فرش دارای

مضمونی خارج از محدوده فرهنگ ایرانی و متعلق به گوبلن فرانسوی مورد مطالعه است. این قرش از دو بخش متن (زمینه) و پیرامتن(حاشیه) تشکیلشده که هر دو نمونه فرش از یک نظام دیداری واحد ایجاد شدهاست. این نمونه نیز دو نظام کلامی-نوشتاری و دیداری دارد که در نظام کلامی آن مي توان عبارت "سفارش محمدرضاخان" را خواند. هنرمند این نمونه در ایرانی سازی و ترجمه گفتمان از فرهنگ گوبلن فرانسوی به فرهنگ فرش ایرانی نسبت به نمونه شماره ۱ جلوتر رفته آن گونه که بجز پیکرههای انسانی در متن، سایر اجزای فرش کاملاً ایرانی-کرمانی است. تعدد پیکرهها در یک فضای گفتمانی پر از گل نوعی ناپیوستاری و یا بهعبارتی برجستگی دیداری را ایجاد کردهاست. از نظر حسی-ادراکی این فرش کاملاً معنایی متافیزیکی را تداعیمی کند زیرا نمی توان چنین فضایی را در عالم واقع دید بنابراین،نظام دیداری فرش از عقلانیت ارجاعی بیرون و به فضایی زیبایی شناختی وارد شدهاست. بعد حسى ادراكي گفتمان، نوعي روابط چند حسی را به کارمی گیرد تا از آن طریق فضایی فرازمینی، سیال، پویا، متحول و دگرگون را شکل دهد.

حرکت خطوط ازطریق نمایههای ساقههای گلها و درختان یک حرکت رو به بالا را نشانمی دهد. در پائین ترین سطح، اشیا قراردارند که نمایه آن آلات موسیقی است. آلات موسیقی وقتی با انسان و عقلانیت همراهمی شوند، مرتبه بالاتری را تشکیل می دهند که ازلحاظ نشانگی در این فرش، بیشترین ارزش بصری را دارند. در مرکز فرش، حلقه گل قراردارد که این حلقه ذهن را به سمت ترنج در فرشهای ایرانی هدایت می کند. لیکن برخلاف ترنجهای معمول که ایات و ایستا در مرکز متن می ایستند، این حلقه پویا و دارای حرکت است زیرا کنشگری متحرک در مرکز گفتمان آن را نگه داشته که هرلحظه در حال تغییر و حرکت است. بنابراین موقعیت حلقه در مرکز فرش، موقعیتی شوشی ۱۳ در حرکت و تحول است. در سطح سوم، پیکرههای بالداری دیده می شود که تعداد آنها نسبت به پیش متن فرانسوی و دیده می شود که تعداد آنها نسبت به پیش متن فرانسوی و دیده می شود که تعداد آنها نسبت به پیش متن فرانسوی و







تصویر ۵. نظامهای کلامی-نوشتاری در متن گفتمان، (نمونه شماره۱) فرهنگ خودی(ملول، ۱۳۸۴: ۱۳۰).



تصویر ۶. حاشیه یک پرده گوبلن فرانسوی مربوط به سده هفدهم میلادی(Standen,۱۹۹۶: ۶۳).

# روابط و تغییرات ساختاری در فرایند عبور از نظام گوبلن به فرش

با مشاهده دو متن مربوط به فرهنگ خودی و متن مربوط به فرهنگ دیگری، نوعی روابط ساختاری بین دو نظام فرش کرمان و گوبلن فرانسه وجوددارد که جهت این روابط از فرهنگ غربی – فرانسوی بهسوی فرهنگ ایرانی کرمانی بودهاست. در جریان این روابط که تحت عنوان روابط بینافرهنگی قابل بررسی است، تغییرات و تحولاتی رویداده که جریان معناسازی را بهسمت گسترش فرهنگی و نوعی روابط بینافرهنگی کشاندهاست. پیش از ورود به ساز و کار فرایند روابط بینافرهنگی و ترجمه از یک سپهرنشانهای فرایند روابط بینافرهنگی و ترجمه از یک سپهرنشانهای به سپهری دیگر، لازم است تا تغییرات ساختاری در این فرایند بررسی شود.

#### روابط بینامتنی در جریان روابط بینافرهنگی

در مقاله پیشرو، روابط بینامتنی بر پایه نظریه ژنت آبررسی شدهاست. در این روابط، دست کم روابط بین دو متن ارزیابی می شود که اگر این دو متن از یک فرهنگ باشند، روابط را بینامتنیت درون فرهنگی می نامند اما درصور تی که متون به فرهنگهای مختلف تعلق داشته باشند، آنها را بینامتنیت بینافرهنگی می نامند (نامور مطلق، ۱۳۹۰: ۱۳۹۰). در این مطالعه، روابط بین متون فرهنگی خودی و دیگری از نوع بینامتنیت بینافرهنگی و روابط بین دو نمونه فرهنگ خودی، از نوع بینامتنیت درون فرهنگی است.

در متون و گفتمانهای مورد مطالعه در مقاله حاضر که نشانههای مربوط به فرهنگ غیر خودی در آنها جای گرفتهاند، بایستی با تحلیل نظام و گفتمان، مشابهتها و تفاوتها شناسایی و در این جریان، کنش ارتباطی خوانش شود. چراکه شناسایی روابط ترامتنی در جریان ارتباطات بینافرهنگی در نمونههای مورد مطالعه، می تواند سازو کار حاکم بر جریان ارتباطی را مشخص کند. نکتهمهم در این کنش ارتباطی، طرح یک سوژه اروپایی در بافت فرهنگی - هنری ایرانی است. در اولین مواجهه نشانه- معناشناختی آنها، می توان به تفاوت رسانهای این دو اثر پیبرد. رسانه اولیه یا پیشمتن اروپایی، گوبلنی فرانسوی است که احتمالاً در کاخ گلستان وجودداشته بنابراین، رسانه آن پارچه است که در نمونه فرش رسانه از پارچه به فرش تغییر کردهاست. در تحلیل روابط بینامتنی این اثر می توان دو گونه پیشمتن را برای هر دو نمونهمورد مطالعه شناسایی کرد که یکی پیشمتن اولیه و دیگری پیشمتن واسط است. پیشمتن اولیه، متون کلامی اساطير رومي است و اولين پيشمتن واسط احتمالاً نقاشي



تصویر ۷. متن معروف به رقص الهه در نظام گفتمانی فرش کرمان (نمونه شماره ۲)، (ملول،۱۳۸۴: ۱۶۶).

نمونه شماره ۱ بیشتر شدهاست. این، نمایانگر خوانش ترجمهای گفته پرداز ایرانی این متن دیداری است. در بالاترین سطح این فرش، سه نمایه پرنده در فضایی پر از گل قراردارد که حرکت از طبیعت به فرهنگ، معنامی شود. نمایه ها ازنظر بعد گسترهٔ جسمانهای، از سطح پیکرهنوازنده و رقصنده به بالا کوچکتر و خردتر میشوند و این میتواند معنای نوعی سلوک عارفانه و هیچشدن دربرابر حقیقت هستی باشد. در این حالت، وضعیت مادیتزدایی اتفاق میافتد که بیننده را به جوهر هستی گونه نزدیکمی کند. بههمین دلیل از زمان روایی و تقویمی و ارجاعی فاصله گرفتهمیشود تا زمان جوهری شروع به شکل گیری کند. پرندهها نمایههایی از سیمرغ هستند که بهصورت سه مرغ در این گفتمان قرار گرفتهاند. هرچند اصل این گفتمان مربوط به یک فرهنگ دیگر و اصل نمایههای دیداری مربوط به یک نظام فرهنگی و نشانهای متفاوت است اما می توان آنها را برمبنای بافت جدید و در گفتمانی شکل گرفته در سپهرنشانهای فرهنگ ایرانی-کرمانی خوانش کرد که این سیالیت و پویایی معنا در جریان خوانش گفتمانی ایجادمی شود. اوبلسکی بوده که مربوط به قرن هفدهم میلادی است. در این جریان ترامتنی افزونبر ترارسانگی نوعی ترانشانهای هم دیدهمیشود. بهبیان دیگر، نظام کلامی اساطیر رومی به نظام تصویری تغییر کرده که نوعی رابطه تراهنری نیز در آن دیدهمیشود. پیشمتن واسط دوم، گوبلنی است که در کارگاه جولز رومن بافته شدهاست و بیشمتن مورد مطالعه، همان دو فرشی است که شاید یکی از آنها پیشمتن دیگری بوده باشد (تصویر ۸).

## حرکت از انفصال آنجایی به اتصال اینجایی

مسیر جریان تغییرات در این فرایند، از سمت فرهنگ دیگری به فرهنگ خودی است بنابراین نمونه گوبلن، بیانگر یک فرهنگ آنجایی است که به مکان دیگری تعلق دارد. از این رو، این گفتمان برای فرهنگ ایرانی – کرمانی که اینجایی است، نوعی انفصال را نشان می دهد و در جریان روابط بینافرهنگی و ترجمهٔ دیداری انفصال دگرمکانی و حتی دگرزمانی، به نوعی اتصال اینجایی و همان مکانی بدل شده است. به عبارت دیگر، تغییرات به سمت وضعیت مطلوب و از یک انفصال گفتمانی در حرکت است.

# حرکت درجهت فرایند همنشینی و جانشینی

شاید یکی از مهمترین کنشهایی که در جریان روابط از فرهنگ دیگری بهسمت فرهنگ خودی در نمونههای مورد مطالعه صورت پذیرفتهاست، فرایند همنشینی و جانشینی باشد. در فرایند جانشینی،گفته پرداز نوعی نظام"یا...یا" را به کارمی گیرد. این نظام را می توان «به مجموعه عواملی تشبیه کرد که ارتباط بین آنها از نوع انفصالی است و قادرند در یک بافت به جای یکدیگر بنشینند.»(شعیری، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸). فرایند جانشینی در دو گفتمان فرهنگ خودی و دیگری موجب

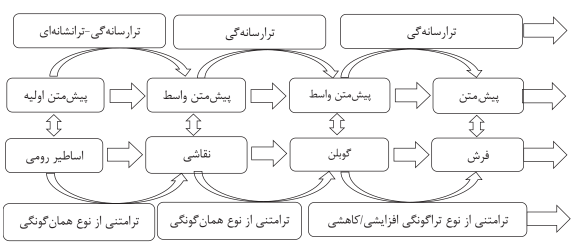
تغییرات ساختاری از یک متن به متن دیگر شدهاست. در هر دو نمونه مورد مطالعهٔ مربوط به فرش کرمان، تمامی تغییرات نسبتبه پیشمتن از نوع فرایند جانشینی است. برای مثال، در نمونه شماره ۱ باتوجهبه وفاداری هنرمند نسبتبه نمونه گوبلن، عناصر گل جانشین اشیا و عناصر فضایی گوبلن شدهاست. اما فرایند همنشینی بر نظام «و…و» دلالتدارد. در نظام همنشینی ارتباط بین عوامل نظام از نوع ترکیبی یا پیوسته است. هرعامل در کنار عامل دیگر قرارمی گیرد و موجب تکمیلشدن آن میشود. در فرایند همنشینی حضور همه عوامل لازم و ضروری است و امکان وزنده آنها وجودندارد. سه پیکرهفرشته با نمف جوان و حذف آنها وجودندارد. سه پیکرهفرشته با نمف جوان و بیش متن رابطهای همنشین دارند لیکن در نمونهشماره ۲، بیش متن رابطهای همنشین دارند لیکن در نمونهشماره ۲، افزون بر تغییرات در اشیا و حذف گلدان، ستون و درخت انگور نوعی تکثر هم در پیکرهها دیدهمی شود.

#### حرکت از انبساط دیداری به انقباض دیداری

در جریات تغییرات در متون مورد مطالعه و جریان روابط ترامتنی بینافرهنگی، نوعی انبساط و انقباض دیداری قابل مشاهده است. انقباض یا فشردگی عناصر بصری در هر دو نمونه از قالی کرمان دیدهمی شود درحالی که پیش متن آنها از زمینهای منبسطتر و گسترده تر تشکیل شده است. همچنین، انبساط و انقباض دیداری در تراکم فضایی بین هر سه نمونه دیدهمی شود.

#### تغییرات در ریتم، فضا، نور و رنگ

در جریان روابط بینافرهنگی و ایجاد گفتمانهای مربوط به فرهنگ خودی، تغییراتی در مؤلفهها و متغیرهای نظام دیداری روی دادهاست که این تغییرات درجهت افزایش



تصویر ۸. الگوی تجسمی روابط بینافرهنگی درجریان روابط بینامتنی(نگارندگان).

ریتم، تراکم فضا و تغییرات رنگ در بیشمتنها و یا متون مربوط به فرهنگ خودی است. نوع نورپردازی نیز از پیشمتن گوبلن به فرش کرمان به طور قابل توجهی تغییر کردهاست. حجمپردازی پیکرهها و نوع اجرای ژرفنمایی هم درجریان روابط بینافرهنگی تحولات قابل توجهی را بهخود دیدهاست.

#### تعدد کادر

بنابر نظام رمزگانی و نحوی فرش، تغییراتی در کادر و تعداد آنها صورت پذیرفتهاست. بهبیان دیگر، متن گوبلن در انتقال به گفتمان فرش در قاب یا حاشیهای متناسب با نظام فرش قرار گرفتهاست.

# تحلیل سازوکار روابط بینافرهنگی در نمونههای مورد مطالعه

شاید بتوان اولین مواجهه روابط بینافرهنگی در حوزهفرش کرمان را با سایر فرهنگها از عصر صفوی دانست. در این زمان، بخشهایی از فرشهای دربار هند در کرمان بافتهمی شد. این روابط تنها در سطح تمدنهای شرقی نبوده آنچنان که براساس اسناد باقی مانده از عصر صفوی می توان نشان بسیاری از قالیهای ایرانی را در خانههای مجلل و کاخهای اروپای سدههای ۱۶ و ۱۷ میلادی نیز مشاهده کرد که بی تردید کرمان یکی از مهم ترین مراکز تولید فرش ایران در آن عصر بودهاست (زکریایی کرمانی، ۱۳۹۲). بهبیان سادهتر، نخستین بارقههای ارتباط بینافرهنگی بین نظام گفتمانی فرش کرمان و حوزهفرهنگی اروپا و غرب در عصر صفوی شکل می گیرد. لیکن این جریان در سده هجدهم میلادی که صنایع اروپایی توسعهیافت و وضعیت معیشتی مردم اروپا بهترشد و درنتیجه تقاضا برای فرش كرمان نيز افزايشيافت، بيشتر بهچشمميخورد. بنابراين می توان شروع یک سپهرنشانهای را در مرزهای فرهنگی ایران و اروپا از عصر صفوی دید که این سپهر در عصر قاجار گسترشمی یابد، در عصر پهلوی به سمت آمریکایی شدن می رود و نهایت، در عصر حاضر این سپهر تبدیل به یک سپهر محدود می شود و تنها سعی در حفظ روابط گذشته دارد که متأسفانه حداقل در جامعه کرمان، روبه نیستی میرود. در جریان روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان، گفته پرداز همواره به دنبال کشف وجوه مشترک است تا گفتگویی دوسویه را بین دو فرهنگ مختلف ایجاد کند. این گفتگو حاصل برقراری نوعی ارتباط بین اذهانی است. البته باید توجهداشت که این گفتگو بین دو فرهنگ ناهمجنس رویمی دهد که ممکن است یکی شرقی و دیگری غربی

باشد و بین فرهنگهایی که ماهیت مشابهی دارند، راحت تر و ساده تر ایجادمی شود. برای نمونه، برقراری ار تباط و تبادل اندیشه و فرهنگ بین دو تمدن ایرانی و چینی یا ایرانی و هندی راحت تر و با پیچیدگی کمتر صورت می پذیرد. بنابراین، منظور از روابط بینافرهنگی در این پژوهش بیشتر معطوف به فرهنگهای ناهمجنسی مانند فرهنگهای شرقی و غربی است؛ فرهنگهایی که گاه نوعی تقابل و تنش بین آنها مشاهده می شود. پیش از ورود به بحث تنشها و تقابلهای فرهنگی بایستی نقش ترجمه به عنوان عاملی مهم در روابط بینافرهنگی بررسی شود و مفهوم ترجمه در نظام گفتمانی فرش کرمان بر پایه مطرح گردد چراکه روابط بینافرهنگی در فرش کرمان بر پایه نوعی ترجمه در نظامهای گفتمانی دیداری صورت می پذیرد.

### ترجمه از یک سپهرنشانهای به یک سپهرنشانهای دیگر

یکی از موانع قابل توجه در جریان روابط بینافرهنگی بحث زبانهای مختلف و متفاوت است. هرچند ترجمه توانسته بهخوبی امکان این روابط را فراهمسازد اما بهطور کلی تفاوت در زبان می تواند به عنوان یک مانع ارتباطی در گفتگوهای دوطرفه و چندجانبه مطرح باشد. همیشه سطوح همپوشی و زمینههای بده و بستان بین قلمروهای به ظاهر قطبی فرهنگ خودی و دیگری وجود داشتهاست. همین قلمروهای بده و بستان درواقع، قلمروی ترجمهبین فرهنگی است. ترجمه بهمعنای زندگی در مرز بینفرهنگی، به شگفتیهای دیگری نگریستن، آنها را برگرداندن، از آن خود کردن، خودی کردن، راهدادن و در همان حال راهندادن، برقرار کردن ارتباط، پسمیل به اشتراک در رمزگان و فهم متقابل و در همان حال متفاوت باقی ماندن و میل به هویت یابی است که ناشی از کار کرد ایدئولوژیکی فرهنگ است(سجودی، ۱۳۸۸ب: ۱۴۳). یا کوبسن ۳۱ سه نوع ترجمه درون زبانی، بینا زبانی و بینانشانهای را برمی شمار د (همان: ۱۴۳)که گفتمانهای فرهنگ خودی از هر سه نوع ترجمه یادشده در نظام گفتمانی فرش کرمان، بهرهمی گیرند.

نکتهقابل توجه در نظامهای نشانهشناسی دیداری وسعت و گستردگی دامنه آنهاست. بهعبارت دیگر، نظامهای دیداری بهراحتی می توانند مرزهای تمدنها و فرهنگها را طی کرده و خوانش متون دیداری را برای تمامی فرهنگها مقدورسازند. البته بایدگفت که شناخت نظامها و فرایندهای نشانهای و فرهنگی خوانش را دقیق تر و فرایندهای تولید معنا و معناکاویها را همسوتر می کند. با تبادل گفتمانهای فرهنگی با ماهیت دیداری اصولاً زمینه روابط بینافرهنگی نیز فراهم تر می شود. ایدهها، آمالها و تصورات یک فرهنگ

هنگام انتقال نه بهصورت مستقیم بلکه بهشکلی ترجمهشده منتقل می شود. شایان یادآوری است که ترجمه تنها بهمعنای برگردان متن یا گفتمان یک نظام زبانی به یک نظام زبانی دیگر نیست بلکه این فرایند می تواند در هر نظام نشانهای بهویژه نظامهای نشانهای دیداری و تصویری نیز اتفاقافتد. در هر دو گفتمان مورد مطالعه در این بخش، نوعی ترجمه تصویری روی داده است. بهبیان دیگر، جریان گذار از یک سپهرنشانهای غیرخودی به یک سپهرنشانهای خودی، موجب معنادار شدن نشانه- معناها شدهاست و این جریان می تواند در یک فرایند گفتمانی رخدهد. در نظریه سپهرنشانهای، مرزهایی تعریف شدهاست که بهصورت فیلترهایی زبانهای بیرون از سپهرهای نشانهای را متمایزمی کنند. گاه ممکن است یک سپهرنشانهای بسته باشد. بستهبودن ۳۲یک سپهرنشانهای خود را در آنجا نشان می دهد که نه می تواند با متونی از جنس نشانه دیگر ۳۳و نه با نا-متنها ۳۴ ارتباط داشته باشد. برای آن که این متون به چشم یک سپهرنشانهای مفروض واقعی برسند، باید آنها را به یکی از زبانهای فضای درونی آن سپهر ترجمه کرد. بدین معنا که باید آنها را نشانه گذاری ۳۵ کرد. بههمین دلیل نقاط مرزی یک سپهرنشانهای را می توان به گیرندههای حسی تشبیه کرد که محرکهای بیرونی را به زبان سیستم عصبی آدمی را ترجمهمی کند یا می توان آن را با بلوکهای ترجمه مقایسه کرد که با یک فضای نشانهای منطبق می شوند؛ فضایی که برای آن غریب و نامأنوس است (اسیمو، ۲۰۰۸). در این جریان ترجمهدیداری، نوعی رابطه بینافرهنگی رخمیدهد که این رابطه در محل اتصال دو سپهرنشانهای مختلف(خودی/غیرخودی) اتفاق افتادهاست. به عبارت دیگر، نشانه معناهای غریب برای دو فرهنگ مختلف، در این دو متن و پیشمتنهای آنها با قرارگیری در فرایند ترجمه برای هر دو فرهنگ خودی/دیگری معنادار میشوند. این کنش، برخلاف ترجمههای نظام کلامی که متن ترجمهشده قابل رمز گشایی برای مخاطب فرهنگ مبدأ نیست، در نظام گفتمانی فرش کرمان، متن یا متون ترجمهشده برای هر دو فرهنگ خودی/دیگری معنادار است. این همان گستردگی و بازبودن گفتمانهای دیداری است که مرزهای گسترهمعنایی و رمز گشایی تصویری را توسعه دادهاست و جریان معناکاوی را بسیار متنوعتر و سیال تر می کند.

# فرایندهای تنشی و پایگاه ارزشی در جریان گفتمان بینافرهنگی

افقهای میدان گفتمانی در این تحلیل نشانه- معناشناختی یک جریان ارتباط بین فرهنگی است؛ مرکز عمل گفتمانی

همین بعد را نشانه گرفتهاست. در جریان روابط بینافرهنگی حوزهمطالعاتی فرش کرمان، فرایند تنشی مهمترین فرایندی است که در این گفتمان صورتمی گیرد. وضعیت تنشی، وضعیتی است که در آن بجای تضاد بین عناصر رابطهای کمینهای یا بیشینهای شکلمی گیرد(شعیری، ۱۳۹۰: ۱۳۸). بنابر دادههای نشانهمعناشناختی نوین، در روابط معنایی دیگر نمی توان تنها بر تقابلهای قطبی و تثبیت شدهای مانند سیاه/ سفید، خوب/بد، تیره/روشن و امثال آنها تکیه کرد. براساس فرايند تنشي گفتمان، نوعي رابطه نوساني نيز بين عناصر نظام نشانهای وجوددارد که روابط تقابلی را پیچیدهمی کند (شعیری و وفایی،۱۳۸۸: ۳۹). به عبارت دیگر معنا تنها زاییده تقابلها نیست بلکه زاییده تغییر معنای نخست بهمعنای دوم است. در جریان گفتمان، فرایند تنشی از جایگاه ویژهای برخوردار است زیرا در فرایند تنشی عاملی با بنیانهای حسی-ادراکی در تعامل با دنیا قرارمی گیرد. بر اثر این تعامل، دو گونه عاطفی و شناختی در رابطه با یکدیگر واقعمی شوند و فرایند تنشی شكلمي گيرد كه ارزشساز است. بنابراين مي توان تعامل تنشی را بهمنزله پایگاه ارزشهای معنایی دانست (همان: ۴۰). در جریان فرایند بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان، فرهنگ نشانهای خودی با فرهنگنشانهای غیرخودی براساس یک جریان حسی - ادراکی تعامل دارد. در این جریان بین حضور عاطفیتنها فرهنگ خودم و اوج حضور شناختی دیدن فرهنگ دیگری، ارزشی بانام روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان شکلمی گیرد. در هر صورت هدف از فرایند تنشی در گفتمان، ایجاد رابطه بین عناصر نشانه-معنایی به گونهای متفاوت از گونههای تقابلی است. در این گونه روابط به جای تقابل صفر و صد، یک جریان نوسانی بین صفر تا صد درنظر گرفتهمی شود. برای نشان دادن طیف نوسان تقابل در فرایند تنشی از طرحواره تنشی استفادهمی شود. طرح واره تنشی در گفتمان، دارای دو بعد فشاره ای (قبض) و گسترهای (بسط) است که بعد فشارهای همان بعد عاطفی است که حساسیت بالایی دارد و گستره، همان بعد هوشمند گفتمان است که موجب گشایش، تعدد و فاصله میشود. تعامل بین این دو بعد یا آدمی را بهسوی فشار عاطفی هدایتمی کند که در این صورت تنش در بالاترین میزان قرارمی گیرد و یا او را با گستره شناختی مواجه می کند که در این حالت، با افت تنش عاطفی و گستردگی شناختی روبهرومی شود (شعیری، ۱۳۸۵: ۳۴).

براساس نظریه ویور<sup>۲۶</sup>، روابط بینافرهنگی به کنش متقابل انسانها از فرهنگهای گوناگون مربوطمیشود. این کنش متقابل، هم در سطح میانفردی و هم در سطح ملی صورتمی پذیرد. هنگامی که افراد از فرهنگهای متفاوت

باهم ارتباط برقرارمی کنند، روابط آنان می تواند آکنده از فشار و بی اعتمادی و غیرمفید باشد (Fischer,1994:14). لوتمان در الگوی روابط بینافرهنگی، پنج مرحله را شناسایی کرد که برمبنای آن جریان ارتباطی بین دو فرهنگ از یک وضعیت فشارهای به سمت گسترهای یا حرکت از قبض به بسط گفتمانی در حرکت است. در تحولات یادشده، در الگوی ارتباطی بینافرهنگی لوتمان یک فرایند تنشی ایجادمی شود که این فرایند منجر به تحولاتی در نظامهای ارزشی این گفتمانها می گردد.

از منظر تحلیل گفتمان، نشانهها بهتنهایی و بیرون از گفتمان هیچ جایگاه و هویتی ندارند و تنها وقتی در جریان گفتمان و برابر سایر نشانهها قرارمی گیرند، قابل تعریف هستند. بنابراین در نشانه شناسی فرهنگ بایستی نشانه ها را در بستر تعاملات نظامهای گفتمانی بررسی کرد(هاتفی، ۱۳۸۸: ۱۶۴). در شکل گیری جریان بینافرهنگی در فرش کرمان و معناکاوی آن در عصر حاضر همواره فرایند تنشی بهعنوان مهمترین رکن عملمی کند بدینمعنا که در شروع جریان ورود عناصر نشانه-معنایی فرهنگ غیرخودی به فرهنگ خودی، نوعی تنش در بالاترین میزان فشاره وجوددارد. با شکل گیری جریان بینافرهنگی و ایجاد ارتباط بین دو فرهنگ دیداری خودی و دیگری به صورت نوسانی از تقابل های فشارهای بهسمت تعاملهای شناختی حرکتدارد که بالاترین میزان گسترهای و شناخت، پذیرش هر دو فرهنگ در قالب یک نظام گفتمانی است که موجب می شود گفتمان ها و معناهای جدید برای هر دو فرهنگ آشناشود و یک نظام ارزشی جدید شکل بگیرد. نظامی که از تابع فراارزشهای جدید استخراجشده، از گفتمان بینافرهنگی است.

حال که چگونگی فرایند تنشی در نظام گفتمانی فرش کرمان مطرحشد، لازم است تا اولین مواجهه با روابط بینافرهنگی گونه شناسی شود. همانطور که گفته شد، نخستین مواجهه دو فرهنگ نامتجانس می تواند نوعی فشاره عاطفی منجر به اوج گیری تنش را ایجاد کند. به طور کلی در این مواجهه، چهار رویکرد را می توان مشاهده کرد. رویکرد اول، تقابل قطبی با اصالت فرهنگ خودی و نفی دیگری نامیده می شود. در این رویکرد، گفته پرداز خود را صاحب فرهنگ و دیگری را بدوی، بی فرهنگ و فاقد ارزش می داند. در این تقابل یا بر خورد، همواره نوعی عدم عدالت مطرح است. به عبارت دیگر، یکی خود را بر دیگری بر ترمی داند. این بر تر دانستن خود تا جایی ادامه می یابد که بعد تعاملی گفتمان حاکم بین آنها به نوعی تقابل، اوج گیری تنش یا حتی بر خورد بدل می شود. در این تقابل، اوج گیری تنش یا حتی بر خورد بدل می شود. در این

نخست اینکه در جریان برخورد بین فرهنگهایی که مى توانند روابط بينافرهنگى ايجاد كنند، نوعى تفاوت ذاتى در هویتها ساختهمی شود که این هویتها می توانند قومی، مذهبی، نژادی، جنسی و امثال آنها باشد. دوم اینکه، سازو کاری بین این هویتها بهوجود می آید که با تأیید خود مجبور به نفی دیگری می گردد. به عبارت دیگر اصالت را به خود می دهد و بقیه را ناروا می داند. سوم، تفکر به قیاس ناپذیری می رسد بدین معنا که هویت خودی را آن قدر منحصر به فرد میبیند که اصلاً آن را قابل مقایسه با دیگران نمی داند و یا به گونهای استدلال می کند که با دیگران فرق دارد و اصلاً قیاس او با سایرین منطقاً درست نیست. برای نمونه می توان به نظریهبرخورد تمدنهای هانتینگتون ۳۷ اشارهنمود که او نیز هرگونه قیاس را میان تمدنهای هشتگانه یادشده منتفیمی داند (معینی علمداری، ۱۳۸۰: ۴). چهارم اینکه، چنین تفکرهایی براین باورند که این هویتهای متفاوت هیچ ارتباطی با یکدیگر ندارند و آنها ذاتاً در تضاد و دشمنی با یکدیگرند. این طرز تلقی تا آنجا پیشمی ود که برقراری هرگونه گفت و شنودی را میان هویتهای مذکور غیرممکن میسازد(همان: ۵). برمبنای این رویکرد، تنها باید از نمایهها و نشانه- معناهای دیداری فرش خود استفاده کرد و نباید اجازهورود گفتمانهای غیرایرانی را به حوزهفرش خود داد. هر فرهنگ غیرایرانی باید فرش ایرانی را با فرهنگ کهن و غنی ایرانی بخواهد چراکه خواست و نیازهای فرهنگی دیگران برای مردمان این سرزمین اهمیتی ندارد. این مواجهه می تواند به افزایش تنش و ایجاد فشارههای عاطفی در جریان گفتمان بینافرهنگی منجرشود. به عبارتی، تکمعنایی در این نوع از گفتمانها موجب انسداد گفتمانی در ارتباطات بینافرهنگی است زیرا خود را اصل همه چیز میداند و دیگری را هیچ میانگارد. ورود فرهنگ دیگری به سپهر گفتمانی فرهنگ خودی، موجب تنزل فرهنگ خودی و شاید هم انحراف آن شود. چنین رویکردی تلاش در ثبات و ایستایی فرهنگ نشانهای خود دارد و هر گونه سیالیت، تغییر و تحول را نفی می کند. انسداد گفتمانی در این رویکرد سبب انزوا و کاهش گسترهفرهنگ خودی می شود.

رویکرد دوم را می توان رویکرد تقابل قطبی با اصالت فرهنگ دیگری و نفی خودی نامنهاد. در این رویکرد، گفته پرداز فرهنگ دیگری را دارای ارزشها و آرمانهای والا می بیند و فرهنگ خود را بدوی و ابتدایی می انگارد بنابراین، استفاده از تمامی مظاهر فرهنگ دیگری را نه تنها مجاز بلکه لازم و ضروری هم می داند. در جریان گفتمانهایی با این رویکرد، همواره راه برای ورود بی حد و مرز نشانه –معناهای فرهنگ دیگری

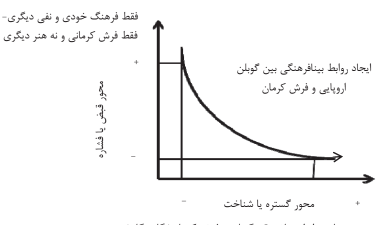
وجوددارد و تا اندازهای پیش می رود که همه چیز فرهنگ دیگری می شود و فرهنگ خودی هیچ می گردد. در این رویکرد، فرهنگ بیگانه به عنوان فرهنگ بر تر شناخته می شود و پذیرش فرهنگ بر تر، موجب دستیابی به آرمان ها و آر زوها می شود. همچنین در این نوع رویکرد، روابط بینافرهنگی اتفاق نمی افتد بلکه استعمار فرهنگی روی می دهد. در نظام گفتمانی فرش کرمان نیز، این رویکرد می تواند موجب شکل گیری استعمار نشانه ای از سوی فرهنگ های غیر خودی شود. نقد این گونه از جریان های فرهنگی می تواند در قالب نقد پسااستعماری صورت پذیرد. در این گونه روابط یک طرفه، ایدئولوژی و قدرت در یک سویه کردن جریان گفتمان بسیار مؤثرند. رویکرد سوم را می توان نفی فرهنگ خودی و نفی فرهنگ دیگری دانست. این حالت بسیار غیرمنطقی و احتمالاً بیانگر دیگری دانست. این حالت بسیار غیرمنطقی و احتمالاً بیانگر

دیگری دانست. این حالت بسیار غیرمنطقی و احتمالا بیانگر نوعی بیماری روانی است زیرا نه خود را قبول دارد و نه دیگری را میپذیرد. این رویکرد نه به تعامل میانجامد و نه خواستار روابط بینافرهنگی است. اما رویکرد چهارم را میتوان رویکرد تعامل بین فرهنگ خودی و دیگری بهشمارآورد. در این رویکرد هیچ برتری بین فرهنگ خودی و دیگری وجودندارد و جریان بینافرهنگی بهصورت یک گفتمان دوطرفه و منطقی بین دو فرهنگ صورتمی پذیرد. بیشترین روابط و پویایی گفتمان بینافرهنگی هم در این رویکرد اتفاق می افتد. همان طور که مشاهده شد، جریان روابط در فرایند گفتمان کاملاً نوسانی و حرکت از حدود فشاره عاطفی بهسمت بالاترین میزان تعاملات بینافرهنگی که همان حدود گسترهای است، انجاممی شود (تصویر ۹). هر دو نمونهمورد مطالعه از طرحوارهفرایندی افت یا تنزل تنشی برخوردارند؛ در جریان گفتمان بینافرهنگی این دو گفتمان، حرکت از یک نظام فشارهای عاطفی به یک نظام گسترهای شناختی در نوسان است اما گفتمان مطرحشده در نمونهشماره۲،

افت تنش بیشتری دارد زیرا این گفتمان، روابط بینافرهنگی را در گستردهترین شکل ممکن نشانمیدهد. گفتهپرداز تنها به ترجمه اقتباسی از گفتمان گوبلن اکتفانکرده بلکه یک گفتگوی دوسویه را بین نظام فرهنگ دیداری شرق و غرب ایجاد کردهاست. این گفتمان، یک برجستگی و یک ناپیوستاری در هر دو نظام فرهنگی شرق و غرب تلقی می شود. افت تنش و گسترش تعاملات بینافرهنگی در این دو گفتمان تااندازهای است که این دو گفتمان هم متعلق به فرهنگ خودی و هم متعلق به فرهنگ غیرخودی می شوند. همچنین این دو گفتمان نه متعلق به فرهنگ خودی و نه متعلق به فرهنگ دیگری است. این سیالیت و قطعی نبودن معنا که در جریان روابط بینافرهنگی نظام فرش کرمان و نظام گوبلن فرانسه اتفاق افتاده تنها می تواند از طریق یک فرایند گفتمانی معنا پیداکند. اکنون، نکتهمهمی که در این رابطه وجوددارد، مسألههويت و جريان جداسازي هويت خودي و دیگری در فرایند روابط بینافرهنگی است.

# هویت در جریان روابط بینافرهنگی نظام گفتمانی فرش کرمان

هویت را می توان یکی از مهمترین مسائل چالش برانگیز در جریان روابط بینافرهنگی دانست که در نظام گفتمانی فرش بهویژه فرش کرمان شایسته توجهی بیشتر است. هویت، سرچشمه معناسازی برای افراد است و پدیدههایی مانند نام، فرهنگ، زبان و امثال آنهامی توانند برای انسان هویت ایجاد کنند. در این باره lسپیواک lمعتقد است که هویت عبارت از یک متن و یک هزار توی اجتماعی و نشانه شناختی است که بی نهایت حواشی دارد و فرد را راهی به همه این حواشی نیست که هویت ها نظامهایی اجتماعی – نشانه شناختی هستند است که هویتها نظامهایی اجتماعی – نشانه شناختی هستند که بین اجزای نظام همبستگی ایجادمی کنند که اساس



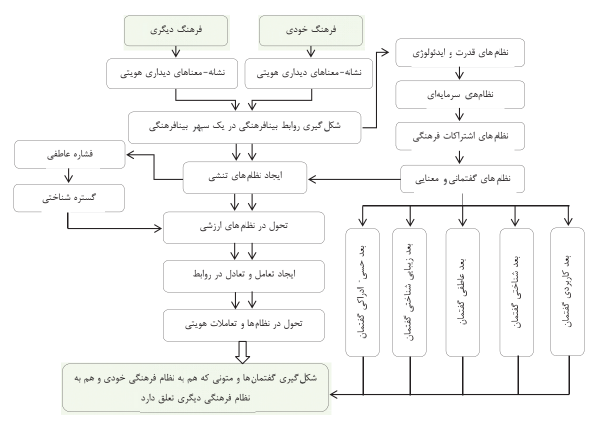
ایجاد تعامل و روابط بینافرهنگی-شکل گیری سپهر جدید فرهنگی و نشانهای- ظهور ژانری با عنوان قالیهای تصویری- گستره دامنه و میدان گفتمانی

تصویر ۹. نمودار بعد تنشی در جریان روابط بینافرهنگی گوبلن و فرش کرمان(نگارندگان).

آنها بر نوعی تقابلسازی استوار شدهاست. در جریان هویت، شوشگر خویشتن را می شناسد و معناسازی می کند. این معنا برمبنای شاخصهها و مؤلفههای اجتماعی شکل می گیرد و از ساير معناهاي اجتماعي متمايزمي شود. (Castell, 1998:22) مسأله هویت زمانی معنامی یابدکه غیریت نیز باشد. زمانی ایرانی یا کرمانی بودن معنادارد که غیرایرانی یا غیر کرمانی نيز وجود داشتهباشد. بهعبارت سادهتر، هويت زماني معنادار است که دیگری نیز حضور داشتهباشد. *دریدا* <sup>۴۰</sup> این تمایزسازی را ذاتی تفکری غربی میداند. به عقیدهوی، تمامى انديشه غربى برمبناي ايجاد جفتهاي متقابل شكل گرفتهاست(Powell,1997:25). شكل گيري هويت با نوعي روند مرکزیت بخشی و هم گرایی تفاوت ها روی می دهد. در این فرایند، مجموعهای پیچیده از روابط جای خود را به هویتی ساده می دهد. این هویت ساده با فراگذاشتن از چندگونگی نمادها و هویتهای فرعی یک هویت مستقل در معیاری بزرگتر را ایجادمی کند(معینی علمداری، ۱۳۸۰: ۱۱۷). البته باید درنظرداشت که هویت را می توان در میدانهای گفتمانی متفاوت نیز تعریف کرد. دراین باره می توان از هویت فردی و جمعی یاد کرد. هویت تنها هویت فردی نیست بلکه مسأله هویت می تواند در قالب جمع نیز مطرح شود. فرد، هم هویت فردی خود را حفظمی کند و هم خود را به هویت جمعی متصل می کند. هویت فردی می تواند موجب تمایز یک فرد از فرد دیگر شود اما هویت جمعی موجب تعلق یک فرد به گروهی خاص و یا جغرافیایی خاص میشود. در اینجا دو مفهوم هویت ملی و فرهنگی هم پا به میان می گذارد که این دو نیز باهم متفاوتند. ملتها را مرزهای سیاسی و جغرافیایی متمایزمی کند اما هویتهای فرهنگی فاقد مرزهای مشخص هستند که پدیدههایی پیوستاری بهشمارمی روند (سجودی، ۱۳۸۸ الف: ۱۳۴).

هویت، تنها پدیدهای انسان شناختی و جامعه شناختی نیست بلکه می توان آن را پدیدهای نشانه – معناشناختی نیز دانست زیرا اولاً در فرد و یا گروه متجلی می شود و ثانیاً، کنشگر با بروز قسمتی از گونههای نشانهای، درصدد برقراری ارتباط یا تقابل برمی آید و با برقراری رابطه به تفهیم معنایی از خود می پردازد (شعیری و وفایی،۱۳۸۸: ۷۵). مسأله هویت در نظامهای هنری به ویژه فرش همواره با ظهور عواملی همراه است که سعی در بروز هویت خود یا کسب هویت جدید دارند. بنابراین گفتمان، تنها تلاش در حفظ هویت ندارد بلکه تغییر هویت و کسب هویت جدید می تواند در گفتمان هم محقق شود.

همان گونه که بیان شد در جریان روابط بینافرهنگی، حفظ هویتهای فردی، اجتماعی و بهویژه فرهنگی لازم و ضروری است. اگر در فرایند روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش یکی از طرفین احساس کند و یا به قطعیت برسد که هویتش در جریان روابط دچار آسیبشده، جریان گفتمان بهسمت یکسویگی و تکمعنایی حرکتمیکند. هویت خودی تنها با وجود دیگری شکلمی گیرد اما اگر تمایزات همگی به تشابهات بدل شوند، دیگر هویتی وجودندارد. دیگر نمی توان ادعای تعامل داشت و نمی توان از روابط دوطرفه صحبت کرد. اگر در جریان گفتمان بینافرهنگی در نظام فرش یک طرف گفتگو خود را برتر از دیگری بداند، درجهت حذف هویت دیگری حرکتمیکند و تماماً هویت خود را می خواهد. باید پذیرفت که «تمایز و تشابه عمل، ارتباط را به عملی معنی دار تبدیل می کند» (سجودی،۱۳۸۸ الف: ۱۳۹) و در جریان این گونه از گفتمانها تمایزات و تشابهات در کنش ارتباطی حائز اهمیت است و چند رگهبودن را در نظام نشانهای فرش کرمان نشانمی دهد، چند رگهگی که نشان از نوعی تعامل در گفتگوی بین فرهنگی و حفظ هویت فرهنگی دوطرف است. هریک از دوطرف فرهنگ خودی و دیگری، در جریان روابط دارای هویت خاص خود هستند که این هویتها نشانههایی بیرونی دارند. براساس همین نشانهها، یکی ایرانی- کرمانی و دیگری اروپایی-فرانسوی یا یکی فرش و دیگری گوبلن خواندهمی شود. در اینباره، *فلوش ۱۹*۹۵) براین باور است که هویت مستقیماً با فرایند یا روابط همنشینی زنجیرهای جهتدار ارتباطمی یابد. هویت، عناصر منفصل و جداافتاده را در زنجیرهای جهتدار جمع کرده و نوعی اتصال گفتمانی میسازد که از مجموع این عناصر، هویت شکل می گیرد. گاه در جریان ارتباطی هویت چالشهایی مانند تقابلها وجوددارد که در این زمان نوعی تنش بهجای نظامیافتگی ساختهمی شود. ورود قدرتها و یا ایدئولوژیهای برتریطلب در جریان روابط بینافرهنگی که یکی را بر دیگری برترمیکند، میتواند در تشدید تنش گفتمانی مؤثرافتد. ایجاد تنش در جریان ارتباط اجتنابنایذیر است و نمی توان آن را انکار کرد اما تنش باید درجهت زنجیره همنشینی هویت گفتمان بهسمت تعامل دوطرفه حرکتکند. در گفتمانهای بینافرهنگی در نظام فرش کرمان دوگونه هویت خودی و دیگری در قالب یک متن به تعامل گفتمانی رسیدهاند بهطوری که خوانش فرهنگهای خودی و دیگری در دو حوزه فرهنگ ایرانی و اروپایی معنادار است و در هر دو بافت فرهنگی، این تعامل نشانهای و گفتمانی شکل گرفتهاست.



تصویر ۱۰. سازوکار روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان(نگارندگان).

#### نتيجهگيري

روابط بینافرهنگی می تواند به عنوان یکی از موضوعات مهم در مطالعات فرش شناسی مطرح شود. فرش در عصر حاضر تنها به مثابه یک شیء کاربردی برای کفپوش مطرح نیست بلکه با یک فرایند نشانهای بسیار پویا مواجه است که معنای فرش را در تعاملات هنری از یک شیء کاربردی به یک ارزش رسانهای – هنری تغییر داده است؛ ارزش هایی که در جریان نظامهای گفتمانی مرتب درحال تغییر و تحول اند و با تحولات خود، تحولات معنایی را در قالب گفتمانههای فرش بروزمی دهند. در نظام گفتمانی فرش کرمان به ویژه فرشهای تاریخی آن، نوعی تحولات در حوزه گفتمان طرح و نقش قابل مشاهده است که یکی از ابعاد آن، گونههای تصویری با مضمونهای بینافرهنگی است. فرهنگها چیزهای ایستا و غیرقابل تحولی نیستند بلکه همواره عوامل مختلف بر ماهیت فرهنگها مؤثر است و فرهنگها نیز بر امور جاری تأثیر می گذارند. فرهنگها همواره در تعامل و تقابل با یکدیگر هستند؛ وجود تنش در روابط و تحولات فرهنگی امری لازم و اجتناب ناپذیر است و هرگز نمی توان از آن حرکت باشد. بنابراین تنش گفتمانی در روابط بینافرهنگی باید در جهت تعاملات دو طرفه کشانده شود. گاه روابط حرکت باشد. بنابراین تنش گفتمانی در روابط بینافرهنگی باید در جهت تعاملات دو طرفه کشانده شود. گاه روابط دینافرهنگی تابع جریان قدرت و نوعی فرهنگ غالب و مغلوب است که در این حال نیز، تنش به سمت رابطهای دیالکتیک و چند سویه در حرکت است و حتی فرهنگ غالب هم از فرهنگ مغلوب، در این تنش منجر به تعامل، دیالکتیک و چند سویه در حرکت است و حتی فرهنگ غالب هم از فرهنگ مغلوب، در این تنش منجر به تعامل، تأثیر می پذیرد. این رابطه در واقع نوعی رابطه بینافرهنگی است که شدت و حدت آن متغیر است.

فرایند روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان شامل مراحلی است که طی آن متون و گفتمانهای فرهنگهای غیرهمگون وارد یک سپهر نشانهای بینافرهنگی میشوند. در این سپهر، دو گفتمان با یکدیگر تنشهایی دارند. شکل گیری سپهرنشانهای بینافرهنگی تابع نظامهای قدرت و ایدئولوژی، نظام سرمایهای، اشتراکات فرهنگی و نظامهای گفتمانی طرفین ارتباط است. نظامهای گفتمانی خود تابع میدانهای گفتمانی و دارای ابعاد حسی-

ادراکی، عاطفی، زیبایی شناختی و شناختی هستند. در آغاز هر رابطه بینافرهنگی، شکل گیری فرایندهای تنشی اجتناب ناپذیر است اما حاصل این فرایندهای تنشی ایجاد پایگاههای ارزشی و تعاملات بینافرهنگی است (تصویر ۱۰). تعاملاتی که در ابتدا می تواند القایی و یا مرامی – اخلاقی باشد اما به مرور جریان تعاملات منطقی تر شده و تعاملات هم ترازی و رخدادی به عنوان مهم ترین تعاملات فرایندهای بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان پا به عرصه وجود می گذارند.

بنابر بررسیهای انجامشده یافتههای پژوهش حاضر بیانگر آن است که روش نشانه- معناشناسی گفتمان می تواند بهعنوان یک روش علمی در تحلیل روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش مناطق مختلف ایران استفادهشود و مطالعات گفتمانی هم در حوزهمطالعات فرششناسی موجب ایجاد تحولات پویا و سیال در حوزه معنا و معناکاوی شود. از همینرو، این رویکرد پژوهشی قادر است با بهره گیری از ظرفیتهای فرایندهای نشانهای از انسداد گفتمانی و معنایی در حوزه ی نشانه- معناشناسی فرش جلوگیری کند.

# پینوشت

- 1- United Nation Conference in Trade and Development (UNCTAD)
- 2- Media
- 3-Intercultural communication
- 4- Genre

۵- شایان یادآوری است که این پژوهش در دست چاپ است.

- 6- Prosser
- 7-Discursive Practices
- 8-Habermas
- 9-Lotman and Uspenski
- 10- Tartu School
- 11- Gobelin
- 12- Jules Romain
- 13- Les Sujets de la Fable
- 14- Alexandre Ubelesqui (1649-1718)
- 15- The Dance of a Nymph and a Satyr
- 16- Beaux-Arts, Arras, France

Nymph -۱۷ نمفها در اسطورهشناسی یونان، خدایان طبیعی فرعی مؤنث هستند که بهطور معمول با یک مکان خاص و یا تغییرات سطح زمین دراثر حوادث ارتباطدارند. برخلاف خدایان، نمفها بیشتر بهعنوان تحریک کننده و روح دهنده به طبیعت شناخته می شوند. این ایزد بانوان فرعی معمولاً به صورت دوشیزگان زیبا و جوان و آمادهٔ به ازدواج که علاقه زیادی به رقص و آواز دارند، نشان داده می شوند. یونانیان باستان براین باور بودند که این دوشیزگان در کوهها، باغها و چشمهها و رودخانهها، همچنین در جنگلها و درهها و غارهای خنک ساکن هستند. با این وجود، این ایزد بانوان هرگز با مرگ حاصل از کهولت نمی میرند بلکه قادرند اگر با یک ایزد ازدواج کنند فرزندی کاملاً جاودان را به دنیا بیاورند. لیکن آنها، خودشان لزوماً جاودانه نیستند و می توانند به شکلهای مختلف تسلیم مرگ شوند.(Nymph,2012)

18- «veneri foelici satir i et nympha vicini rv ris vota soluunt»

۱۹ - برای اطلاع بیشتر از مفهوم این واژه به (شعیری، ۱۳۸۵: ۱۸۵) مراجعهشود.

- 20- Apóllōn (Ἀπόλλων)
- 21- Vertumnus
- 22- Pomona

- 23- Dionysus
- 24- Pan
- 25- Paein (πάειν)
- 26- Satyrs
- 27- Marsias (Μαρσύας)
- 28- John Pinsent

۲۹- جهت اطلاع بیشتر از مفهوم این واژه به (شعیری، ۱۳۸۸: ۱۱-۱۵) مراجعه شود.

- 30- Gérard Genette
- 31- Roman Jakobson
- 32- Closeness
- 33- Heterosemiotic texts
- 34- N on-texts
- 35- Semiotize
- 36- Weaver
- 37- Samuel P. Huntington
- 38- Spivak
- 39- Castelles
- 40- Jacques Derrida
- 41- Flusch

### منابع و مآخذ

- اسيمو، برونو.(۲۰۰۸). **لوتمان و ترجمه پذيرى،** وبسايت لوگوس، http://courses.logos.it/FA/1\_29.html/ اسيمو، برونو. (بازيابي شده در تاريخ ۲۵دى ۱۳۹۰).
  - پینسنت، جان.(۱۳۸۰). **شناخت اساطیر یونان**، ترجمه باجلان فرخی، تهران: اساطیر.
- دورانت، ویل.(۱۳۷۸). **تاریخ تمدن، یونان باستان،** ترجمه امیرحسین آریانپور و همکاران، ویراستار محمود مصاحب، تهران: علمی و فرهنگی.
- رضی، حسین.(۱۳۷۷). ارتباطات میان فرهنگی(تاریخ، مفاهیم و جایگاه)، **مجله پژوهشی دانشگاه امام صادق(ع)**، (۶ و ۷)، ۱۶۶ –۱۳۵۸.
  - زکریایی کرمانی، ایمان.(در حال چاپ). فرش دارالامان کرمان در عصر قاجار، تهران: فرهنگستان هنر.
    - سجودی، فرزان.(۱۳۸۸الف). **نشانهشناسی: نظریه و عمل**، تهران: علم.
- - شعیری، حمیدرضا.(۱۳۸۵). تحلیل نشانه-معناشناختی گفتمان، تهران: سمت.
- - شعیری، حمیدرضا و وفایی، ترانه.(۱۳۸۸). راهی به نشانه معناشناسی سیال، تهران: علمی و فرهنگی.
- فخاری، رامین.(۱۳۹۱).آپ**ولون(فبوس) خدای موسیقی و هنر**، پایگاه اطلاعاتی تاریخ ما. /http://tarikhema.ir فخاری، رامین.(۱۳۹۱).آپ**ولون(فبوس) خدای موسیقی و هنر**، پایگاه اطلاعاتی تاریخ ما. (۱۳۹۱). *ancient/greece/8274*.
- معینی علمداری، جهانگیر.( ۱۳۸۰). **موانع نشانهشناختی گفتگوی تمدنها،** تهران: مرکز بینالمللی گفتگوی تمدنها و هرمس.
  - ملول، غلامعلی.(۱۳۸۴). **بهارستان: دریچهای به قالی ایران،** تهران: زرین و سیمین.

- مولانا، حمید.(۱۳۷۶). گذر از نوگرایی، مترجم یونس شکرخواه، تهران: مرکز مطالعات و تحقیقات رسانهها.
  - نامورمطلق، بهمن.(۱۳۹۰). **درآمدی بر بینامتنیت: نظریهها و کاربردها**، تهران: سخن.
- نامورمطلق، بهمن و کنگرانی، منیژه.(۱۳۸۸). از تحلیل بینامتنی تا تحلیل بیناگفتمانی، پژوهشنامه فرهنگستان هند، (۱۲)، ۹۴-۷۳.
- هاتفی، محمد.(۱۳۸۸). بررسی و تحلیل نشانه -معناشناختی رابطه متن کلامی و تصویر در متون ادبی، رساله دکتری زبان و ادبیات فارسی، بهراهنمایی حمیدرضا شعیری و حسینعلی قبادی، تهران: دانشگاه تربیتمدرس.
  - همیلتون، ادیت.(۱۳۸۳). **سیری در اساطیر یونان و رم**، ترجمه عبدالحسین شریفیان، تهران: اساطیر.
- Brown, E.L. (1977). The Divine Name 'Pan'. **Transactions of the American Philological Association.** (107), 57–61.
- (1981). The Lycidas of Theocritus Idyll 7. **Harvard Studies in Classical Philology.** 93. 59–100
- Castells, M. (1998). The Rise of the Network Society. Oxford: Basil Blackwell.
- Fischer, N. L. (1994). Forward. In Gary R. Weaver (ed), Culture, Communication and Conflict: Readings in Intercultural Relations. Needham Heights, MA: Simon and Schuster Custom Publishing. XIII-XIV.
- Gentilcore, R. (1995). The Landscape of Desire: The Tale of Pomona and Vertumnus in Ovid's 'Metamorphoses'. **Phoenix** 49(2), 110-120.
- Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action. 1, Boston: Beacon Press.
- Haider, J. & Rodrigues, L. (1995). Power and Ideology in Different Discourse Practices. In Anital Wenden and Christina Schaffner (eds), Language and Peace. Dartmouth: Alder Shot.
- Kaufmann, R. L. (1990). The other in Question. In Tullio Maranho (ed), The Interpretation of Dialogue. Chicago: The University of Chicago Press.
- Lotman, Y. (2001). Universe of the Mind: A Semiotic Theory of Culture. (intro: Umberto Eco).
   New York: I.B. Tauris & Co Ltd.
- Lotman, Y. (2010). Culture and Explosion. (ed: Marina Grishakova). (trans: Wilma Clark).
   Berlin: Walter de Gruyter
- Lotman, Y. & Uspenski, B.A. (1971). On the Semiotic Mechanism of Culture, **New Literary History**, 9(2), 211-232.
- Powell, J. (1997). **Derrida for Beginner**. New York: Writers and Readers Publishing.
- Prosser, M.H. (1978). Intercultural Communication Theory and Research: An Overview of the Major Constructs. In B.D. Ruben (ed.), Communication Yearbook 2. New Brunswick, NJ: Transaction. 335-343.
- Samovar, L. A. & Richard, E. P. (2012). Communication between Cultures. Boston: Wadsworth.
- Spivak, G. (1993). Foundations and Cultural Studies. In Hugh Silverman(ed), Questioning
   Foundations: Truth, Subjectivity, Culture. London: Routledge.
- Standen E. A. & Arnold. J. (1996). The Comte de Toulouse's "Months of Lucas" Gobelins Tapestries: Sixteenth-Century Designs with Eighteenth-Century Additions. Metropolitan Museum Journal. 31, 59-79.
- http://en.wikipedia.org/wiki/Nymph (access date: 8/6/2012).

پذیرش مقاله: ۹۲/۳/۲۰

# واکاوی نگاره و انگاره انسان- گاو بالدار در تخت جمشید و کاخ خرساباد

فريبا فرزانفر\*

#### چکیده

نقشمایه انسان- گاو بالدار، نقشی تأمل برانگیز است که نمونههای فراوانی از آن در آسیای غربی وجوددارد. در ارتباط با این نقشمایه در تخت جمشید، عموماً تنها به این نکته پرداخته شدهاست که براساس تشابه ظاهری، شاید متأثر از نمونه خرسابادی باشد. اما در پژوهش حاضر تلاش بر آن است تا به تطبیق ظاهر نقش مایه بسندهنشود و کارکرد و ماهیت نقشمایه در دو مکان یادشده نیز، مورد مقایسه قرارگیرد.

بنابر آنچه در بالا بیانشد، اکنون پرسش این است که مضمون اولیه و پایه نقش مایه که عموماً ماهیت خود را حفظمی کند، چه بودهاست و وام گیری نقش مایه در تمدنهای آشور و هخامنشی با چه تغییراتی در مضامین ثانویه همراه بودهاست. دراین راستا هدف اصلی این پژوهش هم، شناخت ماهیت و کارکرد انسان- گاو بالدار در تمدنهای آشور و هخامنشی است. بدینمنظور، تطبیق نقش یادشده در کاخ خرساباد و تخت جمشید انتخاب شدهاست. برای همین، روشی سه مرحلهای بهطور مجزا برای بررسی دو بنا اعمال شدهاست. این مراحل یا لایهها باعنوانهای دادههای تصویری، دادههای فرهنگی و تاریخی و واکاوی نگاره و انگاره، مشخص شدهاند. پس از واکاوی نگاره و انگاره در دو مکان، میان آنها براساس تشابهات و تمایزات تطبیق صورتمی گیرد.

یس از بررسیهای انجامشده چنین بهدستآمد که انسان - گاوهای بالدار حافظ نمادهای حیات هستند. آنها در خرساباد حافظ جان شاه، برترین نماد حامی حیات و در تخت جمشید، حافظ برکتاند. همچنین، انسان - گاوهای بالدار درگاهها، منزلتی والاتر از جایگاه شاهنشاهی دارند. ضمن اینکه در محدوده معابد، نیازی به حفاظت توسط این موجود نیست. انسان- گاو بالدارهای آشوری با سه جفت شاخ از نمونه دو جفت شاخی، قدر تمندترهستند که موجودات نیمهالهی و کاهن اعظم در خرساباد آنها را همراهی می کنند.

كليدواژگان: تطبيق فرم و نقش، انسان - گاو بالدار، خرساباد، تختجمشيد.

<sup>\*</sup> دانشجوی کارشناسی ارشد، دانشکده هنر، دانشگاه سمنان.

مقدمه

انسان-گاو بالدار، موجودی تلفیقی است که مجسمههای آن در کاخهای آسیای غربی باستان وجوددارد. پیکرههای عظیم انسان-گاو بالدار بیشتر بهعنوان نگهبان مکان برای جلوگیری از ورود نیروهای شرّ مطرحمیشوند. اما در تختجمشید برخلاف نمونههای آشوری، اشخاص هنگام خروج روبروی پیکرههای عظیم انسان-گاو بالدار درگاه قرارمیگیرند. بنابراین، در پژوهش حاضر برای درک علت این نحوه قرارگیری، تطبیق میان یک نمونه آشوری با نمونه هخامنشی انتخاب شدهاست.

انسان-گاو بالدار در آثاری بسیار قدیمی تر نیز، مشاهده می شود. اولین شمایل از انسان-گاو بالدار، از اِبلا است که پیشینه آن به نیمه اول هزاره دوم قبل از میلاد می رسد. لیکن از نظر معنایی با شمایل نگاری انسان-گاو بالدار آشور متفاوت است. نقش یادشده در دورههای اولیه بیشتر گاو آسمانی دانسته می شود که به دست گیل گمش و انکیدو کشته شد. نوعی انسان-گاو بالدار از اوایل هزاره یک قبل از میلاد ظاهر شد که مربوط به دوره تیگلات پیلسر اول (۹۶۷-۹۳۵ق.م.) و نواحی کاخ قدیمی آشور است. این نوع انسان-گاو بالدار در کاخ اصلی نیمرود، خرساباد و نینوا دیده شده است. سنت استفاده از این انسان-گاوهای بالدار عظیم بعد از سنت استفاده از این انسان-گاوهای بالدار عظیم بعد از مخومت هخامنشی ادامه می یابد. پس از سقوط امپراطوری هخامنشی هم این نقش دیگر به صورت پیکره سنگی عظیم ساخته نشد (Ritter, 2010: 3).

در پژوهشها بیشتر به ظاهر نقوش توجهمی شود لیکن باید از ظاهر تصویر گذشت و در لایههای عمیق باطن آن تأمل کرد. چراکه با ورود به این حیطه و کار مداوم روی آن، روز به روز می توان شناخت این باطن را عمیق تر و خطاها را کمتر کرد.

هنر، بخشی از تاریخ اندیشهها است که با تحلیل آثار گذشتگان می توان به ساختار سیاسی، فرهنگی و مذهبی حاکم بر جامعه آنان پیبرد و می توان اصالت و هویت یک قوم را نمایان ساخت.

بنابر آنچه بیانشد، در پژوهش حاضر تلاش برآن است تا نقش انسان-گاو بالدار در چارچوب نظامهای دلالتی معطوف بیان و تحلیلشود. بدین ترتیب، با مطالعه تطبیقی نقش یادشده در دو کاخ خرساباد و تختجمشید می توان به شناخت عمیقی از نقش انسان-گاو بالدار در تمدن آشور نو و هخامنشی و متعاقب آن به بخشی از تفکر و فرهنگ آنها پیبرد. درراستای این روند، نیاز است با پیشینه تحقیقاتی که در این زمینه انجامشد، آشنا شد و روشی برای این پژوهش

اختیارکرد تا بتوان به تفسیر قابل اعتمادی از نقشمایه حاضر دستیافت.

#### پیشینه پژوهش

برای تحقیق و تفحص در نقوش رازآلود باستانی نیاز به شناخت اساطیر و متون آن دوران است. ازاینرو در زمینه اساطیر آشور، می توان از پژوهشهای ژیران و همکاران (۱۳۸۲) باعنوان "اساطیر آشور و بابل" و بلک و گرین (۱۳۸۳) باعنوان "فرهنگنامه خدایان، دیوان و نمادهای بینالنهرین باستان" یادکرد. ژیران و همکاران، کارکرد این موجود را باتوجهبه اساطیر و مکتوبات برجای مانده استخراج کردهاند. آنها انسان الو بالدار را لاماسو، نگهبان حصارها و همراه آدمیان دربرابر نیروهای اهریمنی معرفی می کنند. بلک و گرین هم در فرهنگ نامه یادشده در ارتباط با نقش انسان – گاو بالدار بیشتر به بیان پیشینه نقش پرداخته و نظری قاطع درباره ماهیت آن نداده اند.

شایان یادآوری است که در ارتباط با موجودات اسطورهای ایران بهترین راهکار، جستجو در متونی مانند وندیداد و اوستا است چراکه تاحدی میتوان با کمک آنها به تفکر و فرهنگ دوره هخامنشیان نزدیکشد.

رایتر<sup>7</sup>(۲۰۱۰) نیز، مقالهای اختصاصی در ارتباط با نقش مایه انسان – گاو بالدار نوشته است. این مقاله شمایل نگاری نقش انسان – گاو بالدار است که نگارنده در آن نام دقیق این موجودات ایستاده بر درگاهها را آلادلامو معرفی می کند. بااین همه، هیچیک از پژوهش های انجام شده درباره یگانگی یا تغییر ماهیت این نقش مایه در طول زمان نپرداخته اند.

#### روش تحقيق

موضوع تحقیق حاضر، مطالعه تطبیقی فرم و نقش است که سیر حرکت از فرم به محتوا را دنبال می کند (ذکر گو، ۱۳۸۱: ۱۶۹). درواقع این پژوهش، تحقیقی توسعهای است که به روش توصیفی-تحلیلی نگاشته شدهاست. جمع آوری اطلاعات آن هم به شیوه اسنادی براساس مطالعه کتابخانهای و شیوه میدانی است. روش نمونه گیری نیز، غیراحتمالی-انتخابی است.

در مقاله پیشرو، برای واکاوی نگاره و انگاره در هر کاخ روشی سه مرحلهای یا بهعبارت صحیحتر، سه لایهای تدوینشده که بهقرار زیر است.

مرحله نخست، مطالعه و بررسی دادههای تصویری است. در این بخش، موقعیت ساختمان، محل قرارگیری نقش، توصیف نقش و ارتباطات آن مورد توجه قرارمی گیرد. به عبارتی این مبحث، دربردارنده ویژگیهای قابل مشاهده است. در توصیف نقش، ویژگیهایی همچون ظواهر فیزیکی، لباس،

ترکیببندی، رنگ، صفات و یا حالات مهم است. ارتباطات نیز، توجه به اشخاص، موجودات، اعداد، گیاهان و یا عناصر تزئینی است که در منابع تصویری با نقش مربوطاند.

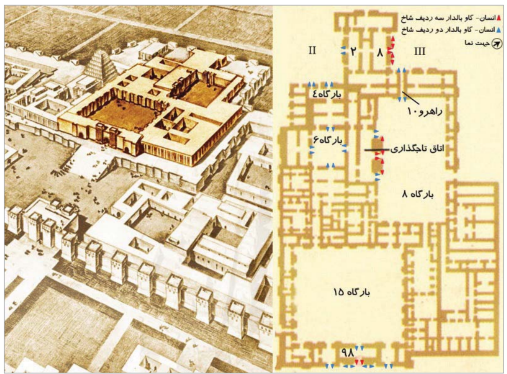
در مرحله دوم، دادههای فرهنگی و تاریخی مرتبط، مطالعهمی شود. این مرحله، بررسی روابط تمثالها با هر نوع اطلاعاتی است که از منابع نوشتاری و یافتههای تاریخی بهدستمی آید. این موارد دربردارنده اطلاعاتی ازقبیل ادبیات، اسطوره، مذهب، علم، زندگی اجتماعی، سیاسی و اقتصادی است. در این مبحث، نوشتهای اندک روی یک کتیبه نیز ممکن است اطلاعات مفیدی را برای کمک به تحلیل ارائهدهد. مرحله سوم که باعنوان واکاوی نگاره و انگاره مشخص شده است، تفکر مرتبط با نقش را تحلیل می کند که در این

مرحله سوم که باعنوان واکاوی نگاره و انگاره مشخص شدهاست، تفکر مرتبط با نقش را تحلیل می کند که در این پیشبرد، تحلیل صورت نیز لازم و مؤثر است. از آنجاکه این نقوش باستانی به مکان وابستگی دارند، شناخت کار کرد و ماهیت مکان نیز مهم است. بنابر این در این مرحله با

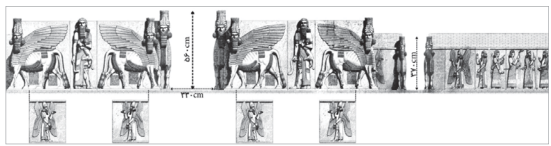
پشتوانه دو مرحله قبل و با درنظرگرفتن ماهیت و کارکرد مکان تلاش می شود تا ماهیت و کارکرد نقش مشخص شود. پس از اینکه نقش انسان – گاو بالدار به طور جداگانه در این سه مرحله بررسی شد، تطبیق میان آنها صورت می گیرد. در تطبیق در دو بخش تشابهات و تمایزات شکل می گیرد. در و بینش آن دو تمدن نیز مشخص می شود. در روش تحقیق انتخاب شده برای مقاله حاضر، در کنار شواهد تصویری و متون مرتبط با نگاره، به مقتضیات نقوش آسیای غربی باستان نیز توجه شده است. بدین روی، برای درک بینش سازندگان آن آثار این روش مناسب است.

#### واکاوی نگاره و انگاره انسان-گاو بالدار کاخ خرساباد

دادههای تصویری: کاخ خرساباد(۲۱۷–۲۰۵ ق.م.) در ارگی در بخش شمالی شهر دور -ساروکین(خرساباد) قراردارد



تصوير ۱. بخشي از ارگ خرساباد همراه پلان كاخ (Glynn, 1994: 44 - Plate 35; Parrot, 1961: 10; Olmstead, 1960: 278



تصویر ۲. بازسازی بخشی از تزئین متقارن دیوار جنوب غربی بارگاه ۸ به اتاق جلوس کاخ خرساباد (Loud, 1936: Fig 45; Ragozin, 1894: 284).

(رو، ۱۳۶۹: ۱۳۶۹ ۳۰۳)، (تصویر ۱). موجودی تلفیقی از بدن گاو نر، صورت انسان و بال عقاب در در گاههای مهم کاخ و ارگ خرساباد وجود داشتهاست. تعداد این پیکرهها در دروازههای کاخ، بیست و چهار جفت بودهاست(Ragozinz, 1894: 285). هریک از این پیکرههای عظیم از یک قطعه سنگ است که حجاری شدهاند. چهره آن، صورت مردی ریشدار با چشمانی رسا و ابروهای ضخیم با بینی برجسته است که با لبهای نازک، دهان مهربانی بر آن نقش شدهاست (تصویر ۲). این نقشمایه دارای ریش بلند است که موهای آنها روی شانههایشان افتادهاست. قسمت فوقانی تاج با نواری از گل و ردیفی از پر یا فرمی شبیه کاج تزئین شدهاست. در دو طرف تاج آنها، دو ردیف و گاه سه ردیف شاخ قراردارد. این گاوها، پنج پا دارند. چنان که وقتی از روبهرو نگریستهمی شوند، بهنظرمی رسد که ایستاده است و وقتی از پهلو به آن نگریسته شود، بهنظرمی رسد که درحال راه رفتن است. از شانه ها، بال دو ردیفی یک پرنده شکاری درآمدهاست. انحنای بالای پشت، سینه، شکم و کفل را فرمهای موی فردار پوشاندهاست. دم خیلی دراز آن نیز، در انتها فردار می شود. دنباله ریش آنها در دروازههای کاخ طبق بقایا و بازسازیها، در چهار دستهٔ بافته با انتهای حلزونی است ٌ. باقی ریش روی صورت نیز متشکل از فرمهای حلزونی شکل است. سر انسانی آن با گوشهای گاو و مزین به گوشواره تصویرشدهاست.

در کتیبهای در دو سطح بین پاهای عقبی آنها، حاکم بهواسطه ذکر فضیلتهایش ستودهشده و درادامه، بر هر کسی که دنبال صدمهزدن به عمارت باشد، نفرین شدهاست (Castor, 1390).

انسان-گاوهای بالدار در کاخ خرساباد بیشتر در مجاورت شخصی بالدار با کلاه شاخدار، مردی شیر بهدست، عقاب-انسان بالدار و شخصی گل بهدست با پیشانی بند نیلوفر آبی هستند.



تصویر ۳. حجاری روی دیوار شمال غربی بارگاه ۸، صحنه ناوگان دریایی، دوره سارگون دوم، موزه لوور (Parrot, 1961: 40).

سمت راست دیوار شمال غربی بارگاه هشت صحنهای از یک ناوگان دریایی که الوارهایی را جابهجامی کنند، مشاهده می شود (تصویر ۳). در این تخته سنگ، تصویر انسان –گاو بالدار نیز دیده می شود. در صحنه یادشده انسان –گاو بالدار از پهلو، در حال راه رفتن با چهار پا تصویر شده است. ویلیام استیونسون اسمیت این صحنه را این گونه توصیف می کند: «اشخاصی کنده هایی را به پائین کوه حمل می کنند، در کشتی می گذارند ... در این میان گاو بالدار و انسان –گاو بالدار و دو روح با دم ماهی میان مارها، خرچنگها، لاک پشتها و ماهی ها پراکنده می باشند. در اینجا آشکارا متوجه کمک نیکوکارانه پراکنده می باشند. در اینجا آشکارا متوجه کمک نیکوکارانه آنها به هیأت اعزامی می شوید» (Smith, 1965: 121).

دادههای فرهنگی و تاریخی: آشوریها مردمانی مذهبی بودند. آنان معتقد به مذهب چندخدایی بودند. در آشور، فرشتگان پایگاهی پائین تر از ایزدان داشتند لیکن در سرشت و برخی از ویژگیهای آنان شریکبودند. آنان به دو گروه نیک و بد بخشبندی می شوند که حتی بیشتر از ایزدان در زندگانی روزمره آدمیان نقش دارند. فرشتگان نیک، شدو یا لاماسو نام داشتند که از افراد دربرابر نیروهای اهریمنی دفاع می کردند (ژیران و همکاران، ۱۳۸۲: ۹۲).

ریشه لاماسوی اکدی از لامای سومری  $^{\text{V}}$ است (1:010:1). واژه سومری لاما به ربالنوع مؤنث محافظ نیکوکاری اشاره می نماید که ظاهرش به شکل انسان تصویر می شده است. در مجموع این ربالنوع، هویتی ناشناخته داشت. ربالنوع مذکر مربوطه هم الد  $^{\Lambda}$  و شیدوی  $^{\text{P}}$  اکدی، نامیده می شد.

در هنر سومر نو، بابلی کهن، کاسی و بابل نو، این الههها که معمولاً عبادت کنندگان را به حضور ربالنوعهای مهم معرفی می کنند، دامن بلند و بیشتر چینداری به پا دارند و یک یا هر دو دست خود را به نشان تضرع و التماس نزد خدای اصلی، بالابردهاند. به نظرمی رسد که بعدها الدلامو ٔ برای مشخص کردن گاوی بالدار و عظیم الجثه همراه با سر انسان به کار رفته است که از دروازههای کاخها و معابد آشوری، نگهداری می کردند (بلک و همکاران، ۱۳۸۳: ۱۹۰و ۱۹۱). نگهداری می کردند (بلک و همکاران، ۱۳۸۳: ۱۹۰و ۱۹۱). میخی ""ALAD AMMA.MEŠH" باشد، به طور نام الادلامو اگر که خوانش صحیحی از نشانههای میخی "در کتیبه های ساختمان های هم دوره آشور نو و توصیف محافظان دروازه های بیان شده است. این لفظ برای انسان – شیر بالدار و همچنین انسان – گاو بالدار به کار رفته است ( قنه است ( Ritter, 2010 : )

شدو یا لاماسو واسطه اظهار بندگی انسان و خدا بود. آنان مواهب ایزدی را برای انسان فرومی فرستادند. شمایل آنان را بر دروازههای پرستش گاهها به گونه ورزای ۱٬ بالدار

با سر انساني نقشمي كردند. البته وظيفه آنان تنها آن نبود که به نگهبانی حصارها فرازایستند، او را در خیابانها و در نبردها تعقیبمی کردند؛ «زیرا هر که بی ایزد می زید، چون در خیابان گامبردارد، سردرد چون دستاری به سراغش می آید.» این بدان روی بود که آدمیان همیشه در معرض نیروهای اهریمنی بودند؛ نیروهایی که در قالب دیوان شرور ظاهرمی شدند. اینان در وهله نخست ارواح مردگان بودند که مراسم تدفین نداشتهاند یا در برخی از آئینهای ویژه تشییع آنان، کاهلی ورزیدهبودند. پس با آزار زندگان، انتقام خویش را می گرفتند. بااینهمه مطمئناً آنان با پیشکش کردن خوراک تدفین ۱۲، یا ساغری آب، خشنودمی شدند. البته دیوان مشکوک دیگری نیز بودند که باید آنها را شناخت. این اجنه شرور از جهان زيرين " صادرمي شدند، يا از زرداب ائا " تجليمي يافتند و آدمیان را به بیماری میافکندند و آنان را به کارهای جنايتبار وامى داشتند، ميان خانوادهها نفاق مى انداختند و گلهها را ازمیان میبردند. آنان بهراستی با باد برخیزندهای که روشنای روز را به ظلمت می افکند، قابل قیاس اند. راهی برای خشنودکردن آنها نبود چراکه پذیرای نماز و نیایش

واکاوی نگاره و انگاره: از متون آشوری چنین برمی آید که انسان - گاو بالدار موجودی الهی است که نگهبان در حصارها و محافظ همراه آدمیان دربرابر نیروهای شرور است. این نتایج از تصاویر و نقوش نیز در کمی شود.

نبودند(ژیران و همکاران، ۱۳۸۲: ۹۲).

این نقش مایه، گاه با سه ردیف شاخ و گاه با دو ردیف شاخ تصویر شده است. با توجه به باز سازی ها و بقایا، ظاهراً نمونه های سه ردیف شاخی در ابعادی بزرگ تر از نمونه های دو ردیف شاخی است. در سه ورودی؛ ورودی ارگ به کاخ، ورودی اتاق جلوس و ورودی محدوده خصوصی کاخ در محوطه سه، تجمع و فراوانی انسان – گاوهای بالدار را می توان دید. در نتیجه، این سه ورودی از اهمیت بالایی بر خور داراست. نمونه های سه شاخی در این سه ورودی مهم و حساس، حضور دارند. بنابراین، می توان مهم تر و قوی تربودن سه جفت ضاخی ها استد لال کرد.

بررسی همراهان انسان-گاو بالدار نیز می تواند به شناخت بهتر این موجود کمک کند. انسان-گاو بالدار در ورودی اصلی کاخ و ورودی اتاق جلوس، همراه مردی دیدهمی شود که توله شیری در دست چپ و یک سلاح در دست راست دارد. این مرد، پادشاه اسطورهای گیل گمش است Olmstead, این مرد، پادشاه اسطورهای گیل گمش است Parrot, 1961: 1960: 274; Jastrow,1915: 404; Parrot, 1961: گیل گمش، شاه پهلوان مطرحی است که قسمتی از دنیای اسطوره ها به او اختصاص دارد که ماهیتی نیمه خدایی

برای وی قائل می شوند (مجید زاده، ۱۳۷۹: ۳۲۲). تصویر گیل گمش قدرت و محبوبیت یک شاه را یاد آوری می کند. بنابر این تصویر، بر توان قدرت یک پادشاه تأکیدمی شود و تأیید و همراهی گیل گمش با سار گون نیز القامی شود.

از دیگر همراهان انسان-گاو بالدار، شخص بالدار است. این موجود در دست چپش دَلوی و در دست راستش فرمی مخروطی شکل دارد. ممکن است آنچه در دستان شخص بالدار قراردارد، برای خشنودی ارواح مرده انتقام جو باشد. همان گونه که گفته شد، یکی از دو گروهی که فرشتگان نیک یا لاماسو وظیفه حفاظت دربرابر آنان را دارند، ارواح ناراضی هستند که میتوان آنان را با خوراک تدفین یا ساغری آب خشنود کرد. درنتیجه این فرضیه مطرحمی شود که این اشخاص بالدار بههمین منظور بیشتر همراه انسان-گاوهای بالدار هستند و سطل آنها برخلاف آنچه برخی آن را حاوی روغن مقدس می دانند، دربر دارنده آب است. زیرا یکی دیگر از وابستههای این اشخاص بالدار درخت مقدس است که به ظاهر وظیفه آبدادن به آن را نیز برعهدهدارد. همچنین از نوشتههای منابع مکتوب هم پیداست که فرم مخروطی و سطل دستان او به تطهیر مربوطمی شدند چراکه آنها به تر تیب به بندودو<sup>۱۵</sup> (دلو) و مولیلو<sup>۱۴</sup> (تطهیر کننده)، معروف بودند و مناسک تطهیر هم شامل آبیاشی بودهاست(بلک و گرین، ۱۳۸۳: ۸۳ و ۲۵۳). بنابراین باوجود انسان-گاوهای بالدار از ورود نیروهای شر، جلوگیری و در حد امکان توسط اشخاص بالدار راضي و خرسندمي شوند. عابرين هم به دست اشخاص بالدار تطهيرمي شدند.

عقاب- انسان بالدار، همراه دیگر این موجود نیز با دلو و مخروط است. او هم برای تطهیر و اطعام ارواح حضوردارد. یکی دیگر از همراهان انسان-گاو بالدار شخصی با پیشانی بند نیلوفرهای آبی است. وی در یک دست گل دارد و دست دیگرش را به نشانه احترام بالابرده و یا گاه بزی را گرفته است. این شخص هیچ مشخصه ماورایی بودن ندارد و درباره هویت این شخص هیچ مشخصی وجودندارد. در خرساباد نمی توان به شباهت چهره ها استناد کرد چراکه «تصاویر شلمانصر سوم، اشور نصیر پال دوم و سارگون دوم نیز شبیه و غیرقابل تشخیص می باشند» (Parrot, 1961: 13). ازین رو، بنابر جایگاه این شخص در نقش ها ممکن است وی کاهن اعظم باشد که همراه موجودات نیمه الهی با پوشش مشابه آنها حضور دارد.

قابل توجه است که این چهار شخصیت، لباسهایی مشابه هم دارند. پیراهن شاه و همراهانش تا مچ پا است لیکن اینها دامنی تا زانو دارند که بیشتر اوقات با شالی بلند یک پای آنها تا مچ پوشاندهمی شود. این نوع پوشش برای مقامات

بلندپایه، کاهنان، کاتبان، موسیقی دانان (روبارت، ۱۳۸۱: ۲۷) و موجودات تلفیقی نیک، با بدن انسان بودهاست $^{1}$ .

کاخ خرساباد، چهار ورودی دارد (Glynn, 1994: 19). تنها ورودی آن که انسان – گاو بالدار ندارد، کنار معابد است. ورودیهای معابد خرساباد نیز انسان – گاو بالدار ندارند. این امر بیانگر این مطلب است که در محدوده خدایان نیازی به حفاظت و برکتبخشی انسان – گاو بالدار نیست. با مشاهده فراوان شدن آلادلاموها در مسیر رسیدن به شاه، می توان نتیجه گرفت که آنها حافظ جان شاه که بر ترین نماد حامی حیات است، هستند.

گوردن لود ۱٬۱۰ ختلاف ارتفاع در سنگهای دیوار شمال غربی بارگاه ۱۸ را علتی برای بیان والا تربودن شاه بیان می کند. در این دیوار، شیب به گونه ای است که تخته سنگ عظیمی که نقش شاه و وزیر اعظم بر آن قراردارد، بالاتر از سنگهایی است که ملازمان آنها روی آن نقش شده اند (40: 1936, 1936). کم ملازمان آنها روی آن نقش شده اند (40: 40: 1936) از سطح قرارگیری شاه جای دارد. لیکن به ظاهر این تغییر سطوح برای شیب مورد نیاز در معماری بنا بوده است. زیرا در راهرو ۱۰، هدیه آورندگان در سطحی بالاتر از انسان – گاو بالدار و هدایت کننده آشوری قرارگرفته اند. در نتیجه، اختلاف ارتفاع قرارگیری سنگها را نمی توان دلیلی بر والایی آنها قلمداد کرد. البته طبق ادبیات آنها «شاخها از هزاره سوم ق.م. قلمداد کرد. البته طبق ادبیات آنها «شاخ بودند» (پاتس، به بعد در منطقه خاور نزدیک نماد رب النوع بودند» (پاتس، بالدار، جایگاهی والاتر از شاه داشته است.

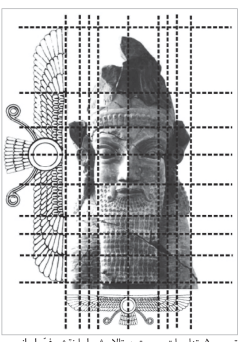


تصویر ۴. گاو بالدار سر انسان درگاه شرقی تالار ورودی (نگارنده).

### واکاوی نگاره و انگاره انسان - گاو بالدار تختجمشید

دادههای تصویری: صفه عظیم تختجمشید در مرودشت واقعشده که مشرف به کوه رحمت است (گیرشمن و هرتسفلد، ۱۳۷۹: ۴). در تختجمشید انسان – گاو بالدار در دو طرف دروازه بزرگ، بهسمت تالار صدستون قراردارد (تصویر ۴). (Schmidt, 1939: 2) همچنین، روی ستونهای تالار سه دروازه (2: 850) ایوان تالار صدستون و یک ردیف از دو ردیف هشت ستونی ایوان تالار صدستون جای گرفته است (پایگاه میراث جهانی پارسه پاسار گاد، ۱۳۹۱)، (تصویر ۵).

انسان-گاو بالدار تختجمشید، از چندین قطعهسنگ حجاری شده تشکیل یافتهاست. ارتفاع آنها در ورودی حدود ۱۱۰ سانتی متر (Ritter, 2010: 3) و ارتفاع انسان-گاو بالدار سرستون حدود ۱۰۰ سانتی متر است(کاتالوگ موزه ایران باستان، ۱۳۹۱). چهره آن صورت مردی ریشدار است که باستان، ۱۳۹۱). چهره آن صورت مردی ریشدار است که سیمایی باوقار دارد و ریش مجعد آن آرایشی خاص شده که این آرایش در انسان-گاو بالدار خرساباد نیز مشاهده می شود و موهای آن هم روی شانه ها افتاده است. گوشهای گاوی آنها نیز گوشواره دارند. گوشواره این انسان-گاو بالدار همچون نیز گوشواره های اسفنکسها (انسان-شیر بالدار) است. این موجود تاجی که سه ردیف شاخ در دو طرف آن است، دارد. بر لبه بالای کلاه، یک ردیف گل نیلوفر و بر بالای آن صفی از درختان کشیده قرار دارد. گلهای گردن و تاج در پیکرههای ورودی دوازده پر است. تاج و گوش و گوشواره این موجود مانند تاج و گوش و گوشواره این موجود مانند تاج و گوش و گوشواره این موجود



تصویر ۵. تناسبات سرستون تالار شورا با نقش فرّه ایرانی (افهمی،۱۳۸۵ : ۴۸۵).

تختجمشید است. بافتی که روی سینه را تزئین کرده، به اشکال پرمانندی همچون فرمهای نوار بالایی تاج شباهتدارد. بالها از پشت کتف و از میانه تنه شروعمی شود. بال آنها از سه ردیف پر تشکیل شده که دارای انحنایی به سمت بالا است. تنه این موجود، گاو نری با چهار پا است که دو پای جلو آن در حالت ایستاده و دو پای عقبی آن در حالت راه رفتن حجاری شده است.

در بعضی سرستونها، نیمه انسان-گاو بالدار بهصورت مضاعف، پشت بههم قرار گرفته و تیرکهای سقف بر پشت آنها سوار بودهاست. از آنجاکه نیمه این موجود تا قسمت کتف است، بال آن تصویرنشده لیکن تصویر پرهای روی سینه دلیلی بر بالداربودن آنها است. گلهای گردن آنها در اشکال هشت پر و دوازده پر و گلهای تاج دوازده پر است. ریش انسان-گاو بالدار ورودی، در چهار ردیف بافتهٔ مواج با انتهایی پیچشدار است. دُم آنها در ورودی نیز بههمین صورت در چهار ردیف است اما در سرستونها ریش آن در سه ردیف ترسیم شدهاست.

در تختجمشید جدا از انسان-گاوهای بالدار ورودی و سرستون، نمونهای بهشکل سرستونها با ارتفاعی حدود چهل سانتیمتر و ابعادی کوچک وجوددارد که احتمالاً بهصورت تزئینی داخل کاخ قرار داشتهاست.

دادههای فرهنگی و تاریخی: آئین هخامنشیان شکلی قدیم از آئین آریایی هند و ایرانی بوده که در عهد داریوش با رواج و انتشار دین زرتشتی بهشکل اوستای متأخر، از آن گرفتهشدهاست(دادور و مبینی، ۱۳۸۶: ۳۳).

در اساطیر ایران چنین بیانشده که در هفت اقلیم، آدمیان نمی توانستند از ناحیهای به ناحیهای دیگر بروند مگراینکه سوار بر پشت گاو آسمانی سریشوک یا هَدیا باشند. این گاو در آفرینش آدمیان، نُه گونه از آنان را هنگام شهریاری تهمورث بر پشت خود از دریای فراخکرد عبورمی دهد و با رفتن به شش کشور دیگر، آدمیان در آن سرزمینها ساکن می شوند. شش گونه از این مردمان در فونیروس می مانند و از این شش جفت، ایرانیان از جفتی به نام هوشنگ و گوزک هستی می یابند. در جایی دیگر آورده شده: «سه آتش مقدس در پشت گاو اساطیری سریشوک در دوره تهمورث نگهداری می شد. شبی طوفان شدیدی رخداد و آتشها از پشت گاو به دریا افتادند و در آنجا به سوختن ادامه دادند و در دریا به مردمان روشنی بخشیدند. «(هینلز، ۱۳۸۱: ۱۲۷۷ و ۴۵۹).

گوپتشاه ۱۹ که نیمی از او انسان و نیمی گاو است، از سریشوک مراقبتمی کند(هینلز،۱۳۸۱: ۳۱). چراکه در پایان جهان گاو هدیوش(سریشوک) که مقدس و نمادی دیگر از

گاو یکتاآفریده است، بهدست سوشیانس(میترا) کشتهشده و از پیه یا چربیاش شربت جاودانگی حیات برای سالکان راستین تهیهمیشود. سالکان آن را مینوشند و پس از تن پسین و رستاخیز جاویدان میشوند و به گاو یکتاآفریده پیوسته و یکی میشوند.

دیگر موجودی که در داستانهای کهن ایران در آن وجوه انسان، گاو و پرواز دیده می شود، تیشتر است. به موجب باران زاست و برای باراندن بارانِ به هنگام، با دیو خشکی موسوم به اپه اوشه مبارزه می کند. در این مبارزه در ده شب اول تیشتر، ترکیب جسمانی پذیرد. به شکل یک مرد پانزده ساله در خشان با چشمهای روشن، بلندبالا و بسیار نیرومند و توانا در فروغ پرواز می کند. در ده شب دوم، تیشتر به شکل یک گاو زرین شاخ در فروغ پروازمی کند. در ده شب سوم، تیشتر به شکل یک اسبِ سفید زیبا با گوشهای زرین و لگام تیشتر به شکل یک اسبِ سفید زیبا با گوشهای زرین و لگام زرنشان در فروغ پروازمی کند(رضی، ۱۳۷۶: ۱۸۲۰ و ۱۸۶۱). او در برخی منابع به عنوان نگهبان ستارگان معرفی شده است (عفیفی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۴).

واکاوی نگاره و انگاره: در رابطه با انسان-گاو بالدار در اساطیر ایران، *هینلز* ۲۰ این گونه بیان *می کند که در افسانهها* و روایتهای ایرانی از گاو بالدار ۲۱ نشانی نیست و تنها در نقشهای تختجمشید و دیگر نقشها است که این گاو دیدهمی شود. همچنین، ممکن است این نقشها برگرفته از اساطیر میان رودان و آشور باشند(هینلز، ۱۳۸۱: ۴۵۸). در اساطیر ایران شاید از انسان-گاو بالدار بهطور مشخص نامی برده نشدهاست اما برای واکاوی آن می توان از تحلیل ماهیت موجودات مشابه کمک گرفت. در متون ایران باستان طبق توصیفاتی که درباره سریشوک شدهاست، او یک گاو پرنده است. سریشوک نیز، نقش محافظ را در اساطیر ایران دارد. سریشوک از سه آتش مقدس نگهداری و محافظتمی کند. ضمن اینکه، در پایان جهان، سوشیانس یا میترا او را می کشد که از کشتن او شربت جاودانگی تهیهمی شود. بنابراین، در واکاوی این موجود ترکیبی در اساطیر ایران می توان به این مطلب رسید که ترکیب پیکر گاو و بال با مفاهیم حفاظت و برکت همراه است. موجود دیگری که شباهت به انسان-گاو بالدار در اساطیر ایران دارد، گوپتشاه است. در توصیف آن گفتهشده که نیمی از او انسان و نیمی گاو است. گوپتشاه نیز با وظیفه حفاظت همراه است و می توان آن را حافظ برکت بهواسطه حفاظت از سریشوک دانست. تیشتر که شکل شمایلی ثابتی ندارد با هیبتهای گاو و مرد و درحال پرواز توصیفمی شود. او نیز از ویژگی های برکت و حفاظت برخور دار است. گرچه طبق واکاوی موجودات اسطورهای که تلفیقی از گاو، انسان و پرنده هستند، ارتباط معانی حفاظت و برکت با آنها مشخصشد لیکن در این نقش، دلیلی برای محافظ مکان بودن وجودندارد. در تختجمشید علاوهبر انسان-گاو بالدار، پیکرههای سنگی گاو نیز در درگاهها قراردارد. اشخاص برای رسیدن به تالار صدستون «که خشایارشا برای مراسم اصطلاحاً هدیهآوران تهیه کرد»(توانگر زمین، ۱۳۹۰: ۱۳۹۰)، باید از مسیر گاوها و انسان-گاوهای بالدار درگاهها بگذرند. در این مسیر، پس از عبور از برابر یک جفت گاو نظاره گر، در درگاه غربی تالار ورودی، از کنار انسان-گاوهای بالدار درگاه شرقی این تالار می گذشتند که صورت آنها رو به محوطه داخلی است. پس از آن، از درگاههای مزین به گاو در دروازه ناتمام و تالار صدستون عبورمی کردند.

تنها دلیلی که این پیکرهها را بهعنوان نگهبانان تخت جمشید می داند، قرار گیری آنها در در گاه است. چنانکه در چغازنبیل نیز مجسمه یک گاو در درگاه شمال شرقی زیگورات جای گرفتهاست (آرشیو موزه ملی، ۱۳۹۱) که آن را بهمنزله نگهبان معرفیمی کند. لیکن کتیبهای که بر پشت این گاو حک شدهاست، می تواند روشنگر علت قراردادن آن را در درگاه مشخص کند. بهدستور اونتاش گال<sup>۲۲</sup> بر روی کتیبه نوشتهاند: «من اونتاش گال ... یک گاو نر از گل پخته لعابدار، آنچه شاهان قدیم نکردهاند، من آن را ساختم و در این مکان مقدس قراردادم، برای خدای اینشوشیناک که به این مکان مقدس اقتدار معنوی داد. آن را اهداکردم، تا زندگی طولانی بهدستآورم، تندرستی کسبکنم ... به تبارم واگذارم، بدین منظور بود که این را ساختم برای خدای اینشوشیناک، خدایی که به این مکان مقدس اقتدار معنوی داد. آن را اهداکردم باشد که خدای اینشوشیناک، خدایی که به این مکان مقدس اقتدار معنوی داد آن را از من چون یک پیشکش بپذیرد»(همان). برطبق این متن، میتوان دریافت که هدف از قراردادن گاو در درگاه معبد برای نگهبانی معبد نبودهاست بلکه، پیشکشی برای خداوندگار است تا او نیز به آنان موهبت عطاكند.

همچنین، گاو در فرهنگ ایران باستان ارتباطی با نگهبانی ندارد و تنها نماد برکت محسوب می شود. از طرفی می توان شاهد این امر بود که در حکومت هخامنشی، یکی از مهم ترین مسائل و دغدغه ها برکت است. چنانکه در کتیبه ای از داریوش در تخت جمشید، یکی از سه خواسته او از اهور امزدا حاصل خیزی سرزمین همراه با به دور بودن سرزمین از دروغ و دشمن است (لوکوک، ۱۳۸۲: ۲۷۲).

بنابر آنچه بیانشد، علت قرار گیری گاوها در تختجمشید می تواند خواستاری برای برکت از اهورامزدا باشد. بهبیان دیگر

تمنایی برای ورود برکت به سرزمین ایران که تختجمشید سمبل این سرزمین است. ضمناینکه عبارتی را هم که خشایارشا در کتیبه تالار ورودی به کار بردهاست، به لفظ پارسی باستان "دوور ثیم ویس دهیوم" است که باید آن را "دروازه همه کشور(سرزمین)" معنی کرد. چراکه واژه "دهیوم" بهمعنی سرزمین و کشور است و نکته مهم آن که، مفرد است و بهمعنی "یک کشور، یک سرزمین" و جمع نیست اما امروزه آن را دروازه ملل می گویند که حقیقتاً ترجمه اصلی این عبارت نیست. معنای واقعی واژه درواقع به هدف اصلی ساخت تختجمشید که نمونهای کوچک از سرزمین پهناور قلمرو هخامنشیان بود، نزدیکتر است. از آنجاکه هم داریوش و هم خشایارشا، بهطور نمادین تختجمشید را یک ایران کوچک می دانستند، خشایارشا دروازه تازهساخت خود را که ورودی تخت جمشید بود، به نام "دروازه همه كشور" يا "دروازه تمام سرزمين پارس" ناميد (توانگر زمين، ۰ ۱۳۹: ۷۹).

بنابر اینکه گاوهای در گاههای تختجمشید به منزله نگهبان مکان نیستند و انسان-گاوهای بالدار هنگام خروج از کاخ، روبه روی اشخاص قرارمی گیرند؛ انسان-گاو بالدار نیز وظیفه نگهبانی از مکان را ندارد. همچنین از آنجاکه ارتباط انسان-گاو بالدار در واکاوی موجودات مشابه به آن با حفاظت و برکت آشکارشد و باتوجه به مطلب یادشده، این موجود به احتمال نگهبان برکت است. به بیان دیگر، براساس این مطلب که تختجمشید نماد سرزمین هخامنشیان بوده، این موجود سمبلیک هم مسئول حفظ و نگهداری برکت قلمرو هخامنشیان است. حضور این موجود به عنوان سرستون قلمرو هخامنشیان است. حضور این موجود به عنوان سرستون نمایش می دهد.

ابعاد صورت این نقش که صورت شاه است، تنها صورت بین تمامی پیکرهها است که از تناسبات موجود در نقش فرّه ایرانی برای تعیین اجزای خود، بهصورت کامل بهرهمی گیرد. در این تناسبات، چشمان شاه معادل دایره مرکزی این نقش و ابعاد صورت و ریش، معادل قطعات این نقش است. ساختار بافتههای مواج ریشهای آن نیز، با نقوش موجود در بالهای فرّه شاهی موجود در کتیبه بیستون تشابهبسیاری دارد. بنابر این، تمامی حمل معنایی موجود بر این بالها را می توان درباره این صورت نیز، صادق دانست (افهمی، ۱۳۸۵: ۴۸۴و ۴۸۸۵). پیچش انتهای سبیل انسان – گاو بالدار و پیچکهای اطراف فرّه هم، شبیه به یکدیگر است (تصویر ۵).

با دقت روی فرمها و نقوش تختجمشید، یکی از قرار دادهایی که می توان دریافت،بهره گیری سمبلیک از اعداد است. این اعداد، رموز و اشارات دینی و آئینی در خود دارند. استفاده

سمبلیک از اعداد در آداب و رسومی مانند تدفین یا بستن کمربند آئینی در رسوم زرتشتیان نیز، دیدهمیشود. در نمونههای هخامنشی، تأکید بر اعداد سه، هشت و دوازده آشکارا قابل درک است. در آئین زرتشتی کمربند را سه بار به نشانه عدد سه اصل اندیشه، گفتار و کردار نیک دور کمر میبستند. عدد دوازده اشاره به دوازده ماه سال دارد (ضیاء طبری، ۱۳۶۹: ۴۸۹). دوازده، نماد دوازدههزار سال تاریخ جهان نیز است(هینلز، ۱۳۸۱: ۵۰۰).

در تمدن آشوری شاهد برتری انسان - گاو بالدار بر شاه، تاج شاخدار آن مطرحشد. اما در حکومت هخامنشی، تاج شاخدار نماد ربالنوعی نیست. زیرا بنابر نوشته هردوت ۲۰ هخامنشیان مجسمه و نقش خدای خود را نمیساختند (هرودت، ۱۳۳۶: ۲۱۵). حال آنکه در تختجمشید ترتیب بلندی ریش با ترتیب مراتب شخصیتها برابر است (افهمی، ۱۳۸۵: ۴۸۴). بنابر آنچه بیانشد، می توان استدلال کرد که انسان - گاو بالدار بنابر آنچه بیانشد، می توان استدلال کرد که انسان - گاو بالدار ریش پس از انسان - گاو بالدار، ریش سه ردیفی متعلق به شاه، فرد شاهی، انسان - گاو بالدار در سرستونها و بعضی از موجودات تلفیقی نیک است. همچنین بنابر ارتباط بلندی ریش با ترتیب مراتب، انسان - گاو بالدار در گاه تختجمشید مهمتر از انسان - گاو بالدار سرستون است.

## تطبیق نقشمایه انسان-گاو بالدار در کاخ خرساباد و تختجمشید

تطبیق براساس تشابهات: ابعاد نقوش انسان-گاو بالدار به نسبت ابعاد انسانی بسیار بزرگ است تا انسان خود را دربرابر آنها، کوچک و ناتوان ببیند.

بسیاری از محققین نقشهای یادشده، هر دو بنا را به طور اجمالی نماد نگهبان معرفی می کنند. با توجه به ادبیات موجود این نظریه منطقی است که می توان آن را تحلیل هم کرد. نگهبانی و حفاظت، نیازمند دو وجه است؛ وجه فیزیکی و هوشی. بهترین نمادی را که برای توان هوشی می توان از نیاد کرد، سر انسانی است که این سر می تواند تمثیلی از سر انسانی فرهیخته همچون یک پادشاه باشد. بالهایی بزرگ شبیه بالهای عقاب با توانایی احاطه و تسلط بر گستره پرواز خود، توان حفاظت فیزیکی بالایی دارد. چراکه بال روی بدن انسان یا حیوان، علامت ایزدی و نماد قدرت محافظت است (هال، ۱۳۹۰: ۳۰). بال آنها برای همراهی نیز به شمارمی رود.

براساس مطالب متون مکتوب، یکی از کارکردهای انسان - گاو بالدار برکتدهی است. بهترین نماد برای برکت در خاور نزدیک گاو است. گاو بهدلیل اهمیت معیشتی که دارد، در گذشته یکی از اصلی ترین ارکان زندگی برای معاش بودهاست.

گاو نر یا ورزا که بهمعنی گاو ورز و کشت است، برای قوم فلاح و زراعی جهت عمل زراعت و شخم و شیار کردن یاور بسیار گرانبها بودهاست(پورداوود، ۱۳۷۷: ۱۳۷۳). چنانکه در اساطیر زرتشتیان آسیا آوردهشده که گاو، زمین خشکیده نخستین را با شاخهای خود حفرمی کند، به آب می رسد و نهایت، دریاچهها و رودخانهها از آب آن شکل می گیرند(دادور و منصوری، ۱۳۸۵: ۹۶). همچنین در اوستا اولین حیوان، گاو بررگی به نام "اوگدات" معرفی می شود. آفرینش این گاو سمت راست رودخانهای اساطیری در ایرانویج صورت می گیرد لیکن براست رودخانهای اساطیری در ایرانویج صورت می گیرد لیکن طی حملههای اهریمن گاو می میرد. به سبب داشتن طبع گیاهی، از اندامهای وی پنجاه و پنج نوع غله و دوازده نوع گیاه شفابخش از زمین می روید (کریستن سن، ۱۳۸۶: ۱۵). گیاه شفابخش از زمین به اشکال گلهای نیلوفر و درخت است. حضور این گلها و درختان به تصویر برکت بخشی این موجود هم، کمک کردهاند.

با تفاوت حكومتها، نوع تاجها نيز تغييرمي كرد بااينهمه، تاج این موجود با همان شکل آشوری تصویر شدهاست. تاج که همواره مشخصه بلندپایگان بوده، برای انسان-گاوهای بالدار دارای شاخ بودهاست. همچنین جزئیاتی مانند نحوه ارائه موهای فردار بدن و سر آنان به قدری به یکدیگر شباهت دارند که هر پژوهشگری را برآن می دارد تا بیان کند که مدل هخامنشیها دقیقاً همین نمونه خرسابادی بودهاست. شواهد تاریخی نیز مؤید این مطلب است. تالار ورودی و انسان-گاوهای بالدار آن در دوره خشایارشا ساخته شدهاست(توانگر زمین، ۱۳۹۰: ۹۶) و فتح شمال عراق در دوره خشایار صورت گرفت (افهمی، ۱۳۸۵: ۱۱۶). بنابراین تصویرها می توان دریافت که چگونگی آرایش مو و ریش در هر دو تمدن، مشابه هم بودهاست. همچنین، ریش نقشمایه مورد نظر در دو کاخ خرساباد و تختجمشید در چهار ردیف بافته شدهاست. در نقوش هر دو کاخ، شخصیتهایی که ریش بلند دارند، مقامی والا دارند. در تختجمشید میان رتبه و ریش رابطهای مستقیم برقرار است. در خرساباد نیز عالی رتبهها، دارای ریش بلند سه یا چهار ردیفی هستند لیکن باتوجه به ناشناختهبودن هویت برخی اشخاص، نمی توان به قطع نظر داد که ترتیب مراتب با ترتیب بلندی ریش در خرساباد برابر است. بااین وجود، بهاحتمال در خرساباد نیز این فرهنگ تصویری وجود داشتهاست.

این موجود بااینکه سر انسانی دارد اما گوشهای حیوانی مانند گوش گاو دارد. این مسأله در نقوش مشابه قدیمی تر نیز دیده می شود که در هیچ منبعی دلیلی برای این امر پیدانشد. در پژوهش حاضر می توان گوش بزرگ گاو را سمبلی از هوشیاری دانست.

تطبیق براساس تمایزات: آشکار ترین تفاوت در نمونههای این دو مکان، در تعداد پا است. در ادبیات آشوری، درباره موجود پنجپا مطلبی بهدست نیامدهاست. افزونبراین در نقش صحنه ناوگان، این موجود با چهارپا تصویر شدهاست. درنتیجه، معلوم می شود که هویت موجود یادشده در خرساباد نیز، با چهار پا است و تنها بهدلیل تمایل به ارائه همراه با حالت ایستایی و حرکت، از این شیوه نمایش استفاده کردهاند. چنانکه در متون آشوری آمدهاست که وی علاوه بر نگهبانی در گاهها، انسان را در خیابانها نیز، همراهی می کند.

مورد دیگری که در نقش انسان-گاو بالدار هخامنشی دچار تغییر شدهاست، انحنای بهوجودآمده در بال است. انحنای ایجادشده در بال باعث تلطیف طرحشده و حس تکامل و عروج آن را تشدید کردهاست. همچنین، در هنر هخامنشی تناسبات و تقابل تناسبات از اهمیت بسیاری برخوردار است(افهمی، ۱۳۸۵: ۴۸۵). بنابراین، نظربه فرهنگ بصری هخامنشیان می توان چنین برداشت کرد که منظور از تقابل بال با تاج و سر، حفاظت از تفکر و قدرت فرمانروایی بودهاست.

بال آشوری با دو ردیف پر، به بالی با سه ردیف پر در هنر هخامنشی تبدیل شدهاست. ضمن اینکه در انسان –گاو بالدار خرساباد ردیفهای شاخ روی تاج گاهی دو ردیفی و گاه سه ردیف شاخ ردیفی است. در تختجمشید همیشه تاجها سه ردیف شاخ دارد که اشاره به سه اصل دین زرتشت است. در خرساباد نیز

چنانکه بیان شد تفاوت در تعداد شاخ، برمبنای میزان قدرت آنها است. در تختجمشید، درون گوشها نیز همیشه به سه بخش تقسیم شده است که پذیرش و به گوش جان سپردن سه اصل دین مزدایی را یادآوری می کند. گلهای به کاررفته در تاج انسان – گاو بالدار تخت جمشید نیز، همواره دوازده پر دارد که این رمز پردازی اعداد در خرساباد مشاهده نمی شود. اعداد در تختجمشید دارای رموز و اشارات دینی و آئینی هستند در نتیجه، می توان شاهد افزایش نماد پردازی در دوره هخامنشی به نسبت آشور نو بود.

در خرساباد انسان-گاو بالدار، همیشه روبه واردشوندگان است. درصورتی که در تختجمشید اشخاص هنگام خروج از تختجمشید، آنها را روبهروی خود میبینند. این نحوه قرارگیری، بهدلیل ماهیت کارکردی آنها است. در خرساباد انسان-گاوهای بالدار، نگهبان برای جلوگیری از ورود نیروهای مخرب است تا جان شاه بهخطر نیفتد. اما در تختجمشید آنان هنگام خروج دربرابر ملاقات کنندگان قرارمی گیرند تا مراقب خارجنشدن برکت و حاصل خیزی از تختجمشید، بهمنزله سرزمین پارس، باشند. در فرهنگ آشوری مهمترین مسأله، حفظ جان شاه است. فراوانی آلادلاموها نیز شاهدی بر این سخن است. لیکن در دوره هخامنشی مسأله مهم، برکت و حاصل خیزی سرزمین و نگهبانی از آن است. چنانکه نقش و حاصل خیزی سرزمین و نگهبانی از آن است. چنانکه نقش گلو بهمنزله برکت در تختجمشید بیش از دیگر موجودات گاو بهمنزله برکت در تختجمشید بیش از دیگر موجودات

#### نتيجهگيري

بنابر بررسیهای انجامشده در پژوهش حاضر، چنین به دست آمد که شباهت ظاهریِ بسیار نقش مایه انسان-گاو بالدار در دو کاخ نامبرده، گواهی بر تأثیر پذیری انسان-گاو بالدار تختجمشید از نمونه خرسابادی دارد. بااین همه، تفاوت هایی در جزئیات آنها دیده می شود که این تغییرات برگرفته از تفاوت های عقیدتی و فرهنگی است.

از آنجاکه انسان-گاو بالدار ترکیبی از گاو و بال عقاب و سر انسان است، می توان نتیجه گیری کرد که گاو به عنوان نمادی از برکت گاو و قدرت بالهای عقاب و درایت انسانی برای حمایت است. مکان قرار گیری انسان-گاوهای بالدار نیز حمایتگری آنها را تائیدمی کند. انسان-گاوهای بالدار در هر دو فرهنگ، با حفاظت و بر کت ارتباطدارند. آنان در فرهنگ آشوری محافظ و نگهبان کاخ برای حفاظت از جان شاه هستند به گونهای که حضور پررنگ این نقش مایه را در مسیرهای راهیابی و باریابی، نزد شاه می توان مشاهده کرد. لیکن در فرهنگ هخامنشی، محافظ برکت هستند. آن چنان که هنگام خروج از کاخ دربرابر افراد قرارمی گیرند. همچنین به احتمال بسیار در هر دو تمدن، انسان-گاو بالدار جایگاهی والاتر از شاه دارد.

 $c_0$  در خرساباد، درگاههای زیادی به دست آلاد لاموها حفاظت می شوند. بنابراین، باتوجه به جایگاهها و ارتباطات آنها می توان به یافته های بسیاری در فرهنگ آنها دست یافت. یکی از این موارد، قدر تمند تربودن آلاد لاموی سه ردیف شاخی به نسبت دو ردیف شاخی است. دیگری، در ک مهم تربودن سه ورودی شامل ورودی اتاق هشت، اتاق جلوس و ورودی ارگ به بارگاه پانزده نسبت به دیگر ورودی ها است. در خرساباد انسان –گاوهای بالدار با تطهیر کنندگان، شاه نیمه الههی و کاهن اعظم همراه می شود. با بررسی آنها در ک مفاهیمی مرتبط با آنان نیز به دست می آید. مانند حاوی آب بودن دلوِ شخص بالدار و حضور شخص بالدار و عقاب انسان بالدار برای خشنودی ارواح ناراضی و تطهیر انسان ها. همچنین، حضور گیل گمش که برای یادآوری قدرت و محبوبیت نقش شاه است.

یکی از مواردی که در تختجمشید قابل درک است، استفاده نمادین از اعداد و تقابل تناسبات آنهاست که این مطلب را خاطرنشان می کند که رموز و اشارات دینی و آئینی به کاررفته در این بنا را علما با حسابی دقیق استفاده کردهاند. در خرساباد به دلیل کمبود تصاویر واضح از انسان-گاوهای بالدار، امکان بررسی قرارداد در اعداد صورت نگرفت. لیکن طبق نمونههای به دست آمده، ظاهراً در خرساباد از اعداد به این شکل برای نمادپردازی استفاده نشده است و استفاده نمادین از تقابل تناسبات نیز در آنها مشاهده نمی شود.

#### سپاس گزاری

شایسته است که در این بخش مقاله، از راهنماییها و زحمات بیدریغ دکتر بیتا مصباح و دکتر رضا افهمی، مراتب سپاس گزاری خود را اعلامدارم.

#### یی نوشت

- 1- Ebla
- 2- Ritter
- ۳-انسان-گاوهای بالدار ورودی جنوب شرقی ارگ که اکنون در موزه بریتانیا نگهداریمی شوند، دارای ریشی با آرایش سه ردیفی هستند.
- 4- Utukku
- 5- Shedu
- 6- Lamassu
- 7- Lama
- 8- Alad
- 9- Šēdu
- 10- Aladlammŭ

۱۱- گاو نر

- 12- Kispu
- 13- Arallu

۱۴- ائا، خدای اقیانوس آب شیرین زیرزمینی بود و مخصوصاً با خرد، سحر و جادو، هنرها و صنایع مدنی ارتباط داشت (بلک و گرین، ۱۳۸۳: ۱۲۸).

- 15- Banduddû
- 16- Mulilu

۱۷ - فردی با کلاه شاخدار دربرابر درخت شیوهدار در نقوش کاخ نیز، با این نوع لباس تصویر شدهاست.

- 18- Gordon Loud
- 19- Gopatshah
- 20- John Russell Hinnells

٢١- منظور هينلز انسان- گاو بالدار مي باشد.

- 22- Untash-Gal
- 23- Herodotus

#### منابع و مآخذ

- آرشیو موزه ملی.(۱۳۹۱). کاتالوگ موزه ایران باستان، تهران: موزه ملی.
- افهمی، رضا.(۱۳۸۵). **فرهنگ بصری حاکم بر بازنمایی در هنر هخامنشی**، پایاننامه دکتری، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.
- بلک، جرمی و گرین، آنتونی.(۱۳۸۳). فرهنگ نامه خدایان، دیوان و نمادهای بینالنهرین باستان، ترجمه پیمان متین، چاپ اول، تهران: امیر کبیر.

- پایگاه میراث جهانی پارسه پاسارگاد (-)، «کاخ صد ستون یا تالار تخت»، www.persepolis.ir/index.php? option=com\_conte nt&view=article&id=25%3Atakht-saloon&catid=18%3Apersepolis-palaces&Itemid=67&showall=1 (بازیابی شده در تاریخ ۱۰ مهر ۱۳۹۱).
  - توانگر زمین، محمد کاظم.(۱۳۹۰). تختجمشید از آغاز تا فرجام، چاپ چهارم، شیراز: تختجمشید.
  - دادور، ابوالقاسم و مبینی، مهتاب.(۱۳۸۸). **جانوران ترکیبی در هنر ایران،** چاپ اول، تهران: دانشگاه الزهرا.
- منصوری، الهام.(۱۳۸۵). **در آمدی بر اسطورهها و نمادهای ایران و هند در عهد باستان**، چاپ اول، تهران: دانشگاه الزهرا، کلهر.
  - · ذکرگو، امیرحسین.(۱۳۸۱). تأملاتی بنیادین در مطالعات تطبیقی هنر، **فصلنامه هنر**، ۲۲ (۵۴)،۱۷۳–۱۶۳.
    - رضی، هاشم.(۱۳۷۶). **وندیداد**، جلد۴، چاپ اول، تهران: فکر روز.
    - رو، ژرژ.(۱۳۶۹). بینالنهرین باستان، ترجمه عبدالرضا هوشنگمهدوی، چاپ اول، تهران: آبی.
- روبارت، ارلت.(۱۳۸۱). مجسمه آشوری نو در تل بارسیب، ترجمه حمیدرضا قربانی، **باستان پژوهی**، ۵ (۹)، ۳۲-۲۵.
- ژیران، ف؛ لاکوئه،گ و دلایورت، ل.(۱۳۸۲). **اساطیر آشور و بابل،** ترجمه ابوالقاسم اسماعیل پور، چاپ سوم، تهران: کاروان.
  - ضیاء طبری، فرهنگ.(۱۳۶۹). نگرشی به آئین سدره پوشی نزد مزدیسنان، چیستا، (۷۶ و ۷۷)، ۶۹۰-۶۸۶.
- کریستنسن، آرتور.(۱۳۸۶). نمونههای نخستین انسان و نخستین شهریار در تاریخ افسانهای ایرانیان، ترجمه ژاله آموزگار و احمد تفضلی، چاپ چهارم، تهران: چشمه.
- گیرشمن، رومن و هرتسفلد، ارنست.(۱۳۷۹). **پرسپولیس پایتخت هخامنشی،** چاپ دوم، تهران: فرهنگسرای میردشتی.
- لوکوک، پییر.(۱۳۸۲). کتیبههای هخامنشی، ترجمه نازیلا خلخالی، زیرنظر ژاله آموزگار، چاپ اول، تهران: نشر و پژوهش فرزان روز.
  - مجیدزاده، یوسف.(۱۳۷۹). تاریخ و تمدن بینالنهرین، جلد دوم، چاپ اول، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
- هال، جیمز.(۱۳۹۰). **فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب**، ترجمه رقیه بهزادی، چاپ پنجم، تهران: فرهنگ معاصر.
  - هرودت.(۱۳۳۶). **تاریخ هرودت**، جلد۱، ترجمه هادی هدایتی، چاپ اول، تهران: دانشگاه تهران.
  - هينلز، جان.(١٣٨١). **شناخت اساطير ايران،** ترجمه ژاله آموزگار، احمد تفضلي، چاپ هفتم، تهران: چشمه.
- Castor, M-J.(-). Winged human-headed bull. http://www.louvre.fr/en/oeuvre-notices/winged-human-headed-bull (2011).
- Glynn, M. L. (1994). An Analysis of the Palace of Sargon II at Khorsabad: Its Organisation and Function. Masters Research thesis. The University of Melbourne.
- Jastrow, M. (1915). The Civilizion of Babylonia and Assyria. Philadelphia, London: J. B. Lippincott Co.
- Loud, G. (1936). **Khorsabad**. 1, Chicago: The University of Chicago Press.
- Olmstead, A. T. (1960). **History of Assyrian**. Chicago: University of Chicago Press.
- Ragozin, Z. (1894). The Story of Assyria. New York: G. P. Putnam's sons; London: T. F. Unwin.
- Panofsky, E. (1955). **Meaning in the Visual Arts**. Garden City: Doubleday.
- Parrot, A. (1961). Assur. Paris: Gallimard.
- Ritter, N.(2010). Human-headed winged bull. http://:www.religionswissenschaft.unizh.ch/idd/prepublications/e\_idd\_human\_headed\_winged\_bull.pdf (2010).
- Schmidt, E. F. (1939). The Treasury of Persepolis and Other Discoveries in the Homland of the Achaemenid. Chicgo: Chicago University Press.
- Smith, W. S. (1965). **Interconnections in the Ancient Near East**. New Haven: Yale University Press.

بررسی نمادهای نجومی نقوش سفالینههای اسگرافیاتو

محمدابراهيم زارعي \*\* خديجه شريف كاظمى \*\*\*

مجموعه موزههاي بنياد مستضعفان\*

#### چکیده

پیشینه نمادهای تقویمی در هنر ایران که شامل صور فلکی و نشانههای نجومی است، به دوران پیش از تاریخ بازمی گردد. این نمادها در آثار باستانی ایران ظاهرشده و با اشکال فراوان در آثار هنری دوره اسلامی ظهوریافتهاند. اواخر سده دوم هجری مباحث نجوم هندی نیز، به نجوم اسلامی راهیافت. توجه حاکمان زمانه به علم نجوم، سبب افزایش اهمیت آن در میان ساکنان گستره اسلامی و موجب نفوذ تحولات علائم رصدی در آثار هنری گردید که سفال و نقوش آن یکی از این موارد بود. هنرمندان مسلمان، بسیاری از نقشهای نمادین هنر کهن ایران را تعدیل و با هماهنگساختن نقشمایههای دوره اسلامی، آنها را زنده نگاهداشتند. بسیاری از نقوش برجای مانده از دوره اسلامی، برمبنای مفاهیم نمادینی شکل گرفتهاند که مسائل مذهبی و اعتقادی را در خود بازتابمیدهند.

بنابر آنچه بیانشد و نظر به اینکه سفالگران ایرانی در هر دورهای از نقشمایهای برای تزئین استفادهمی کردند، چنین پرسشهایی زیر قابل طرح است؛ نخست اینکه هنرمندان نقشمایهها را بهغیر از تزئین در چه زمینههای دیگری به کار میبردند. دیگر آنکه، سفالگران به چه منظور از نمادهای نجومی بهرهمی جستند.

این پژوهش دارای نظامی کیفی و راهبردی است که یافتهاندوزی دادههای آن با روشهای پژوهشی، میدانی و اسنادی صورت پذیرفتهاست. هدف اصلی این مقاله هم شناخت نقوش نجومی سفالینه های اسگرافیاتو مؤسسه موزههای بنیاد مستضعفان، با استفاده از تطبیق نمادهای رصدی و آثار سفالی مجموعههای دیگر است.

بررسیهای انجامشده در پژوهش حاضر بیانگر آن است که چون محبوبیت نجوم در سدههای میانی دورهاسلامی برای تزئین اشیا با بروج فلکی و تجسم شخصیتی سیارات آغازشد، سببشد تا به این باور که اشیای نجومی با قدرت طلسمی تزئیناتی، فرد را قادر به قدرت غیبی ستارهها و درنتیجه محافظت از فرد موردنظر دربرابر بیماریها، شکستها و بداقبالیها می کنند، قوت بخشد.

## كليدواژگان: نمادهاى نجومى، صور فلكى، سفال اسگرافياتو.

<sup>\*</sup>ایـن مقالـه، برگرفته از پایاننـامه کارشناسیارشد خدیجه شریفکاظمی باعنوان"مطالعه تکنیک سفالینههای اسگرافیاتو مجمـوعه سفالینههای مؤسسه موزههای بنیاد" بهراهنمایی آقای دکتر محمدابراهیم زارعی در دانشگاه بوعلیسینای همدان است.

<sup>\*\*</sup>استادیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه بوعلی سینا، همدان. \*\*استادیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه بوعلی سینا، همدان.

<sup>\*\*\*</sup> كارشناس ارشد باستان شناسى، دانشگاه بوعلى سينا، همدان.

به تصویر کشند و با این کار بسیاری از ناگواریهای طبیعی را که با خواستههای فرد سازگار نبوده، ازمیانببرند.

ازاینرو، هدف پژوهش حاضر افزونبر شناخت دقیق نقوش مورد نظر، یافتن دلایل مناسبی برای پاسخ به پرسشهای یادشده است. همچنین از آنجاکه، سفالینههای مجموعه موزههای بنیاد متنوع و نمونههای متعددی از نمادهای صور فلکی بر آنها نقش بستهاست، ضروری بهنظر میرسد تا با مطالعه تطبیقی این موارد و سایر نمونههای سفالی در موزههای دیگر به نتایج مطلوب دستیافت.

#### پیشینه تحقیق

بررسیهای انجامشده درباره موضوع مقاله پیشرو نشان دهنده آن است که تاکنون پژوهشهای جامع و کاملی در زمینه نمادهای نجومی روی سفالینه های اسگرافیاتو صورت نگرفتهاست. با اینهمه، *مهناز قهاری*(۱۳۸۹) در رساله کارشناسی ارشد خود باعنوان "بررسی تطبیقی صور نجومی با نقوش آثار هنری ایران از قرن پنجم تا هفتم هجری" و مقالهای باعنوان "بررسی تطبیقی صور نجومی در نسخه صورهالکواکب و آثار فلزی سده پنجم تا هفتم هجری" به این موضوع، پرداختهاست. وی در تحقیقات خود به این نتیجه رسیده که هنرمندان طی سدههای میانی اسلام در تمامی عرصههای هنری همچون فلزکاری و سفالسازی بسیاری از علائم و نشانههای نجومی را مانند دیگر نمودهای تزئینی به کاربرده که این موضوع، ریشه در اهمیت نمادهای نجومی آن زمان دارد. ازاینرو در این پژوهش تلاش برآن شده تا با دیدگاهی تازه نمادهای فلکی روی سفالینههای اسگرافیاتو بررسی شوند.

#### روش تحقيق

در این مقاله نخست با مشاهده مستقیم و روش نمونه گیری، برخی از سفالینههای موزه بنیاد با تکنیک اسگرافیاتو، گزینش و ازریابی شدند. سپس روی نقوش نمونههای سفالی مجموعه موزههای بنیاد و نقوش سفالینههای دیگر موزهها مطالعه تطبیقی، انجام گرفت. روش تحقیق به کار گرفته شده تحلیلی توصیفی است و شیوه گردآوری اطلاعات هم، به صورت میدانی و با استفاده از منابع کتابخانه ای است چراکه بسیاری از منابع تاریخی در کتابخانه می تواند دلیل استفاده از این نقوش نجومی را روی سفالینه ها بازگوکند. همچنین بررسیهای آماری از نمونههای مورد پژوهش نیز، نگارندگان را در دستیابی به اهداف مورد نظرشان یاری رساند.

نجوم، یکی از قدیمی ترین علوم طبیعی است که قدمت آن به هزاره سوم پیش از میلاد بازمی گردد. یکی از روشهایی که می تواند اهمیت مفاهیم نجومی را بازگوکند، نقوش سفالینه دورههای متفاوت هنری اسلامی است. نقوشی که بر سفالینههای پیش از تاریخ نقش بسته و شامل طرحهای هندسی، جانوری و انسانی است. در میان نقوش جانوری و انسانی برخی از نقوش با نمادهای نجومی که در دورههای بعدی هم استفادهشده، وجوددارد. در اینباره که این نقوش، نماد نجومی بودهاند، نمی توان قاطعانه اظهار نظر کرد آنگونه که حتی در نظرگرفتن چنین مفاهیمی برای این نقوش دور از ذهن است. چراکه زمانی که تقسیمبندی سال به فصول مختلف در تمدنهای میان رودان و ایران صورت گرفت، نقوش جانوری نمادهای نجومی شدند. این وضعیت در دورههای بعدی نیز تداومیافت تا جائی که نمادهای مختلف تاریخی تا دوره اسلامی بهتدریج دگرگون و متناسب با زمان، تحول و تکامل پیداکرد. عرصهای که برای ارائه و نمایش نمادهای مختلف و ازجمله نمادهای نجومی در دوران اسلامی وجودداشته، علاوهبر سطح ظروف فلزی و نمای ساختمانها سطح سفالینهها بودهاست. بین گونههای مختلف سفالینه که در آثار ایران دوره اسلامی دیدهمی شود، گونهای سفالینه پدیدار شد که بر سطح انواع ظروف آن نقوشی از نمادهای فلکی و نجومی جای گرفتهبود. این گونه از سفالینه اسگرافیاتو خواندهمی شد. در این راستا سفالینههای متعددی از جمله گونه اسگرافیاتو در مجموعه موزه بنیاد هم وجوددارد که روی سطوح آنها نمادهای نجومي نقش بسته است.

بنابر آنچه بیانشد، مسألهای که نگارندگان در تحقیق پیشرو بهدنبال پاسخگویی آن هستند بهقرار زیر است، نحوه ارتباط نمادهای منقوش روی سفالینههای اسگرافیاتو با پدیدههای فلکی چگونه است و دیگر آنکه، هدف سفالگران از پدیدآوردن نقوش نجومی روی این گونه از سفالینهها چه بودهاست.

در پاسخبه پرسشهای بالا بهترتیب چنین می توان گفت که نمادهای منقوش بر سفالینه ها در ارتباط و هماهنگی کامل با پدیده های نجومی به ویژه صور فلکی مورد نظر سازندگان سفالینه ها بوده است. ذات الکرسی، شیر (اسد)، عقاب، گاو، حوت (ماهی)، خرگوش، خروس، اسب و بز از مهمترین نمادهای نجومی مجموعه موزه بنیاد به شمار می روند. تلاش سفال گران برآن بوده تا رصد ستارگان و تفسیر احکام نجومی را که از طریق منجمان هر دوره انجام می شده،

## پیشینه نمادهای نجومی در ایران

از گذشتههای بسیار دور در میان بیشتر اقوام، پیوندی میان ستارهشناسی، تقویم و مذهب دیدهمی شود. هیچگاه نجوم و تقویم از مذهب جدانبوده تا بدان جا که مهم ترین تقویمهای جهان بهوسیله مذهب رسمیتیافتهاند. در این بین، ایرانیان از روزگاران دور در شناخت زمین و ستارگان دستداشته و در دوره اسلامی دانش خود را به اعراب منتقل کردند (بربریان، ۱۳۷۶: ۱۶۵). در بررسی نقش و نگارههای پیش از تاریخ نباید از جنبههای سمبولیک و نمادگرایانه آنها غافل بود. با سیری در چگونگی نقش و نگارههای سفالینههای دوران کهن، بهایننکته می توان رسید که این نمادها بدون داشتن تصوری روشن و برداشتی مشخص، بهوجود نیامدهاند. آنها میان طبیعت خویش با مفاهیم معنوی رابطه خاصی برقرار کردهاند (ورجاوند،۱۳۸۴: ۱۷). پیشینه روش اخترشناسی در ایران دوره پیش از اسلام، با پدیدآمدن زیج شهریاری آغازشد. علاقه به اخترشناسی ایرانی در مسیر کاربردی قرارداشت آن چنان که تعداد ستاره شناسان ایرانی که به نجوم اسلامی خدمت کردهاند، بسیار است (فرای،۱۳۶۲: ۱۷۹). صاعد اندلسی در "طبقات الامم" در این باره گوید، از خصایص مردم ایران توجه آنان به طب و احکام نجوم و علم تأثیر کواکب درباره مذاهب مختلف و کتابهای مهمی است که در احكام نجوم داشتهاند(اندلسي بهنقل از ورجاوند، ۱۳۸۴: ۵۹). یدیده رشد مداوم و پیوسته پژوهشهای نجومی در ایران پس از اسلام، امری اتفاقی و رویدادی تازه نبود بلکه، بر یشتوانهای بس کهن و پرمایه تکیهداشت. فن نجوم میراث پارسیان قدیم است که دانشمندان نجوم جهان اسلام آن را تكميل كردهاند.

ابوریحان بیرونی نیز در کتاب "آثارالباقیه عنالقرونالخالیه"، یکی از انگیزههای توجه ویژه به اخترشناسی در دوران اسلامی را تعیین سالنامه و اوقات شرعی میداند که آن هم نیازمند مشاهدات و محاسبات دقیق ستارهشناسی است. نجوم دوره اسلامی بر پایه سه سنت نجومی ایرانی، هندی و یونانی بنا شدهاست. بی شک نیاز مسلمانان به تعیین اوقات شرعی و سمت قبله مهمترین علت گرایش آنان به نجوم بود. در اینباره، مسلمانان نخست تحت تأثیر ایرانیان بیشتر به اینباره، مسلمانان نخست تحت تأثیر ایرانیان بیشتر به احکام نجوم توجهداشتند تا به جنبههای علمی و ریاضی آن(کرامتی، ۱۳۸۵: ۳۳). پس از آن به تدریج به جنبههای علمی و ریاضی نجومی هم روی آوردند.

# شرایط تاریخی تأثیرگذار در روند گسترش علم نجوم پس از اسلام

پیش از ورود میراث نجومی هلنی به اسلام، مسلمانان تا اندازهای با نام ستارهها و ماهها و ویژگیهای خاص تقویمی، آشنابودند. این ویژگیها شامل وظایف مذهبی با استفاده از ستارهشناسی برای یافتن زمان نماز گزاری و عبادت، قبلهای برای نماز گزاری و همچنین جشنهای مسلمانان بهویژه آغاز ماه رمضان بود. ستارهشناسی هم با این فرهنگ درجهت این موضوعات مهم قرار گرفت(Goldstien, 1986: 80). اواخر دولت امویان، استیلای اسلام بر همه شهرها و سرزمینهایی که پرچم اسلام براثر جنگهای پیوسته به زور یا صلح در آنها برافراشته شدهبود، استوارشد و زبان عربی بر زبان اصلی آنها چیره گشت. دو گانگی دین، مایه یگانگی تمدن و عمران شد و سببشد تا ایرانیان دانشهای باستانی خویش را در تمدن اسلامی جدید واردکنند. توجه به علوم نظری از بزرگترین اركان تمدن است. علوم عملي بهويژه طب، كيميا و نجوم از نخستین علومی بود که ساکنان سرزمینهای اسلامی به آنها توجه کردند. آن چنان که در همین زمان، احکام نجوم به زبان عربی ترجمه شد. دولت امویان سال ۱۳۲ه.ق. برافتاد و با روی کارآمدن عباسیان، عراق پایگاه مسلمانان شد. از این پس با آمیختهشدن اعراب با ایرانیان، اقتباس ایشان از علم و تمدن اقوام غیرعرب رو به فزونی نهاد و عشق و علاقه ایشان به احکام نجوم و آگاهییافتن بر کتابهایی که در اینباره نوشتهشده بود، افزایشیافت. آنچه بیشتر به این جنبش علمی کمکمی کرد، دلبستگی و عشق خلفا به این فنون بود. منصور عباسی منجمان را به خود نزدیک و در امور مختلف با ایشان مشورتمی کرد. آن گونه که در ساختن بغداد از کمک دو منجم بهره گرفت.

به طور کلی قرن نهم میلادی، رواج این علوم به اوج خود رسید که در این میان، ایرانیان در جلب توجه مسلمانان به احکام نجوم تأثیرداشتند. احکام نجوم جز با شناختن طالع و ارتفاعات کواکب از افق با دقت مورد نظر و جز با آلات رصد مانند اسطرلاب امکان پذیر نیست. مأمون خلیفه عباسی نیز، با دستیابی به برخی از آثار یونانی به ترجمه تعدادی از آثار نجومی و ریاضی فرمان داد. نخستین رصد دوره اسلامی در زمان برمکیان روی داد (نالینو، ۱۳۴۹: ۱۳۲۰–۱۷۸۸). پس از آن هنگام غلبه ایرانیان بر دستگاه خلافت عباسی، رصدهای دقیقی صورت گرفت. سپس در سده چهارم هجری، در زمان فرمان روایی آل بویه فعالیتهای به نسبت وسیعی از کارهای ستاره شناسی انجام شد. نتایج رصدهای دقیق چهل و هشت ستاره شناسی انجام شد. نتایج رصدهای دقیق چهل و هشت

## مسائلي پيرامون اصطلاحات نجومي

از زمانی که بشر با شمارش ستارگان، پایههای این علم را طراحی کرد تاکنون که تصوراتش به کهکشانها و ورای آنها کشیده شده، این علم مسیر پرفراز و نشیبی را طی کرده و اثر عمیقی را بر جوامع انسانی گذاشته است. در رساله اخوان الصفا ، علم نجوم را به سه بخش تقسیم کرده اند؛ نخست علم هیأت که در آن، به ترکیب افلاک و کمیت ستاره ها و اقسام بروج پرداخته می شود، دوم شناخت حل زیجات و عمل به تقویم و استخراج تواریخ و سوم علم الاحکام که در آن چگونگی استدلال از روی چرخش فلک و طلوع برجها و حرکت ستارگان به اتفاقاتی که هنوز زیر فلک ماه رخ نداده است، شناخته می شود (اخوان الصفا به نقل از روح اللهی، نداده است، شناخته می شود (اخوان الصفا به نقل از روح اللهی).

صور فلکی، به مجموعهای از ستارگان گفتهمی شود که پیشینیان برای شناخت ستارگان ثابت و تعیین محل آنها به هریک نامی دادهاند که بیش و کم به آن مجموعه شبیه باشد. اعراب این مجموعه را صور می نامیدند. آنها هر صور تی را به نام چیزی میخواندند که به آن شباهتی هرچند دور داشت. ازاین رو، بعضی را به صورت انسان و بعضی دیگر را به صورت آلات و اشکال گوناگون تصورمی کردند و بر آنان اسامی پهلوانان و موجودات اساطیری یا اشیای نورانی مستقر در عالم مینهادند (شین دشتگل،۱۳۷۹: ۱۰۰). منطقهالبروج، دایره بزرگ متحرکی در آسمان است که فلكالبروج نامدارد. هرگاه این نقطه از اعتدال بهاری به دو بخش مساوی تقسیمشود، شش دایره موجود یکدیگر را در دو قطب منطقه البروج قطع مي كند. بدين ترتيب، صورتهاي منطقهالبروج دوازده برج سال را دربرمی گیرد (قیطرانی، ۱۳۸۴: ۴۹). برج، بهمعنی قصر و حصار عالی و خانه و جمع آن بروج و دراصطلاح نجومی عبارت است از قوسی در منطقهالبروج که به سی درجه تقسیمشده که یک دوازدهم ۳۶۰ درجه، دور دایره بزرگی در آن منطقه و هر قسمت به نام یکی از ماههای شمسی است (قهاری و محمدزاده،۱۳۸۹: ۸). برجهای دوازده گانه برتری بیشتری بر سایر صور نجومی ندارند. لفظ بروج در آیههای قرآنی شامل همه صورتهای فلکی است، چه آنها که بر فلک خورشید واقعند و چه آنها که چنین نیستند. انحصار بروج به بروج دوازده گانه در اواخر قرن اول هجری یا پس از آن، در پی واردشدن مقداری از علم احکام نجوم در معارف اعراب صورت گرفتهاست(نالینو، ۱۳۴۹: ۱۴۱). بهغیر از اینها، بیست و هشت مجموعه از ستارگان آسمان را که نزدیک فلکالبروج و فلکالقمر قرارداشت، بر گزیدند تا همچون نشانههایی برای راه قمر در آسمان باشد. هریک از صورت فلکی که در رساله "صورالواکب صوفی" آوردهشده، مربوط به همین زمان است. فراوانی رصدخانهها و اوج گرفتن پژوهشهای ریاضی دنباله این فعالیتها را به قرن پنجم کشاند. در مجموع سدههای چهارم تا ششم هجری، زمینه مناسبی برای توسعه علوم ریاضی و نجوم در جهان اسلام بود و ستارهشناسان مسلمان شروع به استفاده از ابزارهای نجومی و رصدی آن دوره کردند.

پس از آن دوران، علم نجوم بر موضوعات تصویرشده در سدههای پنجم تا هفتم هجری نیز، تأثیر گذاربوده که این امر، بیانگر شناخت، آگاهی، توجه، علاقه و نیز شاید اعتقادات اقشار مختلف جامعه آن دوره نسبت به نجوم و تأثير ستارگان بر زندگی آنان دارد(قهاری و محمدزاده، ۱۳۸۹: ۷). این علم، بر هنر دوره سلجوقی هم تأثیر بسیاری گذاشت. نقوش آسمانی اصلی ترین نقوش تزئینی در هنرهای این روز گار بود. بهطوری که تصورمی شود افزون بر سفالینه هایی که با صور فلکی منقوش شدهاند، تقسیمات دایرهای و فرمهای مدور که در سفالهای این دوره بهچشممیخورد، برگرفته از اشکال و اجرام آسمانی باشد. در هیچیک از دورههای تاریخی ایران تا این اندازه به موضوعات نجومی پرداخته نشدهاست(رفیعی و شیرازی،۱۳۸۶: ۱۱). ساخت آلات رصدی و نجومی در همه ممالک اسلامی معمول بوده و پیش از استیلای مغول در دو مرکز عمده اسلامی شرق، الموت و بغداد، اسماعیلیه و خلفای عباسی در جمع آوری این گونه آلات و جلب استادان این فنون، تلاش بسیار داشتند آنچنان که خزاین بغداد و الموت از این جهت در دنیای آن روز گار کمال شهرت را داشت. پس از آن که هلاکو بر الموت و بغداد دستیافت، بخش عمدهای از این آلات گرانبها را در اختیار خواجه نصیرالدین طوسی قرارداد تا در رصدخانه مراغه از آنها استفاده کند. خواجه نیز در سفرهایی که به بغداد داشت، بسیاری از این آلات را جمع آوری کرد (آشتیانی، ۱۳۶۴: ۵۶۱). بااینکه از سدههای پنجم تا هشتم هجری فرقههای متفاوتی در اسلام وجودداشت اما در ستارهشناسی، روح همکاری میان مسلمانان، یهودیان و مسیحیان و دیگر گروهها دیدهمی شد. باتوجهبه اینکه بخش گستردهای از مطالعات نجومی در سدههای یادشده شامل روشهای محاسباتی، ابزار نجومی، کیهان شناسی، جغرافیا و ... به عنوان یک علم کاربردی در نظر گرفته میشد(Goldstien,1986: 82)، بیشتر نمادهای نجومی در سده ششم هجری روی آثار هنری جای گرفتهاند. این شکوفایی تا زمان خوارزمشاهیان ادامهیافت. پس از آن با ساخت رصدخانه مراغه در دوره ایلخانان و شکوفایی علمی هنگام ملکرانی تیموریان و برپایی رصدخانه سمرقند از سر گرفتهشد.

آنها تقریباً جایگاه ماه در یکی از شبهای ماه نجومی است که این مجموعههای ستارهای را نجومالاخذ یا منازل قمر مینامند (همان: ۱۴۴). چهار حیوانی که در منطقهالبروج برای خود جایگاهی دارند، بهترتیب نماد عقاب، شیر، گاو و انسان(فرشته) در صورتهای فلکی هستند که در چهار جهت روبهروی هم دیدهمیشوند(نورآقایی،۱۳۸۷: ۱۹۸).

#### سفال اسگرافیاتو

ظروف اسگرافیاتو ۱۰ از رایج ترین سفال های لعاب دار اسلامی است. یکی از نمونههای استثنایی برای تزئین سفال، تلفیق کنده کاری و تزئین لعاب رنگی بود. عمل کنده کاری روی ظروف سفالین همچون تزئین برشدار است که بیشتر اوقات، تزئینات پیش از پخت انجام می شده است (رفیعی، ۱۳۷۷: ۴۵)؛ تکنیکی که شیء با یک روکش گلی نازک پوشانده و سپس طرح بر روی آن، قبل از لعاب اصلی حکاکی می شود (آلن، ۱۳۸۳: ۱۶). در این سفالها خطوط تزئینی بهطور عمیق در ظروف کنده شده و طرحها به صورت نقش برجسته ظاهرمی شوند و در مرحله بعدى، ظروف بالعاب رنگارنگ أغشتهمى شد. اين نوع سفالگری تحت تأثیر هنر ساسانی بوده، اما طرحهای متنوع دیگری را هم دریافت کردهاست. در این نوع سفالگری گاهی ظروف سفالی با کنده کاری عمیق و گاهی با لعابهای رنگی بهسادگی تزئین میشدند(دوری،۱۳۶۳: ۴۵). سفالینههای قرن پنجم ازلحاظ تكنيك به نقش كنده زير لعاب مشهور است. حکومت گستر ده سلجوقیان و مبادلات اقتصادی در متصرفات آنها، سبب توجه بیشتر به صنعت و هنر فلز کاری شد. در این رابطه سفالگران برای رقابت با فلز کاران، به شیوه کنده کاری بر سفال روی آوردند و سپس، نقوش را با لعاب یکرنگ و شفاف می پوشاندند(توحیدی،۱۳۸۶: ۱۴۸).

#### نقوش نجومي روى سفالينههاي اسگرافياتو

هنرمندان سفالگر ایرانی در بازنمایی هنرهای تجسمی، تلاش برآن داشتند تا نقشهای کهن را تکرار و تکمیل کنند. در بسیاری از سفالینههای پیش از تاریخ، نقوش انواع حیوانات دیدهمی شود که هر کدام از این حیوانات می توانند نماد یا رمزی از نیروی حیات، باروری و عناصر کیهانی باشند (حبیبی، ۱۳۸۱: ۱۱۸). با اوج گسترش ساخت سفالینههای اسگرافیاتو، نشانههای تزئینی مجازی که در آنها وضوح کمتری هم دارد، دیده شده است. نشانههای ماه و منطقه البروج با تصاویر چرخشی، نشان از سلیقه ناگهانی سفالگران در این دوره دارد که هنوز علت استفاده از این صحنههای ناگهانی تزئین کاربردی به دست سفالگران مشخص نشده است (Atil, 1990: 109). نقوش با مضامین کیهانی شامل نقوش منطقه البروج (دوازده برج)،

سیارات هفت گانه (خورشید، ماه، عطارد، زهره، مریخ، زحل و مشتری) و صورتهای فلکی در صورالکواکب از مهم ترین نقوش نجومی اند که از جایگاه ویژهای در تزئین آثار هنرهای سفالی برخوردارند. با رواجیافتن تصاویر ثور، اسد، جدی و حوت از صورتهای منطقه البروج؛ اسب، دجاجه، ذات الکرسی و عقاب از صورتهای فلکی شمالی و أرنب و حوت از صورتهای جنوبی، از هنرهای بصری گویاترین نقوش سفالینههای اسگرافیاتو مجموعه بنیاد مستضعفان آرا تشکیل می دهند. خات الکرسی است (تصویر ۱). «این نماد صورت زنی است که ذات الکرسی نشسته و آن کرسی را پایه باشد، چون منبری بر آن کرسی نهاده و او پای از آنجا فروگذاشته و این صورت بر نفس مجره است و در پس کواکب که بر سر ملتهباند. بر نفس مجره است و در پس کواکب که بر سر ملتهباند.

نقش ذات الکرسی در سفال مجموعه به صورت زنی نشسته با دستانی گشوده است. دو پرنده در فضای تصویری بالای شانه او در دو جهت مخالف نشستهاند. حاشیه این نقش را طرحهای پیچکی گیاهی فراگرفته است. صورت گرد او از

عرب یکی از ستارگان آن را کفالخضیب و کفالثریا و

سنامالناقه گفتهاست. در يونان "كسييوبيا" همسر قيقاوس

پادشاه حبشه و مادر اندرمیدا که به زیبایی مشهور و از

دختران دریا هم زیباتر بودهاست (مصفّی،۱۳۵۷: ۳۰۲).



تصویر ۱. صورت ذات الکرسی در صور الکواکب (صوفی، ۱۳۶۰: ۷۴).



تصویر ۲. نقش و طرح ذاتالکرسی روی کاسه سفالی (شریفکاظمی، ۱۳۹۱: ۱۲۷).

روبهرو با چشمانی بزرگ و باز و ابروانی کشیده، به صورت ذات الکرسی بیشترین شباهت را دارد. پوششی یک پارچه با طرحهای لوزی شکل بر تن دارد. این طرحها بی شباهت به نقاط رصدی ستارگان در صورت ذات الکرسی نیست. این سفال با تکنیک شامپِلوِه ٔ با نمونه سفالهای یافته از گروس شباهت دارد (تصویر ۲).

عقاب: از دیگر نمادهای نجومی که بهصورتی روشن روی سفالینههای اسگرافیاتو تصویر شدهاست. عقاب، از صورتهای شمالی است و کواکب او در صورت نه و شش در خارج است. عامه او را ترازو خوانند (تصویر ۳)، (همان: ۴۹۴). «این نماد بر صورت سه کوکب مشهور است که به آن نسر طایر می گویند و عرب آن سه کوکب صف کشیده را نسر طایر نامیدهاند بدان سبب که نسر واقع به ازای او است و چون واقع را بال فروافكنده دارد، واقع خواندهاند. این نسر را که بال گستردهای دارد، طایر خواندهاند یعنی پنداری می پرد و کوکب چهارم و ششم را که از این شش خارجاند، ظُلیمَین خوانند، یعنی شتر مرغان نر و ایشان میان نسر طایر و میان نعام صادراند و نعام شتر مرغ میباشد. عوام سه کوکب نسر طایر را از جهت راستی کواکبش بر مثال شاهین، ترازو خواندهاند» (صوفی،۱۳۶۰: ۱۰۲و۱۰۳). عقاب نماد ایزدان آسمان، پیروزی، سلطنت، اقتدار، قدرت، رفعت، عنصر هوا، شاهین، قوش بوده و با خدایان خورشیدی همراه است. شاهین هم نماد جسارت و دلیری است(نور آقایی،۱۳۸۷: ۱۹۷).

نقش عقاب بهمعنی دانش، آزادگی، آرزو، اعتقاد، اقتدار، الوهیت، بردباری، بی پروایی، پاکدامنی، حاصل خیزی، رعد و برق، قدرت آسمانی، نیروی پرواز و حرکت است (حبیبی، ۱۳۸۱: ۱۱۹). نقش عقاب بازمانده نقوشی از ظروف فلزی ساسانی است که با حالت بالهای گشوده به کار رفتهاست. پس از گذشت زمانی چند، در فرهنگ اسلامی شخصیتی دیگر یافت؛ بدین شکل که نماد حیات تبدیل به مظهر مرگ و نیستی شد(دادور و منصوری، ۱۳۹۰: ۱۱۱). نقش عقاب سفال مجموعه موزه بنیاد با بالهای گسترده تمامی سطح را پوشانده و در میان و اطراف بالهای او نقوش گیاهی دیدهمی شود. پاهایی قوی جثه و چشمانی باز بر اقتدار او افزودهاست (تصویر ۴). نمونه قابل مقایسه با این نقش، دو سفال یافته از منطقه گروس است که در اولی نقشمایه دو عقاب در حاشیهای باریک در امتداد یکدیگرند که بین فواصل آنها، نقوش گیاهی بخش اعظم تزئینات مدور را تشکیل می دهد (تصویر ۵). در اینجا، دم عقابها برخلاف نقش عقاب موزه يادشده، قابل مشاهده است. در هر دو نقش مذکور، عقاب بالهای خود را همانند نماد فلکی عقاب در رساله صوفی گشوده نگاه داشتهاست. در

نمونه ای که در کتاب میکامی  $^{\alpha}$  تصویر شده است، نقش عقابی در اندازه ای غیر معمول دیده می شود که بدنی پر حجم و سر و پاهای کوچکی دارد. این مورد در شباهت با دو نمونه دیگر از لحاظ جهت نمایش سر به سمت چپ در طرح زمینه ای با نقوش گیاهی قراردارد (تصویر  $^{\alpha}$  و  $^{3}$ ).

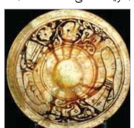
گاو(ثور): یکی از نمادهای مربوط به منطقهالبروج با نقش جاندار ثور تصویر گردیدهاست. نماد ثور در نیم کره شمالی آسمان و دارای چندین مجموعهٔ خوشهای است که پروین یکی از آنها است. جایگاه ثور در مشرق سرطان است (مصفّی، ۱۳۵۷: ۱۵۱). این نماد، صورت گاوی است که یک نیمه او به سوی مغرب و جنوب و نیمه سمت چپ رو به مشرق است و او را کفل و دو پای نیست و چنان است که گویی باز پیش می نگرد. سرش بر پهلوی او است و سرها از سوی مشرق و کواکب او سی و دو است (صوفی، ۱۳۶۰: ۱۳۹۹)، (تصویر ۷). گاو از جمله نمادهای حیوانات ابوالهول است و



تصویر ۳.صور تعقاب در صور الکواکب (صوفی، ۱۳۶۰: ۱۰۸).



تصویر ۴. تصویر و طرح عقاب بر روی کاسه سفالی (شریف کاظمی، ۱۳۹۱: ۱۳۲).



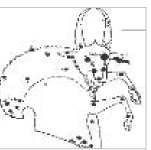
تصویر ۵. کاسه ،گروس، سده ۱۲ میلادی (زارعی،۱۳۸۵: موزه سنندج).



تصویر۶. کاسه گروس، سدههای ۱۱و۱۲میلادی، موزه توکیو (mikami,1986:46).

مظهر حاصل خيزي، قدرت حفاظت گر، سلطنت، شاه، نماد زمین و تولید مثل است. با خورشید و خدایان و آسمان در ارتباط است. در ادوار بسیار کهن، گاو نر دارای سر آدمی و بال بود و نقش حفاظت و نگهبانی را بهویژه در تندیسهای نو-آشوری داشت(نور آقایی،۱۳۸۷: ۱۹۷).

پیش از این، نقش گاو در دوره ساسانی بهصورت ساده با کوهان و درحال حرکت روی سکههای ساسانی دیدهمیشود. گاو، نماد زایش، باروری، هستی و آفرینش و برکتبخشی است (حبیبی، ۱۳۸۱: ۱۱۹). مقام گاو در زمین برابر ثور در آسمان است. زیرا وی در کشت کاری زمین نقش مؤثری دارد. در تصاویر سمبلیکی، گاو بهشکل گنبد، خورشید درخشان، مصور شدهاست(دادور،۱۳۹۰: ۶۲). حال آنکه تصویر گاو در سفالینه مجموعه بنیاد، با قلادهای در گردن، کوهان دار و برخلاف تصویر گاو در صورهالکواکب، دارای چهار پا و درحال حرکت بهسمت چپ است که نقش آن میان پیچکیهای مواج احاطه شدهاست(تصویر  $\Lambda$ ).



تصویر ۷. صورت ثور در صورالکواکب (صوفی، ۱۳۶۰: ۱۴۹).



تصویر ۸. نقش گاو روی کاسه سفالی (شریفکاظمی، ۱۳۹۱: ۱۴۷).



تصویر ۱۰. نقش شیر روی کاسه سفالی (شریفکاظمی، ۱۳۹۱: ۱۴۷).



تصویر ۱۱. کاسه، بهاحتمال یافته از گروس، سدههای ۱۱و۱۲میلادی (گروبه،۱۳۸۴: ۱۰۹).

اسد(شیر): پنجمین برج و قلب منطقهالبروج، اسد

است. شیر بیست و هفت کوکب در صورت و هشت کوکب

را بیرون از صورت خود دارد(صوفی، ۱۳۶۰: ۱۶۳). صورت

شمالي منطقهالبروج شير گردون، شير انجم، شير فلك،

شیر آسمان، شیر سپهر و نظایر آن در شعر فارسی، همگی

کنایه از برج اسد است(مصفّی،۱۳۵۷: ۳۸)، (تصویر ۹). نقش

شیر به عنوان یک نشان و نماد از جایگاه مهمی در هنر

ایران بهویژه دوره اسلامی برخورداراست. این نقش طی

دورههای مختلف فرهنگ ایران، مفاهیم مختلفی را دربر

داشتهاست که گمان می رود قدیمی ترین مفهوم نمادین نقش

شیر است که از آن در علم نجوم استفاده شده است. در دوره

اسلامی نقش شیر به تنهایی یا به صورت ترکیبی با خورشید،

بهویژه در دوره سلجوقیان بسیار دیدهمی شود. برج پنجم

سال شمسی به نام برج اسد است که با نقش شیر، نمایش

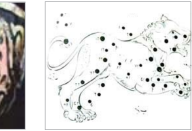
دادهمی شود (خزائی، ۱۳۸۸: ۳۷). شیر مربوط به پرستش

خورشید- خدا بود. همچنین شیر نماد عظمت و دلیری، قانون، نماد جنگ و نشانه ایزدان جنگ و شاه درندگان است. درندهخوییاش موجب دورکردن تأثیرات زیانآور است. شیر نماد عظمت و دلیری، قانون، نماد جنگ و نشانه ایزدان جنگ و شاه درندگان است(نور آقایی،۱۳۸۷: ۹۹۶). شیر مظهر عظمت و قدرت دستگاه حکومتی است و در بیشتر موارد برای نشان دادن شوکت و جلال سلطنت و قدرت پادشاهان از آن استفاده شدهاست. میان ستارهشناسان، برج

اسد خانه خورشید است. زیرا هریک از بروج دوازده گانه یک

یا دو خانه مخصوص داشتهاند(دادور و منصوری، ۱۳۹۰: ۷۶). لیکن نقش شیر در کاسه سفالی مجموعه بنیاد، بیانگر موضوع شکار است. شیر درمیان طرحهای گیاهی شاخه، نیمشاخه، نیمبرگ و برگ کامل مو و برخی پیچکیهای مواج، بالای آنها قراردارد(تصویر ۱۰). نمونه دیگری از نقش شیر بر کاسهای یافته از گروس، همانند سفال این مجموعه به صورت گویا و باعظمت تصویر شده آن گونه که، تمامی

سطح کاسه با نقوش گیاهی شاخه و برگ و پیچکیها



تصویر ۹. صورت اسد در صورالکواکب (صوفی، ۱۳۶۰: ۱۷۳).

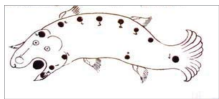
**حوت(ماهي)**: آخرين علامت منطقهالبروج به شكل دو ماهی است. «کواکب حوت جنوبی از نفس صورت یازده کوکب دارا است، بر جنوب کواکب ساکبالماء، سر صورتش به جانب مشرق و دنبالش به جانب مغرب و ابتدای سر از نزدیک آن کوکب روشن بزرگ است که بر آخر آب است» (صوفی، ۱۳۶۰: ۳۱۱). صورت حوت یا حوتین و سمکتین برج دوازدهم و آخرین علامت منطقهالبروج بهشمارمى رود و درست قبل از اعتدال ربيعي قراردارد(تصویر ۱۲). برج حوت، دومین خانه مشتری است. حوت با نام فارسی خود، ماهی و ماهی چرخ آسمان و ماهی فلکی همراه با دیگر ستارگان و برج و نیز به تنهایی و بیشتر برای مدح و بیان تحویل سال و تغییر فصل یا اظهار اطلاع در مسائل نجومی و به قصد تصنع و تناسب در شعر فارسی آورده شدهاست(مصفّی،۱۳۵۷: ۲۱۳). ماهی بهیقین، نماد عنصر آب جایی که در آن می زید، است. در اسلام هم از آن باعنوان نماد باروری و فراوانی یادمی شود (شوالیه و گربران،۱۳۸۸: ۱۳۹). نقوش تزئيني جاندار يكي از اصلي ترين نقوش تزئيني آئيني

نقوش تزئینی جاندار یکی از اصلی ترین نقوش تزئینی ائینی بودهاست. نقش تزئین ماهی در سفالینه مجموعه بنیاد بهصورت تجریدی و دوگانه همراه دو نقش گیاهی شاخه پیچکی در سطح داخلی ظرف قراردارد(تصویر ۱۳). این نقش در مقایسه با کاسه سفالی موزه لندن که در آن ماهی به گونهای مواج با دمی که بالای سر خود آورده و در اطراف آن پالمتهایی به رنگ سبز و اخرایی تمامی سطح ظرف را دربر گرفته، بسیار انتزاعی است. نوارهایی نیز، با همان رنگ پالمتها اطراف این نقش را احاطه کردهاند(تصویر ۱۴). تفاوت این دو نقش ماهی، بیانگر اجرای نقوش به صورت واقع گرایانه در سدههای بعدی است. خرگوش(أرنب): از نقوش دیگری که باتوجه به صور فلکی

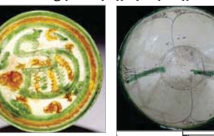
حر دوس (۱رس): از هوس دیدری که باوجه به صور قلکی در کتابهای نجوم اسلامی به تصویر در آمده، خر گوش است. أرنب صورت فلکی کوچکی در نیم کره جنوبی آسمان است. در شرق صورت کلب اصغر و نزدیک صورت نهر است(مصفّی،۱۳۵۷: ۳۴). «صورت أرنب به رصد قدیم دوازده ستاره است از صورت و هیچ کوکب مرصود خارج از صورت نیست و او در زیر دو پای جبار است، رویش به مغرب و مؤخرش به مشرق است. خر گوشی را ماند دوان به سوی مغرب»(صوفی، ۱۳۶۰: ۲۵۴)، (تصویر ۱۵). خرگوش، نماد آبستنی، آوارگی، بی ثباتی، بیداری، تیزپایی، زندگی، اجتماعی، گیاه خواری، ملایمت، نرمی، نگهبانی و ولگردی است. در ادوار کهن هنرمندان روی استخوان نیز کنده کاری می کردند و نقوشی چون غزال و خرگوش اهلی می کردند و نقوشی چون غزال و خرگوش اهلی نمایانگر شکار است زیرا حیواناتی همچون غزال و خرگوش اهلی نبوده، نبوده در سفالینهها به کار گرفته شده است. در تصویر ۱۶، خومی در سفالینهها به کار گرفته شده است. در تصویر ۱۶، خرگوش مانند صورت فلکی نقش شده که روایت گر موضوع

شکار بوده و میان تزئینات پالمتی هم درحال حرکت است. در نمونه فنجان سفالی آق کند، این صورت در میان شاخ و برگهایی به سمت راست درحال جلورفتن، تصویرشده و با نواری در حاشیه لبه ظرف که از مثلثیهایی معکوس تشکیلشده، تزئین شدهاست. در هر دو نمونه، نقش خرگوش مانند صورالکواکب هریک به سویی دوان است(تصویر۱۷).

خروس (دجاجه): دجاجه، صورت فلکی دیگری در کتابهای نجومی است. صورتی در نیم کره شمالی که هفده ستاره در صورت دارد و نام دیگر آن طایر است. ابوریحان در اینباره بیانمی کند: «چون بطی است گردن دراز کرده و هر دو پر گشاده بر کردار پرندگان» (تصویر ۱۸)، (ابوریحان بهنقل از مصفّی، ۱۳۵۷: ۲۷۷). خروس در سراسر جهان، نماد خورشید است و



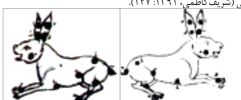
تصویر ۱۲. صورت حوت در صورالکواکب (صوفی، ۱۳۶۰: ۳۱۷).



تصویر ۱۴. كاسه سفالی، آق كند، سده ۱۲ میلادی (www.Christietiet's Museum) (access 14/5/2002)



تصویر ۱۳. نقش ماهی روی کاسه سفالی (شریف کاظمی، ۱۳۹۱: ۱۴۷).



تصویر ۱۵. صورت أرنب(خرگوش) در صورالکواکب (صوفی، ۱۳۶۰: ۱۶۴).



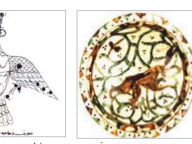
تصویر ۱۶. نقش خرگوش روی کاسه سفالی (شریفکاظمی، ۱۳۹۱: ۱۴۷).

این نمادگرایی، اهمیت ویژهای دارد و بهمعنی نور و رستاخیز است(شوالیه و گربران، ۱۳۸۸: ۹۴).

خروس، نماد طلوع خورشید و سحرخیزی و مرغ، نماد جان است. هنگامی که بالهایش سالم است، میل به پرواز دارد و او را جاودانه می کند(حبیبی،۱۳۸۱: ۱۱۹). نقش کف این ظرف، یک خروس با بالهای فروبسته میان پیچکیهای مواج و نیمبرگ به رنگهای سبز و خردلی است. در ظرفی دیگر، این نقش میان انبوهی از طرحهای پیچکی و اسلیمی با رنگهای سبز تیره و خردلی تیره قرارگرفته است(تصویر ۱۹). این نمونه، در شباهتی متقارن با نمونه مجموعه بنیاد قراردارد با این تفاوت که پرنده در حرکتی رو به جلو، سر خود را به عقب باز گردانده است (تصویر ۲۰).

اسب: این نماد، به دو صورت قطعهالفرس و فرس اعظم در مجموعه صورتهای فلکی تصویر شدهاست. کواکب صورت فرس اعظم در جانب شمال بیست کوکب و به صورت اسبی است که سری و دو دست دارد و تنی تا آخر پشت و كفل و پاى ندارد. نقش اين اسب را بر اسطرلاب اندازند و رأسالمسلسله خوانند(صوفی،۱۳۶۰: ۱۱)، (تصویر ۲۱). اسب مظهر پاکی، نجابت، آزادی، اندام زیبا، پایداری، حرکت، سرعت، نیرومندی، خیرهسری و سرسختی است. از گذشته بهعنوان مرکبی نجیب و مهربان مورد ستایش و احترام قرار می گرفتهاست(حبیبی، ۱۳۸۱: ۱۱۹). بسیاری از معانی نمادین اسب از مفهوم پیچیده تمثیلهای قمری ناشی است. جایی که تخیل از طریق مقایسه، زمین را در نقش مادریاش با ستارهاش ماه، آبها را با معانقه، رؤیا را با پیشگویی و نشو و نما را با تجدید فصل مرتبطمی کند. اسب با کیهان همذات می شود و قربانی کردن آن نماد یا به عبارتی بازسازی عمل خلقت است. اسب بهمعنی تمام احشام است. در فرهنگهای اولیه مفهوم کیهان به صورت یک ارتعاش رایج است(شوالیه و گربران، ۱۳۸۸: ۱۳۷). اسب به مفهوم هستی، ستارهای از ستارگان رونده، قوس یا برج نهم سال، یکی از مظاهر تجلی و ظهور عالم امکان و فرشته گردونه کش خورشید بهصورت اسب تجسم یافته است (دادور، ۱۳۹۰: ۶۹).

نمایش اسب در ظرف سفالی مجموعه موزه بنیاد، بهصورت تجریدی و نمادین با سری کوچک و گردنی خمیده و بدنی بزرگ، به حالت مدور منقوش گردیده است (تصویر ۲۲). شیارهایی موازی بر گردن و دمی شاخه شاخه شده و همچنین یا با ترکیبی از لعابهای سبز و خردلی، بهصورت نقطهای تصویر شدهاست. نمونه قابل مقایسه با آن، ظرفی از آمل است. دو اسب با اندازهای برابر روبهروی هم و نقش انسانی که بالای سر آنها قراردارد. رنگ لعاب به کاررفته در آن هم، مشابه نمونه سفال مجوعه است(تصویر۲۳).



تصویر ۱۸. صورت دجاجه در صورالکواکب تصوير ١٧. فنجان سفالي، آق كند، (صوفی، ۱۳۶۰: ۴۷). سدههای۱۳-۱۳میلادی



تصویر ۱۹. نقش و طرح خروس روی تغار سفالی (شریف کاظمی، ۱۳۹۱: ۱۴۷).



تصویر ۲۱. صورت اسب در صورالکواکب تصوير ۲۰. كاسه سفالي، آق كند، سدههای۱۲و۱۳میلادی (صوفی، ۱۳۶۰: ۴۱). (www.Louver Museum) .(access14/5/2002)



تصویر ۲۲. نقش و طرح اسب روی کاسه سفالی (شریف کاظمی، ۱۳۹۱: ۱۴۷).



تصویر ۲۳. کاسه، آمل، سدههای ۱۱و ۱۲ میلادی (mikami,1986:43).

#### نتيجهگيري

با بررسی آنچه در مطاوی مقاله آوردهشد، چنین بهدست میآید که سفالگران با به کارگیری نقوش ساده و تجریدی تلاش در بیان مفاهیم نجومی داشتهاند. باتوجهبه تطبیق این نقوش با نمادهای فلکی می توان دریافت که اهمیت دادن به نمادهای نجومی در اوایل دوره اسلامی با تشویق حاکمان و دانشمندان رواج یافته است. سفالگران مسلمان، این نمادها را از طریق کتابهای مصور بازشناخته و برای تزئین آثار هنری خویش به کاربرده اند. این فرایند در سدههای میانی اسلام با گسترده شدن علوم و افزایش احکام نجومی شدت یافت. بسیاری از حاکمان، اسامی و عناوین خویش را در این نقوش محاط کرده و از این راه به بازنمایی خورشید و سایر اجرام آسمانی برای تثبیت و حامی حکومت خویش می نمودند. اشیایی تزئینی و هنری مانند سفال با چنین نقوشی در قرن چهاردهم میلادی در مصر، سوریه و بهویژه ایران، محبوبیت گسترده ای داشته است. تعدادی از این نقوش همچون عقاب، میلادی در مصر، سوریه و بهویژه ایران، محبوبیت گسترده ای داشته است. تعدادی از این نقوش همچون عقاب، دجاجه (خروس)، حوت (ماهی) و اسب از علایم صور فلکی است که پیدایش آن روی سفالینه ها ریشه در نقوش پیش از تاریخی دارد. صورتهای فلکی، اصلی ترین نقوش تزئینی در سدههای میانی دوره اسلامی را دربرمی گیرد. پیش از تاریخی دارد. صورتهای فلکی، اصلی ترین نقوش تزئینی در سدههای میانی دوره اسلامی را دربرمی گیرد. بیشترین نمادهای نجومی در قرن ششم روی آثار هنری جای گرفته اند. در تحلیل سفالینههای مجموعه مورد نظر با آثار سفالی سایر نقاط، اهمیت برخی از نمادهای نجومی را می توان بازشناخت. برخی از نقوش چون شیر و عقاب افزون بر نامیش فلکی، جنبه رمز آمیز اقتدار و سلطنت را در ارتباط با فضای حاکمیت نشان می دهند. بااین وجود، جایگاه نمایش فلکی، بیشتر در مرکز نقوش و برای تأکید بر علم ستاره شناسی است.

#### يىنوشت

۱- رسائل اخوانالصفا، نام دایرهالمعارفی است که گروهی بهنام اخوانالصفا و خلانالوفا در نیمه دوم قرن چهارم هجری، تألیف آن را برعهده داشتهاند. آنها علم را در چهار شاخه تقسیم کرده و شاخهای از آن را به علم نجوم اختصاص دادهاند.

۲- اسگرافیتو، معادل کلمه لاتین(sgrafiatto) است. این واژه از اسگرافایِر ایتالیایی گرفته شده که به معنای خراش دادن است و بر تکنیکی در سفال گری اسلامی اطلاق می شود که در آن شی سفالی با یک روکش گلی نازک پوشانده و سپس طرح بر روی آن، قبل از لعاب اصلی، حکاکی می شود.

۳- مجموعه موزههای بنیاد مستضعفان در خیابان دامنافشار، ایستگاه میرداماد تهران قراردارد. این مجموعه، دربردارنده نفیس ترین مجموعههای هنری در چهار طبقه و خزانههایی جداگانه برای آثار هنری متفاوت است.

۴- این واژه، معادل کلمه لاتین('Champleve) است. هنگامی که روش کنده کاری به مرحله جدیدتری می رسد که به این فرایند شالوِه، شاملو، شانُلووِه و شامپِلوِه گفته می شود، اطراف طرح روی پوشش گلی از پس زمینه تراشیده و جدا شده که درنهایت، طرح با برجستگی کم و تخت بازمانده می شود.

### منابع و مآخذ

- آشتیانی، اقبال.(۱۳۶۴). تاریخ مغول از حمله چنگیز تا تشکیل دولت تیموری، تهران: سپهر.
- آلن، جيمز ويلسن.(١٣٨٣). سفال گرى اسلامى، ترجمهمهناز شايستهفر، تهران: موسسه مطالعات هنر اسلامى.
- اندلسی، ابن صاعد.(۱۳۷۶). طبقاتالامم: تاریخ جهانی علوم و دانشمندان تا قرن پنجم هجری، تهران: میراث مکتوب.
  - بربریان، مانوئل.(۱۳۷۶). **جستاری در پیشینه دانش کیهان و زمین در ایرانویج،** تهران: بلخ.
- توحیدی، فائق.(۱۳۸۶). مبانی هنرهای فلزکاری، نگارگری، سفالگری، بافتهها و منسوجات، معماری، خط و کتابت، تهران: سمیرا.
  - حبیبی، منصوره.(۱۳۸۱). سیلک؛ نمادها و نشانهها، **کتابماه هنر**، (۴۹ و ۵۰)، ۱۷۰–۱۶۶.
  - خزائی، محمد.(۱۳۸۸). نقش شیر، نمود امام علی(ع) در هنر اسلامی، کتاب ماه هنر، (۳۱و۳۲)، ۳۹-۳۷.
    - دادور، ابولقاسم و الهام منصوری.(۱۳۹۰). اسطورهها و نمادهای ایران و هند، تهران: دانشگاه الزهرا.
      - دوری، کارل جی. (۱۳۶۳). **هنراسلامی،** ترجمه رضا بصیری، تهران: یساولی.
- رفیعی، احمدرضا و شیرازی، علی اصغر.(۱۳۸۶). هنر دوره سلجوقی: پیوند هنر و علوم، **فصلنامه نگره**، (۵)، ۱۰۷–۱۰۷.
  - رفیعی، لیلا.(۱۳۷۷). سفال ایران، تهران: یساولی.
  - روحاللهی، حسین.(۱۳۸۹). احکام نجوم، **کتاب ماه علوم و فنون**، (۱۰،۱۰۳۰–۹۴.
- شریف کاظمی، خدیجه.(۱۳۹۱). مطالعه تکنیک سفالینههای اسگرافیاتو مجموعه سفالینههای مؤسسه موزههای بنیاد، پایاننامه کارشناسی ارشد، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه بوعلی سینا همدان.
  - شوالیه، ژان و گربران، آلن.(۱۳۸۸). فرهنگ نمادها، ترجمه سودابه فضائلی، تهران: جیهون.
  - شین دشتگل، هلنا.(۱۳۷۹). بازتاب صورتهای فلکی بر اساطیر، **کتاب ماه هنر**، (۲۷و۲۸)، ۱۰۰-۹۲.
- صوفی، عبدالرحمن.(۱۳۶۰). **صورالکواکب**، ترجمه خواجه نصرالدین طوسی، تصحیح سیدمعزالدین مهدوی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - فرای، ریچارد.(۱۳۶۲). عصر فرهنگ زرین ایران، ترجمه مسعود رجبنیا، تهران: سروش.
- قهاری گیلگو، مهناز و محمدزاده، مهدی.(۱۳۸۹). بررسی تطبیقی صور نجومی در نسخه صورالکواکب و آثار فلزی سده پنجم تا هفتم هجری، فصلنامه نگره، (۱۴)، ۲۱-۵.
- قهاری، مهناز.(۱۳۸۹). **بررسی تطبیقی صور نجومی با نقوش آثار هنری ایران از قرن پنجم تا هفتم هجری**. پایاننامه کارشناسی ارشد باستانشناسی(منتشر نشده). همدان، دانشگاه بوعلی سینا.
- قیطرانی، ولی.(۱۳۸۴). نجوم بهروایت بیرونی، تخلیص و بازنویسی التفهیم لاوائل صناعهالتنجیم، تهران: مؤسسه فرهنگی اهل قلم.
  - کرامتی، یونس.(۱۳۸۵). نگاهی به تاریخ ریاضیات و نجوم در ایران، تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی.
    - گروبه، ارنست.(۱۳۸۴). **سفال اسلامی**، جلد هفتم، ترجمه فرناز حائری، تهران: کارنگ.
- مصفّی، ابوالفضل.(۱۳۵۷). فرهنگ اصطلاحات نجومی همراه با واژههای کیهانی در شعر فارسی، تبریز: مؤسسه تاریخ و فرهنگ.
- مهدوی، سید معزّالدین.(۱۳۶۰). **صورالکواکب عبد الرحمان صوفی،** بهقلم خواجه نصرالدین طوسی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - نالینو، کارلو الفونسو.(۱۳۴۹). **تاریخ نجوم اسلامی**، ترجمه احمد آرام، تهران: بهمن.
    - نورآقایی، آرش.(۱۳۸۷). **عدد، نماد، اسطوره،** تهران: افکار.
    - ورجاوند، پرویز.(۱۳۸۴). **کاوش رصدخانه مراغه**، تهران: امیر کبیر.
- Atil, E. (1990). Islamic Art and Patronage: Treasures from Kuwait. New York: Rioozoli International Publication, Inc.
- Goldstien, B. (1986). The Making of Astronomy in Early Islam, Journal of the History of Science, (3), 78-85.
- Mikami, T. (1986) .Ceramic Art of the World. 2, Tokio: Shogakukan.
- http://www.Christietiet's Museum/Islamic pottery (access date:14/5/2002).
- http://www.Louver Museum/Islamic pottery (access date: 9/8/2009).

پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# مطالعه تطبیقی همزمانی فضا \*در نگارگری ایرانی با نقاشیهای پیکاسو در سبک کوبیسم

بهداد پنجهزاده \*\* محسن مراثی \*\*\*

#### چکیده

اصل همزمانی به معنای فضاسازی همزمان و نمایش فضاهای چندساحتی است که در آن فضاهایی با کیفیتهای گوناگون باهم تداخل می یابند. همزمانی به نمایش فضاهای مختلف بدون توالی زمانی و مکانی به طور همزمان در یک تصویر اشاره دارد. اصطلاح همزمانی فضا دربارهٔ فضاسازی همزمان در نگارگری ایرانی و نقاشی های سبک کوبیسم مطرح شده است. براین مبنا، هدف پژوهش حاضر شناخت ساختار تجسمی نمایش همزمانی فضا در نظام زیباشناختی نگارگری ایرانی در مقایسه با نقاشی های پیکاسو در سبک کوبیسم است. از طریق این مطالعه آشکارمی شود که کاربرد اصطلاح همزمانی از دقت لازم برای معرفی ویژگی های فضا در نگارگری ایرانی بهرهمند است یا نیست. برای تحقق اهداف مقاله پیش رو هم، جنبه های تشابه و تفاوت مفهوم و ساختار تجسمی همزمانی فضا در نگارگری ایرانی و نقاشی های کوبیستی پیکاسو بررسی شده است.

روش تحقیق به کاررفته در این مقاله، توصیفی- تحلیلی با استفاده از منابع کتابخانهای است که با بهره گیری از آن مفهوم فضا و چگونگی نمایش ژرفا و عمق در دو نظام تصویری نگارگری ایرانی و نقاشیهای کوبیستی پیکاسو ارزیابی شدهاست.

نتایج پژوهش حاضر نیز بیانگر آن است که همزمانی فضا در دو نظام زیباشناختی یادشده در مفهوم و ساختار تجسمی، عناصر مشترک و متفاوتی باهم دارند. برای نمونه، در نگارگری، فضا فارغ از قیود محسوس مادی بوده و با عالم مثال پیوند دارد لیکن در نقاشیهای پیکاسو فضا، وابسته به جهان محسوس مادی است. درنتیجه می توان دریافت که کاربرد اصطلاح همزمانی فضا برای توصیف فضای تجسمی نگارگری ایرانی از دقت کافی برخوردارنیست. چراکه این اصطلاح برای نخستینبار در توصیف نقاشی کوبیستی به کاررفته و با ویژگیهای نگارگری ایرانی به طور کامل منطبق نیست.

## كليدواژگان: همزماني فضا، نگارگري ايراني، ژرفانمايي، پيكاسو، كوبيسم.

<sup>\*</sup>این مقاله، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد بهداد پنجهزاده باعنوان "مقایسه ویژگیهای همزمانی فضا در نگارگری ایرانی و نقاشیهای پیکاسو" بهراهنمایی دکتر محسن مراثی است.

<sup>\*\*</sup> كارشناسارشد نقاشى، دانشكده هنر، دانشگاه شاهد، تهران.

<sup>\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران.

#### ىقدمە

در بررسی ویژگیهای زیباییشناسانه نقاشیهای سبک کوبیسم ٔ بهویژه آثار پیکاسو ٔ به اصل همزمانی ٔ اشاره شدهاست. مفهوم همزمانی فضا، پیوستگی فضا(مکان) و زمان(جابجایی) در نقاشی نوین اروپایی است. نخستینبار هانری برگسون ٔ سال ۱۹۱۱میلادی در نقد نقاشی سبک کوبیسم، اصطلاح همزمانی را به کاربرد و به نوعی نمایش همزمان فضا و رویدادها در این آثار اشاره نمود(218: Diez, 1937).

پس از آن، نقاشان کوبیسم زوایای دید مختلف را آزمودند و در کوبیسم تحلیلی  $^{\alpha}$ , به بررسی مسأله جدید فضا – زمان پرداختند. هدف آنها از این کار، نمایش وجوه مختلف یک شیء در لحظات پیاپی بود (Chilvers,2003:153;Sporr,2000: 517). از دیگرسو، یکی از مهم ترین اصول در هنر اسلامی که هنر پژوهان مختلف مانند l رنست دییز  $^{\alpha}$  آن را مطرح کرد، اصل همزمانی است(185: 1937, 1937). در نگار گری ایرانی نیز، l الکساندر پاپادوپولو l و l و l و l و l بدون توالی زمانی و مکانی به طور نمایش فضاهای چندساحتی بدون توالی زمانی و مکانی به طور اشاره دارند

(Papadopoulo, 1979: 109; Canby, 1997: 71)

بنابر آنچه بیان شد، هدف اصلی در تحقیق حاضر شناسایی وجوه تشابه و تفاوت دو نوع نظام زیباشناختی نگار گری ایرانی و نقاشیهای کوبیستی پیکاسو است که هریک همزمانی فضا ٔ را در ساختار تجسمی خود به نمایش می گذارند و همچنین این مطلب مشخص شود که کاربرد اصطلاح همزمانی درباره فضای نگارگری ایرانی از دقت لازم برخوردار نیست. برای تحقق اهداف یادشده، نخست مفاهیم فضا، زمان و مکان از دیدگاه فرهنگ ایرانی بررسیشده و به تأثیرات آنها در نگارگری ایرانی توجه شدهاست. سپس مفهوم فضا از زمان یونان باستان تا اروپای معاصر و تأثیر آن در نقاشی اروپایی بررسی شدهاست. پس، به دلیل رابطه نزدیک فضا در نقاشی با ژرفانمایی و بازنمایی طبیعت، بررسی و شناخت مفهوم ژرفانمایی در نظام زیباشناسی نقاشی ایرانی و اروپایی مورد توجه قرار گرفتهاست. درادامه، به تطبیق مفهوم و ساختار تجسمی همزمانی فضا در نگارگری ایرانی و نقاشیهای پیکاسو در سبک کوبیسم پرداختهمی شود.

#### پیشینه پژوهش

درزمینه شناخت همزمانی فضا در نظام زیباشناسی نگارگری ایرانی و نقاشی های پیکاسو تحقیقاتی صورت گرفته که در زیر به برخی از این آنها اشارهمی شود.

استوارت کاری ولش 'مقالهای باعنوان "ویژگیهای نقاشی ایرانی"نوشتهاست که سال ۱۳۷۰، با ترجمه نسرین هاشمی در شماره دوم مجله نگاره بهچاپ رسید. نگارنده در این مقاله، فضاسازی در نگار گری ایرانی و هنر دینی را بررسی کرده و هنر غیرتصویری و تزئینی ایرانی را بر گرفته از عقاید اسلامی می داند. همچنین در این مقاله به سنت دوبُعدنمایی و تغییر زوایای دید که نگارگر را قادرمیسازد بهطور همزمان رویدادها و قسمتهای مختلف را از زوایای دید مختلف ببیند، اشاره شدهاست. الکساندر پایادوپولو(۱۳۶۱) هم در مقالهای باعنوان "تصویرسازی، عالمی کوچک برای انسان"، نبود قواعد ژرفانمایی خطی ٔ در فضای تصویری نگار گری ایرانی و بهره گیری از اصل افق رفیع ٔ ۱٫ که بهنوعی باعث دیده شدن فضاهای مختلف بهطور همزمان دریک تصویرمی شود، مطرح کرده است و به جنبههای آگاهانه رعایتنکردن اصل واقعی گرایی و پناهبردن به جهان تخیل در نگارگری ایرانی اشارهمی کند. سيدحسين نصر "(١٣٧٣) نيز، مقالهاي با عنوان "عالم خيال و مفهوم فضا در مینیاتور ایرانی" نگاشته که در آن مفاهیم فضا، زمان و مکان را با دو دیدگاه فلسفه ایرانی و غرب بررسی کردهاست. دیدگاه نخستین، اشاره به نظام زیباشناختی در هنر و تمدن اسلامی دارد که نگار گران ایرانی با اعتقاد به جهان غیرمادی، عالم مثالی ۱۴ و ملکوت و بهره گیری از قواعد ژرفانمایی همزمان، <sup>۱۵</sup>فضایی دوبعدی را در تصویر به نمایش می گذارند و فضاهای مختلف را بهطور همزمان، در یک تصویر نشانمی دهند. لیکن در دیدگاه دوم مفاهیم فضا، زمان و مکان ریشه در فلسفه مادی غرب دارند که منجر به ابداع ژرفانمایی خطی و خلق فضای سه بعدی در تصویر می شوند. *لورنس بینیون* ٔهم در مقالهای که باعنوان "خصایص زیبایی در نقاشی ایران"نوشته و در مجموعه مقالات"سیرو صور نقاشی ایران"۱۷چاپ شدهاست، بیان می کند که کودکان دنیا را با تخیل و رؤیای کودکانه خود که هیچیک از قواعد ژرفانمایی خطی در آن رعایتنمی شود، به تصویر می کشند. نگار گران ایرانی نیز با بهره گیری از این نوع ساختار تصویری ویژه که خاص دنیای کودکان تمام عالم است، داستانهای مختلف را از چند دیدگاه و زاویه دید متفاوت، به طور همزمان دریک تصویر با هم نمایشمی دهند. مهدی حسینی (۱۳۸۱) هم، در مقالهای باعنوان "مفهوم فضا در نقاشی عامیانه مذهبی "تاریخ بازنمایی تصویری را بررسی و بیان کرده که تصویر بازنمایی شده، با فضای واقعیت یکسان نیست. در واقع، مقاله یادشده بیشتر بر مفهوم فضا براساس ژرفانمایی مقامی تأکیدداشته و فقط یکی از جنبههای نمایش فضا را بهطور همزمان و استفاده از آن در نقاشی عامیانه ارزیابی کردهاست.

در توصیف آثار کوبیستی بهکاربرده که این نکته نیز، مورد توجه نویسندگان آثار معرفیشده قرار نگرفتهاست.

### مفهوم فضا در نگارگری ایرانی

از دیدگاه فلسفی، مفهوم فضا در نگار گری ایرانی به حکمت کهن ایرانی و عرفان اسلامی پیوسته است. دراینباره سیدحسین نصر و الیور لیمن  $^{19}$ در کتاب "تاریخ فلسفه اسلامی  $^{17}$ ، از آرای ابنعربی  $^{17}$  سخن به میان می آورند که بیانگر آن است که عرفا در تبیین سلسله مراتب وجود، به عوالم سه گانه معقول  $^{17}$ ، محسوس مادی  $^{17}$ و عالم مثالی معتقد بودند. آنان عالم معقول را جایگاه روح و عالم محسوس را جایگاه ماده می دانستند، عالم مثالی میان دو عالم معقول و محسوس قرار گرفته است (Nasr et al, ۱۹۹۶: ۵۰۷).

برخی از فلاسفه ایرانیِ پیش از ملاصدر $l^{\dagger}$ مانند سهروردی  $l^{\dagger}$  و وجود فضای مثالی را مطرحنموده و پایههای اصلی و متافیزیکی آن را بنیان نهاده اند. اما اولین کسی که با پیروی از ابن عربی، ساختاری نظام مند و فلسفی را در مبحث فضای مثالی بنیان نهاد، ملاصدرا بود (Chittick, 1994: 198). فضای عالم مثال در نگار گری ایرانی سببشده تا شکلها همچون صوری معلق  $l^{\dagger}$  جلوه گرشوند که به قول سهروردی در ناکجاآباد واقع شده اند؛ مکانی که در یک آبادی خاص قرار نگرفته، بلکه واقع همهٔ کجاهاست (شایگان، ۱۳۸۳: ۸۶).

از پژوهشگران اروپایی کسی که مستقیماً به موضوع فضای مثالی در نگارگری ایرانی توجه کرده تیتوس بورکهارت<sup>۲۷</sup>، هنرشناس مسلمان است. وی در کتاب "هنر اسلامی"۲۸ عالمی را که نمونههای اعلای نگار گری ایرانی تصویرمی کند، عالم الاعيان الثابته ٢٩ (گوهر دگر گوننشدنی) و صُور اين نقاشيها را مظهر عین ثابت آنها دانستهاست. هرگاه گوهر دگرگوننشدنی طبیعت مورد نظر باشد، آنرا نمی توان به حواس دریافت چراکه از مرز شکل و صورت مادی بیرون است. بااینهمه، آثار آن در عالم تصور و تفكر مانند عالم رؤيا قابل بازتاب و تصویر است. مانند رؤیایی آشکار و عالمی شفاف که پنداری از درون بر آن پرتو افکنی میشود(بورکهارت، ۱۳۶۵: ۴۴). بههرحال، فضای تصویری نگارههای ایرانی معنایی را القامی کند که گویی عالم تصور و رؤیا، بهشت زمینی را با ملکوت آسمانی پیوند زدهاست. زمان و مکانی که ازسوی نگار گران ایرانی ابداعشده، زمان و مکانی مستقل و انتزاعی و دارای ممیزات مثالی خود است. بهبیان دیگر، زمینه فکری، فلسفی و جهان شناسی نگار گران ایرانی و ملاکهای زیباشناسی نگارگری عصر اسلامی، کاملا با زمینه فلسفی مفسران غربی معاصر آنها متفاوت است(نصر، ۱۳۷۳: ۸۶-۸۰). همچنین *گلناز کشاورز* (۱۳۸۶)، مقالهای باعنوان "بررسی مفهوم زمان و مکان در نگار گری ایرانی"، بهراهنمایی مصطفی گودرزی نوشته که در آن مفهوم زمان و مکان در ایران را از دیدی عرفانی و اسلامی بررسی کردهاند. آنها در این پژوهش، اشارهمینمایند که نمایش همزمان فضاهای مختلف در نگار گری ایرانی از اعتقاد به عالم مثال و اصل عدم واقع گرایی این عالم نشأتمی گیرد که با کمک تغییر زوایای دید، نگارگر می تواند عناصر مختلف را از بهترین زاویه ممکن و همزمان کنارهم ببیند. افسانه ناظری (۱۳۸۷) در مقاله ای با عنوان "حال سرمدی(تأویلی بر نگاره خسرو و شیرین)"، به نمایش فضاهای مختلف بدون توجه به مفهوم زمان و مکان مادی دریک نگاره اشاره دارد و بیان میکند که در نگارگری ایرانی مفهوم زمان و مکان بیانگر نوعی همزمانی و لحظهٔ حال بیزمان صوفیانه است. شیلا کنبی(۱۳۸۱) در کتاب"نقاشی ایرانی"۱۱ است. وی، به بررسی عدم وجود توالی زمانی و رابطه منطقیفضا در نگارههای ایرانی اشاره دارد و بیان می کند که نگار گران ایرانی با کنارهم نهادن عوامل متعارف و غیرمتعارف، رویدادها و موضوعاتی را که در زمانهای مختلف اتفاق افتادهاند، بهطور همزمان در یک تصویر بهنمایش می گذارند. داریوش شایگان(۱۳۸۱) هم، در کتاب "بتهای ذهنی و خاطره ازلی"به بررسی مفهوم فضا در نگارگری ایرانی میپردازد و به این مطلب اشارهمی کند که در نگارههای ایرانی فضا به ستیز با قوانین امتداد مفهومی، توالی زمانی و رابطه منطقی فضاهای مختلف برخاسته است. نگارگر ایرانی نه براساس تصادف و نداشتن مهارت بلکه آگاهانه با رعایتنکردن قوانین ژرفانمایی خطی و بهره گیری از سطوح متوالی و پی در پی، جهانی خیالی را نمایشمی دهد که بیش از هرچیز فضای عالم مثال را به ذهن بیننده متبادرمی سازد. *افسانه فرخ پیام*(۱۳۸۶) هم، در پایاننامه خود باعنوان "بررسی تطبیقی زمان و فضا در نقاشی ایران وچین"، ضمن شناخت مفهوم زمان و فضا در اندیشه دینی و عرفانی ایران و چین، چگونگی تجلی آنها را در نمونههایی از نقاشیهای ایران و چین، به گونه تطبیقی بررسي كردهاست.

با مطالعه پژوهشهایی که در بخش پیشینه تحقیق از آنها یادشد، اینچنین بهدست میآید که پژوهشگران به گونهای دقیق ساختار تجسمی نمایش همزمانی فضا در نگارگری ایرانی را بررسی نکردهاند و مقایسهای هم با همزمانی فضا در نقاشیهای غربی انجام نشده است. ازین رو، لزوم تحقیق بیشتر در این زمینه کاملاً حسمی شود. به ویژه آنکه، هنرپژوهان جهان غرب اصطلاح همزمانی را برای نخستین بار

آنچه گفتهشد، دیدگاهی است که نگارش مقاله حاضر برمبنای آن استوار شدهاست. براین اساس میتوانگفت که دیدگاه نویسندگان درباره فضای به نمایش درآمده در نگارگری ایرانی از سنتگرایان پیرویمیکند.

#### مفهوم فضا در نقاشی اروپایی

در این بخش، مبانی نظری فضا در یونان باستان و فرهنگ اروپایی بررسی و دیدگاه نویسندگان مختلف درباره فضای بهنمایش درآمده در نقاشی اروپایی ارزیابی می شود. حدود سال ۲۰۰ ق.م. اُقلیدس آبا جمعآوری تمامی قضایای مربوط به هندسه، علم جدید هندسه را پایه گذاری کرد. بررسی مفاهیم هندسه اقلیدسی آ در دو بعد هندسه مسطحه آ و در سه بعد، هندسه فضایی آخوانده می شود. در طول تاریخ، تعریف افلاطون آ از فضا، به عنوان یک هستی ثابت و ازبین نرفتنی، نسبت به از فضا، به عنوان یک هستی ثابت و ازبین نرفتنی، نسبت به پیرامون آن بسته باشد، موفقیت بیشتری پیدا کرد. ازین رو، پیرامون آن بسته باشد، موفقیت بیشتری پیدا کرد. ازین رو، کتاب اقلیدس سده دوازدهم میلادی در اروپا، خدشه ناپذیر و کامل شمرده شد (Lindberg, 2010 : 85-

فضای افلاطونی در دوره رنسانس ۱۳ تعاریف نیوتن ۱۳ زفضا، تکمیل شد و با بهره گیری از هندسه اقلیدسی مفهوم فضای سهبعدی، ابداع شد. سده چهاردهم میلادی، هنرمندان آغاز رنسانس، مانند جُتو ۱۳ برمبنای فضای اقلیدسی، شیوه جدیدی را برای سازماندهی و ارائه فضا در سطح تصویر ۱۳ ابداع کردند که ژرفانمایی خطی نامیده شد (تصویر ۱)، (:Giedion, 2002).

نخستینبار سده نوزدهم میلادی پس از رنسانس، تصور جدیدی از فضا در هندسه به وجود آمد که هندسههای نااقلیدسی از نمیده شد. این امر موجبشد که امکان دیدار اشیا در فضا فزونی یابد. هندسه نااقلیدسی، فضا و زمان را مطالعه و خواص زمان را به هندسه واردمی کند. از این هندسه، بعدها در نگره نسبیت اینشتین ۱۴ استفاده شد (Greenberg, 2008:373). سده بیستم میلادی هم در نقاشی کوبیسم، خواص زمان به فضای نقاشی اروپایی واردشد (431: Giedion, 2002). تأثیر فلسفه یونان به ویژه فلسفه دکارت ۱۴ در هنر اروپایی، باعث تقلید از طبیعت مادی به عنوان جوهر هنر شد. قراردادهایی باعث تقلید از طبیعت مادی به عنوان جوهر هنر شد. قراردادهایی بهدست بشر برای اندازه گیری و تعیین فضا و زمان در هنر اروپایی ایجادشد (نصر، ۱۳۷۳، ۸۰).

#### ژرفانمایی خطی و ژرفانمایی همزمان

باوجود سبکهای گوناگون نقاشی، دو شیوه کلی را در تجسم محیط پیرامون و تخیلات ذهنی در سطح تصویر می توان

مشاهده کرد: ۱. ژرفانمایی خطی یا ژرفانمایی مصنوعی <sup>†</sup>که در سطح تصویر یک زاویه دید برای بیننده وجود دارد و همه خطوط اصلی سطح تصویر به سوی آن متوجه است (تصویر ۱) و ۲. ژرفانمایی همزمان یا ژرفانمایی طبیعی <sup>6†</sup> که در سطح تصویر، زوایای دید متعددی وجود دارد. در این گونه ژرفانمایی، فضا یا شیء واحد از دو یا چند زاویه دید با چندین خط افق مختلف در یک تصویر به طور همزمان دیده می شود (تصویر ۱۰)،

قواعد ژرفانمایی در نگار گری ایرانی، همان قواعد ژرفانمایی همزمان یا طبیعی است که اصول آن را اقلیدس و پس از او ریاضیدانان اسلامی، مانند ابن الهیشم بصری و کمال الدین فارسی به تعوین کردهاند. طبق تعالیم دین اسلام، هنراسلامی هیچگاه نکوشید به طبیعت دو بعدی سطح کاغذ خیانت کند و به طریقی آن را به شکل سه بعدی نمایان سازد. نگار گری ایرانی مبتنی بر تقسیم بندی دوبعدی سطح تصویر است چراکه تنها به این نحو می توان هر افقی از فضای دوبعدی نگار گری ایرانی را مظهر مرتبه ای از وجود و نیز از جهتی دیگر، مرتبه ای از عقل و آگاهی دانست. آن چنان که حتی در نگارههای که فضا یکنواخت و منفعل است، فضای سطح تصویر در نگارهها کاملاً با خصلت دو بعدی خود، از فضای سه بعدی اطرافش متمایز شده است. بنابراین فضا خود نمودار عالمی دیگر است که با نوعی آگاهی، غیر از آگاهی عادی بشری از تباط دارد (همان: ۸۲-۸۰).

ژرفانمایی همزمان در دوره پیش از رنسانس در نقاشی اروپایی کاربرد داشتهاست و ژرفانمایی خطی هم در دوره رنسانس ابداعشد. پس از رنسانس تا اوایل قرن بیستم، هنرمندان اروپایی از قواعد ژرفانمایی خطی پیروی کردند و سرانجام بعد از تمامشدن همه امکانات تصویری آن در قرن بیستم، سبک کوبیسم ابداعشد (کوپر،۱۳۸۲:۷).

علت این قواعد تصویری و ترکیببندیهای دوبعدی و سه بعدی را میتوان در تفاوت آرمانها و کمال مطلوب هنری جستجوکرد. بدینمعنا که در نقاشی اروپایی از پرستش طبیعت بهسوی شناخت طبیعت گامبرداشتند و انسان را کانون اندیشه و هنر قراردادند که با جهانبینی هنر ایرانی کاملاً متفاوتبود(تجویدی،۱۳۷۵).

#### همزمانی فضا در کوبیسم

در میان سالهای ۱۹۱۱تا ۱۹۱۲ میلادی، نگاه تازهای به فضا و مکان تصویری پدیدآمد که نام کوبیسم را بر آن نهادند. پیکاسو و براک ۲۰ در سبک کوبیسم مفهوم جدیدی از فضا را پدیدآوردند و همه مفهومهای رایج فضا، مکان و ژرفانمایی

در آن است که در ژرفانمایی موازی، خطوط دورشونده، موازی باقی می مانند و ابعاد دور تر، کوچک تر به نظر نمی رسند. به همین دلیل، برای ترسیم سه بعد یک مکعب و ارتباط ابعاد آن با هم به صورتی حقیقی، از لحاظ اندازه، از این قواعد استفاده می شود. ولی در ژرفانمایی خطی (تصاویر عکسی)، خطوط موازی دورشونده همگرا هستند و ابعاد دور تر، کوچک تر دیده می شوند (تصویر های ۱ و ۲).

در نگار گری ایرانی هم برای ترسیم اندازههای واقعی ابعاد یک مکعب، از تصاویر موازی استفاده می شود. یک مکعب باید در چند زمان متوالی و از چند زوایه دید مختلف دیده شود تا ابعاد آن به صورتی حقیقی و به طور همزمان در یک تصویر ترسیم شود. بدین تر تیب، در نگارههای ایرانی با بهره گیری از تصاویر موازی، نوعی از همزمانی در فضای سطح تصویر اتفاق می افتد (تصویرهای 0 و 0). لیکن در نقاشی اروپایی با بهره گیری از قواعد ژرفانمایی خطی، احجام مکعبی در یک زمان و از یک زاویه دیده می شوند (تصویر 0).

برای نمایشِ نقوش تزئینی با وضوح و اندازههای یکسان در سطوحِ مکعب، تصاویر موازی مناسب هستند(تصویر (20, 20)) و تصویرهای عکسی به دلیل خطای دید و کوچکنمایی ابعاد مناسب نیستند (Bogolyubov et al, 1968:119)، (تصویر (20, 20)).

نگارگران ایرانی از خاصیت همپوشانی سطوح هم، بهره می گیرند (تصویرهای ۹-۴)، (بترز، ۱۳۷۰ : ۷۹). عبور از سطحی به سطح دیگر در نگارگری کاملاً آشکار است که این امر، یکی از جنبههای اساسی تفکر و هنر ایرانی است (شایگان، ۱۳۸۳: ۸۶).

دراینباره آندره لوت همینویسد: «درنگار گری ایرانی هر سطح بخش دیگری را به عقب میراند و سطوح پی در پی، بعد سوم را به ذهن القامی کند. بدون توسل به این تمهید، چشم بی آنکه سیرنماید و بی آنکه با توقف بر روی سطوح پشت سرهم، فضای حقیقی را متناوباً دریابد، یکباره بهسوی آخرین نقطه افق توجهمی یابد و بدین ترتیب از دریافت لذت لطیفی که از گشت و گذار در قسمتهای مختلف اثر عایدمی شود، محروم خواهدماند. روشن است که دریافت عمق به وسیله ذهن، چه اندازه با تشخیص عمق که به وسیله خطای چشم در صفحه نقاشی حفرهای به نظر می آورد، از نظر کیفی متفاوت است. «(لوت به نقل از تجویدی، ۱۳۷۵: ۱۴). در تصویرهای ۶-۴، از سطوحِ متوالی و پی در پی استفاده شدهاست. سطوحِ پی در پی در سطح تصویر از جلو به انتهای تصویر و از جهت پائین به بالا در حرکت هستند. این سطوح به گفته لئوبرونستین آه فضایی متحرک را ایجادمی کند که تماشاگر

دو یا سه بعدی را نقض کردند. جالب توجه است که مقارن همین زمان، اینشتین تئوری نسبیت خود را با تعریفی دقیق از همزمانی در فیزیک نوین اعلامداشت. البته نمی توان مطمئن بود که نظریه نسبیت اینشتین بر پیکاسو و براک تأثیرنهاده یا نه لیکن، به پذیرش مفاهیم و ساختار تجسمی آثارشان کمک شایانی کرد (Sporr, 2000: 517-519)

کوبیستها با به کارگیری بعد چهارم و گسترش حوزه دریافت فضا، افزون بر حل مسأله نمایش سهبعدی فرم آزفضا)، به نتیجهای کاملاً جدید دستیافتند و آن، تبلور بعد چهارم زمان در تصویر بود. بدین ترتیب همانطور که گفته شد، اصطلاح همزمانی را نخستین بار هانری برگسون درباره نقاشی های کوبیستی به کاربرد و اصل همزمانی به نقد هنری وارد شد (Diez, 1937:185; Bergson et al, 1965:25-149)

## مفهوم همزمانی فضا در نگارگری ایرانی

در ساختار تصویری نگار گری ایرانی اصل، فضاسازی معنوی برای تجسم عالم مثالی است که آن را می توان فضای چندساحتی نامید زیرا، هر بخش آن دربردارنده رویدادی خاص و غالباً مستقل است که همزمان دیدهمی شود(نصر، ۱۳۷۳ : ۸۰). در نگار گری ایرانی نمایش فضاهای مختلف، ازلحاظ مکانی و زمانی، بهطور همزمان در یک تصویر دیدهمی شود. برای نمونه، دو فضا و دو زمان مجزا (دو آسمان شب و روز)در کنارهم، در یک تصویر بهنمایش درآمدهاند (کنبی، ۱۳۸۱:۷۳)، (تصویر ۲۱). ترکیب شگفت فضاهای مختلف، پیش از هرچیز حال سرمدی اهل صوفیه را بهیادمی آورد. حالی که در آن مفهوم زمان و مکان در مقایسه با زمان و مکان محسوس استحاله یافته و زمان و مکان دیگری را مطرحمی کند و بیانگر نوعی همزمانی و لحظه حال بي زمان صوفيانه است (ناظري، ١٣٨٧ : ٢٣). عالم مثال، مشاهده همزمان وقایع را در یک آن واحد و تقارن اضداد را و بنابه تعبیر قیصری جمعبودنهای مختلف را در یک زمان و یک مکان میسرمی کند(همان). گویی همه چیز، همه شئون زمانی و مکانی رویدادها، در آنی واحد بههم می پیوندند و در نقطهای واحد یکی می شوند؛ نقطهای که شیخ محمود شبستری آن را نقطه حال مینامد فرهمان).

## نمایش همزمانی فضا در نگارگری ایرانی

نگارگران ایرانی از قواعد ویژهای برای ترسیم احجام مکعبی و فضاهای معماری بهرهمی گیرند که در رسم فنی و هندسه ترسیمی  $^{(a)}$  از آن استفاده می شود و به ژرفانمایی با خطوط موازی  $^{7a}$  یا (تصاویر موازی)  $^{7a}$ ، مشهور است (تصویر ۲). تفاوت عمده ژرفانمایی با خطوط موازی و ژرفانمایی خطی

به کمک مشارکت بصری خود آن را میسازد (برونستین بهنقل ازشایگان، ۱۳۸۳: ۸۳: در نگارگری ایرانی برخی شکلها، نسبتبه چشم بیننده نزدیکتر و بعضی دورتر هستند. بعضی شکلها از طرف جانبی، بعضی از طرف روبهرو و یا از بالا، بهطور همزمان در یک تصویر دیدهمیشوند. در این حالت شکلها، هم می توانند مسطح و هم سه بعدی باشند و عمق ویژهای را هم القاکنند و ازلحاظ زاویهدید و زمان، در کنار و امتداد هم، در یک تصویر قرار گیرند. برای نمونه، در نگاره کابوس ضحاک (تصویر ۵)، حوض بهشکلی قراردادی طوری ترسیمشده که گویی از بالا، از دید پرنده، دیدهمی شود. در حالی که باقی تصویر از زوایای متفاوت مانند

در برخی نگارههای ایرانی تماشاگر از ارتفاع خاصی به صحنه مىنگرد بەھمىن دليل، بيننده به آسانى همه صحنه را درمى يابد و تداوم تجربه فضایی اتفاق می افتد (تصویرهای ۲۹و ۴۱). ساختار عمودی ترکیببندی، از ویژگیهای مهم نگارههای ایرانی برای نمایش فضاهای مختلف به طور همزمان در یک تصویر است. بدین گونه،تر کیببندی به سمت بالا رفت و دربر گیرنده ماه تا ماهی بود، از عرِّش تا فرش(پاپادوپولو،۱۳۶۱ :۲۸–۷۰)، (تصویر ۱۸). نگارگران ایرانی تمایل داشتند با تغییر زوایای دید، فعالیتهای آنسوی گستره دید را بهنمایش گذارند و نوعی از احساس توسعه را با ترکیببندی عمودی فضا و خلق فضاهایی که همزمان دیدهمی شود، در خیال بیننده، برانگیزانند (بینیون،۱۳۷۸: ۱۷۳) (تصویر ۳۶).

در نگارههای ایرانی، اجزای فضا همیشه کامل است، ولی کل فضا بهندرت کامل است. فضاهای ناتمام در کنارهم، هریک حرکت خاصی دارند و نگاه بیننده از جزئی به جزء دیگر و از نقشی بهسوی نقشی دیگر حرکتمی کند. درنگارهها واقعنمایی جزئیات، درعین حفظ وضع قراردادی کل اثر، تحقق می یابد و کلیت فضا نمادین و قراردادی باقی می ماند (پولیا کووا و رحیمووا، ۱۳۸۱: ۱۰۹)، (تصویر ۲۵). در سطح تصویر، چشم بیننده بهوسیله نقوش تزئینی و هندسی که روی سطوح

تصویر ۱. ژرفانمایی خطی

(Bogolyubov et al, 1968:119)

روبهرو و جانبی مشاهدهمی شود (ولش، ۱۳۷۰: ۴۶).

تصویر ۲. ژرفانمایی با خطوط موازی

در کوبیسم، پیکاسو صورت اشیا را به سطحهای هندسی متوالی و پیدرپی تجزیه کرد. سطوح تفکیکشده با همپوشانی یکدیگر باعث ایجاد عمق ویژهای میشوند و درعین حال، سطح دو بعدی تصویر هم پابر جا میماند(تصویر های ۱۴-۱۱). پیکاسو دراصل کوبیسم را وسیلهای برای کلنجاررفتن با احجام می دانست. وی ژرفانمایی خطی و حجمنمایی سه بعدی رنسانسی را کنار گذاشت و با تبدیل حجمهای طبیعی به احجام مکعبی شکل و شکستن و تبدیل آنها به سطوح تراش خورده که از زوایای دید مختلف بهطورهمزمان در یک تصویر دیدهمی شوند (تصویر های ۱۷و ۲۷)، نوعی فضای تصویری کمعمق و جدید را در سطح تصویر پدیدآورد که در آن حجم و جسمیت اشیا، با سطوح نشان داده شده است. در کوبیسم، نفوذ سطحی در سطح دیگر، به کمک امتداد خطوط کنارهنما در یکدیگر ضمناینکه، تصاویر را در پهنهٔ سطح متراکممی کند، باعث گسترش نیروی هرشکل در شکل دیگر می شود و ارتباط عناصر سازنده فضا را در سطح تصویر تضمین می کند (تصویرهای ۳۱و ۳۴)، (کوپر،۱۳۸۲:۳۸-۳۰).

دوبعدی و احجام مکعبی با وضوح یکسان ترسیمشدهاند، از

سطحی به سطح دیگر می رود که این امر به نمایش همزمان

فضاهای مختلف در کنارهم کمکمی کند(ولش، ۱۳۷۰ ۴۹:)،

نخستین گامهای رهایی از قید ساختار منظم ژرفانمایی

خطی، در نقاشیهای سزان <sup>۱۵</sup> دیدهمی شود. ژرفانمایی در

نقاشیهای سزان به گونهای است که اشیا و طبیعت از چند

زاویه دید مختلف با نقاط گریز متغیر، ترسیم می شوند. در

نقاشی سزان تغییر نقطه دید برای رسیدن به بیان کامل تری

از فرم و احجام در طبیعت، به کار رفتهاست. نقاشان کوبیست

نیز مانند پیکاسو و براک، از دستاوردهای سزان در آفرینش

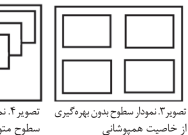
سبک کوبیسم که یکباره همه قوانین ژرفانمایی خطی را

دگرگون کرد، استفاده کردند (Machotka, 1996:64)،

چگونگی نمایش همزمانی فضا در کوبیسم

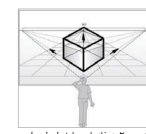
(تصویر ۲۹).

(تصویر های ۱۰ – ۸).



(بَترز، ۱۳۷۰: ۷۹).

تصویر ۴. نمودار نمایش همپوشانی سطوح متوالى (بَترز،۱۳۷۰: ۷۹).



(Bogolyubov et al, 1968:119)



تصویر ۵. "کابوس ضحاک"، اثر میرمصور، شاهنامه تهماسبی(سده ۱ ه.ق.)، (سیکر و کورکیان،۱۳۷۷ ک. ۱۰۵).



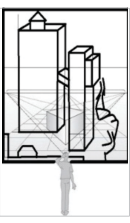
تصویر ۸. "تپههای هُورتادون سنخوان» اثر پیکاسو (م.(1909) (https://www.docstoc.com).



نصویر ۹. نمودار تغییر زوایای دید (نگارندگان).



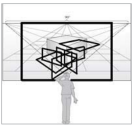
تصویر۱۵. زن و ماندولین، اثرکورو (۱۸۷۴م.)، (پاکباز،۱۳۷۹: ۴۱۲).



تصویر ۶۰ نمودار به کارگیری ژرفانمایی موازی و بهرهگیری از خاصیت هم پوشانی سطوح در نگاره کابوس ضحاک (نگارندگان).



تصویر ۱۰. نمودار تغییر زوایای دید (نگارندگان).



تصویر ۱۳. شکستن ساختار شکل های طبیعت در کوبیسم(نگارندگان).

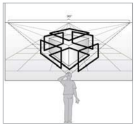


تصویر ۷. نمودار فرضی به کار گیری ژُر فانمایی خطی در نگاره کابوس ضحاک که در این حالت پشتبام و اندرونی ساختمان، از دید نگار گر پنهان میماند(نگارندگان).



تصویرهای ۱۱و ۱۲ طرحهای مقدماتی تبدیل فیگور انسان به سطوح تفکیک شده و نمایش همزمان آنها در یک تصویر

.(https://www.docstoc.com)



تصویر ۱۴. تر کیب سطوح شکسته شده بهطور همزمان در یک تصویر (نگارندگان).



تصویر ۱۷. زن و ماندولین، اثر پیکاسو (Warncke,2007:186)،(م.1909).



تصویر ۱۶. نمودار نمایش بعد چهارم در کوبیسم (http://www.mdc.edu).

## تطبیق همزمانی فضا در نگار گری ایرانی و نقاشیهای پیکاسو

مردمان شرق و غرب، طبیعت را با دو دیدگاه می نگرند. یکی سعی در توضیح و تصرف آن از راه علم و دیگری سعی در زنده نگه داشتن راز جاودانی آن دارند که هریک به نوعی به درک مفهوم زمان و فضا و یا نگاه به هستی مر تبطمی شود. در نگارگری، بازنمایی عین به عین مادی و ظاهری اشیا در طبیعت که در نقاشی اروپایی با بهره گیری از قواعد ژرفانمایی خطی در دوره رنسانس اتفاق می افتد، کمال یک اثر هنری را نمی رساند بلکه، همواره تغییر آن و یا حتی دورشدن از ظاهر مادی اشیا در طبیعت مدنظر هنرمند بوده است. در ژرفانمایی خطی، نقاش غربی از دیدگاهی بوده است. در ژرفانمایی خطی، نقاش غربی از دیدگاهی جهارچوبی ثابت و مشخص می نگرد که امکان تغییر یا تصوی درآن میسر نیست. لیکن نگارگران ایرانی با بهره گیری از قواعد ژرفانمایی همزمان، فضای نامحدودی را در سطح تصویر وارد کردند. گویی از آن پنجره ثابت و مشخص نقاشی

اروپایی خارجشده و فضای پشت آن را در جهتهای مختلف، مطالعه و تماشاکردهاند و پس از یک تجربه پُربار و پویا در اطراف موضوع، شکل و ترکیب موردنظر را می آفرینند. پیکاسو در دوره کوبیسم تحلیلی، از ژرفانمایی همزمان بهرهٔ فراوان بردهاست. اصل همزمانی فضا در کوبیسم، به تصور فضایی رنسانس و ژرفانمایی خطی پایان داد. نگارگر ایرانی با بهره گیری از مفهوم عالم مثال، فضاهای مختلف را همزمان نمایشمی دهد، ولی در نقاشی کوبیسم، با تغییر زوایای دید، تفکیک و ادغام مجدد سطوح طبیعت، فضایی همزمان و واقع گرایانه در جهان مادی و محسوس ایجاد شدهاست. در نگار گری ایرانی، جنبههای تزئینی و تمثیلی، نگاره را کاملاً از نقاشیهای کوبیستی پیکاسو جدامیسازد. در نگارههای ایرانی سطوح با نقوش هندسی و تزئینات مختلف پرشده و در ترسیم اشیا، به صورت مثالی ۱۵ آنها توجه شده است. ولی در نقاشیهای پیکاسو سطوح تفکیکشده اشیای طبیعی با خصوصیات عینی و مادی آنها بهطور همزمان در یک تصویر دیدهمی شوند. درادامه، مطالب گفته شده و یافتههای یژوهشی در جدولهای تطبیقی ۱و۲، آوردهشدهاست.

#### جدولهاى تطبيقي

جدول ۱. شباهتها و تفاوتهای عناصر همزمانی فضا درنگار گری ایرانی و نقاشیهای پیکاسو

| مفاهيم                                                      | نگارگری ایرانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نقاشی پیکاسو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ه<br>۲<br>۲<br>۲<br>۲<br>9<br><b>ب</b><br>انا<br>انا<br>انا | د. فضا، تصوری یا ذهنی است و فارغ از قیود زمان و مکان مادی و محسوس بهنمایش درآمدهاست.     ۲. براساس دیدگاه نویسندگان سنتگرا مانند هانری کربن، تیتوس بور کهارت و سیدحسین نصر، می توان گفت: در فضای بهنمایش درآمده در نگارگری ایرانی، هرافقی از فضای دوبعدی، مظهر مرتبهای از وجود و مرتبهای از عقل و معرفت است. براین مبنا در نگارههای ایرانی، هدف، انعکاس عالم مثال (ونه طبیعت صرف مادی) درسطح تصویر است.     ۳. اعتقاد به عالم مثال در ایران باستان، فلسفه اسلامی و عرفان اسلامی دراندیشههای ملاصدرا وجود داشتهاست.     ۴. فضا در نگارگری ایرانی، بانوعی تحرک بصری و عبور از سطحی به سطح دیگر همراه است. | د. فضا،ادراکی و عینی و وابسته به جهان محسوس مادی است.     کام بُعد و فضا در فلسفه دکارت که زمینه اصلی تفکر جدید اروپایی است، در نقاشی اروپایی هم فضایی ایجادکرده که تنها با جهان مادی منطبق است.     همزمانی کوبیسم، به تقلید و محاکات از طبیعت پایانداد.     *در قرن بیستم به تصور فضایی سه بُعدی رنسانس، بُعد چهارم زمان هم اضافهشد. |
| ر <b>ما</b> ن<br>ز <b>ما</b> ن                              | ۱. عالم مثال، مفهوم زمان مادی را شکسته و شکل را از بُعدِ تاریخ و زمان خود رهامی کند. ۲. زمان معیّنِ مادی و محسوس وجودندارد. ۳. زمان، قراردادی است و به عالم مثال متعلق است که «حال سرمدی» و یا «نقطهٔ حال و بیزمانِ »اهل صوفیه و به تعبیر امروزی باعث «همزمانی فضا» می شود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | حرکت و تغییر زوایای دید منجربه اضافهشدن بُعد چهارم «زمان» در تصویر شد درنتیجه، زمانِ مادی و محسوس وارد نقاشی شد و سبب ایجاد همزمانی فضا در سبک کوبیسم شد.     عامل زمان در بازنمایی زوایای مختلف یک جسم در جهان مادی و محسوس دخالتدارد.                                                                                                |
| مگان                                                        | مکان، مستقل وانتزاعی و دارای ممیزات عالم مثال است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مکان، ثابت و به جهان مادی و محسوس تعلق دارد.                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ا<br>ژرفانمای                                               | <ul> <li>۱. نفی ژرفانمایی خطی دیدهمی شود.</li> <li>۲. در نگارگری ایرانی از ژرفانمایی همزمان (طبیعی) که اقلیدس، کمال الدین فارسی و ابن هیثم آن را ابداع کردند، در سطح تصویر استفاده شده است.</li> <li>۳. از ژرفانمایی با خطوط موازی بهره گرفته شده است.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | در نقاشی کوبیسم، نفی ژرفانمایی خطی که برمبنای<br>فضای افلاطونی و اصول «مطلق» فیزیک نیوتن و محاکات<br>طبیعت بود، دیدهمیشود.     ۲. ژرفانمایی همزمان برمبنای هندسه نااقلیدسی مورد استفاده<br>قرارمی گیرد.                                                                                                                                |

ژرفا وعمق







۱. فضا، نمادین و تزئینی است و بهتدریج دیدهمیشود.

۲. فضای سطح تصویربا نشانههای انتزاعی از واقعیت، بهطور مفهومی، مشاهدهمی شود.

۳. فضا هم دوبُعدی است و هم عُمق دارد. سطوح پی در پی نیز، بُعد سوم را بهذهن القامي كنند.

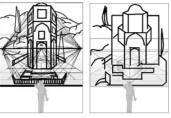
۴. فضاهای مختلف بدون توالی مکانی و زمانی، از چند زاویه دید مختلف، در سطح تصویر همزمان بهنمایش درمی آیند.

۵. فضا،هم یکپارچه و هم ناپیوسته است.

۶. برای نمایش همزمان روایتها و داستانهای مختلف در یک تصویر، تمامی فضا قراردادی و ناقص است ولی اجزای فضا همیشه کامل و واقعی است.



تصویر ۲۱. خسرو و شیرین، قرن نهم هجری، دو فضا و دو زمان مجزا (دو آسمان شب و روز)در کنارهم(کنبی،۱۳۸۱: ۷۴).



تصویر ۲۲. نمودار ژرفانمایی همزمان و نمودار فرضی ژرفانمایی خطی (نگارندگان).

۱. در سطح نگاره، نفی ژرفانمایی خطی و استفاده از ژرفانمایی همزمان دیدهمی شود.

۲. از قواعد ژُرفانمایی با خطوط موازی، برای ترسیم سه بُعد یک مکعب و ارتباط ابعاد آن باهم بهصورتی حقیقی استفادهمیشود. ۳. در نگارهها از تصاویر موازی برای ترسیم یکسان اِبعاد یک مکعب و نقوش تزئینی و هندسی روی آنها با وضوح و اندازههای یکسان بهره گرفته شدهاست.





دوفصلنامه علمي - پژوهشي نشريه مطالعات تطبيقي سال سوم، شماره ششم، پاییز و زمستان ۱۳۹۲

9

84



تصویر ۱۹.(سمت راست) تفکیک سطوح متوالی(نگارندگان). تصویر ۲۰. (سمت چپ) نمودار تفکیک سطوح که همزمان از زوایای مختلف دیده میشوند(نویسندگان).

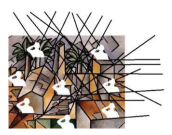
۱. فضای کوبیسم، مفهومهای رایج فضای دوبعدیو سه بعدی را نقضمی کند و فضای کم عمق ویژهای را در سطح تصویر القامی کند. در عین حال، سطح دوبُعدی ویژهای پابرجا میماند. ۲. با به کارگیری بعد چهارم زمان و گسترش حوزه دریافت فضا، مفهوم جدیدی ازهمزمانی فضا در سطح تصویر پدیدمی آید. ۳. در سطح تصویر، بر جنبه فضایی اجسام تأکید شدهاست.

۴. فضاءمکانی ثابت را برای یک رویداد در چند زمان خاص نمایشمیدهد.

۵. در فضای سطح تصویر عناصر تجسمی خط، سطح، نور وسایه و...تفکیک شدهاند.



تصویر ۲۳. کارخانه هورتادون سنخوان، اثر پیکاسو(۱۹۰۹م.)، (کوپر،۱۳۸۲ :۳۴).



تصویر ۲۴. خطوط غیرهم گرا(نگارندگان).

۱. نفی ژرفانمایی خطی دیدهمیشود. ۲. از ژرفانمایی همزمان استفاده شدهاست.

| ه جدول ۱. شباهت ها و تفاوت های ساختار تجسمی همرمانی فقف در تحار تری و تفاهی های پیدانشو |                                                                                                       |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| نقاشی پیکاسو                                                                            | نگارگری ایرانی                                                                                        |  |  |  |  |
|                                                                                         |                                                                                                       |  |  |  |  |
| تصویر ۲۷. (سمت راست) زن و گُلابی، اثر پیکاسو (۹۰ (Warncke,2007: 164)                    | تصویر ۲۵. (سمت راست) منظرهای ازشهر در شب، اثر میر سیدعلی، خمسه نظامی شاه تهماسب، مکتب تبریز(۹۴۷ ه.ق.) |  |  |  |  |

۱۹۰م.)،

تصویر ۲۸. (سمت چپ) روابط ساختاری و شبکهبندی خطی درجهت ارائه سطوح در سطح تصویر(نگارندگان).

۱. خطوط میان سطوحی که همزمان دیدهمی شود، باهم ارتباط برقرارمی کند.

۲. شكلها با خطوط الحاقى در فضا ادغاممى شود.

۳. خطوط کنارهنمای مثبت به منفی و خطوط روشن به خطوط تیره

۴. خطوط در مسیرحرکت سطوح، تغییر شکل مییابد. ۵. خطوط تداومندارد.

(سیکر و کورکیان، ۱۳۷۷ : ۱۱۶). تصویر ۲۶. (سمت چپ) نمودار تحلیل خطوط(نگارندگان).

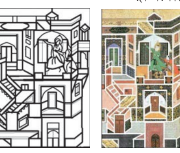
١. خطوط مورب سطح تصوير،عمق را بهذهن القامي كند. ۲. از خط درجهت سطح آفرینی استفاده شدهاست.

۳. خطوط به سطوح تفکیکشده، حالتی فعال و پرتحرک می بخشد و رابطه میان سطوح و فضاهای همزمان را بهشکلی روشن و واضح مشخصمی کند.

۴. ساختار خطی در ایجاد فضایی منسجم و یکپارچه، نقشی اساسی برعهدهدارد.







4

تصویر ۳۰. نمودارهای تفکیک سطوح(نگارندگان).

۱. تداوم تجربه فضایی باسطوح متعدد ومتوالی که از پائین به بالاو اطراف امتدادمی یابد و موازی با صفحه تصویر روی هم قرارمی گیرد، اتفاق می افتد.

۲. سطوح از مرزهای تصویر فراتررفته و بهنظرمی رسد که یکی از آنها جلوتر از دیگری است.

۳. سطوح متوالی و پی در پی با همپوشانی یکدیگر عمق ویژهای را در سطح تصویر القامی کند.





تصویر ۳۱. (سمت راست) سر یک مرد، اثر پیکاسو،(۱۹۰۹ م.)، .(Warncke,2007: 170)

تصویر ۳۲. (سمت چپ) نمودار تفکیک و ادغام سطوح.(نگارندگان).

۱. تجزیه اشیا به سطحهای هندسی و ادغام مجدد سطوح در سطح تصوير.

۲. سطوح تفکیکشده و تراشهای درهمتنیده با همپوشانی یکدیگر به نمایش همزمان فضاهای مختلف کمکمی کند.

۳. سطوح متوالی با درجههای مختلف سایه و روشن، همزمان از زاویه دیدهای مختلف دیده می شود.

# ادامه جدول ۲. شباهتها و تفاوتهای ساختار تجسمی همزمانی فضا در نگارگری و نقاشیهای پیکاسو نقاشى پيكاسو نگارگری ایرانی تصویرهای ۳۴و ۳۵. سر یک زن، اثرپیکاسو(۱۹۰۶م.)، تصویر ۳۳. باربُد در مجلس خسروپرویز عود مینوازد، اثر میرزا علی .(Warncke,2007:154) (۱۰ ه.ق.)،(سیکر و کورکیان، ۱۳۷۷ :۱۱۳). ۱. حجم و جسمیت اشیا، بدون رعایت قوانین ژرفانمایی خطی ۱. درسطح تصویر، حجم سه بعدی وجودندارد و نوعی حجمنمایی و ازطریق مجموعهای از احجام و مکعبهای درهم بافته ارائه ویژه دیدهمی شود. شدهاست. ۲. ترکیب زاویههای دید مختلف. از بالا، روبه رو، جانبی و ... حجم ویژهای ۲. احجام طبیعی شکسته شده و به شکلهای استوانهای، مکعب، را در سطح دوبعدی تصویر ایجاد می کند. مخروطی و... درهم ادغاممی شوند و شبیه مجسمه، در سطح ۳. از ژرفانمایی با خطوط موازی برای نمایش احجام مکعبی در تصویر بهطور همزمان بهنمایش درمیآید. سطح تصویر استفادهمی شود. این نوع ژرفانمایی، نمایش یکسان و همزمان ابعاد مختلف احجام مكعبي را فراهممي كند. ۳. در سطح تصویر، تر کیب بندی و ساختار تصویری بر حجم سه بعدی اجسام غلبهدارد.

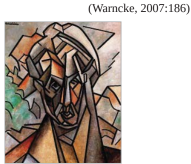


تصویر ۳۶. هتک حرمت بوستان، منسوب به شیخ محمد(۱۰ه.ق.)، (سیکر و کورکیان، ۱۳۷۷: ۱۲۰).

۱. رنگها غیرواقعی، روشن، خالص و تخت هستند.

۲. سطوح رنگی تخت در سطح تصویر کنارهم هستند. ۳. رنگ، تابع تأثیرات جوی جهان مادی نیست. ۴. از تضادهای رنگی برای ایجاد حرکت بصری بین سطوح که

عمق ویژهای میسازد و خلق فضاهایی که همزمان دیدهمیشوند، استفاده شدهاست.



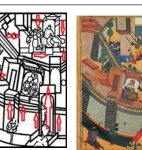
تصویر ۳۷. سریک زن و کوهها، اثر پیکاسو(۱۹۰۹م.)،

تصویر ۳۸. نمودار تفکیک سطوح(نگارندگان).

۱. رنگ به عنوان عنصری مستقل از شکل ورنگ واقعی اشیا، به کاربرده شدهاست.

۲. در کوبیسم،تجارب رنگی درعرصه ارائه فضاها به طور همزمان، نقش کمتری نسبت به سایر عناصر بصری برعهده دارد.

| ى ر ئىسىدى پيائىسر                                                                                                                                            | ۱۰ شباهای و تعوی ساحمار تاجسمی همرسای کفتا در محار دری                                                                                            | J955, 10767 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| نقاشی پیکاسو                                                                                                                                                  | نگارگری ایرانی                                                                                                                                    | تجسمي       |
| تصویر ۴۰ زن نشسته، اثر پیکاسو(۱۹۰۹م.)،(کُوپر، ۱۳۸۲ :۳۶).<br>۱. نور متمرکز وجودندارد.<br>۲. ساختار تصویری و ترکیببندی بر نور و سایه مادی و محسوس،<br>غلبهدارد. | تصویر ۳۹. ملاقات همای و همایون در باغ(۸۳۴ ه.ق.)،<br>(تجویدی، ۱۳۷۵ : ۱۰۶).<br>۱. نور متمرکز در نگارهها دیدهنمیشود. نور درکل فضای نگاره<br>پخش است. | نور و سایه  |
|                                                                                                                                                               | 1                                                                                                                                                 |             |



۳. نور یکنواخت و غیرمتمرکز بهوضوح نقوش تزئینی و فضاهای

مختلف که همزمان در یک تصویر کنارهم بهنمایش درآمدهاند،

۲. نور، تابع تأثیرات جوی نیست.

كمكمي كند.



تصویر ۴۱. (سمت راست) اسفندیار ارجاسب را در دِژ برازن می کشد و خواهرانش را نجات می دهد (۸۳۳ ه.ق.)، (پاکباز، ۱۳۷۹: ۴۰۰). تصویر ۴۲. (سمت چپ) نموداره نمایش حرکت درسطح تصویر و تفکیک سطوح(نگارندگان).

۱. حرکت از سطحی به سطح دیگر و از افقی به افق دیگر با مشاركت بيننده انجاممي شود.

۲. حرکت بین فضای دو بُعدی وسه بُعدی در سطح تصویر اتفاقمىافتد.

۳. سطوح در فضا برهم تأثیرمیگذارند و حرکت بصری بین آنها ایجادمیشود.

۴. حرکت در فضا به صورت کلیتی در حال رشد همواره وجود دارد. ۵. چشم تماشاگر با حرکت و مشارکت بصری خود، فاصله سطوح متداوم را در ذهن خود میسازد که این امر باعث توهم حرکت و عمق میشود.



٣. سايه ونور، مستقل از واقعيت پيرامون است.

و متوالی از یکدیگر، استفادهمی شود.

۴. از نوروسایه غیرمتمرکز برای متمایزساختن سطوح تفکیکشده

۵. از نور و سایه غیرمتمرکز برای نمایش حجمهای تراشخورده که همزمان در یک تصویر دیدهمی شوند، استفاده شدهاست.



تصویر ۴۳.آب انبارها، اثر پیکاسو(۱۹۰۹م.)، (Jaffe,1988:69) تصویر ۴۴. نمودار نمایش حرکت(نگارندگان).

۱. حرکت در فضای سطح تصویر دیدهمیشود.

۲. حرکت باعث دیدهشدن فضاهای مختلف در چند زمان متوالی در جهان محسوس و مادی میشود.

۳. فضای کوبیسمی بهسوی نگرنده در حرکت است و به درون و بیرون فضا و مکان، تجاوزمی کند.

۴. بهوسیله حرکت در فضا میتوان ارتباط بین قسمتهای مختلف آن را تجربه کرد.



(نگارندگان)

#### نتيجهگيري

نتایج بررسی های انجامشده در پژوهش حاضر بیانگر آن است که ویژگی های همزمانی فضا در نظام زیباشناختی نگار گری ایرانی و نقاشیهای پیکاسو بهطور کامل یکسان نیستند و شباهتها و تفاوتهایی باهم دارند. عناصر مشترکی مانند فضای بهنسبت دو بُعدی در سطح تصویر، سطوح رنگی متوالی و پیدرپی و نفی ژرفانمایی خطی در نگارههای ایرانی و آثار پیکاسو بهطور مشترک، دیدهمی شود. همچنین در آثار نگارگری که براساس حکمت و فلسفه ایرانی و اسلامی ایجاد شدهاند، فضا، زمان و مکان، ذهنی، تخیلی و فارغ از قیود محسوس مادی بوده و با عالم مثال پیونددارد. لیکن در نقاشیهای پیکاسو که برمبنای تفکر و فلسفه اروپایی پدیدآمده، فضا، زمان و مکان، ادراکی و عینی و وابسته به جهان محسوس مادی است. این نکته بارزترین تفاوت این دو شیوه نمایش فضا قلمدادمی شود. در آثار پیکاسو، فضا، مکانی ثابت برای ادغام نمودارهای مختلف اشیا در یکدیگر در چند زمان متوالی و نمایش همزمان حجم و جسمیت اشیا بدون سه بُعدنمایی است که ازطریق مجموعهای از مکعبهای درهم بافتهشده، جهان محسوس را نمایش می دهد. ولی نمایش رویدادها و داستانهای روایی گوناگون در نگار گری بهموازات یکدیگر و بدون رابطه زمانی و مکانی، بهطور همزمان در یک تصویر و در فضای مثالی اتفاق میافتد. باتوجهبه دلایل بالا ملاحظهمی شود که تفاوت مبانی نظری و مفهوم فضا، عامل ایجاد تفاوت و تشابه در آثار نگارگری و نقاشی کوبیستی است که پیکاسو از مهمترین بنیانگذاران آن معرفیمیشود. همچنین، نکته قابل توجهی که از دید سایر پژوهشگران مغفول مانده، تطابق نداشتن کامل مفهوم و مصداق همزمانی در نقاشی های پیکاسو و نگارههای ایرانی است. چراکه این اصطلاح، نخستینبار برای توصیف آثار پیکاسو به کاررفته و سپس، هنرپژوهان غربی آن را در توصیف فضای نگارگری ایرانی به کار گرفتهاند. ازینرو، آشکارمی شود که کاربرد این اصطلاح درباره فضای نگارگری ایرانی از دقت لازم برخوردار نیست.

#### پینوشت

۱- کوبیسم (Cubism): شیوهای انتزاعی در نقاشی اوائل قرن بیستم است که پیکاسو و براک آن را ابداع کردند. هدف نقاشان کوبیست، نمایش حجم وفضا ازطریق تراش بندیِ سطوح و متوسل نشدن به توهم عُمق بود. اصطلاح کوبیسم را نخستین بار لویی وُسل (.مChilvers, 2003 : 732).

- 2- Pablo Picasso (1881-1973.<sub>e</sub>).
- 3- Simultaneity
- 4-Henri Bergson(1859-1941.<sub>م</sub>).

فیلسوف و روانشناس مشهور فرانسوی.

۵-کوبیسم تحلیلی یا حجمگری تحلیلی (Analitic Cubism): شیوهای در نقاشی کوبیسم است که در سالهای ۱۹۰۹ تا ۱۹۱۱میلادی در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (Chilv در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (chilv در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (chilv در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (chilv در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (chilv در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (chilv در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (chilv در نقاشی اروپایی شکل گرفت، در این شیوه نقاشان کوبیست اُشکال هندسی را به برشها و بُرهای هندسی تجزیه می کنند (chilv در نقاشی از در نقاشی از در نقاشی از در نقاشی از در نقاشی در نقاش در نقاشی در نقاشی در نقاش د

6-Ernest Diez(1878-1961.<sub>9</sub>).

نویسنده استرالیایی، منتقد هنر و تاریخنویس.

- 7- Alexandre Papadopoulo (1802-1870.<sub>e</sub>).
- 8- Sheila R. Canby

رئیس بخش هنر اسلامی موزه متروپولیتن نیویورک و و از پژوهشگران برجسته هنر عصر صفوی.

- 9- Spatial Simultaneity
- 10- Stuart Cary Welesh (1928-2008.<sub>e</sub>).
- 11- Linear Perspective
- 12- High Horizon

در نگارگری ایرانی، شیوهای در منظرهنگاری است که در آن خط فرضی افق تا نزدیک مرز بالایی تصویر بالامیرود که سطح آسمان بسیار باریکتر از سطح زمین به نمایش درمی آید(پاکباز، ۱۳۷۹).

۱۳- فیلسوف ایرانی که سال ۱۳۱۲ه.ش.در تهران بهدنیاآمد.وی استاد علوم اسلامی در دانشگاه جُرج واشنگتن است که مقالات و کتابهای دانشگاهی بسیاری را در زمینه علوم و فلسفه اسلامی نگاشتهاست.

- 14- Imaginal World
- 15- Simultaneous Perspective
- 16- Binyon Laurence(1869-1943.<sub>e</sub>)

۱۷ - این کتاب(مجموعه مقالات)، ترجمهای است از:

A Survey of Persian Art (Painting and the art of the book, Vol.V,PP.1809-1994 & Vol.X .

- 18- Persian Painting
- 19- Oliver Leaman

استاد فلسفه دانشگاه کنتاکی است که مطالعات بسیاری را در زمینه فلسفه اسلامی و شرق داشتهاست. وی در سال ۱۹۷۹ میلادی درجه دکتری تخصصی (.Ph.D)خود را از دانشگاه کمبریج انگلستان دریافتکردهاست.

20- History of Islamic Philosophy

۲۱- عارف مسلمان اندلسی و اهل تصوف (۶۳۸-۵۶۰ ه.ق.) (Andalusia). (دهخدا، ۳۷۶: ۱۳۷۷).

- 22- Spiritual
- 23- Corporeal

۲۴- صدرالدین محمد شیرازی معروف به ملاصدرا: فیلسوف و عارف ایرانی متوفی در سال ۱۰۵۰ ه.ق.(دهخدا،۱۳۷۷ : ۲۱۴۳۶). ۲۵- شیخ شهابالدین سهروردی: حکیم و فیلسوف ایرانی، معروف به شیخ اشراق و نویسنده کتاب فلسفی"حکمت اشراق" (۵۸۷-۵۴۹).

#### 26- Suspended Forms

در عالم مثال، شکلها از جهت قابل رؤیتبودن با ویژگیهای عینی همراه هستند ولی نه همچون جهان مادی، جسمی و فیزیکی (از جهت قابل لمسبودن). برای نمونه، شکلها و هرآنچه با آنها در ارتباط و تعامل است، رنگ و فرم قابل شناسایی دارند اما مثل جهان محسوس مادی نیست، بالاتر و برتر از آن است (corbin, 1977:166).

27- Titus Burchhardt(1908-1984 م.)

پژوهشگر عرفان، تصوف، هنر و تمدن اسلامی.

رياضيدان يوناني

28- Art of Islam

۲۹- وجود اشیا در علم خداوند درواقع وجود نیست بلکه، ثبوت است. چیز یا شیبودن همه ممکنات، پیش از پوشیدن جامه هستی به فرمان خدا، وجود عینی ندارند و در علم او هستند. به عبارتی دیگر، اعیان ثابته درحال عدم هستند و بههیچ وجه وجود عینی ندارند و وجودی علمی دارند(بورکهارت، ۱۳۶۵؛ ۴۴).

- 30- Euclid(327-283 .ق.م.
- 31- Euclidean Geometry
- 32- Plane Geometry
- 33- Solid Geometry
- 34- Plato(427-347 ق.م. )

فیلسوف و دانشمند یونانی که شاگرد سقراط(Socrates) بود.

(ق.م. 35- Aristotle(384-322)

فیلسوف یونانی، شاگرد افلاطون و نویسنده کتاب «فن شعر» (Poetics)

- 36- Topos
- 37- Renaissance

دورهای که در آن هنر اروپای غربی در سدههای(۱۶-۱۴م.) با احیای الگوهای هنر کلاسیک (Classic) و توجه به ارزشهای انسانگرایانه(Humaniticism)متمایزمیشود(493: Chilvers, 2003).

38- Isaac Newton(1643-1727.)

فیزیکدان، ریاضیدان و فیلسوف انگلیسی

39- Giotto di Bondon (1270-1337.)

نقاش و معمار ایتالیایی و مهم ترین آغاز کننده ژرفانمایی خطی در هنر اروپایی(Chilvers, 2003 :241).

40- Picture Plane

سطحی فرضی در هر طرح و تصویر، همانند صفحه شفافی بر مسیر دید ناظرکه عناصر تصویر روی آن تجسمیابند(Ibid:455).

41- Non- Euclidean Geometry

این هندسه را سال(۱۸۲۹م.) «لُباچُفسکی» (Lobaschefski) (۱۸۵۶–۱۷۹۲م.)، ابداع کرد.

42- Albert Einstein(1879-1955.<sub>7</sub>)

فیزیکدان آلمانی، دانشمند بزرگ فیزیک نظری و برنده جایزه نوبل( Nobel) فیزیک(۱۹۲۱م.).

43- Rene Descartes(1596-1650.<sub>e</sub>)

فیلسوف، ریاضیدان و فیزیکدان فرانسوی

- 44- Artificial Perspective
- 45- Natural Perspective

۴۶- دانشمند و ریاضیدان ایرانی(۳۵۴-۴۳۰ ه.ق) و نویسنده کتاب"المناظر" (دهخدا،۱۳۷۷:۴۰۳).

۴۷- فیزیکدان و ریاضیدان ایرانی که سهم بزرگی در دانش اُپتیک (Optic) و فیزیک نور و نظریه اعداد داشته و سال ۷۲۰ ه.ق. وفاتیافت(دهخدا،۱۳۷۷ ۱۸۵۵: 48- Georges Braque(1882-1963.<sub>7</sub>)

نقاش وچاپگر فرانسوی که از پیشگامان برجسته هنر مدرن و یکی از بنیانگذاران جنبش کوبیسم به شمارمی آید (Chilvers, 2003:84). 49-Form:

۵۰- بههم جمع آمده در نقطه حال همه دور زمان، روز و مه و سال(شبستری،۱۳۷۱: ۷۲).

51- Descriptive Geometry

نخستین بار، گاسیار مونش(۱۷۴۶-۱۸۱۸م.) اصطلاح هندسه ترسیمی را به کاربر د(دهخدا،۱۳۷۷:۲۳۵۶۳).

- 52- Axonometry or Parallel Perspective
- 53- Axonometric Pictures
- 54- Surfaces Overlapping

وقتی شکلهای مسطح داخل صفحه تصویر، موازی با صفحه تصویر روی هم قرار گیرند، توهم دوری و نزدیکی ایجادمی شود و فضایی در عمق پدیدمی آورند که به همپوشانی سطوح معروف است (بَترز، ۱۳۷۰: ۷۹: ۱۳۷۰).

55- Andre Lhote(1885-1962.<sub>e</sub>)

نقاش، پیکره ساز، مُدرس و هنری نویس فرانسوی

56- Leo Bronstein (1902-1976.).

57- Paul Cezanne(1839-1906.).

نقاش پستامپرسیونیست فرانسوی که پدر هنر مدرن خواندهمی شود (Chilvers, 2003 : 116).

۵۸ - آرکتیپ(Archetype): به نقش مایه یا الگوی اولیهای که در تداوم فرهنگی، نیروی رمزی و خصلت نمادین یافته است، گفته می شود (پاکباز، ۱۳۷۹ : ۱۳۷۹).

#### منابع و مآخذ

- بترز، رَی.(۱۳۷۰). **زبان نقاشی،** ترجمه داراب بهنام شباهنگ، چاپ اول، تهران: چکامه.
- بور کهارت، تیتوس.(۱۳۶۵). هنر اسلامی(زبان و بیان)، ترجمه مسعود رجبنیا، چاپ اول، تهران: سروش.
- بینیون، لورنس.(۱۳۷۸). خصایص زیبایی در نگار گری ایرانی، مجموعه مقالات سیر و صور نقاشی ایرانی، به کوشش آرتور اپهام پوپ، ترجمه یعقوب آژند، چاپ اول، تهران: مولی.
  - پاپادوپولو، الکساندر.(۱۳۶۱). تصویرسازی عالمی کوچک برای انسان، **فصلنامه هنر**، (۲)،۸۳-۷۰.
    - پاکباز، رویین.(۱۳۷۹). **دایرهالمعارف هنر**، چاپ اول، تهران: فرهنگ معاصر.
    - \_\_\_\_\_\_(۱۳۸۰). نقاشی ایران(از دیروز تا امروز)، چاپ دوم، تهران: زرین و سیمین.
  - پولیاکووا، ی.آ. و رحیمووا، ز.ی.(۱۳۸۱). نقاشی و ادبیات ایرانی، ترجمه زهره فیضی، چاپ اول، تهران: روزنه.
- تجویدی، اکبر.(۱۳۷۵). نگاهی به نقاشی ایران (از آغاز تا قرن دهم هجری)، چاپ اول، تهران: فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - حسینی، مهدی.(۱۳۸۱). مفهوم فضا در نقاشی عامیانه مذهبی، **فصلنامه هنر**، (۵۴)، ۱۴۸–۱۳۸.
    - دهخدا، على اكبر. (١٣٧٧). فرهنگ لغت دهخدا، چاپ دوم(دوره جديد)، تهران: دانشگاه تهران.
  - سیکر، ژ.پ. و کورکیان، ام.(۱۳۷۷). **باغهای خیال**، ترجمه پرویز مرزبان، چاپ اول، تهران: فرزان.
    - شایگان، داریوش.(۱۳۸۳). بتهای ذهنی و خاطره ازلی، چاپ ششم، تهران: امیر کبیر.
- شبستری، محمود.(۱۳۷۱). مجموعه آثار شیخ محمود شبستری، تصحیح صمد موحد، چاپ دوم، تهران: طهوری.
- فرخپیام، افسانه.(۱۳۸۶). بررسی تطبیقی زمان و فضا در نقاشی ایران و چین، پایاننامه مقطع کارشناسیارشد، بهران.
  - قیصری، داوود.(۱۳۷۹). رسائل قیصری، تصحیح سیدجلال آشتیانی، چاپ سوم، تهران: حکمت و فلسفه ایران.
    - کنبی، شیلا.(۱۳۸۱). نگارگری ایرانی، مترجم مهدی حسینی، چاپ اول، تهران: مطالعات هنر اسلامی.

- کشاورز، گلناز و گودرزی، مصطفی.(۱۳۸۶). بررسی مفهوم زمان و مکان در نگارگری ایرانی، فصلنامه هنرهای زیبا، (۳۱)، ۹۹-۹۹.
  - کوپر، داگلاس.(۱۳۸۲). **تاریخ کوبیسم**، ترجمه محسن کرامتی، چاپ سوم، تهران: نگاه.
- ناظری، افسانه.(۱۳۸۷). حال سرمدی، تأویلی بر نگاره خسرو و شیرین، فصلنامه نامه هنر، دانشگاه هنر، (۱)، ۳۵-۲۳.
  - نصر، سیدحسین.(۱۳۷۳). عالم خیال و مفهوم فضا در مینیاتور ایرانی، **فصلنامه هنر**، (۲۶)، ۸۵-۷۹.
  - ولش، استوارت کاری.(۱۳۷۰). ویژگیهای نقاشی ایرانی، **نگاره**، ترجمه نسرین هاشمی، (۲)، ۴۶–۵۳.
- Bergson, H. & Dingle, H. (1965). Duration and Simultaneity: With Reference to Einstein's Theory. (Trans: Leon Jacobson). Michigan: Bobbs Merrill.
- Bogolyubov, S. & Voinov, A. (1968). Engineering Drawing. Moscow: Mir Publishers.
- Canby, SH. R. (1997). **Persian Painting**. London: British Museum Press.
- Chilvers, I. (2003). **The Concise Oxford Dictionary of Art and Artist**. (third edn). UK: Oxford University Press.
- Chittick, W. C. (1994). **Imaginal Worlds: Ibn Al-Arabi and the Problem of Religious Diversity**. Albany: State University of New York Press.
- Corbin, H. (1977). Spiritual Body and Celestial Earth: From Masdean Iran to Shi'ite Iran. Princeton: Princeton University Press.
- Deiz, E. (1937). Ars Islamica. (Vol. IV), Michigan: The Smithsonian Institution & Regent of University of Michigan Press.
- Giedion, S. (2002). **Space, Time and Architecture: The Growth of a New Tradition**. Massachusetts: Harvard University Press.
- Greenberg, M. J. (2008). **Euclidean and Non-Euclidean Geometries: Development and History.**New York: Macmillan Press.
- Jaffe, H. C. (1988). Pablo Picasso: Drawing and Print. London: Thames and Hudson Ltd.
- Lindberg, D. C. (2010) The Beginnings of Western Science: The European Scientific Tradition in Philosophical, Religious and Institutional Context, Prehistory to A.D. 1450. (second edn). Chicago and London: University of Chicago Press.
- Machotka, P. (1996). Cezanne: Landscape into Art. New Haven and London: Yale University Press.
- Nasr, H. & Leaman, O. (eds). (1996). **History of Islamic Philosophy**. London: Routledge Press.
- Papadopoulo, A. (1979). Islam and Muslim Art. New York: H. N. Abrams Press.
- Sporr, D. J. (2000). **The Creative Impulse: An Introduction to the Arts**. New York: Prentice-Hall Press.
- Warncke, C. P. (2007). Pablo Picasso: The Works 1890-1936. Munich: Taschen GmbH Press.
- https://www.docstoc.com (access date: 19/4/2012).
- http://www.mdc.edu (access date: 29/8/2012).

نماز لیقهای تر کمن،

بحثی درباب نمادهای کلیدی و آئینی فرهنگ

جبار رحمانی شهربانو کاملی \*\*

#### چکیدہ

دستبافتههای قوم ترکمن در پاسخ به نیازهای زندگی کوچنشینی و نیمه کوچنشینی در ابعاد و اندازههای گوناگون بهوجود آمدهاست. نمازلیق، یکی از شاخص ترین دستبافتههای ترکمن است که از روز گاران کهن زنان آن را بهعنوان عنصری هویتبخش و کاربردی برای برگزاری عمل آئینی نماز میبافتند. هدف از بافت و استفاده از نمازلیق تنها به جنبههای نیایشی و مذهبی محدود نمی شود بلکه، جنبههای اجتماعی و فرهنگی را نیز دربرمی گیرد آن گونه که همچون رکن جدایی ناپذیر از زندگی، در مهم ترین مراسم اجتماعی و فرهنگی قوم ترکمن کاربرد دارد. در هر فرهنگی، نمادهایی کلیدی وجود دارد که بیانگر معانی، ارزشها و باورهای مهم آن جامعه است. این نمادهای کلیدی به دو دسته نمادهای خلاصه کننده و توضیح دهنده، تقسیم می شوند. نمادهای خلاصه کننده که بیشتر نمادهایی مقدس هستند، نقشی کلیدی در انتقال و تداوم معانی و ارزشهای محوری فرهنگ دارند. بنابر آنچه گفتهشد، در پژوهش حاضر با بهرهگیری از روش توصیفی-تحلیلی و انجام تحقیقات کتابخانهای در عرصه مفاهیم نمادهای کلیدی و تحقیقات میدانی، نمازلیق و اهمیت نمادین آن در فرهنگ ترکمن در منطقه آققلا مطالعه و بررسی شدهاست. منشأ وجودی و دلایل کاربرد نقوش به کاررفته در نمازلیقها وابسته به نوع زندگی گذشته قوم ترکمن و متأثر از باورهای پیشاسلامی و عناصر محیط طبیعی زندگی آنها بوده که پس از پذیرفتن اسلام در نیمه دوم سده شانزدهم میلادی، با آفرینش مفاهیمی نو به زندگی خود در دستبافتهها ادامهدادهاند. ازین و نمازلیق به عنوان نمادی کلیدی و مقدس، این پرسش را در ذهن برمی انگیزد که چه ارتباطی بین ابعاد اجتماعی، آئینی و فرهنگی نمازلیق با قوم ترکمن وجود دارد. نتایج بهدست آمده از پژوهش حاضر بیانگر آن است که این دستبافته، مهمترین باورها و ارزشهای اسلامی و پیشاسلامی ترکمانان را همراه بااهمیتترین عناصرفرهنگی و هویتی آنها در خود بازنمایی می کند. کار کرد فرهنگی نمازلیق افزون بر انتقال این معانی، درونی کردن آنها در اعضای جامعه و القای نوعی تعلق عاطفی و ایجاد انگیزه برای پیروی کردن این معانی است. درنتیجه، نمازلیق همچون زمینهای برای خلق نقوش وابسته به باوری خاص و دارای کارکردهای خاص ازجمله دفع چشمزخم، امنیت، زایش و باروری است.

**کلیدواژگان**: فرهنگ ترکمن، نمازلیق، دستبافته، نمادهای کلیدی، نمادهای خلاصه کننده.

<sup>\*</sup>استادیار، پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی، تهران.

<sup>\*\*</sup>دانشجوی کارشناسی ارشد هنراسلامی، دانشکده هنرادیان و تمدنها، دانشگاه هنر اصفهان.

#### مقدمه

ترکمنان ایران در حاشیه جنوبشرقی دریای خزر در شهرهای بندر ترکمن، آق قلعه، گنبد، کلاله، مراوه تپه، جرگلانو نیزسایر شهرها بهصورت دستهجمعی زندگی می کنند. آنها از سه طایفه بزرگ تشکیل شدهاند؛ یموت، تکه و گوگلان که آنان نیز به تیرهها و طوایفی تقسیم شدهاند. شیوه سنتی معیشت این قوم،کوچندگی بودهاست(وجدانی، شیوه سنتی معیشت این قوم،کوچندگی بودهاست(وجدانی، ترکمنان مجبور به یکجانشینی شدند. این مسأله تااندازه بسیاری سبب تحول در سبک زندگی و برخی از وجوه فرهنگی آنها شد. یموتها بیش از همه در ترکمن صحرا و در مناطق گومیشان، داشلی برون، آق قلعه، بندر ترکمن و حومه گنبدکاووس که به بخشهای جلگهای معروف است، خومه گنبدکاووس که به بخشهای جلگهای معروف است، زندگی می کنند(مرادی، ۱۳۷۸).

ترکمنان از مسلمانان اهل سنت هستند و حتی برخی واژه ترکمن را هم بهمعنای ترکِ مسلمان میدانند. یکی از مهم ترین ویژگیهای این قوم آن است که بسیاری ازویژگیهای فرهنگِ سنتی خودشان را همچنان حفظ کردهاند. چنان که این مورد را می توان در موسیقی، هنر، آداب و رسوم، لباس و ... هم مشاهده کرد(رضایی و همکاران، ۱۳۸۶: ۱۳۸۶). ترکمنان پدر تبار هستند؛ آنها دارای خانوادههای گسترده بسیاربزرگ با یک رئیس خانواده یا پدر خانواده هستند. در فرهنگ آنها عقاید پیشاسلامی همراه با عقاید اسلامی وجوددارد. برای نمونه، آنها مراسم پریخوانی یا پرخوانی دارند که مراسمی شمنی است، همچنین برخی باقیماندههای دیگر مراسمی فرهنگی پیشا اسلامی ب

یکی از مهمترین وجوه زندگی تر کمنان، صنایعدستی یا به تعبیر امروزی هنرهای سنتی آنهاست که در این میان دستبافته ها از اهمیت خاصی برخوردار است. دستبافته ها که به شیوه های سنتی و براساس سبکهای سنتی بافته می شوند تااندازه زیادی بیانگر فرهنگ و اندیشه این مردم است. نقوش به کاررفته در دستبافته های قوم تر کمن، گویای آن است که آنها همواره در طول تاریخ و طی نسلهای متمادی با تکرار الگوی ثابت و هندسی به نقش آفرینی در دستبافته های نفویش پرداخته اند که به طور شفاهی و سینه به سینه میان بافندگان آنها انتقال یافته است (بوگولیوبوف، ۱۳۵۷: ۲۲). بومی چون زیور آلات و سوزن دوزی هم به کار رفته است اما بومی چون زیور آلات و سوزن دوزی هم به کار رفته است اما به تدریج و در گذر زمان کار کرد معانی نقوش، کمرنگ تر شده تا جایی که در برخی مناطق جز نام نقوش چیز دیگری به جای نمانده است".

یکی از مهم ترین دستبافته های ترکمنان از لحاظ نمادیر دازی و اعتقادی-اجتماعی جانماز یا نمازلیق ٔ است. هرچند درابتدا به نظرمی رسد که این دست بافته تنها مخصوص برگزاری نماز است، اما پژوهشهای میدانی نشان می دهد که نمازلیق، در نظام تولیدات سنتی و نمادین فرهنگ ترکمنان نقش مهم تر و پیچیده تری هم دارد. نمازلیق از نمادهایی است که به دلیل مذهبی بودن، از جایگاه خاصی در زندگی فرهنگی ترکمنان برخوردار است و بهعنوان عنصری ضروری برای انجام عمل آئینی نماز، دارای جنبههای اعتقادی و فرهنگی بودهاست. این امر بر قرار گرفتن آن در فضایی قدسی اشاره و بر دلالت های خاص و مفهوم نمادین نقوش به کاررفته در آن تأکید میکند. شاید در وهله اول گمان رود که نمازلیق را باید بهمثابه امری هنری بهشمارآورد لیکن باید توجهداشت که تولید و مصرف مصنوعات سنتی در زمینه فرهنگ اصلی آنها، هر گز امری هنری نبودهاست. در ساختار سنتی، بهویژه زندگی عشایری و روستایی، مصنوعات محلی همچون امری کار کردی، بسته به زمینه و هدف کاربردشان، تولید و مصرفمی شده اند. هر چند وجوه زیبایی شناختی رنگ و طرح در تولید و کاربرد محصولاتی مانند نمازلیق یا فرش اهیمت خاصی داشته، اما آنچه بهعنوان کانون معنایی در ذهنیت فردی و اجتماعی ترکمنان سبب تولید و مصرف نمازلیق میشده، وجه زیبایی شناختی صرف آن نبودهاست. همان گونه که از نام این دستبافته نیز پیداست، نمازلیق قبل از هرچیز یک سجاده برای نماز خواندن بوده و به تدریج سایر دلالتهای اعتقادی، اجتماعی و آئینی بر آن افزوده شدهاست که درادامه مقاله به این دلالتهای اعتقادی و اجتماعی پرداخته خواهدشد. براین اساس، بیش از آن که نمازلیق امری هنری باشد، امری آئینی و مذهبی است که برای تحلیل انسان شناختی آن باید از رویکردهای انسان شناسی دین و نمادین بهره گرفت. مطالعات میدانی دراینباره نشانگر أن است كه نمازليق فراتر از يك نماد ساده و محدود به نمازخواندن است. کاربردهای متعدد آن در زندگی مردم و اهمیت اعتقادی آن که در ادامه گفته خواهدشد، سببمیشود که آن را بهعنوان یک مصنوع مهم و ویژه در فرهنگ ترکمنان درنظر گرفت. ازینرو تلاش نگارندگان در پژوهش حاضر برآن است تا براساس سنتهاى نظرى انسان شناسى نمادین و انسان شناسی دین و همچنین طبقهبندی انواع گونههای نمازلیق و نقش و نگار وابسته به آن، چارچوبی را برای فهم و تحلیل این دستبافته نمادین فراهم کنند. آنچه در این میان مهم است؛ ابعاد اجتماعی، آئینی و فرهنگی نمازلیق بهعنوان نمادی کلیدی در میان آفرینندگان آن،

بررسی زیرساختهای فرهنگی نقوش نمازلیق، کارکردهای اجتماعی و بنیادین و ارتباط میان ویژگیهای فرهنگی، باورها و رفتارهای قوم ترکمن با نمازلیق است.

#### ييشينه تحقيق

تاکنون پژوهشهای بسیاری درباره دستبافتههای سنتی ایران بهویژه دستبافتههای ترکمن صورت گرفتهاست. در اینباره می توان به کتابهای "فرشهای ترکمن" از بوگولیوبوف(۱۳۵۷)، "نیاز جان و فرشهای ترکمن" از ذبیحالله بداغی(۱۳۸۱) و نيز مقاله "نمازليقهاي تركمن" نگاشته حبيبالله آيت اللهي و اميرحسين چيتسازيان(١٣٨١) اشارهنمود. بااينهمه، براساس بررسیهای بهعمل آمده می توان گفت در بیشتر این پژوهشها تنها به ابعاد تکنیکی بافت و درنهایت به دستهبندی نقوش اشارهشده و به جنبه فرهنگی و روابط بین آنها توجه خاصی نشدهاست. بهبیان دیگر، پژوهشی درباره نمازلیقهای ترکمن با چنین رویکردی صورت نگرفتهاست و تنها به دستهبندی گونههای نمازلیق و معرفی نقوش اکتفا شدهاست. ازاین رو تأکید بر نمازلیقهای ترکمن باتوجهبه جنبههای اعتقادی و فرهنگی از دیدگاه آفرینندگان آنها از اهمیت بسیاری برخورداراست. همچنین از آنجایی که دستبافتههای این قوم گواه کار جمعی آنها طی نسلهای متمادی است، نمازلیقهای ترکمن نیز برگرفته از زندگی و پیشینه تاریخی و فرهنگی و بیانگر ذهنیت و جهانبینی آنان خواهدبود.

#### روش تحقيق

روش پژوهش به کاررفته در این مقاله، توصیفی-تحلیلی است. دادههای آن، نتیجه تحقیق میدانی و بررسیهای مردمنگارانه در منطقه آققلا همراه با بهره گیری از تکنیکهای مشاهده، مصاحبه، مشاهده مشارکتی و عکسبرداری است. علاوهبر اینها برای تکمیل اطلاعات تاریخی به منابع پژوهشی موجود درباره موضوع تحقیق و برخی اسناد کتابخانهای نیز، رجوع شدهاست.

# انسانشناسی نمادین: از نمادهای مقدس تا نمادهای کلیدی

یکی از گرایشهای اصلی انسانشناسی که از دهههای ۶۰ و ۲۰ میلادی به این سو بیشتر در سنت انسانشناسی فرهنگی آمریکا شکل گرفت، انسانشناسی نمادین و تفسیری بود. در این گرایش، فرهنگ بهمثابه مجموعهای از معانی است که از خلال نمادها و نشانهها درک و تفسیرمی شود و برای فهم آن نیز، باید به سراغ نمادها رفت. در این شاخه از

انسان شناسی بحث اصلی آن است که شبکههای معنایی چگونه از خلال نمادها شکل می یابند و چگونه با یکدیگر ارتباط برقرارمی کنند و چه فرایندهایی را در فرد و گروه برای در ک محیط و جهان بیرونی، می سازند در این شاخه مقوله محوری، نماد است و دیدگاههای مختلفی از صاحب نظران درباره ویژگی ها و معنای نماد وجود دارد. به بیان دیگر در انسان شناسی نمادین، نماد فراتر از زبان است ازین رو نماد نه تنها در زبان بلکه در دین، فرهنگ و همه تجربههای اجتماعی هم دیده می شود (Edgar & Sedwick, 2002: 394). وجه مشتر ک نماد در تعریف نظریه پردازان، اختیاری و قرار دادی بودن رابطه میان دال و مدلول آن است.

در سنت انسان شناسی، مسأله نماد به عنوان یک مقوله کلیدی در فهم و تحلیل فرهنگ بیش از همه در مطالعات انسان شناختی دین مطرح شد. به همین سبب انسان شناسی دین نمادین در عمل، وامدار و وابسته به انسان شناسی دین است و نظریه پردازان اصلی آن نیز مفاهیم خود را براساس مطالعات میدانی درباب دین، تدوین کردهاند.

گسترش مباحث مربوط به نمادها در انسان شناسی فرهنگی که به هرچه بیشتر شدن نظریات و تحقیقات میدانی در تحلیل نمادها انجامید، ریشه در جریان دیگری در نظریه پردازی درباره فرهنگ داشت. توجه محققان نیمه اول قرن بیستم به الگوهای نمادین یا نمونههای اصلی در یک فرهنگ، محور این جریان بود. مهم ترین نظریه پرداز این جریان، روث بنه دیکت بود. وی بر این امر تأکیدداشت که هرجامعهای برای تداوم انسجامش به یک نمونه شخصیتی و الگوی برای تداوم انسجامش به یک نمونه شخصیتی و الگوی به سمت و سویی خاص می کشاند. براین اساس، روث مفهوم الگوهای فرهنگ را مطرح کرد (86-77:2006). به سمت و سویی خاص می کشاند. براین اساس، روث مفهوم وی این الگو را در کتابی با موضوع الگوهای فرهنگ ژاپنی به کار گرفت (بنه دیکت، ۱۳۷۱: ۵۴). بعد از طرح نظریه بنه دیکت درباره الگوهای فرهنگ، این مسأله در انسان شناسی فرهنگی آمریکا هم به شیوههای گوناگونی دنبال شد.

تنها کسی که درباره مهمترین نمادهای فرهنگ به تفصیل بحث کرده، شری اورتنر ٔ است. وی در مقالهاش باعنوان "درباب نمادهای کلیدی ٔ "(۱۹۷۳)، نظریهاش را در این زمینه بیان کردهاست. از دیدگاه اور تنر، عناصر و مؤلفههای کلیدی یک فرهنگ در نمادهای کلیدی فرمول بندی می شوند. پیش از او اشنایدر ' از نمادهای مرکزی ' و ترنر ا درباره نمادهای مسلط، سخن رانده بودند. از نظر اور تنر رهیافت روش شناختی برای مشخص کردن برخی از نمادها به عنوان مرکزی یا کلیدی در یک نظام فرهنگی، نخست آن است که یک سیستم به

عناصر زیرین و بنیادین خودش تحلیل شود سیس، به برخی اشکال یا تصاویری که گمانمیرود این جهتگیریهای بنیادین را فرمول بندی می کنند، توجه شود. رهیافت دیگر آن است که محقق آنچه بهنظر میرسد مورد توجه کانونی اعضای یک فرهنگ است، بررسی و آن را تحلیل کند. اورتنر پنج راه حل مهم، برای پیداکردن نمادهای کلیدی بیان می کند: ۱- بومیها به ما بگویند که نماد X ازلحاظ فرهنگی بسیار مهم است. ۲- مردم بومی بهطور مثبت یا منفی، X نماد نصل خاصی داشته باشند. X واکنش خاصی داشته باشند. را بتوان در زمینههای مختلف زندگی مردم و همچنین موقعیتهای مختلف کنش و یا حتی قلمروهای نمادین مختلفی دید. ۴- شرح و تبیینهای فرهنگی وسیعی درباره نماد X در مقایسه با سایر پدیدههای آن فرهنگ وجود داشته باشد. ۵- محدودیتهای فرهنگی وسیعی درباره نماد X، هم ازجهت قواعد مربوط به أن و هم ازجهت سرسختی محدودیتها و تابوهای مربوط به آن دیدهشود.

در هرفرهنگی، ممکن است چندین نماد کلیدی وجود داشته باشد. از آنجایی که نماد به عنوان محمل انتقال معنای فرهنگی، می تواند هر چیزی باشد ازین رو، هر چیزی می تواند در شرایط مناسب، بهعنوان یک نماد کلیدی عمل کند. دراینباره، اورتنر به دو دسته کلی از نمادهای کلیدی اشارهمینماید: نمادهای خلاصه کننده یا تجمیع کننده ۱۳ نمادهای توضیحدهندهٔ ۱۰ این دو دسته در اصل دوسر یک طیف هستند. نمادهای خلاصه کننده، آنهایی هستند که معنایی را که سیستم فرهنگی برای اعضایش دارد، به شیوهای ازلحاظ عاطفی قدرتمند و تاحدی هم بدون تمایزیافتگی خلاصه کرده، بیان و بازنمایی می کنند.این گروه از نمادها بیشتر ذیل نمادهای مقدس در مفهوم عام آن هستند. ازطرف دیگر، نمادهای توضیحدهنده درجهت مختلف عمل می کنند آن گونه که، محملهایی را برای منظم کردن احساسات و ایدههای تمایزنیافته و پیچیده فراهم و آنها را برای اعضای آن فرهنگ، به امری قابل درک و ارتباط برقرارکردن با دیگران و ترجمه به کنشهای نظم یافته تبدیل می کنند. این نمادها مهمترین کارشان، نظمدادن به تجربه است. به همین دلیل، اساساً تحلیلی هستند و بهندرت این دسته از نمادها، از نمادهای مقدس بهشمارمی روند.

در مجموع می توان گفت، نمادهای خلاصه کننده بیش از همه به دنبال ترکیب و خلاصه کردن هستند و نمادهای توضیح دهنده، در جهت منظم کردن تجربه ها هستند. معنا و محتوای نمادهای خلاصه کننده به صورت خوشهای، فشرده و تااندازهای تمایزنیافته است. ازین رو، نوعی قدرت متمر کز در

آنها وجوددارد که معانی را باهم جمع می کند، آنها را تقویت و تشدید کرده آن چنان که بر مخاطبانش اثر گذار باشد. این نمادها، وجه ذهنی را با وجه عملی و کنشی تر کیب می کنند، لذا نخست نگرشها و ذهنیتهایی را مطرح کرده و پس، تعهد درونی کنشگر را نسبت به آنها (برای باور و عمل به آنها) ایجادمی کنند. در کل این نمادها، تسریع کننده انتقال عواطف و احساسات هستند. زمانی نمادهای خلاصه کننده در یک فرهنگ، کلیدی قلمدادمی شوند که معانی ای را که آنها فرمول بندی می کنند، از لحاظ منطقی یا اثر گذاری، در آن نظام فرهنگی مقدم و بسیار مهم باشنده!

بنابر آنچه بیانشد، نگارندگان در مقاله حاضر، به دنبال فهم نمادهای کلیدی فرهنگ ترکمن هستند ازینرو، ازطریق مصاحبه با بافندگان و افراد آگاه بومی شهر آققلا ابعاد اجتماعی، آئینی و فرهنگی نمازلیق و نقوش به کاررفته در آن را بین آفرینندگان آنها بررسی و از زبان آنها باز گوخواهند کرد.

### معرفى كلى جامعه مورد مطالعه

آققلا(آققلعه)، یکی از شهرهای شمالی استان گلستان است که در کنار رودخانه گرگانرود قرارگرفته و از شمال به ترکمنستان، از جنوب به گرگان و علی آباد و از شرق به گنبد و از غرب به بندر ترکمن محدود شدهاست. با شکل گیری دولت ملیایران در دوره پهلوی اول و اسکان اجباری کوچنشینان بهدستور رضاخان،یموتهای ترکمن در منطقه آققلا ساکنشدند. یموتها، دارای دو طایفه به نامهای "آتابای" و "جعفربای" هستند که بیشتر جمعیت آققلا از طایفه اتابای تشکیل شدهاست ً۱.

# ابعاد اجتماعي و اعتقادي نمازليقها در شهر آققلا

دستبافتههای قوم ترکمن میان سایر دستبافتههای ایلات و عشایر ایران، اهمیت بسیاری داشته و به دلیل انتقال شفاهی و ذهنی بافتبودن نقوش، با اندک تغییراتی در جزئیات آنها به یادگار ماندهاست. یکی از شاخص ترین دستبافتههای این قوم بهلحاظ نمادپردازی، نمازلیق است که بهعنوان سجاده برای نمازخواندن از آن استفادهمی شده است (لوگاشوا، سجاده برای کم ۱۳۵۹؛ ۴۹).

وجود نمازلیقها در گذشته و امروزهمچون عنصری عبادی – نیایشی بر گرفته از ضرورت وجود آن بهعنوان عنصری هویتبخش به ازای هر فرد خانواده یا حداقل ضرورت وجود آن در هر خانه است. این دستبافته، در تمامی مراسم اجتماعی ترکمنان از جمله اعیاد (به ویژه عید قربان)، جشنها، نمازهای جماعت و در مراسم سوگواری دیده می شود. اهمیت آن را

می توان در گفته های زن بافنده ای در روستای "قانقرمه" (از توابع آق قلا) که در حال بافت نمازلیق برای نوه تازه متولد شده اش بود، دریافت: «زنان ترکمن اولین جهیزیه دخترانرا اندکی پس از تولد با بافت نمازلیق به نیت خوشبختی و در پناه و امنیت الهی قرارداشتن کودک آغازمی کنند.» (کاملی، ۱۳۹۰).

در میان دستبافتههای ترکمن، سه گونه از اهمیت خاصی برخوردار است: نمازلیق، فرش و پشتی. هرسه اینها از محصولات اصیل ترکمنان است که آنها را بهعنوان عناصری نمادین و کلیدی در زندگی و خانهشان بهکار می برند. اما نکته مهم آن است که فرش و پشتی، هیچکدام دلالت قدسی و آئینی ندارند، آنها تنها از هویت فرهنگی و قومی ترکمنان و بخشی از سنت دکوراسیون بومی خانه ترکمنان رابازنمایی میکنند. همچنین بنابر گفته خود آئیا، نمازلیق تنها عنصری است که وجه آئینی-مذهبی و کاربردهای اجتماعی و فرهنگی متعددی دارد. بههمین سبب در این مقاله بر نمازلیق تأکید شدهاست و درادامه باتوجه توضیحات ویژگیهای آن نشانداده خواهدشد که نمازلیق یک نماد مقدس یا نماد مسلط و نمادی کلیدی در فرهنگ ترکمن است.

افزونبر اینها، نمازلیق جنبههای اعتقادی –آئینی دیگری هم دارد. مقدس بودن این دست بافته سبب شده از هر گونه ناپاکی دور نگه داشتهشود. ازینرو، میبایست هم طی مرحله تولید، در شرایط پاکی آئینی تولیدشود و هم، زمان استفاده باید درشرایط پاکی آئینی نگهداریشود. طهارت آئینی آن بهاندازهای مهم است که هرگونه نافرمانی از آن سببمی شود که نمازلیق کارکرد آئینی و دلالت قدسی خودش را ازدستداده و به عنصری عادی و روزمره و در گستره کاربردی، عرفی تبدیل شود. بههمین سبب بنابر اعتقادات ترکمنان، پاکبودن مواد اولیه نمازلیق و شخص بافنده بسیار اهمیتدارد. چنان که طبق گفتههای خانم سید، زنی میان سال از طایفه جعفربای، که در جوانی فرشهای زیادی بافته «اگر نمازلیقها حین بافت یا پس از آن به نجاست آلوده گردند، پس از هفت روز قراردادن در آب جاری و نه بار شستشو، کاربردش را بهعنوان نمازلیق و عنصری دینی از دستداده و چون پادری از آن استفادهمی شود و یا درصورت امكان، صدقه داده خواهدشد.»(همان).

یکی از اعتقادات دیرینه ترکمنان بنابر اظهارات خودشان که همچنان در میان آنها حفظشده، باور به شورچشمی است که بازتاب این اعتقاد در دستبافتهها ازجمله نمازلیقها کاملاً آشکاراست. از همینروست که بافندگان ترکمن، نقوش

خاصی را در این دستبافتهها در رابطه با این باور مردم به کارمی گیرند که در بخش نقوش به بررسی آنها پرداخته خواهدشد.

نکته مهم دیگری که دراینباره وجوددارد آن است که تقريباً همه بافندگان نمازليق، زنان هستند. نمازليقها و دستبافتههایی که ترکمنان برای خودشان میبافند، توتلوق ۱۷ خواندهمی شود. این واژه، بهمعنای نگهداشتن است و دلالت بر امری دارد که آن را میخواهند نگهدارند. توتلوقها، عناصر دستبافتههایی هستند که از دوران کودکی بهمرور زمان و توسط مادر، تنها برای دختران بافتهمی شود. ضمن اینکه چنین دستبافتههایی می بایست برای همه دختران، در حد امکان یکسان و برابر باشد. دربرابر توتلوق، دستبافتههای ساتلق ۱۸ قرار دارد. ساتلقها، دستبافتههایی هستند که زنان آنها را بیشتر با هدف امرار معاش و انگیزه اقتصادی و کسب درآمد می بافند. گاه چند گره از پشم شتر در جایگاه سجده نماز گزار بر نمازلیق بافتهمی شود که بیانگر قداست و احترامی است که ترکمنان برای شتر قائلند ۱۰۰. آنها براین باورند که این حیوان مقدس در تمامی جنگها و هجرتها کنار پیامبر بوده و تنها نقشی است که بهصورت طبیعی در نوار چادرها و سایر دستبافتههای ترکمن دیدهمی شود.

## کاربرد نمازلیقها در مراسم اجتماعی

بنابر اظهارات ترکمنان شهر آققلا، از نمازلیق در مراسم گوناگون اجتماعی تر کمنان استفادهمی شود که بسته به نوع کاربردشان می توان آنها را در چند صورت اصلی بیان کرد. به دیگر زبان، چند دسته کار کرد و کاربرد را برای نمازلیق می توان برشمرد: ۱- درزمینه آئینی- مذهبی؛ برای نمازخواندن که اولین و مستقیم ترین کار کرد نمازلیق هم محسوب می شود، بهعنوان نذری همچون برای خیرات ارواح اموات به مسجد هدیه دادهمی شود که برای استفاده نماز گزاران در مساجد نیز به کارمی رود. ۲- به عنوان کالایی نمادین و برای هدیه دادن در روابط اجتماعی – آئینی که بهطور خاص در جشنها و اعیاد کادو دادهمی شود یا اینکه همچون کادو به خانوادههایی که خانه خریدهاند، اهدا می شود. ۳- کالایی نمادین برای هدیهدادن در آئین گذاریهایی مانند تولد، ازدواج، حج و حتى سوگوارى. ۴- نماد هويتى نمازليقها كه بهطور ضمنی هویتهای اجتماعی و نقشهای اجتماعی افراد را نيز بازتوليدمي كنند. براي نمونه بافتن نمازليق امري زنانه و هدیه گرفتن آن امری مردانه است. بدین معنی که الگوی فرهنگی نقشهای زنانگی و مردانگی بهخوبی در تولید و مبادله نمازلیقها، بازتولید شدهاست. نهایت، در مناسبات ناشی از نمازلیق، الگوی نقشهای جنسیتی باز تولیدمی شود و البته در کنار کار کردهای پیشین هر خانواده تر کمن به خاطر تر کمن بودن، قطعاً نمازلیق در خانهاش دارد که این امر، بیانگر زمینه فرهنگی و هویت اجتماعی آنهاست. ۵- به عنوان عنصر نمادین برای ایجاد یا بازنمایی همبستگی اجتماعی، برای نمونه در بافت توتلوقها از جمله نمازلیق، دختران و زنان همسایه به همدیگر کمکمی کنند یا در خانهای که فردی از آنها فوت کرده، همسایگان برای کمک و اظهار همدردی به خانواده متوفی، سعیمی کنند به آنها یاری رسانند. از جمله اینکه نمازلیق هایشان را به امانت در خانه متوفی می گذارند تا برای مهمانان مراسم ترحیم هنگام نماز، نمازلیق به اندازه کافی و جود داشته باشد.

فضای داخل مساجد افزون بر فرش، با نمازلیق های رنگارنگی که روی فرش قرار گرفته، آراسته شده اند (تصویر ۱) که افراد از آنها برای نماز خواندن استفاده می کنند. معمولاً مردان تنها برای نمازهای جمعه و به ویژه نماز روز عید قربان که مهم ترین عید ترکمنان است، نمازلیق های زیبایی را با خود به مسجد جامع شهر برده و از پیر و جوان هر کس روی نمازلیق های خویش در کنار هم و در صفی رنگارنگ و پرنقش و نگار به نماز می ایستند. لازم به یادآوری است که بیشتر نمازلیق های مساجد را ساکنین شهر خیرات می کنند حتی در صورت عدم توانایی پرداخت خمس و زکات هم، این دست بافته به جای آنها داده می شود.

هنگام برگزاری نماز میت بهجهت عدم فضای کافی و مناسب برای گزاردن نماز، نمازگزار بهجای نمازلیق حتماً یک تکه کارتن زیرپا می گزارد. ترکمنان براین باورند که انجام عمل آئینی نماز روی نمازلیق دارای ارزش معنوی بسیار و قرارگرفتن در فضایی قدسی است که سبب امنیت و آرامش نمازگزار و بیانگر انجام این عمل نیایشی در محراب خانه خدا یا مساجد مسلمانان است.

همان گونه که گفتهشد، نمازلیقها هم دلالت آئینی-



تصوير ١. بقعه بهاءالدين(نگارندگان).

اجتماعی وهم دلالت هویتی دارند. نکته بسیار مهمی که درباره نمازلیق بهعنوان کالایی نمادین در روابط آئینی اجتماعی و براساس نقش های اجتماعی آن وجوددارد، این است که این کالای نمادین را زنان بافته و به مردان هدیهمی دهند و نهایت، زنان و مردان خانواده هردو از آن استفادهمی کنند. به دیگر بیان، زن و مرد خانه می توانند روی نمازلیق نماز بخوانند، البته در مواردی هم زنان و مردان ازیک نمازلیق استفادهنمی کنند؛ زنان بیشتر دوستدارند نمازلیقهای گول یایدی ۲۰(گل ۹برگ) و مردان از نمازلیقهای ساریچیان ۲۱ (عقرب زرد) را در کارهای خود به کار گیرند. این نکته می تواند بیانگر آن باشد که نمازلیقها به طور مجزا و برمبنای تفکیک جنسیتی در مبادلات نمادین اجتماعی مردم ترکمن کاربرددارند. بااینهمه، در بیان خود مردم به گفتهای درباره اینکه نمازلیقها بهصورت متمایز و براساس تمایز جنسیتی بافته و هدیه دادهمی شوند، اشارهای نشدهاست. البته مواردی استثنایی وجوددارد که نمازلیق به زنان نیز اهدامی، شود که این موارد بیانگر زمینههای مذهبی –آئینی خاصی است. برای نمونه، به زنی که به سفر حج می رود، نمازليق دادهمي شود.

این مسأله که در کاربردهای آئینی، نمازلیق تنها به مردان هدیه دادهمی شود، بیش از همه مربوط به مراسم عروسیها و جهیزیه عروس است. در جهیزیه دختران، تعدادی نمازلیق برای پدر داماد و مردان خانواده او هدیه گذاشتهمی شود. بنابر گفته خانم سید  $^{77}$ ، ترکمنان براین باورند که استفاده کردن از این هدیهها، دارای ارزش معنوی و ثواب بسیاری است. لزوم چنین هدیهای نزد خانواده داماد تااندازهای مهم بوده که اگر مردی میان آنها در قید حیات نباشد به نیت او، عروس و داماد با یک جعبه شیرینی، نمازلیق را بهعنوان خیرات به مسجد برده و پهنمی کنند. علت تعلق داشتن نمازلیق بهمنزله هدیه برای مردان افزونبر اهمیت نماز و عدم فراموشی آن، گواهی بر جایگاه والای مردان در این قوم دارد که بهترین دستبافته باارزش معنوی و اعتقادی به آنها هدیه دادهمی شود. نمازلیقی که معمولاً برای پدر داماد انتخابمی شود، ساریچیان نمازلیق و گاه کعبه ناقش نمازلیق نامیدهمی شود و شیوه تولید آن، استفاده از تکنیک پرزدار بوده است. همچنین برای زائران خانه خدا، خرید منزل، تولد نوزاد و ... هم چنین هدیهای مرسوم بودهاست. بنابراین باتوجهبه یافتههای مورد نظر می توان گفت که تفکیک جنسیتی در تولید و کاربرد نمازلیقها، از مؤلفههای تأثیر گذار در ساختار و نقوش به کاررفته در آنها است. ازاین رو پس از بررسی نقوش نمازلیق در جدولهای ۱و ۲، به مقایسه

تطبیقی نمازلیق باتوجهبه تفکیک جنسیتی و تکنیک بافت در ساختار تولید و نقوش به کاربرده شده در آن پرداخته خواهدشد.

#### بررسى انسان شناختى برخى از نقوش نمازليقها

نگارندگان در این بخش از مقاله، شناختهشده ترین نقوش نمازلیقها را معرفی و معانی و مفاهیم اعتقادی به کاررفته در آنها را از دیدگاه انسان شناختی بررسی می کنند. پیش از اینها، باید یادآورشد که ترکمنان قبل از گرویدن به اسلام، پیرو شمنیسم(پدیدهای دینی-جادویی) بودهاند. در این پدیده، شمن بهدلیل تجربه خلسه آمیز ارتباط مستقیم تری با امور مقدس داشته و چون روحانیون هادی روح به دنیای مردگان، رفع آزار روانهای پلید، شفای بیماران بوده و معجزاتی از نوع معجزات مرتاضان داشته است (الياده، ۱۳۸۷: ۴۰). آنان به خدای آسمان، تنگری ۲۰ همراه دیگر خدایان طبیعت همچون ماه، خورشید و نیروهای طبیعی باورداشتند (کمالی و عسگری خانقاه، ۱۳۷۴: ۱۵۵). بنابراین، می توان بیان کرد که برخی نقوش به کاررفته در دست بافته ها بر گرفته از عناصر طبیعت و باور گذشته این قوم است که با پذیرش اسلام در نیمه دوم سده شانزدهم میلادی با آفرینش مفاهیمی نو در اشكالي كاملاً انتزاعي، به حيات خويش در دستبافتهها

در گذشته و امروزه، نمازلیقهای ترکمن در سه تکنیک متفاوت؛ باسما(نمدی)۲٬ فاقما(گلیم بافت)۲ و چیتمه(پرزدار)۲ در دو قاب کلی بیضی(نمازلیقهای نمدی) و مستطیل که گاه قسمت بالایی آن نیمدایره(نمادی از محراب) است، بافتهمیشوند.امروزه، نوع نمدی آن که به کچه نمازلیق ۲۰ با نقش قوچق(شاخ قوچ) ٨ معروف است، محدودشده و بیشتر از تکنیکهای گلیمبافت و پرزدار استفادهمی شود. به دلیل محدودیت اجرا در این تکنیکها، نقوش خاصی کاربرددارد که مهمترین و شناخته شده ترین آنها عبارتند از: ساریچیان(عقرب زرد)، گول یایدی(گل نه برگ)، کعبه ناقش(مساجد و کعبه) و قوچق(شاخ قوچ)که در ترکیبی محرابی، محرمات و مداخل بهعنوان طرح اصلی کنار نقوش فرعی دیگری همچون آشیجیق ۲۰ آلاجا۲۰ و سرو تکرارمی شوند. شایان یادآوری است که نمازلیقها با نام نقشی که در آنها به کاررفته، خواندهمی شوند چون ساریچیان نمازلیق (نقش عقرب) و کعبه ناقش نمازلیق. از دیگرسو، براساس نقوش به كاررفته مى توان گفت استفاده از نمازليق ها بستهبه جنسيت زن و مرد متفاوت است یا دست کم اینکه به استفاده از نمازلیقهایی با نقش خاصی علاقه بیشتری نشان دادهاند.

درباره چنین تفاوتهایی می توان به نمازلیقهایی با نقش گول یایدی که بیشتر زنان روی آن نمازمی خوانند و نمازلیقهایی با نقش ساریچیان میان مردان اشارهنمود که کاربرد هر کدام از آنها به جنبههاینمادین و اسطورهای نقوش آنان برمی گردد.

#### گول پایدی

گول یایدی در معنای گل شکفته از نقوش رایج بر نمازلیقهای گلیم بافت است که نه تنها در نمازلیقها بلکه در سایر دستبافته همچون آیت لیق(دستبافته ای که متوفی را به دور آن می پیچند) و در سوزن دوزیهای لباس زنان نیز به کارمی رود. این نقش، نه گلبرگ دارد که به علت تقدس این عدد بین ترکمنان گول یایدی و نمازلیقهای منقوش به آن بسیار مقدس است (بداغی، ۱۳۸۱، ۱۳۸۱). ترکمنان براین باورند که تصویر سوزن دوزی شده گول یایدی روی لباس زنان موجب زایش و باروری آنان خواهد بود (همان). این نقش نه تنها نماد زایش و باروری است بلکه نمازلیقهای منقوش به منقوش به آن هم بیشتر مورد استفاده زنان است. همچنین در مراسم کفن و دفن، متوفی با دست بافته ای منقوش به گول یایدی که به دورش پیچیده شده (آیت لیق) رهسپار دنیای دیگرمی شود (تصویر ۲).

# ساریچیان(عقرب زرد)

نقش ساریچیان بهمعنای عقرب زرد علاوهبر نمازلیقهای گلیمبافت و پرزدار، در سوزن دوزی های شلوار زنان نیز بسیار تصویرشدهاست. توضیح خود مردم ترکمن درباره این نماد بیانگر تجربه زیست آنهاست چنان که بنابر اظهارات آقای پوری «استفاده از این نقش به نشانه دفع چشمزخم بوده که ریشه این اعتقاد را می توان وابسته به نوع زندگی گذشته ترکمنان دانست. آنها که در گذشته بهصورت کوچنشینی و نیمه کوچنشینی روزگارمی گذراندند، برای جلوگیری از دفع نیش حشرات ازجمله عقرب، تصویر آن را در بافتههای خویش انعکاس داده و براین باور بودند که عقرب با دیدن تصویر خویش ترسیده و وارد آلاچیق نمی شود. تصویر عقرب در دستبافتهها، تنها اشارهای به دُم عقرب است که از آن قسمت نیشمیزند. درمیان این قوم رسم برآن بوده تا برای نجات شخص از زهر این حشره، سوزنی را در قسمت دُم عقرب فرومی برند تا سم وارد بدن خود حشره شده و نابودگردد»(کاملی، ۱۳۹۰). لیکن باید دقت کردکه نمادهای ماندگار در هر فرهنگی، علاوهبر آنکه لازم است زمینهای تجربی داشتهباشند، در ساختار کیهانشناسی و باورهای اعتقادی آنها نیز باید حضور داشتهباشند. به تصویر در آوردن عقرب در دستبافتههای ترکمن، نمادی از چیره گشتن بر خطرها، همچنین محافظت و نگهبانی دربرابر هر نوع نگاه شر و دفع چشمزخم است(تصویر۳).

#### كعبه ناقش

گروهی از نمازلیق ها به دلیل وجود نقوشی چون مساجد که بنابر گفته ترکمنان، یادآور مساجد شهرهای مکه و مدینه یا تصویر خانه خدا است، همراه دیگر عناصر معماری و تزئینی همچون منار، ستون، درخت و پرنده به کعبه ناقش معروف گشته اند. این نمازلیق ها با دو تکنیک گلیم بافت و پرزدار بافته می شوند.

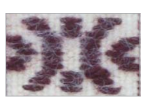
نمازلیقهای کعبه ناقش در مقایسه با ساریچیان و گول یایدی تأثیرات بیشتری از دین اسلام را در خود بازتابمیدهند، اما همچنان نقوش تزئینی به کاررفته در آنها بیانگر باور گذشته این قوم است. همچون نقش درخت

و ستون به عنوان نمادی وابسته به آن که به صورت یکپار چه یا جدا تصویر شده اند. به نظر می رسد این نقش، برگرفته از باور گذشته این قوم نسبت به درخت جهانی غان یا ستون مقدس است که در مرکزجهان قرارگرفته و رکن کیهان است و هفت، نه یا دوازده پله برای صعود شمن به آسمان و بهشت دارد که درون یورت واقع می شد (دوبو کور، ۱۳۸۷، ۱۳)، (تصویر ۴).

#### قوچق

نمازلیقهای نمدی که میان ترکمنان کچه نمازلیق خوانده می شود، در گذشته بیشتر متداول بوده و امروزه استفاده از آنها محدودتر است.این گونه از نمازلیق در قالب بیضی شکل دارای طرحی است که باتوجه به شباهت کامل آن به نقش ساریچیان، به قوچق (شاخ قوچ) معروف است. شاید دلیل این نام گذاری، تکرار نیمه ای از طرح ساریچیان





\atop تصویر ۲. گول یایدی نمازلیق(نگارندگان).





تصویر ۳. ساریچیان نمازلیق(نگارندگان).





تصوير ۴. كعبه ناقش نمازليق(نگارندگان).



تصویر ۵. کچه نمازلیق با نقش قوچک(نگارندگان).

به خاطر شباهت با شاخ قوچ باشد که دور تا دور طرح متن به کار رفته است. بااینهمه، نمونه واضح و آشکار نقش قوچق را می توان در حاشیههای بزرگ نمازلیقها، رأس منارهها و همچنین در سوزن دوزی مشاهده نمود (تصویر  $\Delta$ ).

بنابر نقوش به کاررفته در نمازلیقها و همچنین باتوجهبه مطالب ارائهشده در بخش کاربرد نمازلیقها در مراسم اجتماعی و تفکیک جنسیتی و نیز شیوه سنتی بافت، می توان این مؤلفهها را در جدولهای تطبیقی ۴ و ۲ مطرحنمود.

براساس جدولهای تنطیم یافته و مطالب ارائهشده، آشکار می گردد که نمازلیق در نظام نمادین فرهنگ ترکمن به عنوان عنصری عبادی، نیایشی از نمادهای کلیدی در این فرهنگ و وابسته به قشر بالغ جامعه است. این نماد در هر دو جنس زنانه و مردانه بافتهشده که تنها در نقش گول یایدی وجه زنانه و در نقش ساریچیان وجه مردانه آن غالب است لیکن، نقوش کعبه ناقش و قوچق در هر دو جنس، دارای ارزشی برابر هستند. در جدول ۲ نیز، توجه به تکنیک بافت که سبب محدودیت اجرا در نقوش می شود، مشخص گردیده که برخی نقوش همانند گول یایدی تنها در تکنیک گلیم بافت به به کارمی روند و قابلیت اجرا را در سایر تکنیک گلیم بافت

چنان که بیانشد، نمازلیقها دارای چند طرح معروف هستند که به نام خود آنها،نمازلیق شناختهمی شود، اما در حاشیهها و فضای خالی طرح، نقوش دیگری چون آشیق، نوارهای آلاجا، حاشیههایی موسوم به گلین بارماق ۲۰، کعبه غئری ۲۰ و ... دیده می شود که برای این قوم دارای ارزش و بار معنایی عمیقی است که در ادامه برخی از آنها معرفی خواهندشد.

#### آشيجيق

به معنای ستون مهره حیوانات است که به صورت کاملاً انتزاعی در دست بافته ها نقش می بندد. این نقش انتزاعی را تنها با معرفی بومیان ترکمن می توان شناخت (تصویر ۶). بنابر توضیحات مردم محلی، به معنای استخوان قاپ در مفصل گوسفندان است. این استخوان در فرهنگ ترکمن، نشانه پسرها و در کل نشانه مردانگی و نرینگی است. مادران ترکمن از زمان کودکی پسران خود، برای آنها این استخوانها را جمع می کنند. بیشتر بودن تعداد این استخوانها، نشان برکت بالندگی پسران است به همین سبب در هنر سنتی این مردم رالبته نه در همه طوایف ترکمن) نیز، این نماد وجوددارد.

جدول ۱. نقوش نمازلیقهای ترکمن باتوجهبه مؤلفه جنسیت

| نقوش نمازليقهاي تركمن |              |          |              |                 |  |  |
|-----------------------|--------------|----------|--------------|-----------------|--|--|
| قوچق                  | كعبه<br>ناقش | ساريچيان | گول<br>یایدی | تفکیک<br>جنسیتی |  |  |
| دارد                  | دارد         | ندارد    | دارد         | زن              |  |  |
| دارد                  | دارد         | دارد     | ندارد        | مرد             |  |  |

(نگارندگان)

#### آلاجا

ترکمنان برای دفع چشم زخم و حفاظت و امنیت، نوارهایی با نقطههای سیاه و سفید موسوم به آلاجا در زمانهای مختلف تابیده و به دست می بندند. برای نمونه، به دست سربازان مدت دو سال سربازی از طرف خانواده آنها و یا به دور دست زائر خانه خدا بسته می شود. بازتاب این باور به صورتهای تیره و روشن نه تنها در کنار طره ها، حاشیه بزرگ و دور تادور نقش نمازلیق ها بلکه در سایر دست بافته ها و هنرهای بومی چون سوزن دوزی و زیور آلات هم دیده می شود.

## اَلم غئري ٣٥

غئری بهمعنای حاشیه و کناره است. الم معمولاً اشاره به رنگین کمان دارد که بهصورت هفت واگیره کنارهم بافتهمی شود. در نمازلیقها بهدلیل محدودیت فضا، گاه این وجه هفت گانه، کاهش می یابد. ترکمنان حاشیه بزرگ را آوینق غئری و حاشیه کوچک را آوینق غئری میخوانند. از مشخصات ترکمن بافت بودن نمازلیق و سایر دست بافتهها، حاشیه الم غئری است که ابتدا و انتهای عرض نمازلیقها، بهویژه نمازلیقهای پرزدار بافته می شود (تصویر ۷).

#### كعبه غئري

نقش کعبه غئری که حاشیه نمازلیقهای کعبه ناقش به کار میرود، نقشی است انتزاعی از ترکیب گل و پروانه است. هرچند که گه گاه این نقش در سایر نمازلیقها نیز مشاهده می شود دلیل چنین نام گذاری ای آن را وابسته به نمازلیقهای کعبه ناقش می کند (تصویر ۸).

درم جموع، می توان نمادها را براساس چند معیار بازشناسی کرد. برخی از آنها، بیانگر حیات فرهنگی و اجتماعی ترکمنان در دوره پیش از مسلمان شدن آنها و برخی نیز، بیانگر باورهای اسلامی این قوم است. از منظری دیگر، می توان این نمادها را براساس ار تباط آنها با محیط طبیعی پیرامون ترکمنان و یا در ار تباط با زندگی اجتماعی شان

جدول ۲. نقوش نمازلیقهای ترکمن باتوجهبه مؤلفه تکنیک بافت

| نقوش نمازلیقهای تر کمن |       |          |         |                                |  |  |
|------------------------|-------|----------|---------|--------------------------------|--|--|
|                        | كعبه  | .1 - 1   | گول     | تکنیک                          |  |  |
| قوچق                   | ناقش  | ساريچيان | یایدی   | بافت                           |  |  |
| ندارد                  | دارد  | دارد     | دارد    | گلیمبافت                       |  |  |
| ندارد                  | دارد  | دارد     | (محدود) | پرزدار                         |  |  |
|                        | - ) - |          | دارد    | ) <sup>-</sup> )) <del>,</del> |  |  |
| دارد                   | ندارد | ندارد    | ندارد   | نمدی                           |  |  |

(نگارندگان)



تصوير ۶. آشيق(نگارندگان).



تصوير ٧. الم غئري (نگارندگان).



تصویر ۸. کعبه غئری(نگارندگان).

بخشبندی کرد. البته نکته مهم آن است که در نمادهای دستبافتهها، همه این عناصر بهصورت نمادین و در ترکیبی کلی و منطقی بایکدیگر به کار گرفتهشدهاند. نشانههای تجربهٔ تاریخی ترکمنان در محیط زندگیشان، همراه مهمترین باورهای آنها درباره امور مقدس، از چشمزخم گرفته تا کعبه، در ترکیبی نمادین بهصورت فشرده این عناصر را در بافتههای ترکمن بازنمایی می کنند. در میان بافتههای ترکمنان، نمازلیق به خاطر آنکه مهمترین دستبافته ای است که کاربرد آئینی و مذهبی دارد و بیش از همه با حیات مذهبی و امر قدسی نظام باورهای این مردم همراه است، از جایگاه و امر قدسی بر خوردار است. به بیان دیگر تمام نمادها، در زمینه ای کاربردی – مذهبی، به صورت تجمیع و فشرده شده، کنارهم باز تولیدمی شوند تا خاطره قومی و نظام اعتقادی را باهم بازنمایی نمایند.

### نتيجهگيري

بنابر بررسیهای انجامشده در پژوهش حاضر اینچنین میتوان دریافت که در کل نمازلیقها و نقوش به کاررفته در آنها، بخشهای مختلف یک فرهنگ را بازگومی کنند که هر نقش و نگارعهدهدار قسمتی از این روایت فرهنگی است و درک و تفسیر آنها مستلزم کنارهم قراردادن و کلینگریستن به آنها خواهدبود. نظام نمادهای کلیدی نمازلیق، به شیوهای خلاصه کننده، بیانگر مجموعه پیچیدهای از عوامل است که دربردارنده باورها و اساطیر دوران شمنی و پیشااسلامی، باورهای اسلامی، تجربه زندگی عشایری و محوریت شتر در این زندگی، تجربههای عناصر و حیوانات طبیعت محسوس و مؤثر در زندگی سنتی این مردم است. در نمازلیق، ترکیبی از انتقال آگاهی و شناخت همراه ایجاد تعلق عاطفی و زمینه برای کنشهایی خاص باهم انجاممی پذیرد. بدین معنا که در مهمترین آئینهای مذهبی و اجتماعی ترکمنان میتوان حضور نمازلیقها را دید. بههمین سبب نمازلیق در همه آئینها، کارکردی دوگانه دارد؛ از یکسو با توجه به رابطه خودش با عنصر مذهبی، یادآور امری مقدس است و ازسوی دیگر، کاربرد آن بهعنوان کالایی نمادین در مبادله آئینی-اجتماعی سببمی شود که همیشه یادآور دورهها، وقایع و مواقع آئینی خاص باشد. بهبیان دیگر نمازلیق، مهمترین لحظات و وقایع زندگی ترکمنان را نشانه گذاریمی کند. از همین روست که ترکمنان براین باورند که نمازخواندن روی نمازلیق، ثوابدارد. دلالت نمادین نمازلیق، سببشده تا علاوهبر آن که نمادی از امور آئینی و مقدس باشد، درنهایت خودش هم به یک امر مقدس تبدیل شود و راه انتقال تقدس شود. از این گذرگاه، بهتر می توان ثواب نمازخواندن روی نمازلیق را در ک کرد. اهمیت نمازخواندن برنمازلیق تااندازهای است که درصورت نبود آن، ازلحاظ عاطفی و روحی، نماز کامل دانستهنمی شود. گویی نماز وقتی کامل و ازلحاظ روحی دلچسب است که روی نمازلیق خوانده شود.

از نظر تئوریک نکته مهم آن است که نمادهای کلیدی، در عمل متأثر از تقسیمات درونی اجتماع براساس معیارهایی مانند جنسیت و سن است. برای نمونه، نمازلیق را بیشتر زنان میبافند، در رابطه آئینی بین افراد و خانوادهها، بیشتر مردان دریافت می کنند و نهایت، بزرگ سالان (افراد بالغ از نظر شرعی) از آن استفاده می کنند. بههمین دلیل باید دقت کرد که نمادهای کلیدی، چه خلاصه کننده و چه توضیح دهنده، در عین اینکه در ساختن فرهنگ نقش دارند، برگرفته از تقسیم بندی های درونی فرهنگ نیز هستند.

#### سیاس گزاری

درپایان بهسزاست از تمامی اهالی روستاهای قانقرمه، قوشجان آباد و پیرآغاچ و بهویژه ساکنان شهر آققلا که در مصاحبهها اطلاعات سودمندی را در اختیارنگارندگان این مقاله گذاردند، کمال سپاسگزاری خود را اعلامداریم.

اسامی برخی از مصاحبه شوندگان اصلی در شهر آق قلا به قرار زیر است:

اراز محمدی، حلیمه- اراز محمدی، عافیه-پوری، عبدالحمید- خلوص مختوم، قربانبخت(خانم سید)، نازمحمد اونق، جمال توماج و ستار نازقلیچ.

#### پینوشت

۱- برای اطلاعات بیشتر ر.ک (عسگری خانقاه و شریف کمالی، ۱۳۷۴).

۲- برای اطلاعات بیشتر ر.ک(قاضی و شرعی، ۱۳۸۷).

۳- با تشکر از دکتر اصغر ایزدی جیران که در تحلیل و گردآوری دادهها نقش بسزایی داشتهاند.

4- Namazliq

۵- برای اطلاعات بیشتر ر.ک(فکوهی، ۱۳۸۱).

6- Ruth, Benedict

7- Patterns of Culture

8- Sherry, Ortner

9-. On Key Symbols

10- Schneider

11- Core Symbols

12- Turner, Victor

13- Summarizing Symbols

14- Elaborating Symbols

۱۵- برای اطلاعات بیشترر.ک(ortner,1973).

۱۶ - برای اطلاعات بیشترر.ک(قزل: ۱۳۸۸: ۴۰).

17-Totloq

18-Satleq

۱۹ - ترکمنان آققلا بیشتر در پیشینه تاریخی خودشان، از ترکمنان عشایری بودهاند که معیشت اصلی آنها در شیوه عشایری و ازطریق کوچ بودهاست. ازینرو، شتر عنصر کلیدی در حیات اجتماعی ترکمنان که عموماً در دشتها حرکتمی کردهاند، محسوب می شدهاست. اهمیت کارکردی شتر در حیات اجتماعی – اقتصادی آنها، این حیوان را به عنصری نمادین تبدیل کرده که محوریت کانونی خاصی دارد. این محوریت نمادین شتر، در بافت نمازلیقها نیز نمود یافتهاست آن چنان که، سجده گاه نمازلیقها را هم با پشم شتر می بافتهاند.

20- Golyaydi

21- Sarichian

۲۲- از اهالی بومی ترکمن که اطلاعات بسیاری را درباره نمازلیقها دراختیار نگارندگان مقاله حاضر قراردادند.

- 23- Tengre
- 24- Basma
- 25- Faqma
- 26- Chitmeh
- 27- Keche Namazliq
- 28- Qochoq
- 29- Kabeh Naqesh
- 30-Ashighiq
- 31- Alaja
- 32- Ayatliq
- 33- Gelinbarmaq
- 34- Kabeh qeri
- 35- Alam qeri
- 36- Awiniq qeri

#### منابع و مآخذ

- آیتاللهی، حبیبالله؛ چیتسازیان، امیرحسین و توماجنیا جمال الدین (۱۳۸۶). **نمازلیقهای ترکمن (جانمازهای ترکمنی**). فصلنامه گلجام، (۶ و ۷)، ۷۸–۵۳.
  - الياده، ميرچا.(١٣٨٧). شمنيسم، فنون كهن خلسه، ترجمه محمدكاظم مهاجري، تهران: اديان.
    - بداغی، ذبیحالله.(۱۳۸۱). **نیاز جان و فرشهای ترکمن،** تهران: فرهنگان.
    - بنه دیکت، روت. (۱۳۷۱). **ژاینی ها دارند می آیند**، ترجمه حسن افشین منش، تهران: امیر کبیر.
  - بوگولیوبوف، سرگئی.(۱۳۵۷). فرشهای ترکمن، ترجمه نازدیبا(خزینه علم)، تهران: موزه فرش ایران.
    - دوبوکور، مونیک.(۱۳۸۷). **رمزهای زنده جان**، ترجمه جلال ستاری، تهران: مرکز.
- رضایی، ا.؛ ریاحی، م. و سخاوتی، ن. (۱۳۸۶). گرایش به هویت ملی و قومی در ترکمنهای ایران، **فصلنامه مطالعات ملی،** (۴)، ۱۴۰–۱۱۹.
  - فرنبغدادگی، رنبغ.(۱۳۸۵). **بندهش**، به کوشش مهرداد بهار، تهران: توس.
  - فکوهی، ناصر.(۱۳۸۱). تاریخ اندیشهها و نظریههای انسان شناسی، تهران: نی.
- کاملی، شهربانو.(مرداد ۱۳۹۰). مصاحبه منتشرنشده با برخی از بومیان ترکمن، **دربارهٔ نمازلیقهای ترکمن**، روستاهای قانقرمه، قوشجان آباد و پیرآغاچ و بهویژه ساکنان شهر آق قلا.
  - کمالی، محمدشریف و عسگری خانقاه، اصغر . (۱۳۷۴). **ایرانیان ترکمن،** تهران: اساطیر.
  - لوگاشوا، بیبی رابعه.(۱۳۵۹). ترکمنهای ایران، ترجمه س. ایزدی و ح. تحویلی، تهران: شباهنگ.
    - مرادی، منصور.(۱۳۷۸). سیرتاریخی- فرهنگی قوم ترکمن، کیهان فرهنگی، (۱۵۴)، ۴۴-۳۹.
- وجدانی، بهروز.(۱۳۸۷). موسیقی آئینی و جلوههای عرفانی در فرهنگ قوم ترکمن، کتاب ماه هنر، (۶۵ و ۶۶)، ۵۰-۴۷.
- Benedict, R. (2006). The Individual and the Patterns of Culture. In Moore, H. & Sandars, T. (eds.), 77-86
- Bernier, J.(2004). Creation as Meaning Filled: Key Symbols in the Study of Creationism, **Totem: The University of Western Ontario Journal of Anthropology**, 12, Iss. (1).
- Edgar, A. & Sedgwick, P. (2002). Cultural Theory: The Key Concepts. London: Routledge.
- Evans Pritchard, E.E. (2002). The Problem of Symbols. In Lambeck, M. (ed.), 145-157.
- Geertz, C.(1960). The Religion of Java. Illinois: The Free Press of Glencoe.
- Geertz, C.(1971) . **Interpretation of Cultures**. New York: Basic Book.
- Lambeck, M. (ed.). (2002). A Reader in the Anthropology of Religion. Oxford: Blackwell Publishing.
- Langer, S. K. (2002). The Logic of Signs and Symbols. In Lambeck, M. (ed.), 136-144.
- Marcus, G. (1999). Critical Anthropology Now. New Mexico: School of American Research Press
- Moore, H. & Sandars, T. (eds.). (2006). **Anthropology in Theory**. Oxford: Blackwell Publishing.
- Ortner, S. (1973) "On Key Symbols", in **American Anthropologist**; New Series. 75, Issue 5, 1338-1346.
- Stiver, D. R. (1996). The Philosophy of Religious Language. Oxford: Blackwell.
- Turner, V. (1979). **The Ritual Process**. Harmondsworth: Penguin.

پذیرش مقاله: ۹۲/۳/۲۰

# بازنمود مفاهیم و ساختار ادبی قرآن در معماری اسلامی

مهدی مطیع \* مریم منصوریان \*\* مهدی سعدوندی \*\*\*

### چکیده

پس از طلوع اسلام، سبکهای معماری سرزمینهایی که به قلمرو اسلام پیوستند، به گونهای تغییریافت که حاصل آن شاهکارهایی چون مساجد بزرگ شد. تفاوت محتوای بیان و فرم معماری جدید بهشکلی است که نمی توان سهم و تأثیر اسلام را در دگرگونی آن، نادیده گرفت. تأثیری که منشأ آن به معارفی بازمی گردد که کلیاتش در کتاب آسمانی قرآن نمود یافتهاست. چگونگی این تأثیر و کشف پیام اثر معماری ازطریق سنت، عرفان و یا اشراق بررسی شدهاست. اما پرسش این است که آیا می توان از زاویه دید قرآن نگریست و در معماری اسلامی، راهی را برای بازنمود حقایق نهفته در قرآن جستجوکرد؟

بنابر آنچه بیانشد، پژوهش حاضر برآنست تا با بهره گیری از روش تطبیقی نامتوازن، چگونگی تأثیر قرآن بر معماری اسلامی را ازطریق عناصر ادبی آن نشان دهد. در این بررسی با تبیین جایگاه قرآن و نیز معماری اسلامی به عنوان یک هنر در عالم هستی، مشخص می شود که معماری همچون مخلوقات هستی جایگاهی برای بروز حقیقت حقیقت است که به دست انسان از عالم غیب در عالم حس بیان شده است. از این رو، معماری بازنمود همان حقیقت واحدی است که در کتاب قرآن در قالب الفاظ از جانب پروردگار آورده شده است. از آنجاکه زبان در بیان قرآنی و همچنین معماری با آراستگی همراه است، می توان برای آنها نظامی ادبی قائل شد. جنبه ها و عناصر ادبی این نظام در قرآن، باوجود بیان و زبانِ مردمی، ساده و روان و قابل تشخیص است و می توان از خصوصیات این عناصر در معماری از طریق تناظر میان مفاهیم کلیدی مشترک در ادبیات معماری و قرآن بهره برد و کیفیت حقیقت مانندی آن را ارتقابخشید.

بررسی تناظر درونمایه در قرآن و مفهوم در معماری، ساختار در قرآن و سیستم نظمدهنده در معماری و فرم در قرآن و فرم در معماری و بیان موارد کاربردی آنها، نمونههایی است که بازنمود ساختار ادبی قرآن را در معماری اسلامی و تأثیرپذیری آنها را از قرآن نشان می دهد.

# كليدواژگان: قرآن، معماري اسلامي، ادبيات، ساختار، مفهوم.

<sup>\*</sup>استادیار، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان.

<sup>\*\*</sup> كارشناس ارشد علوم قرآن و حديث، دانشكده ادبيات و علوم انساني، دانشگاه اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

تأثیر فرهنگ و تمدن بر معماری انکارناپذیر است. معماری شکل گرفته در سرزمینهای اسلامی که مسجد نمونه شاخص آنست، این تأثیر را بهشکل بارزی نمایان می سازد. باوجود ساخت متفاوت بناها در قلمروهای وسیع اسلامی و دورههای مختلف، نمی توان نقش اسلام را در ایجاد مسیر، جهت حرکت شاخصهها و چگونگی بیان آن در معماری این بناها نادیدهانگاشت. چنین تأثیری برخاسته از قرآن بهعنوان اصلی ترین منبع نگرشهای این دین، قابل تأمل است. اما بررسیهای انجام شده در زمینه مبانی نظری معماری اسلامی نه در رابطه مستقیم با قرآن که بهواسطه عرفان، حکمت و اشراق صورت گرفته و تنها به تفسیر برخی عناصر معماری آن هم براساس مفاهیم قرآنی اکتفا شدهاست.

به نظرمی رسد بازیابی و چگونگی بیان حقیقت در این معماری در ارتباط مستقیم با قرآن، راه حلی کارآمد برای ارائه شاخصه هایی است که به کارگیری آنها، امکان بازنمود حقایق ناب دینی را فراهم می کند. اگرچه این ارتباط از زوایای متفاوتی قابل بررسی است لیکن پژوهش حاضر برآنست تا تأثیر فرهنگ اسلامی را بر معماری ازطریق عناصر ادبی قرآن نشان دهد. بدین منظور نخست چگونگی این تأثیر را بیان می کند و سپس، برخی از موارد جزئی آن را نشان می دهد تا از این طریق زمینه ای برای بازخوانی مفاهیم قرآنی و کاربرد آنها در معماری اسلامی فراهم آید.

#### يبشينه تحقيق

از سده هجدهم میلادی، مستشرقان تحقیقات جدی و جداگانهای را درزمینه ارتباط میان معماری و اسلام ازسرمی گیرند(گرابار، ۱۳۷۹: ۷). البته مطالعات آنان در هنر و معماری اسلامی بیشتر درباره تاریخ، کارکرد و صورت هنر بوده و بهدلیل نشناختن تفکر اسلامی، کمتر درباب موارد نظری و یا نوع تأثیر اسلام سخنراندهاند(اتینگهاوزن، موارد نظری و یا نوع تأثیر اسلام سخنراندهاند(اتینگهاوزن،  $\mathcal{L}^{\tau}$  و  $\mathcal{L}^{\tau}$  یان هنر را اقتباسی می دانند(مددپور، ۱۳۷۴: ۲۴۹).  $\mathcal{L}^{\tau}$  و شیوع اسلام از عربستان معتقدند آنها باتوجهبه شروع و شیوع اسلام از عربستان معتقدند که عربها از هنر روگردان بودند. اما پس از فتوحات، بر سرزمینهایی فرمانروا گشتند که سنت هنری چندین ساله داشتند. هنر این صنعتگران که بسیاری از ایشان هر گز به اسلام نگرویدند، باهم پیوندخورد و زیر فرمان اسلام مبدل به شیوهای شد که امروزه به نام هنر اسلامی شناخته شده است (price:13,1969).

لیکن گروهی دیگر چون بورکهارت نٔ کوماراسوآمی میکربن آ، استیرلن و اتیگهاوزن هنر اسلامی را غیراقتباسی و نتیجه تأثیر مبانی معنوی اسلام دانستهاند(معماریان، ۱۳۸۴: ۴۲۷). برخی از این افراد مانند کربن، بورکهات و اتینگهاوزن در هر اثر هنر اسلامی، جهانی از رمز و راز دیدهاند(مددپور، ۱۳۷۴: ۱۳۷۴). لیکن برخی دیگر تنها به تنظیم کتابهایی پرداختهاند که مانند کتب راهنما، حالت جستار و دستمایه داشته و کمتر به باریک اندیشی، نظر آوری و تفاسیر فرهنگی وسیع روی آوردهاند.

افزونبر مستشرقین، اندیشمندان مسلمان نیز با اتخاذ همان دیدگاه دوم، کتابها و مقالاتی را در این زمینه فراهمآوردهاند. سیدحسین نصر در کتابهای خود همچون "ارتباط هنر و معنویت اسلامی"(۱۳۸۴)، "معرفت و امر قدسی"(۱۳۸۰) و یا مقالاتش دربارههنر اسلامی از منظر دین و فلسفه و تاریخ به آن نگریسته است. وی بین طبیعت بهعنوان محصول الهی و هنر اسلامی بهعنوان محصول انسانی، تناظری قائل شدهاست.

اعوانی (۱۳۷۵) نیز در کتاب «حکمت و هنرمعنوی»، حکمت را درارتباط با هنر بررسی کرده و هنر، عرفان و حکمت را دارای اصلی واحد می داند. مددپور هم ازجمله افرادی است که در زمینه هنر تحقیقات فراوانی دارد و در برخی کتابها همچون "حکمت انسی وزیبایی شناسی عرفانی هنر اسلامی "(۱۳۸۴)، "حکمت معنوی و ساحت هنر "(۱۳۷۷) و "حقیقت و هنر دینی "(۱۳۸۵) از منظر حکمت، به هنرنگریسته است.

اردلان و بختیار (۱۳۸۰) نیز در کتاب «حس وحدت و سنت عرفانی در معماری ایرانی» در تصویرسازی دنیای هنرمند مسلمان بر وجه اجتماعی آن، تصوف و هنر صوفی تأکیددارند. بلخاری قهی (۱۳۸۴)هم، مبانی عرفانی هنر و معماری اسلامی را در کتابی با همین عنوان بررسی کردهاست. نقی زاده (۱۳۸۴) نیز، از کسانی است که در کتاب «میانی

نقیزاده (۱۳۸۴) نیز، از کسانی است که در کتاب «مبانی هنر دینی در فرهنگ اسلامی» بهطور کلی و در کتاب» معماری و شهرسازی اسلامی (مبانی نظری)» بهطور خاص، تأثیر اسلام را ازطریق متون اسلامی بر هنر و معماری بررسی کردهاست.

در تمامی تحقیقات انجامشده درباره تأثیر اسلام بر هنر بهویژه معماری، نمی توان نقش اصلی و انکارناپذیری قرآن را در ایجاد مبانی نظری نادیدهانگاشت؛ تأثیری که از جنبههای گوناگون قابل تحقیق و بررسی است اما کمتر مورد توجه واقع شدهاست.

یکی از این جنبهها، تأثیرادبیات قرآن بر معماری است. بررسی وجود برخی مبانی مشترک میان ادبیات و معماری در مقالاتی همچون "بررسی عناصر رمانتیک در ادبیات و معماری" از محمدجواد مهدوینژاد و همکاران(۱۳۹۰) و همزبانی ادبیات و معماری" از مینو شفایی(۱۳۸۵)گواهی بر این سخن است. بااینهمه در مقالات یادشده، از چگونگی تأثیر ادبیات بر معماری سخنی به میان نیامدهاست. در برخی نوشتارهای دیگر همچون "تعامل معماری و شعر فارسی" از سیدمحسن امین(۱۳۸۱) تنها از تأثیرات ظاهری شعر بر معماری در تحقیقات موجود، دستمایهای اندک برای تحقیق معماری در تحقیقات موجود، دستمایهای اندک برای تحقیق تأثیری که به بررسی آن در آثار موجود توجهی نشده و انجام تحقیقی جداگانه و روشمند را خواستار است.

# روش تحقيق

بررسی چگونگی تأثیر قرآن بر معماری اسلامی، مطالعهای میان رشته ای علوم قرآن و معماری) است که برای تحقیق آن به مباحث هر دو رشته مراجعه می شود. از این رو روش تحقیق، روش تطبیقی یا مقایسه ای خوانده می شود (نکونام، ۱۳۸۵: ۵). از آنجاکه در مقاله پیش رو، میزان اطلاعات درباره هر دو رشته یکسان نبوده و قرآن و اجزای متن آن به عنوان شاخصه های یاری رسان برای شناخت معماری اسلامی است، روش تطبیقی، نامتوازن و خواهد بود (پاکتچی، ۱۳۸۴: ۱۴). با بهره گیری از روش بالا، نخستین گام در این پژوهش، مشخص کردن ارتباط قرآن با معماری اسلامی است. این ارتباط با تبیین حقیقت و ماهیت هر یک و جایگاه آن در عالم هستی آغاز می شود.

# معماري اسلامي

معماری، یک هنر است و پرسش از هنر البته بهجایی بازمی گردد که هنر در آن جریان و سریان دارد و آن، آثار هنری است. آثار هنری جزئی از آسمان و زمین، نظام خارجی موجود و عالم تکوین است. اما تحقیق در آثار هنری، چگونگی بروز هنر و ارتباط آن با نظام تکوین، مستلزم تبیین این نظام و جایگاه هنر در آن است.

#### هنر اسلامی و عالم تکوین

حقیقت عالم تکوین از یکسو به فعلیت محض و کمال مطلق(مقام قرب واجبالوجود) میرسد و از طرف دیگر به قوه محض و پذیرش صرف(در عالم طبیعت و محسوس) منتهی می گردد. فاصله بین این دو سو را مراحل متوسط

وجود تشکیل می دهد. نور وجود از مبدأ، از طریق عبور و مرور از جمیع مراحل متوسط وجود که آن را قوس نزول می گویند، به مرحله قوه محض می رسد. همین گونه وجود در مراحل استكمال از مقام پذيرش صرف، تنها ازطريق عبور و مرور از جمیع مراحل متوسط وجود که آن را قوس صعود می گویند، به مقام قرب واجبالوجود می رسد (ابراهیمی ديناني، ١٣۶٠: ٣٠). اين مراحل متوسط، شامل عوالمي چون طبیعت، مثال و عقل است. در این منظر هر مرحله و مرتبه در عالم تكوين به گونهای چینش شدهاست كه از ناقص شروع و به تام و فوق تام ختممی شود. یکی از ویژگیهای این مراحل، عدم گسستگی و انقطاع در آن و ارتباط كامل آنها با يكديگر است به گونهاى كه هر مرحله بالایی، حقیقت مرحله پائینی و هر مرحلهای که در پائین قراردارد، رقیقه و ضعیف شده مراحل بالاست (جوادی آملی، ۱۳۸۶: ۱۰۱). برای نمونه هرچه در عالم طبیعت محسوس و پیداست یا هر رویدادی که رویمینماید، نماد چیزهایی است که در عالم مثال وجوددارد و هرآنچه در عالم مثال است، صورتی است که حالتی از امور عالم بالاتر را در خود بازتابمی دهد (ایزوتسو، ۱۳۸۵: ۳۱ و ۳۲). ازاین رو مى توان دريافت كه هرآنچه در عالم تكوين است به وجود حق رجوعدارد و البته وجود حق دارای درجه اعلی و تنها درجه و حقیقتی واحد است که بنابر اصل تجلی در ظاهر و نمودهای کثیر، از اندماج ' به تفصیل و از کمون'' به بروز می رسد (رحیمیان، ۱۳۸۳: ۱۰۸ و ۱۲۸).

تجلى حق از طريق اسماى الهي كارساز مي شود؛ هر چيزي در عالم وجود بهسبب اسمى از اسم الهى محقق مى شود (ایزوتسو، ۱۳۸۵: ۱۵۰، ۱۵۳ و ۱۵۶). جدای از این ارتباط وجودی و تکوینی ممکنات و فقر ذاتی آنها در ناحیه ذات، صفت و فعل، به اسماى الهي كه تعلق عام(به اسماى الهي) خوانده مى شود؛ براى انسان بهعنوان مظهر ويژه اسماءالله الحسني ارتباطهاي خاصي با هر اسم تعريف مي شود. تحقق از جمله این ارتباطهاست که به شناخت معانی آن اسما درباره حق و خود انسان، تعبیرمی شود. برای تحقق هر اسمی، راه از همين عالم حسى أغازمي شود. انسان مي تواند با جداشدن از محدودیت و وابستگی سرشتی در مرتبه اشیای محسوس، از نمود نمادین به حقیقت راهیابد و هر چیز را تجلی گاه جلوهای از هستى الهي بداند(همان: ٢۵). چنين امرى به مدد قوه خیال او حاصل می شود. باوجود این قوه، چیزهایی در ذهن انسان فراخوانیمی شود که گرچه در عالم تجربهٔ حس پذیر حضورندارند و شیوهنمود آنها عجیب می نماید لیکن باطل و خیال بافی صرف هم نیستند (مددپور، ۱۳۸۴: ۶۸). خیال با مشاهده صور حقیقی، به مرز حقیقت نزدیکشده و حقیقت را آنی مینگرد. این دیدن یا همان دانایی، کشف و حضوری است که تمام مناسبات شخص با اشیا را نگهمی دارد و هدایت می کند (ریخته گران، ۱۳۸۶: ۲۲۶–۲۲۳). اگر این واقعیت دریافتشده که شناخت عقلانی آن را درنمی یابد در جهان پدیده ها در معرض حواس ظاهری به نمایش در آید، هنر متولدمی شود.

در هنر اسلامی نیز، مایه و جوهر از عالمی گرفته می شود که خود آینه ای از عالم فراتر و واسطه میان صورت و معنی است. هنرمند مسلمان با یاری گرفتن از شریعت و پرورش قوه خلاقیت و با تخلق به اخلاق الهی، جایگاهی برای به ظهوررسیدن حقیقت است. وی با تحقق اسم خالق، ابداع را که همان به پیدایی آوردن حقیقت است، همراه خود می آورد و اثر هنری را خلق می کند. این خلقت، با سنجش و عقل و تناسب پیوندخورده و از ماده اولیه ای چون سنگ، چوب و فلز و ... پدیدمی آید تا در قالب امور حسی بیان شود. از این رو هنر با سیر و صعود در عالم تکوین و به کار گیری اجزای طبیعی همین عالم، توسط آدمی به پیدایی می آید. در اینجاست که ارتباط تنگاتنگ هنر با عالم تکوین آشکارمی شود.

## كتاب قرآن و عالم تكوين

قرآن در جهان طبیعت یک شیء خارجی و جزئی از نظام عالم تکوین محسوب می شود که البته برای آن به گفته خود قرآن، جنبه غیب و نهانی است: «وَ لِلَّهِ غَیْبُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ إِلَیْهِ یُرْجَعُ الأَمْرُ کُلَّه...» ((هود/۱۲۳)) و نیز راز و نهانی وجوددارد: «وَ إِنْ مِنْ شَیْءٍ إِلاَّ عِنْدَنا خَزائِنُهُ وَ ما نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْلُوم » (حجر/۲۱). برای بیان دقیق ارتباط قرآن و عالم تکوین بهتر است به خود قرآن به عنوان کلام صادق مراجعه شود.

عالم تکوین در قرآن به آفاق و قرآن و عالم هستی نیز به کتاب تعبیر شدهاست؛ کتاب تکوین و تدوین که هر دو مشتمل بر آیات، کلمات و حروف است(قاسمپور راوندی و مهدوی راد، ۱۳۷۹: ۱۲۹). همانگونه که قرآن بهعنوان کلام الهی (کهف/۲۷؛ اعراف/ ۱۵۸) متشکل از کلمات است، هرچیز در کتاب تکوین هم، به کلمهالله تعبیر شدهاست: «قُل لُوْ کَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لُکلِمَاتِ رَبِّ لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ کلِمَاتُ رَبِّ لَنْفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ کلِمَاتُ مرابر وقب و نهان با وجود خارجی تکوینی است و همه موجودات با وامی گویند (جوادی آملی، ۱۳۸۸: ۵۹). آیه نیز که متشکل او می گویند (جوادی آملی، ۱۳۸۸: ۵۹). آیه نیز که متشکل او می گویند (جوادی آملی، ۱۳۸۸: ۵۹). آیه نیز که متشکل از کلمات و حروف است، هم به کتاب قرآن و هم به آفاق

نسبت داده شده است. آیات آفاقی مانند عرش و کرسی، افلاک و اجرام، آسمانها، کوهها و ابرها و ... که در آیات قرآن به آنها اشارهشده و اینها از باب تعیین است اما از باب اطلاق، آیه شامل هرچیزی در عالم میشود(آملی، ۱۴۱۴: ۲۲۶ه ۲۰۶).

افزونبر موارد بالا، آفاق و قرآن هر دو مظهر اسما، صفات و افعال خداوند هستند(آملی، ۱۴۱۴: ۲۰۷) و لقای خدا و وصل به او متوقفبر مطابقت آیات و کلماتش در کتاب آفاقی بهموازات کتاب قرآنی اوست(همان: ۲۰۶). بهبیان دیگر، این دو کتاب هم طراز یکدیگر و به یک میزان هستند. هر رازی در عالم تکوین است در عالم تدوین و هر رازی که در عالم تدوین است در عالم تکوین نیز، وجوددارد. یافتن حکمت قرآن منجربه ادراک حکمت آفرینش است(قبادیانی، بهتا: ۲۲۸).

بنابر آنچه بیانشد، می توان دریافت که حقیقت واحد با نزول از گنجینههای الهی در قالب آیه و کلمه قرآنی و نیز آیه و کلمه تکوینی در عالم هستی متجلیمی گردد. همین حقیقت واحد به واسطه هنرمند در قالب ماده سریان می یابد و با ابزار حسی نمایان می شود.

# بیان و ادبیات قرآن و هنر اسلامی

حقیقت پس از نزول، در هر قالبی نمی گنجد. تنها قالبهایی ظرف تجلی حقیقتاند که ارزش و شایستگی ظرف معنویاتشدن را داشتهباشند(نقیزاده، ۱۳۸۴: ۹۸). این تناسب قالب و محتوا بهعنوان الگوی انداموار ۱۳۸۶ مطرح می شود. شکل انداموار زمانی بهوجودمی آید که هر فکر مطابق سرشت خود شکوفاشود. مانند آنچه در طبیعت مطابق سرشت خود شکوفاشود. مانند آنچه در طبیعت دیده می شود؛ طبیعت پیچیده ترین و عالی ترین حیات، دیده می شود! طبیعت پیچیده ترین و عالی ترین حیات، چون موجودات زنده را در دامن خود می پروراند(هارلند،

نیز خود طبیعت باهم به گونهای است که به آن حیاتی قائمبهذات میبخشد و در درون رشدمی کند. این نکته در هنر نیز صحت دارد آنچنان که کمال مطلوب در هر اثر، همین شکل انداموار است که این به تناسب قالب و محتوا منجرمی شود. در اثر هنری انداموار، همهٔ اجزا، تحت نیرویی واحدی شکل می گیرند. این وحدت، وحدتی نیست که در آن هر جزء، جداگانه دیده و ادراک شود بلکه، همه اجزا در ارتباط با کل نگریسته می شود (همان: ۱۲۴).

از این رو می توان گفت که در عملِ نمایاندن و شناساندن معنا توسط قرآن، عالم و هنر اسلامی دارای قانونی مشابه است. این عملِ شناساندن یا نمایانی چیزی که هدفش انتقال آن به دیگران است تا شاید با به کارگیری نشانههایی آشنا و مشترک از شناخت، آن چیز، قابل انتقال، ادراک و احساس گردد، بیان نام دارد. بسته به آن که یک مفهوم و یا ارزش در چه میدان و محدوده ای قابلیت بروز پیداکند بیان، ابزاری متفاوت می یابد که به دلیل تحقق بیان به وسیله ابزار به زبان، تعبیرمی شود (ماهوش، ۱۳۸۵: ۴۶).

هرگاه زبان، ماده خام با دستمایه بازآفرینی عالم همراه طرحی نو قرار گیرد، ادبیات نمایانگرمی شود .به عبارت دیگر، ادبیات ترکیب بدیعافزون بر زبان است. در ادبیات، غیر از انتقال معنای مراد، صورت پیام هم مطرح است. پس در این صورت، معنی به گونهای آراسته می شود که صورت مطلوب برآورده گردد و بهبیان دیگر، صورتگری شود (کوپا، ۱۳۸۳: ۱۵۱ و ۱۵۲). با چنین تعریفی از ادبیات، بایدگفت که زبان قرآن و نیز هنر اسلامی دارای نظامی ادبی است. اگرچه باید توجهداشت که متن قرآن، سخن خداوند متعال است و با متون بشری تفاوت جوهری و ماهوی دارد. لیکن باوجود نزول به زبان مردمی(ابراهیم/ $^{1}$ ) $^{1}$ ، روان و ساده(دخان/ $^{1}$ ۸۸؛ شعراء/۱۹۵۱ میتوان برخی از جنبههای ادبی را در آن تشخیص داد و ارزیابی کرد. ازاین رو در ارزیابی بشری، ساختار هنری بیان قرآن، شگفت و یکی از برجسته ترین ویژگیهای آن بهشمارمی رود. به گونه ای که از آشکار ترین جلوه های اعجاز قرآن، اعجاز هنری، ادبی و بلاغی است.

شیوهها و اسلوبها و مسائل و مقولات ادبی به کاررفته در قرآن، میدانی گسترده دارد و زیر گروههای بسیاری را فرامی گیرد که هریک از آنها می تواند مدخلی جداگانه داشته باشد یا از آن، تحت مدخل دیگر بحث شود. سبک شناسی، هندسه واژگانی، نظم قرآن، پیوند میان آیههای یک سوره، پیوند میان سورهها با یکدیگر، تشبیهات و تصویرات قرآن، مجاز و کنایه و استعاره در قرآن، آرایههای بدیعی قرآن، سجعهای قرآن و سازاین دست هستند (راستگو، ۱۳۸۲، ج۲: ۱۲۰).

هنر معماری نیز، چون دیگر هنرها با زبان و ادبیات خود، مفاهیم را بیانمی کند و دورنمای دایر را در دسترس آدمی مینهد(نوربرگ-شولتز،۱۳۸۱: ۱۷۷). در این معماری، هر بنا بهعنوان مکانی ساختهشده بر پایه باورها و مفاهیم مذهبی کالبدمی یابد.

البته برای آنکه ادبیات هر اثر هنری خلاق، در ذهن مخاطب باور کردنی و ملموس جلوه کند، نیاز به کیفیت حقیقت مانندی است. کیفیتی که احتمال ساختی قابل قبول را از واقعیت، درنظر مخاطب فراهممی آورد(میرصادقی، ۱۳۷۵؛ ۲۷–۲۷). بااین همه، خلق اثر هنری با این کیفیت خاص، باتوجهبه مطالبی که پیش از این بیان شد، قابل اجراست. چنانچه پیش از این گذشت، هنرمند مسلمان به مدد خلاقیت و تخلق به اخلاق الهی می تواند از مرز حواس گذشته و بهسوی واقعیات مافوق محسوسات و مرز حقیقت نزدیک شود. هراندازه فهم و احساس او به این مرز نزدیک تر باشد، تحفه و ارمغانی که از آن بهسوی بشریت می آورد، دارای کیفیت حقیقت مانندی بالاتری است.

# بازنمود عناصر ادبی قرآن در معماری اسلامی

معماری اسلامی بیانی مخصوص بهخود دارد و ادبیات اجزای آن نیز همچون مفهوم، فرم، سازه و فضا به گونهای متفاوت بیان شدهاست. مبانی این تفاوت در چگونگی ارتباط آن با عالم تکوین بیان و مشخص شد که حقایق هستی همان حقیقت قرآنی است که در مراتب متفاوتی متجلی گشتهاست. خیال انسان این حقیقت متجلی را در مراتب بالاتر در کمی کند که در مرتبه اشیای محسوس تجلی می یابد. پس معماری اسلامی به عنوان یک هنر، تجلی تجلی یا بازنمود همان حقیقت اولی است.

این بازنمود را می توان از زوایای متفاوتی به نظاره نشست. در اینجا بازنمود حقیقت با توجه به ادبیات قرآن و عناصر معماری بررسی شده و نمونه هایی از مسجد به عنوان مهم ترین نمونه معماری اسلامی که پس از ورود اسلام بر پایه اعتقادات اسلامی شکل گرفت، بیان شده است.

لیکن در تحلیل عناصر ادبی قرآن از همان عناصر عام ادبیات بشری بهره گرفته شدهاست. وجود مفاهیم کلیدی مشترک که در ادبیات و معماری اسلامی وجوددارد و میتواند بیانگر یک زمینه مشترک باشد، امکان بهرهمندی از مفاهیم قرآنی را فراهممیآورد. چنین امری بهمعنای تعدیل مطالب عرضه شده، تحریف حقایق و یا تحمیل مطلبی بر قرآن نیست بلکه، زمینهای برای تحلیل مفاهیم کلیدی ادبیات قرآن و پیداکردن اشتراکاتی با ادبیات معماری اسلامی است. زمینه این اشتراک پیش از این، در سیر وجودی و نیز نوع بیان و ادبیات آنها ایجاد شدهاست.

اجزای اصلی ادبیاتِ متن در تحلیل ادبی قرآن درونمایه، ساختار، بافتار و فضا هستند که از اجزای اصلی ادبیات بوده و با به خدمت گرفتن آنها یک متن ادبی شکل می گیرد (گرین و همکاران، ۱۳۷۶: ۳۰). آنچه به عنوان عناصر اصلی معماری نیز مدنظر قرار گرفته، بر پایه مشاهدات و فرضیات مبتنی بر دائمی ترین اجزای معماری است که در کتابهای معماری به عنوان اجزای اصلی شکل دهنده معماری، به عناصر معماری تعبیر شده است. همان گونه که همواره به هر جزء شکل دهنده و سازنده ماده، عنصر اطلاق می شود.

# درونمایههای ٔ ٔ قرآنی و مفاهیم ٔ ٔ معماری

در هر پروژهمعماری، عواملی وجوددارد که سازمان دهنده اصلی موضوعات و مسائل پایهای و حساس کار هستند. طراح بنا ابتدا این عوامل را تشخیص می دهد و سپس، مفاهیمی را در پاسخ به آنها یا با استفاده از آنها می سازد. مفاهیم، ایده کلی ابتدایی، اصول مقدماتی و یا رشد معناهایی است که بعد باید به شکل دقیق تری گسترش یابند.

مفاهیم در طراحی بنا با جوانب گوناگونِ امکانات و مکان مورد نیازشان، مرتبط هستند. هریک از عناصر معماری و مسائل مربوط به بنا ممکن است دربردارندهمفاهیمی با طیف وسیعی از مقیاسها باشند. شرایط رسیدن به این مفاهیم بهوسیلهمسائلی گسترده ایجادمیشود که از میان آنها میتوان به فلسفه کلی و ارزش حیات در نظر طراح، مواضع او برای شکلدهی فرم در طراحی و دید وی که چگونگی دریافت، نگرش و شرح پروژه هنگام مواجهشدن با پروژهای خاص است، اشارهنمود(وایت، ۱۳۸۵: ۲۲–۲۷). تمامی شرایط بالا در طراحی بنای اسلامی دخالت دارد. این مکان، مرتبط با باورهای دینی است و این باورها از قرآن که تأثیر گذار بر فلسفه کلی و ارزشهای حیات و تغییر دید و نگرش افراد است، نشأتمی گیرد. بههمین جهت، قرآن در مفهوم یابی و شکل گیری نظرات طراح برای طراحی بنا نقش اساسی را ایفامی کند.

یافتن مفاهیم اصلی که بنابر اساس آن طراحی می شود، به شیوه های گوناگون انجام می گیرد. یکی از این شیوه ها، بهره گیری از مسائل و یا واژگان کلیدی است. این واژگان در برگیرنده ویژگی های اساسی و منحصر به فرد طراحی بنا است. در معماری اسلامی، واژگان خاص یا عبارت های کلامی از عبارات و درون مایه های اصلی قرآن قابل بازیابی است. «درون مایه فکر اصلی و بنیادی و نسبتاً انتزاعی است که در اثر ادبی صورت بیانی ملموس می یابد» (گرین و همکاران، ۱۳۷۶: ۳۱۷). در یک اثر ادبی، درون مایه ممکن است پیامی واضح یا تلویحی باشد. در هر صورت، اندیشه ای اغلب غنی

و متنوع است که در پس متن نهفتهاست(همان: ۲۹). با یافتن واژگان به کمک درونمایههای قرآنی، مفاهیم معماری برای تمامی انگارههای بصری، شکل گرفته و برای استفاده در طراحی بنا، کنار یکدیگر قرارمی گیرند. در این روند، کلمات کلیدی کنارهم معنای کامل تری از رویکرد طراح را القامی کنند که پیوندهای بصری و کلامی بسیار زیادی صورتمی گیرد. البته ایجاد و تعریف مفهومی با پیوستگی معانی تا زمانی ادامهدارد که این مفاهیم، قابلیت تجلی در فرم بصری و فیزیکی را داشتهباشند. در بنای مسجد طراح، کلماتی کلیدی همچون توحید، نور، ذکر، عبادت و طهارت کلماتی کلیدی همچون توحید، نور، ذکر، عبادت و طهارت عبارات در قرآن، مجموعهای از کلمات کلیدی را بهصورتهای عبارات در قرآن، مجموعهای از کلمات کلیدی را بهصورتهای گوناگون بسطداده و در مسجد بازتابمیدهد.

برای نمونه، درونمایهاصلی در آیاتی که در آنها از نور سخن به میان آمده، اشاره به خداوند است. پروردگار بهخودی خود روشن است و هرچیزی که خلق کرده، بهرهای از ویژگیهای اصلی آن(کیفیته ظاهره بنفسها مظهره لغیرها) ۲۲ دارد(طباطبایی، ۱۴۱۷، ج۱۵: ۱۲۲) و از این جهت، آیه و نشانهای برای اوست.

«نور خداوند در همهمحیطها و عوالم بهتناسب و اقتضای آن متجلی می شود. هر مرتبه نور آسمان و زمین بودن خدا، دلیل منتهی شدن همه احتیاجات موجودات آن دو به خداست. وجود آنچه در این عالم است، علاوه بر وجود خویش، موجد خود را نیز نشان می دهد و این زبان، حال و مقالِ تمامی موجودات عالم و همان تسبیحی است که خدای تعالی به آسمان و زمین وآنچه در آنست، نسبت می دهد: (کُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاَتَهُ وَتَسْبِیحَهُ: نور / ۴۱)» ۲۲ (همان: ۳۳ و ۱۳۴).

این آیه به هدایت اهل آسمان و زمین اشاره می نماید. چنانچه در حدیث معصوم هم آمده است: « معناه هاد لاهل السماء وهاد لاهل الارض» (کلینی، ۱۳۶۵: ۱۱۵). چنین هدایتی در سایه نور برین به دست می آید. نور برین افزون بر اظهار خود و ظهور دیگران، قدرت اناره و اظهار نیز می بخشد؛ نه تنها اشیای دیگر را ظاهر می کند بلکه قدرت اظهار دیگران را نیز به اشیای مستعد افاضه می کند (جوادی آملی، ۱۳۸۵: ۱۱۴). دربنای مساجد، نور از جایگاه ویژه ای بر خور داراست. مسجد، نور خود را مستقیماً از آسمان می گیرد. این نور به یک جهت متمایل نیست. صحن روبه آسمان دارد و شبستان هم بدون پنجره در دیوارها، نور خود را از ساقه گنبد یا صحن می گیرد (نقی زاده، ۱۳۷۸: ۱۳۳۶). از طریق این نور گیرها که امکان دید بیرون از آنها وجودندارد، توجه به چیزی جلب می شود که بیرون از آنها وجودندارد، توجه به چیزی جلب می شود که

در نور آنها قرار گرفته وآن، حرکت به سمت مرکز گنبد است. سطوح زیر گنبد و رنگ استفاده شده در کاشی ها، مقدار این روشنایی را افزایش می دهد که یادآور تجلی نور ذات اقدس در آئینه سرشت محسوس است.

« در این مکان، فرد از فضاهایِ کمنور و نسبتاً تاریک که بیشتر فضاهای حرکتی و مکث هستند، بهوسیلهشعاعهای نوری تابیدهشدهٔ از کنار یا بالا، هدایتمیشود»(مایس، ۱۳۸۳: ۲۵۹).

برای نمونه، دهلیزها که تقریباً فاقد نور و تاریکتر از هشتی هستند، به حیاط که قلب بنا و پرنورترین فضاست، منتهی می شود. بدین ترتیب، منشاً نور می تواند حرکت و کشش را تشدید و نقش هدایت کننده پیداکند(یشمی، ۱۳۷۸: ۴۹۵). علاوهبر اینها، استفاده از کاشی های لعاب خورده از محو و انحلال نور به سطح دیوار جلوگیری می کند و سطح که یک مفهوم کاملاً مادی است با در خشش نور از مادیت خود فاصله گرفته و با کمک نقوش کاملاً انتزاعیِ خود باعث تجلی مفهوم غیرمادی نور می شود (بلخاری قهی، ۱۳۸۴: ۲۰۹). همچنین، نزدیک بودن نقوش در بالای گنبد به منبع نور باعث می شود که این نقوش بتوانند نور بیشتری را دریافت و به نقوش پایین تر منعکس کنند. چنین امری یادآور کسانی است که با نزدیکی به حق، قدرت اناره دیگران را یافته اند.

# ساختار قرآنی ٔ و سیستم نظم دهنده در معماری

ساختار، نظام جامع و شکل معینی است که بین عناصر سازنده یک متن، مناسبت درونی ایجادمی کند و موجب ایستایی متن می شود (احمدی، ۱۳۷۰: ۱۲۸؛ سلدون و ویدوسون، ۱۳۸۴: ۱۸۸؛

ساختار متن مانند ساختار هر پدیدهای، یک کل است و مفهوم کلیت، نشاندهندههمبستگی درونی اجزای آن است. بدین ترتیب اجزای یک ساختار، پیرو قوانین حاکم بر آن است. این قوانین به اجزای تشکیل دهنده، خصوصیاتی می بخشد که فراتر از خصوصیات هر جزء -در حالتی که خارج از ساختار دارد- است(پیاژه، ۱۳۷۳: ۲۹).

اکنون، باتوجهبه تعریف ساختار یک متن، این پرسش به ذهن متبادرمی شود که آیا می توان سوره های قرآن را دارای ساختار دانست. پرسشی که از دیرباز برای محققین قرآنی مطرح بوده است. گروهی معتقدند که مجموع آیات سامان یافته در یک سوره، هدف خاص و معینی را دنبال می کند و گروهی دیگر، هر سوره را دربردارنده آیاتی می دانند که هرچند بین برخی از آنها تناسب و جود دارد اما در مجموع درس های پراکنده ای را تشکیل می دهد که چه بسا هیچ گونه تناسبی میان آنها نیست.

از میان مفسرین متأخر، علامه طباطبایی بر این نکته اشاره دارد که هر سوره تنها مجموعه ای از آیات پراکنده و بدون جامعیت واحد نیست بلکه، یک وحدت جامع و فراگیر بر هر سوره حاکم است که پیوستگی آیات را میرساند ٌ٬٬ قرآن پژوهان معاصر نیز ضمن تأکید بر روابط آیات، آن را از منظر جدیدی نگریسته و معتقدند اگر قرآن دارای یک هدف کلی است، هریک از سورهها نیز باید بخشی از این هدف واحد را تأمین کنند و رابطهای معنادار و هماهنگ با هدف قرآن داشته باشند (خامه گر، ۱۳۸۱: ۱۰ و ۱۱). از این رو، هر سوره را دارای محور و غرض واحدی میدانند که در انجام و به هم پیوستگی آیات نقش بسزایی دارد. در پرتو این غرض واحد، آیات بهظاهر پراکنده، از نظمی معجزهآسا و ارتباط ارگانیگ و منطقی برخوردارمی شوند. برای نمونه، چنین ساختاری براساس خطوطی هماهنگ، همجهت و بههم پیوسته و سورههایی با موضوعات متباین است که درراستا و محدوده یک فکر و اندیشه با یکدیگر متحدشده اند. چنانچه در سوره کهف «یشت کردن به مظاهر زندگی دنیا و موضوعات مختلف آن چون داستان اصحاب کهف، داستان آن دو مردی که خداوند به یکی باغ انگور داد و یا داستان موسی وخضر عليهمالسلام و... وحدت برقرارشدهاست.»(بستانی، ۱۳۷۱: ۱۵۱-۱۲۶). تنوع و گستردگی موضوعات و مطالب موجود در هر سوره ذیل هدفی واحد با ایجاد جذابیت از یکسو، موجب حفظ شادابی مخاطب است و ازسوی دیگر، تأثیرات عمیق و ژرفی را در روح او ایجادمی کند.

ویژگے،های بالا در کنار تعریف ساختار متن، قابل تناظرسازی با خصوصیات و تعریف سیستم نظم دهنده در معماری است. برای آنکه همهٔ اجزا در کنار هم، کل یک بنا را بسازند، لازم است تا میان آنها هماهنگی و وحدت ایجادشود. اما این وحدت به یک صورت بیان نمی شود بلکه، این سیستم نظم دهنده است که با تعیین روابط میان اجزای معماری تااندازه زیادی به آن وحدت می بخشد. به طور معمول در این سیستم، از یک مبنای هندسی برای شکلدادن به روابط میان فرمها و فضاها استفادهمی شود. این سیستم می تواند چنین باشد که وحدت در نگاه اول، معلومشود و تمامی عوامل دیگر در حاشیه قرار گیرند و یا اینکه چنان پیچیدهباشد که وحدت کل موجود، به سختی مشخص شود (گروتر، ۱۳۸۳: ۵۵۱). بدین ترتیب برمبنای تشابه تعریف و عملکرد ساختار برای متن و سسیتم نظم دهنده برای بنا، می توان این دو را با یکدیگر متناظرساخت. در ساختار هر سوره قرآن، مواد، عناصر و روشهای بیانی مختلف با وحدتی خاص کنارهم قرار گرفتهاند تا بیشترین تأثیر را بر مخاطب گذارند. گزینش کلمات، واژگان و عبارات به گونهای است که هم تناسب آوای حروف کلمات همردیف رعایت شده و هم، میان کلمات با یکدیگر تناسب معنوی وجوددارد. ضمن اینکه مسأله فصاحت کلمات کاملاً لحاظ شده است. از سوی دیگر، خصوصیات شیوه بیان عبارات متناسب با معانی درونی عبارات است (معرفت، ۱۳۷۹: ۲۲۷ و ۲۲۷). این ویژگی ها همراه ویژگی های دیگر ساختار، در سیستم نظم دهنده معماری قابل بازیابی است. برای نمونه، در سیستم نظم دهنده توجه به وضعیت زمین و خاک با تحقیق و آزمایش های زمین شناسی و خاک شناسی و استفاده بهینه از بهترین مصالح موجود در طراحی سازه و بنا، اهمیت می یابد. علاوه برآن، محاسبه بارهای وارد بر و بنا، اهمیت می یابد قتِ اعضا و هماهنگی میان طرح جامع معماری با اساس سازه ای آن، بسیار مهم خواهد بود.

کاربندی، نمونهای دیگر از سیستم نظمدهنده است که برای پیوستگی، انسجام و وحدت سازهها و اجرای فرمدهی به آنها طراحی شدهاست. کاربندی ازنظر شکلی، زیبا و ازنظر ساختمانی و ایستایی، پیچیده است. نخست، ساخت آن بهعنوان وسیلهای برای حل مسألهساختمانی پیریزی شدهبود لیکن در تکامل سازه به اشکالی پیچیده با تعداد زیادی اضلاع تبديلشد(معماريان، ١٣٤٧: ۵). پيچاپيچى هندسى این اشکال، اشاره آشکاری بر اندیشه وحدت الوهیت و زمینه و پایه گوناگونیهای بی کران است که وحدت در عین کثرت و کثرت در عین وحدت را نشان می دهد (بور کهارت، ۱۳۶۵: ۷۵). در بیشتر موارد، وحدت ایجادشده از سوی سیستم نظم دهنده بنای اسلامی به دور از یکنواختی با همبستگی میان فضاها و فرمهای متنوع علاوهبر جذب مخاطب، پیام خویش را هم به او می رساند. در این معماری سیستم نظم دهنده، نه تنها برگرفته از مبانی هندسی که برگرفته از مبانی معنوی اسلامی است. چنانچه در مسجد فضاها و فرمها به گونهای سازمانیافته که آدمی با گذر از دهلیزها بهسمت خاصی هدایتمی شود و سرانجام، زیر گنبد بنا به مرکزیت مقام معنوی میرسد.

# فرم ۲۷ در قرآن و فرم در معماری

فرم، تجلی وحدت کامل عوامل تشکیل دهنده اثر هنری (موضوع، محتوا، ماده و فرم) است که محدود به موجودیت خارجی یا ماده آن اثر نبوده و با آن هم ختم نمی شود بلکه در ذهن مخاطب تداوم دارد. این امر، موجب حرکت و تکامل ادراک و تأویل یک اثر هنری در ذهن گردیده و احیانا موجب برداشتهای فردی برمبنای تجربیات و پیش زمینههای منحصر به فرد ذهنی نیز می گردد (ظفرمند، ۱۳۸۱: ۳۰).

فرم در معماری، تظاهر حسی و واضح آنست که «همراه با سازه در ارتباط با سیستم ایستایی بنا به کار گرفتهمی شود؛ به طوری که پیوند نزدیک فرم و سازه در نتیجه نهایی ساختمان بسیار مؤثر است» (معماریان، ۱۳۶۷: ۳). مشابه این فرایند برای فرم بیانی، سیاق یا بافتار متن نیز وجوددارد. بافتار، بادن، معانی حقیقی کلمات منفرد و نمود محسوس اثر ادبی است که همراه با ساختار، اثر را خلق می کند (گرین و همکاران، ۱۳۷۶: ۳۱۴).

همان گونه که فرم، انسجام عوامل تشکیل دهندهاثر هنری است و از سوی مخاطب، متضمن زیبایی محسوس و قابل درک است، بافت نیز «عامل نظم و انسجام معانی و مفاهیم و همبستگی کلام است که از سوی مخاطب متضمن بلاغت کلام می باشد» (کنعانی، ۱۳۸۴: ۲۹ و ۳۰).

از خصوصیات بافتار قرآنی، هماهنگی شکل به کاررفته در لحن آیات متناسب با محتوای آنست(طالقانی، ۱۳۶۲: ۳). حروف نیز متناسب با معنای آیات به کار رفتهاست. چنانچه در سوره حمد در آیات حمد و رحمت، حروف ملایم بیش از همه به چشممی خورد. در بخش میانی سوره متناسب با مسائل مربوط به روز قیامت، عبودیت، استعانت و صراط مستقیم آهنگ کلمات مستحکم و استوار می شود (سلطانی رنانی، ۱۳۸۵: ۱۲۲ و ۲۱۳).

اما مفهوم فرم از نگاه قرآن تنها به بافتار آیات آن خلاصه نمی شود. واژگان و توصیفاتی در قرآن وجوددارد که مفهوم فرم را تداعی می کند. واژگانی از ریشه "صَوَر " و "شَکَلَ" و نیز توصیف کیفیت صوری برخی از پدیده ها ازاین دست موارد در بیانِ مفهوم فرم از نگاه قرآن است. چنانچه استفاده "رفع" در آفرینش آسمان ها بهمعنای علو مکان و شرف منزلت مختص به آنها (راغب، ۱۴۱۲ ۱: ۱۳۶۱ و فعل "نصب" (غاشیه/۱۹) در آفرینش کوه ها بهمعنای برپاکردن و گذاشتن است (همان: ۸۰۷).

بررسی این واژگان و نیز چگونگی بیان صورت پدیدهها، علاوهبر بافتار آیات در قرآن می تواند چگونگی خصوصیات فرم بنای اسلامی را هم مطابق معیارهای قرآنی توصیف کند. برای نمونه فرم گنبد متناسب با معنای آن، نماد آسمان و عالم بالاست. گنبد سمبل آسمان است. در آیات «الَّذِی جَعَلَ لَکُمُ الْأَرْضَ فِرَاشاً وَالْشَمَاءَ بِنَاءً وَ ..." (بقره / ۲۲)، «اللَّهُ الَّذِی رَفَعَ السَّماوَاتِ بِعَیْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَی عَلَی الْعُرْشِ وَ سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ...» (رعد/۲)، «وَجَعَلْ السَّماءَ سَقْفاً مَّحْفُوظاً وَ...» (انبیاء / ۳۲) و «وَالسَّماءَ بَنَیْنَاهَا بِأَیْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ» (الذاریات / ۴۷) با اشاره «وَالسَّماء بَنیْنَاها بِأَیْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ» (الذاریات / ۴۷) با اشاره بنای آسمان به صورت سقفی محفوظ، بدون ستون و مستوی چنین برمیآید که آسمان همچو گنبدی ساخته شده است (ماکینو، ۱۳۶۳: ۱۸). آسمان نیز نماد عالم معناست.

#### نتيجهگيري

در پژوهش حاضر تلاششد تا تأثیر قرآن بر معماری اسلامی ازطریق عناصر ادبی آن جستجوشود. نخستین گام در این راه، تبیین ارتباط معماری اسلامی و قرآن بود که با بررسی ماهیت و جایگاه آن دو در عالم هستی شکل می گیرد. در این بررسی مشخصشد که معماری اسلامی به عنوان یک هنر همچون مخلوقات الهی محملی برای بروز حقیقت است که یکی بدون واسطه و دیگری به واسطه آدمی، از عالم غیب به عالم حس آمدهاست. این ازاین و هنر، تجلّی یا بازنمود همان حقیقت اولی است که در قالب اشیای محسوس بیان شدهاست. این حقیقت در کتاب قرآن نیز در قالب الفاظ از جانب پروردگار نازل شدهاست.

از آنجاکه بروز معنا در الفاظ قرآن و نیز در شکل، فرم و... در معماری اسلامی با طرحی نو بیان می شود، می توان هریک را دارای ادبیات مخصوص به خود دانست. اما برای ارتقای کیفیت حقیقت مانندی در بیان آثار معماری، معمار مسلمان قادر است اثر هنری خود را متناسب با اثر کامل تر، قرآن خلق کند. از این رو سعی شد تا با تحلیل مفاهیم کلیدی مشتر ک میان برخی عناصر ادبی قرآن و عناصر اصلی معماری زمینه چنین امری فراهم شود. باوجود تناظر عناصر این دو، امکان استفاده از خصوصیات اثر برتر، قرآن در اثر معماری و ارتقای کیفیت حیقیقت مانندی آن میسر گشت. از میان عناصر ادبی، درون مایه، ساختار و فرم متناظر با عناصر اصلی معماری که شامل مفهوم، سیستم نظم دهنده و فرم است، بررسی شد و بازنمود خصوصیات عناصر ادبی در عناصر معماری در قالب نمونه هایی از مسجد به عنوان نمونه آشکار معماری اسلامی بیان شد که به صورت خلاصه در جدول ۱، نشان داده می شود. مشابه چنین تناظرهایی را می توان با گزینش مفاهیم اصلی، بنیادین و مرتبط باهم در قرآن، فرم و فضایی متناسب با آنها در اثر عماری ایجاد کرد.

جدول ۱. تناظر عناصر ادبی قرآن و عناصر معماری و اصول کاربری آنها در معماری اسلامی

| اصول کاربری در معماری                                                                                                                                                                  | عناصر معماري   | ویژگی عنصر ادبی                                                                                       | عناصر ادبی قرآنی                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| مفهوم نور: ایجاد فضایی که یادآور تجلی نور<br>ذات الهی است؛ نقش هدایت نمازگزاران را<br>در بنای مسجد دارد. همچون ایجاد فضاهای<br>تاریک و نیمهروشن برای هدایت فرد به<br>سمت نورگیر مرکزی. | مفاهيم         | اشاره به خداوند، قرین با<br>هدایت و رستگاری.                                                          | درونمایه قرآنی<br>(نمونه: درونمایه نور در قرآن) |
| استفاده مطلوب از بهترین مصالح و توجه به هدف اصلی و نهاییِ طرح، همبستگی میان فضاها و فرمهای متنوع با استفاده مبانی هندسی و مبانی معنوی.                                                 | سيستم نظمدهنده | گزینش کلمات و عبارات<br>متناسب باهم و با هدف<br>سوره، تنوع و تعدد<br>موضوعات یک سوره با<br>هدفی واحد. | ساختار سورهها                                   |
| وجود فرمهایی متناسب با معنایی که<br>براساس آن شکلگرفتهاند. همچون فرم<br>گنبدیشکل که به عالم بالا اشارهدارد؛ القای<br>آرامش، تعادل و یاد خدا توسط فرمها.                                | فرم            | تناسب شکل به کاررفته<br>در لحن آیات و محتوای<br>آن و چگونگی توصیف<br>پدیدهها                          | فرم در قرآن شامل: بافتار، واژگان<br>(صور، شکل). |

(نگارندگان)

#### پینوشت

بازنمود مفاهيم و ساختار ادبي قرآن در معماري اسلامي

- 1- Godord
- 2- Arnold
- 3- Kuhnel
- 4- Burckhardt
- 5- Coomaraswamy
- 6- Corbin
- 7- Stirlin
- 8- Ettinghausen
- 9- Asymmetric comparative
- ۱۰- بهمعنای درهم آمیختگی(جبران مسعود، ۱۳۸۰: ج۱، ۳۰۲)و در عرفان هم بهمعنای اتحاد یک حقیقت با حقایق دیگر در مقام ذات مطلق است(فاضلی، ۱۳۸۵: ۲۹).

۱۱- بهمعنای خفا و پنهانی(جبران مسعود، ۱۳۸۰: ج۲، ۱۴۵۹) و در عرفان به مرحلهای گفتهمی شود که حقیقت هنوز به ظهور نرسیدهاست(فاضلی، ۱۳۸۵: ۲۹).

۱۲ - و نهان آسمانها و زمین، از آن خداست و تمام کارها به او باز گرداندهمی شود.

۱۳- و هیچچیز نیست مگر آنکه گنجینههای آن نزد ماست و ما آن را جز به اندازهای معین فرونمیفرستیم.

۱۴- بگو اگر دریا برای کلمات پروردگارم مرکب شود پیش از آنکه کلمات پروردگارم پایانپذیرد قطعاً دریا پایانمییابد. هرچند نظیرش را به مدد[آن]بیاوریم.

۱۵- [که] ما آن را در شبی فرخنده نازلکردیم[زیرا] که ما هشداردهنده بودیم. در آن[شب] هر[گونه] کاری [بهنحوی] استوار فیصلهمی،ابد.

16- Organic pattern

١٧ - «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ ...»: و ما هيچ پيامبري را جز به زبان قومش نفرستاديم ...

٨١- «فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ»: در حقيقت[قرآن]را بر زبان تو آسان گردانيديم اميدكه پند پذيرند.

١٩ - «بلِسَان عَرَبِيٍّ مُّبين»: بهزبان عربي روشن.

- 20- Theme
- 21- Concept

۲۲- ذیل واژه نور در مجمعالبحرین آمدهاست که نور کیفیتی است که به خودیِ خود ظهوردارد و غیر خود را ظاهرمیسازد(طریحی، ۱۳۷۵:ج۳/ ۵۰۴).

۲۳ - ... و یرندگان [نیز] در حالی که در آسمان یر گشوده اند [تسبیح] او می گویند.

- 24- Structure
- 25- Disciplinarian system

۲۶- تفسیر بیشتر این گفتار، ذیل تفسیر(هود/۱)، (زخرف/۳و ۴) و (دخان/۴) در المیزان قابل پیجویی است.

27- Form

٢٨ «وَإِلَى الْجِبَال كَيْفَ نُصِبَتْ»: و به كوهها كه چگونه بريا داشتهشده.

# منابع و مآخذ

- آملى، سيدحيدر.(١۴۱۴). تفسير المحيط الاعظم و البحر الخضم فى تأويل كتاب الله العزيز المحكم، طبعهالاولى، تهران: مؤسسه الطباعه و النشر، وزاره الثقافه و الارشاد الاسلامى.
- ابراهیمی دینانی، غلامحسین.(۱۳۶۰). **قواعد کلی فلسفی در فلسفه اسلامی،** تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.
- اتینگهاوزن، ریچارد والگ گرابار.(۱۳۷۸). **هنر و معماری اسلامی،** ترجمه یعقوب آژند. چاپ اول، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علومانسانی دانشگاهها(سمت).

98

- احمدی، بابک.(۱۳۷۰). ساختار و تأویل متن، نشانهشناسی و ساختارگرایی، تهران: نشر مرکز.
  - اردلان، نادر و بختیار، لاله.(۱۳۸۰). حس وحدت، ترجمه حمید شاهرخ، اصفهان: خاک.
    - اعوانی، غلامرضا.(۱۳۷۵). حکمت و هنر معنوی(مجموعه مقالات)، تهران: گروس.
- امین، سیدمحسن.(۱۳۸۱). تعامل معماری و شعر فارسی، **کتاب ماه هنر**، تهران: خانه کتاب ایران، (۵۳ و۵۴)، ۲۵–۱۹.
- ایزوتسو، توشیهیکو.(۱۳۸۵). مفاتیح الفصوص محی الدین ابن عربی، ترجمه و تحقیق حسین مریدی، کرمانشاه: دانشگاه رازی.
- بستانی، محمود.(۱۳۷۱). اسلام و هنر، ترجمه حسین صابری، چاپ اول، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی.
- بلخاری قهی، حسن.(۱۳۸۴). مبانی عرفانی هنر و معماری اسلامی، چاپ اول، تهران: سوره مهر(حوزه هنری سازمان تبلیغات اسلامی).
  - بورکهارت، تیتوس.(۱۳۶۵). **هنراسلامی، زبان و بیان،** ترجمه مسعود رجبنیا، تهران: سروش.
- پاکتچی، احمد. (۱۳۸۴). **مطالعات تطبیقی نامتوازن**، بازیابیشده از سایت اینترنتی اشراق(بازیابیشده در تاریخ ۵ شهریور ۱۳۸۷) http://www.eshrag61.blogfa.com.
- پیاژه، ژ.(۱۳۷۳). مفاهیم بنیانی ساختگرایی، فصلنامه ارغنون، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی. (۴)، ۳۶–۲۷.
- جوادیآملی، عبدالله.(۱۳۸۵). ا**دب فنای مقربان(چهار جلد**)، تحقیق و تنظیم محمد صفایی. قم: مرکز نشر اسراء.
- - \_\_\_\_\_\_(۱۳۸۸). قرآن در قرآن، تنظیم ویرایش غلامعلی امین دین، قم: مرکز نشر اسراء.
- خامه گر، محمد.(۱۳۸۱). ساختار هندسی سوره های قرآن، درآمدی بر تفسیر ساختاری قرآن، **گلستان قرآن**، (۱۳۸)، ۱۳-۹.
- راستگو، سیدمحمد.(۱۳۸۲). **ادبیات قرآن**، دایرهالمعارف قرآن کریم، جلد ۲، تهیه و تدوین مرکز فرهنگ و معارف قرآن، قم:بوستان کتاب قم(دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم).
- راغباصفهانی، حسین بن محمد. (۱۴۱۲). المفردات فی غریبالقرآن، تحقیق: صفوان عدنان داودی، چاپ اول، دمشق، بیروت: دارالعلم الدارالشامیه.
- رحیمیان، سعید.(۱۳۸۳). مبانی عرفان نظری، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها(سمت).
  - ریخته گران، محمدرضا.(۱۳۸۰). هنر، زیبایی، تفکر(تاًملی در مبانی نظری هنر)، تهران: ساقی.
- سلدون، رامان و ویدوسون، پیتر.(۱۳۸۴). **راهنمای نظریه ادبی معاصر**، ترجمه عباس مخبر، چاپ سوم، تهران: طرح نو.
- سلطانی رنانی، مهدی.(۱۳۸۵). درآمدی بر ابعاد اعجازی و زیباییشناختی نظمآهنگ قرآن، فصلنامه پژوهشهای قرآنی، (۴۵)، ۲۲۵–۲۰۶.
  - شفایی، مینو.(۱۳۸۵). همزبانی ادبیات و معماری، **دانشنما**، (۱۳۳و۱۵)، ۱۳۴-۱۳۴.
  - طالقانی، محمود.(۱۳۶۲). پرتوی از قرآن، چاپ چهارم، تهران: شرکت سهامی انتشار.
- طباطبایی، محمدحسین.(۱۴۱۷). المیزان فی تفسیر القرآن، چاپ پنجم، قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.
  - طریحی، فخرالدین.(۱۳۷۵). مجمعالبحرین، تهران: کتابفروشی مرتضوی.
  - ظفرمند، سیدجواد.(۱۳۸۱). مفهوم فرم بهویژه در هنر، **فصلنامه هنرهای زیبا**، (۱۱)،۲۱-۱۳-۱
- فاضلی، سیداحمد.(۱۳۸۵). نظامواره تجلی در مکتب عرفانی ابنعربی، فصلنامه پژوهشهای فلسفی-کلامی، (۲۹)، ۱۸۶–۱۸۶.
- قاسمپور راوندی، محسن و محمدعلی مهدوی راد.(۱۳۷۹). ظاهر و باطن در تفسیر عرفانی، مدرس علوم انسانی، (۱۵)، ۱۴۲–۱۲۵.
  - قبادیانی بلخی، ناصربن خسرو بن حارث.(بی تا). **زادالمسافرین**، تهران: کتابفروشی محمودی.
    - کلینی، محمدبن یعقوب.(۱۳۶۵). **کافی: اصول و فروع**، تهران: دارالکتب اسلامیه.
    - کنعانی، سیدحسین.(۱۳۸۴). سیر تحول کاربرد سیاق در تفسیر، **مشکوه**، (۸۷)، ۴۲-۲۸.
- کوپا، فاطمه.(۱۳۸۳). زبان، درونمایه و نظام ویژه ادبیات، فصلنامه پژوهشهای ادبی، انجمن زبان و ادبیات فارسی، (۶)، ۱۴۷–۱۴۷.

- گرابار، اولگ.(۱۳۷۹). **شکل گیری هنر اسلامی،** ترجمه مهرداد وحدتی دانشمند، چاپ اول، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
- گروتر، یورگ کورت.(۱۳۸۳). **زیبایی شناسی در معماری،** ترجمه جهانشاه پاکزاد و عبدالرضا همایون، چاپ دوم، تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
- گرین، ویلفرد؛ ویلینگهام، جان؛ لیبر، ارل و مورگان، لی.(۱۳۷۶). مبانی نقدادبی، ترجمه فرزانه طاهری، چاپ اول، تهران: نیلوفر.
- ماکینو، شینیا.(۱۳۶۳). **آفرینش و رستاخیز: پژوهشی معنیشناختی در ساخت جهانبینی قرآن،** ترجمه جلیل دوستخواه. تهران: امیر کبیر.
  - ماهوش، مریم.(۱۳۸۵). بیان معماری؛ بروز حقیقت معماری در اثر، فصلنامه هنرهای زیبا، (۲۸)، ۵۳-۴۵.
- مایس، پییرفون.(۱۳۸۳). نگاهی به مبانی معماری از فرم تا مکان همراه با تحلیل و قیاس با مبانی معماری ایرانی، ترجمه و تعلیق سیمون آیوازیان، چاپ اول، تهران: دانشگاه تهران.
  - مددپور، محمد.(۱۳۷۴). **تجلیات حکمت در هنر اسلامی،** چاپ اول، تهران: امیر کبیر.
- مسعود، جبران.(۱۳۸۰). **الرائد: فرهنگ الفبایی عربی- فارسی**، ترجمه رضا انزابینژاد، مشهد: آستان قدس رضوی.
  - معرفت، محمدهادی.(۱۳۷۹). علوم قرآنی، تهران: سمت و قم: التمهید.
- معماریان، غلامحسین.(۱۳۶۷). نیارش سازههای طاقی در معماری اسلامی ایران، چاپ اول، تهران: جهاد دانشگاهی دانشگاه علم و صنعت ایران.
- مهدوینژاد، محمدجواد؛ ابراهیمی، رؤیا و مهابادی، فاطمه.(۱۳۹۰). بررسی عناصر رمانتیک در ادبیات و معماری، پژ**وهش هنر**، (۱)، ۲۲–۱۷.
  - میرصادقی، جمال.(۱۳۷۵). **داستان و ادبیات**، تهران: علم.
  - نصر، سیدحسین.(۱۳۸۰). **معرفت و امر قدسی**، ترجمه فرزاد حاجی میرزایی، چاپ اول، تهران: فرزان روز.
- \_\_\_\_\_\_(۱۳۸۴). م**بانی هنر دینی در فرهنگ اسلامی(جلد اول: مبانی و نظام فکری)،** چاپ اول، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
- نکونام، جعفر.(۱۳۸۵). روش تحقیق کتابخانهای با تأکید بر علوم اسلامی ویژه پژوهشنامهنویسی دورههای تحصیلات تکمیلی، قم: دانشگاه قم.
- نوربرگ-شولتز، کریستیان.(۱۳۸۱). **مفهوم سکونت: بهسوی معماری تمثیلی**، ترجمه محمودامیر یاراحمدی، چاپ اول، تهران: آگاه.
  - وایت، ادوارد.ت.(۱۳۸۵). مفاهیم پایه در معماری، ترجمه محمد احمدی نژاد، چاپ ششم، اصفهان: خاک.
- هارلند، ریچارد.(۱۳۸۵). **در آمدی تاریخی بر نظریه ادبی از افلاطون تا بارت**، ترجمه شیرازعلی معصومی، ناهید اسلامی و غلامرضا امامی، زیرنظر شاپور جورکش. چاپ دوم، تهران: چشمه.
- یشمی، جلال.(۱۳۷۸). ورودی مساجد، مجموعه مقالات همایش معماری مسجد: گذشته، حال، آینده(جلد اول)، ویراستار محمد قرهچمنی. چاپ اول، تهران: دانشگاه هنر.
- Price, ch. (1964). Story of Moslem art. New York: Dutton.

18

پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# راهکارهای ارتقای نقش دروس فنی در توان حرفهای فارغ التحصیلان کارشناسی معماری

مصطفى رستمى نجف آبادى \* عباس جهانبخش \* \*

#### چکیده

مشاهده نواقص و معایب ساختاری و اجرایی معماری، این پرسش را در ذهن متخصصان و همچنین عموم جامعه برانگیخته است که چگونه می توان کیفیت اجرای ساختمانها را در ایران ارتقاداد. از آنجاکه پاسخ به این پرسش، دارای ابعاد مختلف آموزشی، حقوقی، اقتصادی و ... است، نگارندگان پژوهش حاضر با بررسی تجارب بیش از ده سال تدریس دروس فنی در دانشگاه هنر اصفهان، نقش آموزش صحیح مهندسان را در ارتقای کیفیت اجرایی معماری ارزیابی کردهاند. درادامه، به طور مشخص به بررسی پاسخ این پرسش که چگونه دروس فنی می توانند در افزایش توان حرفهای فارغ التحصیلان تأثیر گذاشته و موجب بهبود کیفیت اجرای ساختمانها شوند، پرداختهاند.

در این راستا، با مطالعه موردی روی یکی از تواناییهای مورد انتظار از دانشآموختگان، آزمونی فنی برای سنجش نتیجه آموزش آنها برگزارشد و برای روشن ترشدن سهم نظام آموزشی در معایب صنعت ساختمان، آزمون در کشور آلمان(دانشکده معماری دانشگاه فنی برلین) که از نظر کیفیت ساخت و ساز وضعیت متفاوتی نسبتبه ایران دارد، تکرارشد و درنهایت، نتایج دو آزمون بررسی تطبیقی گردید. فرایند آموزش نیز با تحلیل سرفصل و روند ارائه درس و بهره گیری از یافتههای روانشناسی شناختگرا همچون آموزش موقعیتمند و نظام استاد و شاگردی و مقایسه با دو سیستم آموزشی متفاوت بررسی شد. پس از ارزیابی یک شاخص به عنوان نشانگری از ارتباط مناسب بین محیط آموزشی و جامعه حرفهای؛ نظام آموزشی رشته پزشکی، مورد مطالعه قرارگرفته و مهمترین علتهای این ارتباط موفق، استخراج، و راه کارهای گسترش این تجربه به آموزش معماری ارائه شدهاست. در پایان یافتههای این تحقیق در قالب سه راهکار بهره گیری از روش استاد و شاگردی شناختی، تأکید بر یادگیری موقعیتمند و آموزش گروهی در بخش نتیجه گیری بیانشد.

كليدواژگان: آموزش معماري، دروس فني، توان حرفهاي معماران.

<sup>\*</sup> مربی، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*</sup> مربی، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه پیام نور، شهر کرد.

#### پیشینه تحقیق

سالهاست که نواقص و معایب ساختاری و اجرایی معماری، امری آشکار برای متخصصین و همچنین عموم جامعه شدهاست. هرچند اشکالات و نارساییهای فنی منحصر به زمینه ساخت و ساز نبوده و سایر شاخههای تولیدی و صنعتی کشورهای درحال توسعه را نیز دربرمی گیرد ولی امکان انتقال(واردات) بنا بهصورت محصول کامل و بسته بندی شده برخلاف بیشتر محصولات صنعتی وجودندارد. این امر باعثمی شود تا ردپای نیروی مولد بومی با همه معایب و مزایایش در صنعت ساختمان بیش از سایر صنایع آشکار و مؤثر بوده و این پرسش را ایجادکند که چگونه می توان کیفیت اجرای ساختمانها را در ایران ارتقاداد.

در پاسخ به پرسش بالا، دلایل گوناگونی همچون تخصص نداشتن و حرفهای نبودن کارگران و عوامل اجرایی، آموزشندیدن صحیح مهندسان در دانشگاه (همان معضل شناختهشده جدایی صنعت و دانشگاه)، نبود نظارت کافی و اعمال نشدن و یا نبود مقررات و ضوابط فنی، تولید به شیوه غیرصنعتی و غیرحرفهای، نقص قوانین مدنی(قضایی) و متعهدنبودن سازنده بنابه تضمین کیفیت و جبران خسارت در طول دوره بهرهبرداری، در تحقیقات متعدد برای پائینبودن کیفیت اجرای ساختمان بیان شدهاست. بدیهی است که ارتقای کیفیت در صنعت عظیم، گسترده و فراگیر ساختمان از عهده یک سازمان، نهاد و یا وزار تخانه خارج بوده و نیازمند تلاش علمی و عملی همه عوامل مرتبط با این صنعت است. بنابر آنچه گفتهشد، در این مقاله با بررسی تجارب بیش از ده سال تدریس دروس فنی در دانشگاه هنر اصفهان، دومین عامل یادشده، آموزش صحیح مهندسان، بررسیشد و بهطور مشخص پاسخ این پرسش که چگونه دروس فنی می توانند در افزایش توان حرفهای فارغالتحصیلان تأثیر گذاشته و موجب بهبود کیفیت اجرای ساختمانها شوند، ارزیابی گردید. بررسی پرسش بالا، نیازمند تحلیل دو جنبه مختلف از آموزش دروس فنی است: ۱. بررسی نتایج بهدست آمده از آموزش دروس فنی و ۲. بررسی فرایند آموزش دروس فنی.

در بخشهای بعدی تحقیق، بدین منظور که راهکارهای ارتقای توان حرفهای دانشآموختگان معماری تحقیق و ارائهشود و گامی در راستای افزایش کیفیت و عمر ساختمانها، این سرمایههای عظیم ملی، برداشتهشود، به تحلیل و ارزیابی نحوه ارائه و نتیجه دروس فنی پرداخته و نقاط قوت و ضعف دانشآموختگان همراه فرایند آموزش دروس فنی بهویژه درس طراحی فنی، بررسیشد.

فرایند تدریس و یادگیری از منظرهای گوناگونی بررسی شدهاست. یکی از مهم ترین این منظرها، روانشناسی تربیتی است. دانش روانشناسی تربیتی، به کار گیری روشهای علمی جدید پژوهشی یا همان مشاهده نظامدار و نیز تجربه گرایی در مسائل تدریس و تربیت را اساس کار خود قرارداد و بدین ترتیب، آغاز گر مرحلهای تازه شد. از این میان آلبرت باندورا<sup>۱</sup>، با ارائه نظریه شناختی-اجتماعی خود توانست گامی بلند در پیشبرد دانش تدریس و تربیت بردارد(لطف آبادی، ۱۳۸۷: ۱۳۲۱–۱۲۵). ندیمی(۱۳۸۹) هم در مقاله خود با عنوان "روش استاد و شاگردی از نگاهی دیگر"، با بهره گیری از یافتههای نظریه شناختی-اجتماعی، راهبردی را برای کاربرد نقاط مثبت نظام استاد و شاگردی، در آموزش معماری مطرح نمودهاست. این یافتهها می توانند در آموزش مهارتمحور به دانشجویان رشته معماری بویژه در زمینه دروس فنی کاربرد داشتهباشند. یکی دیگر از راهکارهای پیشنهادی برای آموزش، استفاده از روش موردی است. *اعتضادی*(۱۳۷۵)، با ترجمه مقاله "کاربرد روش موردی در آموزش معماری"۲ به این نتیجه رسید که از دهه هشتاد میلادی در آمریکای شمالی، زمینه تاریخی پیدایش این روش ارزیابی شدهاست.

درباره دروس فنی نیز گلابچی و همکاران(۱۳۸۲)، در مقالهای باعنوان "بررسی و ارزیابی آموزش دروس فن ساختمان در رشته معماری"، نقش و جایگاه واحدهای آموزشی مختلف را در حوزه فن ساختمان بررسی و میزان موفقیت این دروس در انتقال دانشهای مورد نیاز به دانشجویان رشته معماری ارزیابی کردند.

# روش تحقيق

روش تحقیق در ارزیابی توان حرفهای دانش آموختگان، مطالعه موردی یکی از تواناییهای مورد انتظار بوده و یک آزمون فنی بوده که از دانشجویان چند دانشگاه گرفته شدهاست. این بخش از تحقیق، با تکیه بر نتیجه آموزش دانشگاهی بوده که برای ایجاد یک جامعه آماری مناسب، آزمون از دانشآموختگان دانشگاههای هنر اصفهان، علمی کاربردی نجف آباد، آزاد خوراسگان، جندی شاپور، و علم و صنعت بهعمل آمدهاست. این آزمون فنی از دانشجویان سال اول کارشناسی ارشد ناپیوسته دانشگاه فنی برلین نیز گرفته شد و با توجه به تشابه سرفصل درس در دانشگاههای داخل کشور، از مقایسه نتایج بین این دانشگاهها خودداری و میانگین نتایج دانشگاههای داخل کشور با دانشگاه فنی برلین

بررسی تطبیقی شد. سپس، فرایند آموزش دروس فنی از طریق مقایسه تحلیلی، ارزیابی گردید. باتوجهبه میان رشتهای بودن مبحث آموزش، در این بخش از یافتههای رویکرد روانشناسی شناخت گرا استفاده شدهاست. نهایت، در بخش آخر به جمع بندی و نتیجه گیری یافتههای تحقیق پرداخته و راهکارهای پیشنهادی برای ارتقای توان حرفهای فارغ التحصیلان ارائه شدهاست.

#### شناخت

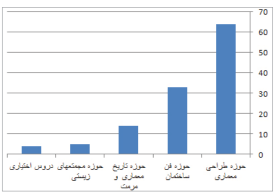
در این بخش برای شناخت اولیه و لازم برای بررسی موضوع مقاله حاضر، برخی تعاریف از رشته و آموزش معماری بهصورت عام و دروس فنی بهصورت خاص با استناد بر سرفصلهای دورههای مختلف آموزش معماری بیان شدهاست.

# کارشناسی معماری و اهداف دورههای آموزشی آن

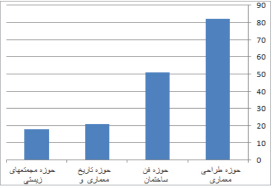
بنابر دیدگاه شورای عالی برنامهریزی، در ساختار جدید رشته معماری که بهصورت کارشناسی و کارشناسیارشد ناپیوسته درآمدهاست، هدف، تربیت معمارانی با کارآییهای عمومی حرفهای است. «دوره کارشناسی مهندسی معماری، دورهای است حرفهای که پرورش استعداد خلاقه، انتقال دانشها و مهارتهای عمومی حرفه معماری و حصول کارآیی عمومی در این رشته را هدف قرارمی دهد.»(شورای عالی برنامهریزی، ۱۳۷۷).

نظام آموزشی این دوره، واحدی است. درسها در هر نیمسال به مدت ۱۷ هفته ارائهمیشود. زمان تدریس هر درس نظری ۱۷ ساعت، عملی و آزمایشگاهی ۳۴ ساعت و کارگاهی ۵۱ ساعت در طول یک نیمسال تحصیلی است. با حذف درسهای عمومی از ۱۲۰ واحد باقیمانده، درسهای حوزه طراحی معماری ۶۴ واحد و درسهای حوزه فن ساختمان ۳۳ واحد، درسهای حوزه تاریخ معماری و مرمت ۱۴ واحد و درسهای حوزه مجمتعهای زیستی همراه درسهای اختیاری، ۹ واحد را تشکیل می دهند (تصویر ۱). در دوره کارشناسی ارشد پیوسته معماری با حذف درسهای عمومی، ۱۷۲ واحدهای درسی به ترتیب زیر تقسیم شده بودند: حوزه طراحی معماری ۲۸ واحد، حوزه فن ساختمان واحد و حوزه مجتمعهای زیستی ۱۸ واحد (تصویر ۲)، (ستاد واحد و حوزه مجتمعهای زیستی ۱۸ واحد (تصویر ۲)، (ستاد انقلاب فرهنگی، ۲۲:۱۳۶۲).

بنابراین، نسبت بین درسهای حوزه فن ساختمان به درسهای حوزه طراحی معماری از ۶۲ درصد در دوره کارشناسیارشد پیوسته معماری به ۵۱ درصد در دوره کارشناسی معماری تغییر کردهاست. درحالی که هدف دوره کارشناسی مهندسی معماری، بهدستآوردن کارآیی عمومی



تصویر ۱. نمودار حجم واحدهای حوزه مختلف درسهای معماری در مقطع کارشناسی پیوسته (نگارندگان).



تصویر ۲. نمودار حجم واحدهای حوزه مختلف درسهای معماری در مقطع کارشناسیارشد پیوسته(نگارندگان).

در این رشته بوده و تسلط بر درسهای حوزه فن ساختمان که هم در زمینه نظارت و اجرا و هم طراحی کاربرددارند و از اهمیت بیشتری نیز، برخوردار است. برای افزایش سهم درسهای یادشده، نسبت بین درسها نیز، به بازنگری نیازدارد.

#### جایگاه درسهای فنی در نظام آموزش معماری

درسهای فن ساختمان ۲۷/۵٪ از حجم درسهای کارشناسی معماری را دربرگرفته که شامل واحدهای زیر است(جدول ۱).

درسهای بالا، به چهار زمینه موضوعی قابل بخشبندی است: ۱. نیرو که درس ایستایی و تنظیم شرایط محیطی را دربرمی گیرد. ۲. مواد که به شناسایی ویژگیها و رفتار مواد اختصاص دارد. ۳. فن و صناعت که رهنمون کردن نیروها با مواد به نفع انسان از مقیاس عناصر و اجزا تا نظامهای کاربردی را شامل می شود. ۴. اقتصاد که تحقق خارجی این راه حلها را بررسی کرده و درجهت برنامه ریزی و ارائه روشهای مدیریت در تنظیم عملکردها قدمبرمی دارد (گلابچی و همکاران، ۱۹۴:۱۳۸۲).

از میان چهار زمینه یادشده، درس طراحی فنی همراه با درسهای ساختمان(۱و ۲)، آموزش زمینه فن و صناعت را برعهده دارند. درس ساختمان(۱و ۲)، جزء درسهای

| ساختمان | ٠.١ م ١٠٠٠ | ر دام | 1      | 1 10.10 |
|---------|------------|-------|--------|---------|
| ساحتمان | حوره ص     | رمعاي | . در س | جدول ١  |

| ايستايي          | تأسيسات<br>مكانيكي | تأسيسات<br>الكتريكي | تنظيم شرايط<br>محيطي | نقشەبر دار ى                   | رياضيات و آمار | کارگاه مصالح و<br>ساخت | نام درس                           |
|------------------|--------------------|---------------------|----------------------|--------------------------------|----------------|------------------------|-----------------------------------|
| ٢                | ٢                  | ٢                   | ٢                    | ٢                              | ٣              | ٢                      | تعداد واحد                        |
| نظری             | نظری               | نظری                | نظری                 | نظری-<br>کار گاهی              | نظری           | کارگاهی                | نوع درس                           |
| طراحى فنى        | ساختمان ۲          | ساختمان ۱           | مصالح<br>ساختمانی    | مد يريت و<br>تشكيلات<br>كارگاه | متره و برآورد  | سازەھای بتنی           | مقاومت مصالح<br>و سازههای<br>فلزی |
| ٣                | ٣                  | ٢                   | ٢                    | ٢                              | ٢              | ٢                      | ٢                                 |
| نظری-<br>کارگاهی | نظری- عملی         | نظری                | نظری                 | نظری-<br>کارگاهی               | نظری- عملی     | نظری                   | نظری                              |

(نگارندگان)

اصلی دوره بوده که درکل، شامل ۱۰۲ ساعت آموزش می شود(شورای عالی برنامهریزی، ۱۵:۱۳۷۷). در این دو درس دانشجویان باید برای یافتن نقش و عملکرد عناصر و جزئیات و منطق شکل گیری آنها، با اتکا بر شناسایی مواد و مصالح به کالبد شکافی ساختمان بپردازند. در درس ساختمان(۲)، از دانشجویان خواسته شده تا هرکدام، یک کارگاه ساختمانی را انتخاب کرده و پس از کسب موافقت مدرس مربوط آن، تمامی عملیات اجرایی را از ابتدا، از نظر روش ساخت، نوع سازه، کاربرد مصالح، نحوه اتصالات و جزئیات، بررسی و تجزیه و تحلیل کنند. این گزارش را مدرس در طول ترم بازبینی و پایان ترم آن را به دانشجو تحویل می دهد. برای این درس به صورت ترکیبی از دو واحد نظری و یک واحد عملی هرکدام ۳۴ساعت آموزش، تعریف شدیل ترم

آموزههای درس ساختمان(۱و ۲) همراه مبانی فراگرفتهشده در سایر درسهای حوزه فن ساختمان، در درس طراحی فنی جمعبندی و به کارگیری میشود. این امر، اهمیت طراحی فنی را به منزله هماهنگ کننده و تکمیل و تثبیت کننده همه مفاهیم نظری و مهارتهای عملی ارائهشده در درسهای فنی و کارگاهی نشان می دهد. طراحی فنی شامل دو واحد کارگاهی(۱۰۲ ساعت آموزش) و یک واحد نظری(۱۷ ساعت آموزش) بوده که جزء درسهای تخصصی رشته طبقهبندی شده است.

تمرینهای این درس در دو بخش زیر طبقهبندی می شود:

۱. تمرینهای عملی در زمینههایی همچون شناخت سیستمهای مختلف ساختمانی و سازه ازطریق ساخت ماکت،
کاربرد مصالح و مواد ساختمانی و نحوه اجرای آنها، رسم

جزئیات عناصر ساختمانی، ترسیم برش جدارهها و پوششها و یا عناصر اصلی ساختمان مانند پله، نورگیر سقف و ...

۲. طراحی اجرایی یک بنا که همزمان با بخش اول برنامه آغازمی شود. نگرش اصلی در این طرح، متوجه تقویت تواناییهای دانشجو برای طراحی فنی و اجرایی است. در این تمرین، انتخاب سازه متناسب با طرح بنا و انتقال نیروها، اثرات متقابل فضا بر استخوان بندی و نظام ایستایی بر فضای معماری و رابطه نیرو با نوع مصالح، همزمان شکل می گیرند. در این طرح، ارائه یک شیوه اجرایی مناسب در رابطه با مسائل تأسیساتی و تلفیق آنها با عوامل معماری و سازهای و نیز انتخاب و کاربرد مصالح و جزئیات جایگاهی ویژه دارد. برای رسیدن به این مقصود، بهتر است یک موضوع معماری بهنسبت ساده انتخاب شود. در ارزیابی نهایی نیز باید به خلاقیت دانشجو در هماهنگ کردن طرح با نظام ایستایی و تنظیم شرایط محیطی و درعین حال کارآیی مناسب و اقتصادی طرح دقتشود. توجه کافی به جزئیات کامل اجرایی در ارائه نهایی طرح، ضروری است(همان: ۸۶). اداره عملی کلاسهای طراحی فنی، بیشتر مشابه آتلیههای

طرح معماری است. بدین گونه که، دانشجو مراحل طرح از فاز یک تا نقشههای اجرایی را تهیهمی کند و سپس، استاد آن را تصحیح(کرکسیون) می کند. ارزیابی از عملکرد دانشجو بیشتر ازطریق آلبوم تحویل دادهشده در پایان ترم انجاممی شود. البته باید یادآورشد که این شیوهٔ اداره کلاس با فرایند آموزش پیشنهادی روانشناسی شناخت گرا و نظامهایی چون آموزش استاد و شاگردی و مهارت محور سازگار نیست که این مطلب در بخش سوم بیشتر بررسی خواهدشد.

### ارزیابی، مقایسه و تحلیل نتایج آموزش درسهای فنی

برای سنجش میزان موفقیت تدریس درسهای فنی، راههای متفاوتی را می توان طراحی کرد. در این تحقیق باتوجهبه نیازها و تأکیدات صنعت ساختمان از یکسو و آموختهها و موضوعات آموزشی درسهای فنی از سویی دیگر، آزمونی طراحی شد که طی آن از دانش آموختگان خواسته شد تا جزئیات یک دیوار دوجداره را با عایق حرارتی برای یک ساختمان مسکونی چند طبقه طراحی کنند. شرکت کنندگان در انتخاب نوع دیوار و عایق حرارتی آزاد بودند. این آزمون برای ایجاد یک جامعه آماری مناسب از پانزده نفر از دانش آموختگان در انشگاههای هنر اصفهان، علمی کاربردی نجف آباد، آزاد خوراسگان، جندی شاپور و علم و صنعت به عمل آمد که نتایج آن در جدول ۲ قابل دیدن است.

از آنجاکه موضوع تحقیق حاضر، مقایسه موفقیت دانشگاههای مختلف نبوده، نیازی هم به حفظ شرایط مساوی بین دانشجویان دانشگاههای مختلف از نظر معدل، نمره درسهای فنی و میزان تجارب کاری آنها نیست. بنابراین، دادههای بالا قابلیت کاربرد بهعنوان ملاک مقایسه عملکرد دانشگاههای یادشده را ندارند و بهره گیری از دانشجویان دانشگاههای مختلف تنها برای واقعی تر کردن شرایط آزمون و حذف نتایج تصادفی بوده است. ازینرو، نتایج به تفکیک محل تحصیل دانش آموزش هم، حین کار از آموزش دانشگاهی نمونههای آزمودنی از کسانی انتخابشد که بهتازگی فارغالتحصیل شده و یا در سال اول کارشناسی ارشد مشغول به تحصیل بودند. بررسی جدولهای ۱و ۲، نشانگر ضعف عمده دانش آموختگان بررسی جدولهای ۱و ۲، نشانگر ضعف عمده دانش آموختگان جول ۲. نتایج آزمون فنی دانش آموختگان

| درصد | اشكال جزئيات ترسيمشده                                                                      | رديف |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۱۵   | در کنکردن مفهوم دیوار دوجداره                                                              | ١    |
| ۱۵   | اجرای لایه ناز ک کاری بلافاصله روی عایق بدون<br>درنظر گرفتن پانل یا تورسیمی یا تمهید مشابه | ٢    |
| ۸۵   | بیاننکردن نوع عایق حرارتی                                                                  | ٣    |
| ۲۳   | استفاده از عایق پشم شیشه بدون بخاربند                                                      | ۴    |
| ۶۰   | استفاده از جداره آجری ۱۰ سانتیمتری و<br>مهارنکردن آن با بست فلزی یا تدابیر مشابه           | ۵    |
| ٨    | نصب توری سیمی زیر عایق حرارتی<br>بجای روی آن                                               | ۶    |

(نگارندگان)

در طراحی و پاسخ گویی به یک نیاز نسبتاً ساده و متداول صنعت ساختمان بود. امری که بررسی نتایج آزمونهای ورود به حرفه که در گستره وسیعتر و کامل تر هم انجاممی شود، مؤید آن است. جدول ۳ نیز، نتایج آزمون ورود به حرفه سالهای ۸۶ تا ۸۸ را نشان می دهد ۳:

بررسی جدول بالا نشان می دهد که بیشترین نقطه ضعف شرکت کنندگان مربوط به آزمون ترسیمی می شود که شامل ترسیم جزئیات اجرایی و دیتیل های با ساختمانی است. پس از آن، مربوط به آزمون تخصصی است که دربردارنده جزئیات اجرایی و مقررات فنی با ۴۱٫۷ درصد قبولی است. باید یادآور شد که میزان قبولی کمتر از پنجاه درصد دانش آموختگان در آزمونی که جنبه فنی داشته و به زمینه های هنری، نظری و تاریخی معماری نمی پردازد، می تواند به معنای دارانبودن حداقل های لازم برای ورود به حرفه تفسیر شده و بر ضرورت بازنگری در آموزش در سهای فنی دانشگاه ها تأکید کند.

درادامه تحقیق، برای ارزیابی توان فنی دانش آموختگان از نقطه نظر جامعه حرفهای، نگارندگان با چند تن از دانش آموختگان نقطه نظر جامعه حرفهای، نگارندگان با چند تن از دانش آموختگان کار داشتند مصاحبههای کیفی کردند. مهم ترین مواردی که از این مصاحبهها استخراجشد، دربردارنده گزارههای زیر است:

- آموزش به کتاب محدوداست و دانشجویان با تجربهٔ عملی سر و کاری ندارند. هنگام تحصیل یا کار آموزی وجودندارد یا جدی نیست. بیشتر دانستههای فعلی مورد نیاز مهندسان از بازار کار گرفته شده و بسیاری از آموزههای دانشگاه هم به دلیل انطباق نداشتن با نیازهای روزمره حرفه، فراموششده اند.

- دانشگاهها به مدون کردن تجربه بازار کار و حل مسائل آن کمکینمی کنند. بین آموزش معماری و بازار کار جدایی نیست و اگر تعاملی هم برقرارشود آنکه بیشتر میآموزد، دانشگاه است.
- دانشگاهها از تربیت نیروهایی با توان حرفهای بالا ناتوان یا غافلاند و به مهندسان از فنون و ضوابط اجرایی چندان چیزی نمیآموزند. ازهمینرو، برای استخدام نیروهای مورد نیاز نمیتوان به معدل دانش آموختگان اعتماد و اکتفاکرد.
- ورود به دنیای کار حرفهای برای بیشتر دانش آموختگان با اضطراب و احساس کمبود تخصص همراه بودهاست. البته کسانی که در دوران تحصیل به کار حرفهای اشتغال داشتند، از این مورد کمتر گلایه داشتند.

شایان یادآوری است باتوجهبه گرایش این تحقیق به وجوه فنی آموزش و حرفه معماری، مصاحبهشوندگان از

جدول ٣. نتايج آزمون ورود به حرفه

| ລ          | آزمون طراحی(اسکیس)<br>مخصوص اخذ پروانه طراحی |       | (طراحی        |       | یمی<br>بات اجرایی)<br>ن و طراحی | (شاما | بن تستی ت<br>ل جزئیات ا<br>ک فنی) مخم<br>پروانه نظار | اجرایی و<br>صوص اخذ | _      | ون تستی ،<br>روانه نظارن | عمومی<br>ن و طراحی |                |
|------------|----------------------------------------------|-------|---------------|-------|---------------------------------|-------|------------------------------------------------------|---------------------|--------|--------------------------|--------------------|----------------|
| ر.<br>تعدا | تعداد                                        | تعداد | درصد          | تعداد | تعداد                           | درصد  | تعداد                                                | تعداد               | درصد   | تعداد                    | تعداد              | درصد           |
| کل         | کل                                           | قبولی | قبولى         | کل    | قبولى                           | قبولى | کل                                                   | قبولى               | قبولى  | کل                       | قبولی              | قبولى          |
| 11 1848/   | ۱۱۸                                          | 99    | ۶,۵۵٪         | 147   | ۵٩                              | %٣٩,٩ | 147                                                  | ۴٧                  | ۸, ۳۱٪ | 147                      | 11                 | ٪٧,۴           |
| 1- 1847/   | ۲۱۰                                          | 177   | <i>٪۶۰</i> ,۵ | ۲۵۹   | ۱۹۸                             | %Y۶,۴ | ۲۵۹                                                  | 197                 | ٪۲۶٫۱  | ۲۵۹                      | 199                | <b>%</b> Ү۶,Л  |
| ۸۰ ۱۳۸۷/۱  | ۱۸۰                                          | ۵۳    | ۲۹,۴٪         | ۱۸۰   | ۴.                              | 7,77٪ | ۱۸۰                                                  | 44                  | ٪۱۸٫۹  | ۱۸۰                      | ٧٩                 | % <b>۴</b> ٣,٩ |
| ۶۵ ۱۳۸۸/   | 180                                          | ٧٠    | ۶,۲۴٪         | 774   | 78                              | ۲,۱۱٪ | 774                                                  | 84                  | ۲۲۷,۴  | 774                      | ۶۱                 | ۲۶٫۱٪          |
| مع کل ۲۳   | ۶۷۳                                          | 718   | <b>٪۴۷,۰</b>  | ٨٢١   | 777                             | ۳۹,۳  | ٨٢١                                                  | 747                 | ۲۴۱٫۷  | ۸۲۱                      | ۳۵۰                | % <b>۴</b> ۲,۶ |

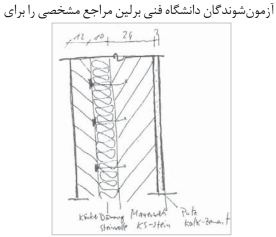
(نگارندگان)

ان پروژه و مجریان و پیمانکاران حرفهای برای مقایسه بهتر، چند نمونه از ترسیمهای مختلف این آزمون کمّی و مصاحبههای آزمونها درادامه آورده شد (تصویرهای ۳-۳). مرشته معماری، نشان دهنده ضعفی عمده ترجمه عبارات: عایق پشم سنگ :steinwolle قسمت مای فنی است که بنابر اهمیت موضوع، اصلی دیوار :mauerwerk

سفال آهکی (نوعی بلوک دیواری) KS Stein: اندود آهک و سیمان:Putz Kalk-Zement

تحلیل آزمون بالا، بیانگر این مطلب بود که تفاوت اصلی

بین دانشجویان ایرانی با همتایان خود از دانشگاه برلین نه در میزان محفوظات بلکه در آشنایی، رجوع و استفاده از منابع و مراجع معتبری از استانداردهای ساختمانی بود. در آزمون فنی انجامشده در پژوهش حاضر، از دانشجویان ایرانی و آلمانی این سؤال پرسیدهشد که اگر جزئیاتی را ندانید و در کار به آن احتیاج داشتهباشید، به چه منابعی مراجعهمی کنید. بیشتر دانشجویان ایرانی، پاسخ مناسبی نداشتند و کلیاتی نظیر کتابهای فنی و اینترنت را بدون ذکر نام کتاب و یا سایتی خاص، بیانمی کردند. حال آنکه،



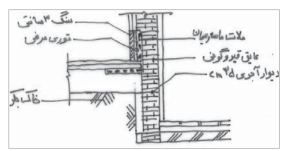
تصویر ۳. جزئیات ترسیم شده به دست یکی از شرکت کنندگان دانشگاه فنی برلین(نگارندگان)

میان ناظران، مدیران پروژه و مجریان و پیمانکاران حرفهای گزینش شدند. مقایسه نتایج آزمون کمّی و مصاحبههای كيفي بالا با هدف رشته معماري، نشان دهنده ضعفي عمده در آموزش درسهای فنی است که بنابر اهمیت موضوع، دوباره هدف از دوره طبق سرفصل آموزش عالى بيانمى شود: «دوره کارشناسی مهندسی معماری، دورهای است حرفهای که پرورش استعداد خلاقه، انتقال دانشها و مهارتهای عمومی حرفه معماری و حصول کارآیی عمومی را در این رشته، هدف قرارمی دهد.» (شورای عالی برنامه ریزی، ۹۷۳۱: ۳). برای روشن ترشدن سهم این ضعف آموزشی در معایب صنعت ساختمان، آزمون فني بالا از دانشجويان سال اول كارشناسى ارشد ناپيوسته دانشگاه فنى برلين بهعمل آمد. هرچند نتایج کلی آزمون، موفق تر از همتایان ایرانی بود ليكن برخلاف تصور اوليه، نتايج نشان دهنده تسلطنداشتن افراد مورد آزمون بر ترسیم کامل جزئیات بود. جدول ۴، خلاصه نتایج این آزمون را نشانمی دهد.

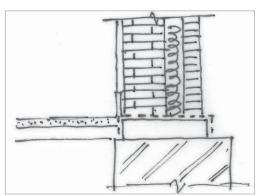
جدول ۴. نتایج آزمون فنی دانشآموختگان(دانشجویان سال اول کارشناسیارشد معماری دانشگاه فنی برلین)

| درصد | اشكال جزئيات ترسيمشده                                                                   | رديف |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------|
| صفر  | در کنکردن مفهوم دیوار دوجداره                                                           | ١    |
| صفر  | اجرای لایه نازککاری بلافاصله روی عایق بدون<br>درنظرگرفتن پانل یا تورسیمی یا تمهید مشابه | ۲    |
| ۶٠   | بیاننکردن نوع عایق حرارتی                                                               | ٣    |
| ۴.   | استفاده از عایق پشم شیشه بدون بخاربند                                                   | ۴    |
| ۶٠   | بیاننکردن نوع(جنس) دیوار اصلی                                                           | ۵    |
| ٣٠   | بهینهنبودن و سنگینبودن جزئیات برای اجرا<br>در طبقات                                     | ۶    |

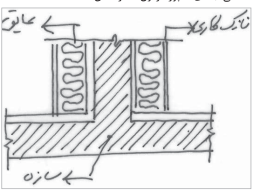
(نگارندگان)



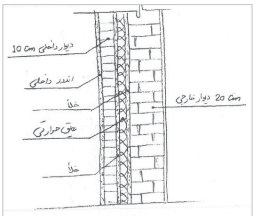
تصویر ۴. جزئیات ترسیم شده به دست یکی از فارغ التحصیلان کار شناسی دانشگاه علمی - کاربردی نجف آباد که جزئیات عایق رطوبتی کرسی چینی را به اشتباه جای دیوار دو جداره با عایق حرارتی ترسیم کرده است (نگارندگان).



تصویر ۵. جزئیات ترسیمشده بهدست یکی از فارغالتحصیلان دانشگاه صنعتی جندی شاپور دزفول (نگارندگان).



تصویر ۶۰ جزئیات ترسیم شده به دست یکی از فارغ التحصیلان دانشگاه علم وصنعت (نگارندگان).



تصویر۷. جزئیات ترسیمشده بهدست یکی از فارغالتحصیلان کارشناسی دانشگاه علمی-کاربردی نجفآباد(نگارندگان).

رجوع بیان کرده و حتی ترسیم و طرح دیتیل را وظیفه خود ندانسته و انتخاب آن را به انتخاب یک محصول صنعتی همانند پنجره یا آسانسور تشبیه می کردند. به بیان دیگر، در فرایند آموزشی برداشت آنان از طراحی فنی و وظیفه طراح، گزینش جزئیات مناسب از بین طرحهای تولید کنندگان صنعت ساختمان بود نه طراحی روش و چگونگی اجرا. تاجایی که حتی در برابر شرکت در آزمون و طراحی جزئیاتی براساس محفوظات ذهنی، مقاومت داشته و آن را ملاک مناسبی برای سنجش توانایی هایشان نمی دانستند.

البته یک دلیل این امر را میتوان فعال بودن صنعت ساختمان در آلمان و ارائه جزئیات مناسب برای استفاده طراحان بیان کرد لیکن، اشکال اصلی در برداشت نظام آموزشی متداول در ایران از آموزش و خلاقیت در معماری است. بدین معنا که دانشجوی خلاق بهمثابه شعبدهبازی انگاشته می شود که پاسخ صحیح مسائل را از کلاه جادویی خود یافته و سپس استاد این راه حل و طرح کشف شده را تصحیح و اصلاح می کند.

برای نمونه، می توان به طیف وسیعی از استانداردها و جزئیات ابلاغی توسط مراجعی چون دفتر فنی سازمان مدیریت و برنامهریزی و مرکز تحقیقات ساختمان و مسکن اشارهنمود که دانشجویان با بیشتر آنها آشنانمی شوند و در پاسخ به سؤال آزمون درباره ترسیم جزئیات دیوار دو جداره، مراجعه به راهنمای مبحث ۱۹ مقررات ملی و یا کتاب جزئیات عایق کاری حرارتی نشر مرکز تحقیقات ساختمان و مسکن بیان شدهبود.

نگارندگان برای تکمیل این بخش تحقیق، از دانشجویان دانشگاه فنی برلین خواستند تا منابعی را که درصورت نیاز به آن مراجعه می کنند، مشخصاً نامببرند. آنها هم به موارد زیر اشارهنمودند.

اطلس بتن: طراحی با بتن مسلح در ساختمانهای بلند<sup>3</sup>، اطلس نما(دفترچه راهنمای ساخت و ساز)<sup>4</sup>، اطلس انرژی: معماری پایدار(دفترچه راهنمای ساخت و ساز)<sup>4</sup>، اطلس مواد و مصالح ساختمانی(دفترچه راهنمای ساخت و ساز)<sup>4</sup>، اطلس ساختمانهای شیشهای(دفترچه راهنمای ساخت و ساز)<sup>1</sup> و سازت ناشر مجله دیتیل<sup>1</sup>.

مراجعه به منابع بالا، دو تفاوت عمده را با منابع فارسی مشخص ساخت؛ نخست ارائه نسخه الکترونیکی که جستجو را آسان می کرد و دوم، طبقه بندی جزئیات براساس نمونه های موردی و مشابه که استخراج الگو برای استفاده در موارد مشابه را امکان پذیرمی ساخت. مانند بخش خانه شیبدار یک طبقه، محوطه سازی عمومی و ... .

تکمیل چنین مراجعی به زبان فارسی نیازمند تغییر و اصلاح نگرش مراجع آموزشی به تدریس درسهای فنی است تا نخست از همان منابع موجود استفاده کامل تری به عمل آمده و آشنایی مناسبی برای دانشجویان و مهندسان فراهم آید و دوم اینکه احساس نیاز به تکمیل این منابع باعثشود در قالب طرحهای پژوهشی دانشگاهها، نسخههای کامل تری از جزئیات ساختمانی تدوین و ارائه و یا از مراجعی چون مرکز تحقیقات ساختمان و مسکن خواستهشود.

### ارزیابی، مقایسه و تحلیل فرایند آموزش درسهای فنی

نگارندگان در این بخش، صرفنظر از میزان موفقیت و یا عدم موفقیت نتیجه آموزش درسهای فنی، فرایند آموزش این درسها را تحلیلمی کنند.

### آموزش مهارت

ارزیابی فرایند تدریس درسهای فنی، نیازمند چهارچوب نظری و بررسی دو پارادایم آموزش و معماری است. باتوجهبه آنچه در مقدمه و بخش شناخت بیانشد، نگاه این تحقیق به معماری فعالیتی حرفهای و کاربردی بوده و آموزش معماری هم بهعنوان فرایندی مشتمل بر انتقال دانش و مهارت فرض شدهاست.

چنانچه فرض مهارتبودن معماری دست کم برای درسهای فنی این رشته پذیرفته شود، با رهگیری تاریخ تعلیم و تربیت می توان گواهی داد که «انتقال و همافزایی مهارتها در جوامع و در طول نسلها ازطریق تعامل چهره به چهره آن که می دانست با آنکه نمی دانست، صورت پذیرفته است. این راه که طبیعی ترین راه آموزش است همان روش استاد و شاگردی و شاگردی است. در طول تاریخ، روش استاد و شاگردی طریقی بود که هرکس هرآنچه را نیاز داشت با مشاهده، تقلید و تقرب به یک استاد یا فردی داناتر و تواناتر از خود یادمی گرفت و از آنجاکه فرایند یادگیری بخشی از زندگی و کار واقعی بود، حاصل آموزش کاملاً با الزامات کاربرد آموزش همساز بود. این طبیعتی ترین راه یادگیری، مشخصه نظام آموزشی پیش از ایجاد نهاد مدرسه در جوامع بود.» (ندیمی، آموزشی) ۲۹:۱۳۸۹

محسنات روش استاد و شاگردی باعثشده تا این روش امروزه جای خود را در درسنامههای مرجع روانشناسی آموزش باز کرده و بهویژه از منظر روانشناسی شناختگرا بررسی شود. روش استاد و شاگردی شناختی، همان طور که از عنوانش هم پیداست، بهنوعی باز خوانی و تعریف دوباره آن روش کُهن در چهارچوب نظری روانشناسی شناختگرا است. در این منابع شش مرحله زیر برای آموزش بیان شدهاست:

۱. سرمشق شدن ۲. راهنمایی و راهبری ۳. حمایت و مراقبت ۴. ابراز و بیان ۵. تأمل و بازاندیشی ۶. مداقه و خودیابی. این مراحل شش گانه، به خوبی در نمودار زیر ارائه و تکمیل شده است (تصویر ۸).

بهره گیری از مدل آموزشی بالا برای تدریس طراحی فنی نیازمند تجدید نظر در روش ارائه مطالب و اداره کلاس است. همان گونه که در بخش اول هم ذکر شد، بیشتر مدرسان طراحی فنی از دانشجو می خواهند تا جزئیات کارش را ترسیم کند و سپس مدرس این جزئیات را تصحیح(کرکسیون) میکند. این کار بهمعنای حذف اولین مرحله آموزش در مدل نظام استاد و شاگردی بوده که تکمیل و رفع نقص آن نیازمند این است که استاد خود ابتدا تمامی جزئیات را آموزشداده و سپس، از دانشجویان ترسیم و طراحی آنان و انطباق با طرح را بخواهد. این انتقال مهارت زمینهساز پرورش خلاقیت در دانشجویان خواهدبود. مطالعات صورت گرفته در قالب نظریه شناختی اجتماعی ۱۲ نیز، مؤید مطلب بالا است. برای نمونه، باندورا در این باره بیانمی کند که: «برخلاف تصور رایج، باید اشارهنمود که نوآوری ازطریق فرایند سرمشق گیری قابل بروز است. وی سپس بهعنوان شاهدی بر مدعای فوق، به این واقعیت اشارهمی کند که در اغلب کارهای خلاقه، دانش و مهارتهای پیش نیاز، ازطریق ملازمت با افرادی که نقش الگو و سرمشق دارند و نیز تمرین و تجربه در نوعی روش استاد و شاگردی آموختهمی شود.» (ندیمی، ۳۰:۱۳۸۹). بنابراین ضروری است که در همین راستا، نگرش به درس طراحی فنی اصلاحشده و به جای تأکید بر خلاقیت، آموزش مهارت روشمند مورد نظر قرار گیرد. همچنین، روش تدریس کنونی که بیشتر شامل ارائه جزئیات ازسوی



تصویر ۸. مدل کاملشده روش استاد و شاگردی شناختی (ندیمی، ۳۴:۱۳۸۹).

دانشجویان و تصحیح (کرکسیون) آن بهدست استاد است، به ارائه الگو و سرمشق توسط استاد تغییریافته و مدرس دست کم در دوره کارشناسی، پس از معرفی منابع معتبر نظیر مجموعه مقررات ملی، جزئیات اجرایی مصوب سازمان مدیریت و برنامهریزی(معاونت راهبردی) و یا یافتههای مرکز تحقیقات مسکن و ساختمان، از دانشجو انتظار فهم و انتخاب دیتیلها(راه حلهای) مناسب را برای طرح خود و نه خلق و کشف جزئیات را داشتهباشد. برای فهم بهتر آنچه بیانشد، رعایتنکردن نکته بالا را می توان به آموزش شاعری پیش از تعلیم الفبا و نگارش واژهها تشبیه کرد.

### آموزش حین اجرا(یادگیری موقعیتمند)

یکی از نکتههایی که از مصاحبههای بخش دوم استخراجشد، عبارت است از آموزش محدود است به کتاب و دانشجویان با تجربه عملی سر و کاری ندارند؛ کارآموزی حین تحصیل یا وجودندارد یا جدی نیست.

جداشدن آموزش از محیط واقعی، یکی از پیامدهای سیستم آموزش مدرن بوده و برای رفع سه نقصان زیر که موجب افول روش استاد و شاگردی سنتی گردید، بهوجودآمد:

۱. محصور بودن در چارچوب یک حرفه تولیدی؛ تولید یک مصنوع یا یک خدمت، بدون آن که کار مستقل زیادی با قابلیتهای ذهنی داشته باشد.

- اتفاقی بودن «فرصتهای تجربه» برای شاگرد در محدوده نیازهای محیط کار و نه بر حسب ایجابات آموزشی
- ۳. وابستگی یادگیری به شرایط حاکم بر شغل و در نتیجه محدود شدن قابلیت انتقال پذیری یادگیری به موقعیتهای متنوع کاربر د در آینده (همان: ۲۹).

آموزش آکادمیک مدرن برای برطرف کردن عیوب فوق به ورطه افراط در انتزاعی گری رسید و با مجزا کردن کامل محیط آموزش از محیط حرفه مشکلات جدیدی را ایجاد نمود.

### روش مطالعه موردی۱۳

برای رفع افراط انتزاعی گری و مجزابودن محیطهای آموزشی مدرن، در برخی رشتهها توجه به مطالعات موردی انجام شد. دهه هشتاد میلادی، به کار گرفتن موردهای واقعی در تمرینهای آموزشی مدارس معماری آمریکا مورد بحث، تحقیق و تجربه قرار گرفت. این روش نخستین بار در آغاز دهه بیست میلادی در آموزش مدیریت به کار گرفته شده بود. با کمک این روش، دانشجو دربرابر موضوعی واقعی قرارمی گیرد و نقشی فعال به وی داده می شود تا امکان کاوش و جستجوی اصول کلی را از طریق تجربه واقعیات به دست آورد. مفید ترین جنبه کاربرد این روش، شاید این باشد که به صورت یک

حلقه اتصال و محلی برای ارتباط بین جامعه حرفهای و جامعه دانشگاهی عمل می کند تا شاید پاسخی برای این سؤالات که چطور و چگونه و کجا و چه وقت باید آموزش داد، فراهم آید(اعتضادی، ۱۳۷۵:۵۰).

در دانشگاه فنی برلین نیز، این روش برای آموزش طراحی فنی کاربرددارد. درادامه، چگونگی ارائه درسها در این دانشگاه به صورت مختصر مرورمی شود ۱۴ سیستم آموزشی دانشگاه فنی برلین از ماه اکتبر سال ۲۰۰۷ از کارشناسیارشد پیوسته به ناپیوسته براساس سیستمهای آمریکایی ۱۵ تغییر کرده و حضور در کلاسها که در دوره قبل اختیاری بود، در سیستم جدید به صورت اجباری تعریف شد. اصلی ترین درس دانشگاه برلین، درس طرح است که بیشتر درسهای اختیاری باتوجهبه آن ارائهمی گردند. حدود ۱۲ انستیتو از انستیتوهای فعال، ارائهدهنده درس طرح هستند. ۱۰ روز پیش از شروع هر ترم، یک روز برای معرفی طرحهای ترم جدید تعیینشده و تمام انستیتوها، طرحهای خود را معرفی و دانشجویان هم طبق علاقه و توانمندیهای خود یک انستیتو را انتخاب می کنند. در صورت تکمیل ظرفیت با روشهای مختلف نظیر قرعه کشی، تقسیم بندی کامل می شود. دانشجویان، طرحها را در سطوح متفاوت از فاز صفر تا اجرا ارائهمی دهند. در بعضی از طرحها که معمولاً در کشورهای جهان سوم تهیهمی شود، دانشجویان مراحل طراحی را در طول ترم تا مرحله نقشههای اجرایی با کمک استاد راهنما و افرادی از کشور میزبان انجاممی دهند و در مرحله بعد، دانشجویان بهعنوان دوره کارآموزی در کارگاه ساختمانی بهمثابه نیروی اجرایی، طرح تهیهشده را اجرا و مشکلات اجرایی را تجربهمی کنند. برای نمونه در تصویرهای زیر، ساخت یک مدرسه کوچک در مکزیک با کمک دانشجویان این دانشگاه نشان دادهمیشود(تصویرهای۹و ۱۰).

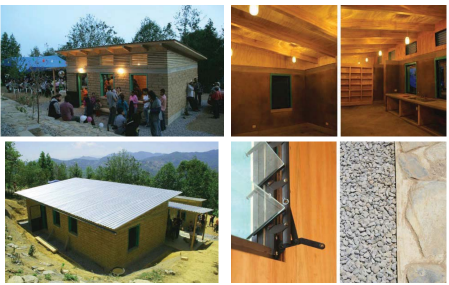
نکته قابل توجه در این روش، آموختن فعالیت گروهی دانشجویان در اجرای یک پروژه ساختمانی است. باتوجهبه اینکه بیشتر پروژههای ساختمانی فرایند طراحی و اجرا را در قالب یک کار تیمی طیمی کنند، انجام پروژههای طراحی فنی بهصورت گروهی، ضمن اینکه فرصت لازم را برای تعمیق آموزش فراههمی کند، مجالی را هم برای تمرین و یادگیری فعالیت حرفهای جمعی ایجادمی کند. در بعضی از استیتوهای دیگر، انستیتو ارائهدهنده طرح با هماهنگی سایر انستیتوهای فعال دانشگاه برلین، در زمینههای متفاوت مانند سازه، آکوستیک، تأسیسات، نور یا آتش نشانی از دانشجویان می خواهد که طرحهای خود را تا سطح نقشههای اجرایی پیشبرده و در پایان ترم با حضور استاد راهنما، استادان پیشبرده و در پایان ترم با حضور استاد راهنما، استادان

مهمان و سایر دانشجویان، بایستی ارائهدهنده و پاسخ گوی دیتیلهای اجرایی طرح خود باشند.

دانشجویان طی تحصیل باید تنها یک طرح را به مرحله جزئیات اجرایی برسانند. دانشجویان علاقهمند هم برای ادامه یادگیری طراحی فنی بهصورت اختیاری ازسوی انستیتوهای مختلف، آموزشمیبینند.

بررسیهای بالا نشان می دهد که نیاز ضروری دیگر در ارتقای توان حرفه ای دانش آموختگان معماری، جبران انتزاعی گری شیوه آموزشی مدرن ازطریق روش مطالعه موردی است. دراین باره پیشنهادمی شود تا دانشگاهها طراحی و نظارت بر اجرای پروژههای منتخب عمرانی را برعهده گرفته و دانشجویان را با تمامی مراحل طراحی از فاز صفر تا جزئیات اجرایی در گیر کنند. تلفیق درس طراحی فنی با یکی از درسهای طرح معماری می تواند فرصتی مناسب را برای انجام این

مهم، فراهمآورد. در این زمینه می توان نقش دفاتر فنی دانشکده معماری را هم مطالعه کرد. مدرسان نیز برای انتقال پروژههای دفاتر کار حرفهای و شخصی خود لازم است تا ازسوی محیط آموزشی تشویق و حمایت شوند. همچنین، درج این مطلب در سرفصل درس طراحی فنی می تواند بسترساز تحقق آن در دانشکدههای معماری باشد. برای ارتباط بهتر با محیط حرفهای، پیشنهادمی شود گذراندن واحد پایان نامه کارشناسی به صورت گروهی با طراحی و نظارت کلیه مراحل یک پروژه اجرایی از سوی استادان راهنما امکان پذیر شود. پروژه هایی که از بودجه عمومی تأمین و یا حمایت مالی می شوند، می توانند گزینههای مناسبی برای این امر باشند. به عنوان نشانگری از ارتباط سالم مناسب محیط آموزشی و جامعه حرفهای، می توان به حلقههای اتصال شاخص بین این دو محیط استناد کرد که و چنین پرسشی را مطرحنمود



تصویر ۹. ساخت یک مدرسه کوچک در مکزیک بهدست دانشجویان معماری دانشگاه فنی برلین (http://www.designbuild-studio.de/mexico).



تصویر ۱۰.ساخت یک مدرسه کوچک در مکزیک به دست دانشجویان معماری دانشگاه فنی برلین (ادامه تصویر ۹)، (http://www.designbuild-studio.de/mexico).

که آیا شاخص ترین استادان در یک زمینه آموزشی جزء موفق ترین افراد همان حرفه هستند. میزان مثبت بودن پاسخ به این سؤال را می توان برای سنجش سلامت ارتباط حرفه و آموزش به کاربرد.

یکی از موفق ترین رشتههای آموزشی براساس آزمون و سنجش بالا، رشته پزشکی است. جایی که بیشتر موفق ترین فعالان حرفه، جزء استادان بارز محیط آموزشی هستند و بالعکس. بههمین دلیل، نگارندگان درادامه تحقیق برآن شدند تا مهم ترین علت های این ارتباط موفق را استخراج و راهکارهای بسط این تجربه را به آموزش معماری بررسی کنند.

### بررسی ساختار آموزشی رشته پزشکی عمومی ۱۶

دوره پزشکی عمومی دارای چهار مرحله است که بهشرح زیر است.

### علوم پایه

حدود دو سال و نیم دانشجویان این رشته، درسهای پایه پزشکی مانند: بیوشیمی، انگلشناسی، میکروبشناسی، آناتومی، فیزیولوژی، ایمونولوژی و ... را کنار آزمایشگاههایی همچون قارچشناسی، بافتشناسی و اتاق تشریح که بهصورت الزامی و حداقل یک روز در هفته در برنامه آموزشی آنان قراردارد، میگذرانند. ضمن اینکه درسهای عمومی مشتر ک سایر رشتههای دانشگاهی مانند متون، ادبیات و... نیز به این دانشجویان ارائهمیشود. پس از طی کردن درسهای علوم پایه وزارت بهداشت و درمان از داوطلبان، امتحان نهایی سراسری گرفته و قبول شدگان وارد مرحله بعدی میشوند.

### فيزيو يا تولوژي ۱۷

در این مرحله طی یکسال، دانشجویان پایه بیماریها را معمولا در کنار واحدی عملی به نام سمیولوژی یا نشانهشناسی بیماری در قالب درسهای نظری و عملی میگذرانند. در این دوره دانشجویان بهصورت غیر تخصصی معمولاً یک روز در هفته آن هم عصرها با بیمار ارتباط داشته و زیرنظر رزیدنت یا دستیار بهشرح حال گیری و نحوه معاینه، شناخت علائم بیماری و تشخیص آن و همچنین کارهای عملی مانند: تزریقات، پانسمان و ... می پردازند.

### استیجری $^{1/}$ (کار آموزی)

در مرحله سوم حدود دو سال، دانشجویان درسهای فیزیوپاتولوژی را همراه درسهای جدیدتر در قالب درسهای عملی و تئوری فراگرفته و همزمان وارد بخشهای بیمارستانی شده و رابطه تخصصی بیشتری را با بیمار پیداکرده و بهصورت

دقیق و جزئی تر بیماری را شناخته و برخی از امور آزمایشگاهی بیماران را نیز انجام می دهند که معمولاً شش روز در هفته، صبحها از ساعت  $\Lambda$  تا ۱۲ است. پایان این دوره، در صورت قبولی دانشجویان در امتحان پری انترنی  $\Lambda$  که به صورت کتبی و سراسری از سوی وزارت بهداشت بر گزار می شود، وارد مرحله بعدی می شوند. بر حسب نحوه ارائه کار آموزی، در برخی دانشگاهها مرحله کار آموزی شامل دو قسمت استیجری و اکسترنی می شود.

### اینترنی ۲۰(کارورزی)

در این مرحله، پزشکان نوپا مدت یکسال و نیم زیر نظر دستیارها و استادان، دوران کارورزی خود را می گذرانند. در این دوره دانشجویان تمامی روزهای هفته صبحها، حدود پنج ساعت در بیمارستان حضورداشته و در ماه، ده روز را بمصورت کشیک، شبانهروزی انجام وظیفه می کنند و پس از آن، تحت عنوان پزشک عمومی وارد عرصه عمل می شوند. تحلیل ساختار آموزشی رشته پزشکی نشان می دهد که مهم ترین ویژگیهای مراحل آموزشی این رشته که موجب ارتباط مناسب حرفه با محیط آموزشی شدهاند، عبارتند از:

- انجام آموزش در زمینه واقعی کار و حرفه.
- برگزاری کلاسهای آموزشی درسهای پایه پیش از ورود به حرفه که موجب محصورنشدن در یک فعالیت عملی و گسترش قابلیتهای ذهنی میشود.
- اختصاص دادن زمان مناسب به بخش کار آموزی و کارورزی که جمعاً حدود سه سال و نیم بهطول می انجامد.

با الگو قراردادن چگونگی آموزش در رشته پزشکی، پیشنهادمی شود واحد کارآموزی در دوره کارشناسی پیوسته معماری، تعریف و ایجادشود. این واحد هماکنون برای دانشجویان کارشناسی ناپیوسته که ازطریق هنرستانهای فنی و حرفهای و یا کاردانش، آموزش عملی نیز دیدهاند، اجباری است ولی دوره آموزشی دانشجویان کارشناسی پیوسته که در دبیرستانهای نظری تحصیل کردهاند، این واحد را ندارد. تعریف یک درسِ دو یا سه واحدی بهعنوان یک حداقل ضروری مطرحبوده و برای افزایش میزان ارتباط با حرفه، فرایش ساعات آموزش در زمینه واقعی کار و حرفه، حتی تا حد پنجاه درصد ساعات آموزش دانشگاهی دست کم برای برخی گرایشها، پیشنهادمی شود.

راهکارهایی همچون تبدیل واحدهای نظری- عملی درسهای فنی به واحد کارگاهی نیز میتواند با حفظ سقف تعداد واحد، ساعات آموزشی بیشتری را ایجادکند.

### نتيجهگيري

نتایج بررسیهای انجامشده در مقاله حاضر بهصورت زیر قابل بیان است:

### استفاده از روش استاد و شاگردی شناختی

همانگونه که در بخش شناخت مقاله هم گفتهشد، هدف از دوره کارشناسی تربیت معمارانی با کارآییهای عمومی حرفهای است. بنابراین ضروری است که نگرش به درسهای فنی در همین راستا اصلاحشده و به جای تأکید بر خلاقیت، آموزش مهارت روشمند مورد نظر قرارگیرد. افزونبر اینکه، روش تدریس کنونی بهویژه در درس طراحی فنی که بیشتر دربردارنده ارائه جزئیات از سوی دانشجویان و تصحیح (کرکسیون) آن بهدست استاد است، به ارائه الگو و سرمشق توسط استاد تغییریابد. همچنین، مدرس پس از معرفی منابع معتبر همچون مجموعه مقررات ملی، جزئیات اجرایی مصوب سازمان مدیریت و برنامهریزی (معاونت راهبردی) یا یافتههای مرکز تحقیقات مسکن و ساختمان، از دانشجو انتظار فهم و انتخاب دیتیلها (راه حلهای) مناسب و نه خلق و کشف جزئیات را برای طرح خود داشتهباشد. بدیهی است حتی درصورت کمبود منابع کافی، نباید از دانشجوی دوره کارشناسی انتظار تولید علم و تدوین این مراجع را داشت آن چنان که این نیاز باید در قالب طرحهای پژوهشی استادان یا رسالههای مقاطع تحصیلات تکمیلی و یا در خواست از سازمانهای تحقیقاتی ذی ربط پاسخ داده شود. همان طور رسالههای مقاطع تحصیلات تکمیلی و یا در خواست از سازمانهای آموزشی روانشناسی شناخت گرا نیز منطبق است. براین اساس، بایستی اطمینان حاصل کرد که فرایند آموزش این درس با شش مرحله زیر منطبق گردد: سرمشق شدن، راهنمایی و راهبری، حمایت و مراقبت، ابراز و بیان، تأمل و بازاندیشی و مداقه و خودیابی.

### تأکید بر یادگیری موقعیتمند

نیاز ضروری دیگر در ارتقای توان حرفهای فارغ التحصیلان معماری، جبران انتزاعی گری شیوه آموزشی مدرن ازطریق روش مطالعه موردی است. در اینباره پیشنهادمی شود که دانشگاهها طراحی و نظارت بر اجرای پروژههای منتخب عمرانی را برعهده گرفته و دانشجویان را با تمامی مراحل طراحی از فاز صفر تا جزئیات اجرایی در گیر کنند. تلفیق درس طراحی فنی با یکی از درسهای طرح معماری می تواند فرصتی مناسب را برای انجام این مهم را فراهمآورد. نقش دفاتر فنی دانشکده معماری در این زمینه می تواند مورد مطالعه بیشتر قرار گیرد و مدرسان نیز برای انتقال پروژههای دفاتر کار حرفهای و شخصی خود به محیط آموزشی، تشویق و حمایت شوند. با الگو قراردادن نحوه آموزش در رشته پزشکی، پیشنهادمی شود تا واحد کارآموزی در دوره کارشناسی پیوسته تعریف و ایجادگردد. تعریف یک درس دو یا سه واحدی بهعنوان یک حداقل ضروری مطرح بوده و برای افزایش میزان و ایجادگردد. تعریف یک درس دو یا سه واحدی بهعنوان یک حداقل ضروری مطرح بوده و برای افزایش میزان دانشگاهی، دست کم برای برخی گرایشها، پیشنهاد می گردد. راهکارهایی همچون تبدیل واحدهای نظری – عملی دانشگاهی، دست کم برای برخی گرایشها، پیشنهاد می گردد. راهکارهایی همچون تبدیل واحدهای نظری – عملی دروس فنی به واحد کار گاهی نیز می تواند با حفظ سقف تعداد واحد، ساعات آموزشی بیشتری را ایجاد کند. هرچند برای افزایش مهارت فارغالتحصیلان پیشنهاد می شود سهم درسهای حوزه فن ساختمان نسبت به درسهای حوزه طراحی معماری که از ۲۶ درصد در دوره کارشناسی ارشد پیوسته معماری به ۱۵ درصد در دوره کارشناسی معماری کاهش یافته است، به نفع درسهای حوزه فن ساختمان تغییر یابد.

### آموزش گروهی

برای ارتباط بهتر با محیط حرفهای، باتوجهبه گروهی و جمعیبودن فرایند طراحی و اجرای پروژهای ساختمانی، پیشنهادمیشود گذراندن واحد پایاننامه کارشناسی بهصورت گروهی با طراحی و نظارت تمامی مراحل یک پروژه اجرایی تحت نظارت استادان راهنما امکان پذیر گردد. تجربهای که مطالعات موردی این مقاله، تائیدکننده موفقیت آن است. پروژههایی که از بودجه عمومی تأمین و یا حمایت مالی میشوند، میتوانند گزینههای مناسبی برای این امر باشند.

- 1- Albert Bandura
- 2- The case method in architecture education

۳- پس از سال ۱۳۸۸، آزمون ترسیمی(طراحی فنی و جزئیات اجرایی) حذفشد و بهصورت تستی در ترکیب با سایر دروس عمومی و تخصصی مورد آزمون قرارگرفت. بنابراین آمار بعد از این سال قابل استفاده برای مقایسه نیست. این آمار را نگارنگان مقاله پیشرو براساس لیست نتایج آزمون شهر اصفهان که از اداره مسکن و شهرسازی این شهرستان با همکاری آقای مهندس عمار شهیر کارشناس این سازمان گرفتهبودند، شمارش و درصدگیری کردند.

4- Details

۵- آزمون دانشگاههای داخلی را نگارندگان و آزمون دانشگاه فنی برلین را آقای مهندس مسعود رضایی دانشجوی دوره دکترای طراحی شهری این دانشگاه تهیه کردند. TU Berlin: Technische Universität Berlin

- 6- Beton Atlas: Entwerfen mit Stahlbeton im Hochbau.
- 7- Fassaden Atlas (Konstruktionsatlanten).
- 8- Energie Atlas: Nachhaltige Architektur (Konstruktionsatlanten).
- 9- Baustoff Atlas (Konstruktionsatlanten).
- 10- Glasbau Atlas (Konstruktionsatlanten).
- 11- http://www.detail-online.com.
- 12- Social Cognitive Theory

نظریه شناختی اجتماعی، نتیجه مطالعات روانشناسان شناختگرا و در رأس آنها آلبرت بندورا روی فرایند یادگیری است. نظریه شناختی اجتماعی او که در ادبیات روانشناسی با عنوان یادگیری مشاهده ای یا یادگیری اجتماعی هم از آن یادشده، بیان می کند که انسان با مشاهده رفتارها، دیدگاه و نتایج کارهای یک سرمشق یا الگو، از آن مطالبی را یادمی گیرد(فردانش و موحدی، ۱۳۸۷: ۷۷–۷۴). انسان با مشاهده رفتارها، دیدگاه و نتایج کارهای یک سرمشق یا الگو، از آن مطالبی را یادمی گیرد(فردانش و موحدی، ۱۳۸۷: ۷۷–۷۴).

۱۴- خانم مهندس نادیا پوررحیم دانشجوی کارشناسیارشد معماری، شیوه ارائه درسها را تهیه کردند.

15- Bachelor and Master

۱۶- اطلاعات این بخش براساس برنامه ریزی آموزشی سه دانشگاه علوم پزشکی تهران، تبریز و اصفهان تنظیم شدهاست.

17.Physiopathology

18.Stagery

19.Preinterny

20.Interny

### منابع و مآخذ

- اعتضادی، لادن.(۱۳۷۵). روش موردی در آموزش معماری، صفه، (۲۳)، ۵۲-۴۹.
- ستاد انقلاب فرهنگی.(۱۳۶۲). مشخصات کلی دوره کارشناسی ارشد معماری، (جزوه درسی).
- شورای عالی برنامهریزی.(۱۳۷۹). مشخصات کلی، برنامه و سرفصل دروس دوره کارشناسی مهندسی معماری، مصوب جلسهٔ ۳۶۵.
- فردانش، هاشم و موحدی محصل طوسی، مرضیه.(۱۳۸۷). بازاندیشی در الگوی آموزشی مبتنیبر مدل یادگیری اجتماعی، یژوهش در مسائل تعلیم و تربیت، ۲، (۱۶)، ۷۷–۷۴.
- گلابچی، محمود، وفامهر، محسن و شاهرودی، عباسعلی.(۲۱۳۸). بررسی و ارزیابی آموزش دروس فن ساختمان در رشته معماری، **دومین همایش آموزش معماری-تهران**، دانشکده هنرهای زیبا، ۲۱۸–۱۹۳.
- لطفآبادی، حسین.(۱۳۸۷). روانشناسی تربیتی در ایران و غرب: گذشته، حال و آینده، فصلنامه تعلیم و تربیت، ۲۴، (۹۶)، ۱۲۵–۱۲۵.
  - ندیمی، حمید.(۱۳۸۹). روش استاد و شاگردی از نگاهی دیگر، **هنرهای زیبا**، (۴۴)، ۳۶–۲۷ .

- www.designbuild-studio.de/mexico (access date: 02/05/2012).

نظریهها و روشهای آموزش خلاقیت

سيدغلامرضا اسلامي \*\* فريبا شاپوريان \*\*\*

در روانشناسی معاصر غرب\*

### چکیده

امروزه، تربیت نیروی انسانی متخصص و مجرب یکی از مسائل مورد توجه مسئولان و از نیازهای اساسی همه جوامع است. زیرا بررسیها نشانداده که سامانههای آموزشی ناکارآمد و کارایینداشتن دانشآموختگان مراکز علمی و دانشگاهها، مشکلات بسیاری را در جهان پدید آوردهاست. ازاینرو به موازات تحولات جهانی، تغییرات عمدهای در روشهای آموزشی ایجاد و پیرو آن به شکوفایی استعدادهای فراگیران توجه بیشتری شد.

در این راستا نظریات و یافتههای پژوهشی کارشناسان و نوآوریهای آموزشی ازطریق پایگاههای اطلاع رسانی در اختیار همه پژوهشگران قرارگرفت. بههمین دلیل پژوهش درزمینه شناخت روشهای نوین آموزشی و بررسی نتایج استفاده از آنها در نظام آموزشی، ضروری بهنظرمی رسد.

بنابر آنچه بیانشد، مهم ترین پرسش مقاله پیشرو این است که روشهای آموزش خلاقیت که در روانشناسی معاصر غرب مطرح شدهاند، کدامند.

یکی از مهمترین و رایجترین روشها برای ارتقای سطح آموزش و عملکرد خلاق افراد درزمینههای مختلف، بهره گیری از روشهای آموزش خلاقیت در حوزه روانشناسی است. بدین جهت، تلاش نگارندگان این پژوهش نیز برآن است تا کارآیی روشهای آموزش خلاقیت را در ارتقای سطح خلاقیت افراد بررسی کنند. پژوهش حاضر از گونه بنیادی است که در آن برای شناخت این روشها و نحوه کارایی آنها از روش توصیفی - تحلیلی استفاده شده است.

بررسیهای انجام گرفته در پژوهش حاضر بیانگر آن است که بیشتر روشهای آموزش خلاقیت از نظریههای معطوف به فرایند خلاقیت گرفته شدهاند که بر آموزش تفکر خلاق تأکیددارند. بنابراین، آموزشهای خلاقیت به پرورش همهجانبه توان خلاق افراد، بهویژه هنرمندان که علاوهبر عقل بر احساسات انسانی هم تکیهدارند، منجرنمی شود.

### كليدواژگان: نظريهها، روشها، آموزش خلاقيت، روانشناسي معاصر غرب، تفكرخلاق.

<sup>\*</sup> این مقاله، برگرفته از رساله دکتری فریبا شاپوریان باعنوان "تأثیر آموزشهای خلاق بر دانشجویان رشتههای هنری" بهراهنمایی دکتر سیدغلامرضا اسلامی است.

<sup>\*\*</sup> دانشیار، دانشکده معماری و شهرسازی پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران.

<sup>\*\*\*</sup>مربی، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه تربیت دبیر شهید رجایی، تهران.

امروزه دانشگاه افزون بر تولید علم و تأمین نیروی انسانی متخصص، متولی امر تربیت هنرمندان هم هست. باتوجهبه جایگاه کیفی هنر و نقش آن در شکل گیری ساختار فرهنگی جامعه، پژوهش و برنامهریزی در زمینه آموزش و تربیت افراد متخصص در این حوزه ضروری بهنظرمی رسد. یکی از راهکارهای پیشنهادی دراین باره، دستیابی به روشی مناسب برای بالابردن سطح خلاقیت دانشجویان رشتههای هنری است. ازاین رو ارتقای سطح کیفی آموزش و تأمین نیروی انسانی کارآمد، مهم ترین هدف پژوهش حاضر در این زمینه است زیرا نیروهای متخصص خلاق می توانند تحولات مورد نیز را هم در این عرصه فراهم کنند.

خلاقیت که طی سدههای گذشته یکی از مؤلفههای مهم اثر هنری و از ویژگیهای بارز هنرمندان محسوب میشده، در دوره معاصر به حوزههای مختلف علوم راه یافته است. در یوید بوهم اندیشمند و صاحب نظر مسائل علمی و هنری از شاگردان اینشتین که تأملات بیست ساله خود را درباره وجوه تمایز فرایندهای مکانیکی صرف، در کتابی باعنوان "درباره خلاقیت" ارائه کرده، معتقد است: «هنرمند، موسیقی دان، معمار و دانشمند، همه نوعی احساس نیاز اصولی به کشف و خلق یک چیز نو دارند؛ چیزی که جامع، منسجم، هماهنگ و زیبا باشد. از این نقطه نظر شاید اصولاً نتوان بین دانشمند و هنرمند یا بین معمار و موسیقی دان و همه آنهایی که به دنبال خلق و نمایاندن چنین چیزی در آزار خود هستند، فرقی قائل شد» (بوهم، ۱۳۸۱).

بهموازات این تحول، اهمیت پرورش استعدادهای فطری انسان و تفکر خلاق در حوزه تعلیم و تربیت طرحشده و از نیمه دوم قرن نوزدهم تا اواخر قرن بیستم میلادی آموزشهای خلاق بهتدریج گروههای سنی مختلف را تحت پوشش خود قرار دادهاست. انجام پژوهشهای متعدد در این زمینه، طرح نظریههای خلاقیت در حوزه روانشناسی و یافتههای محققان در آمریکا، روسیه، فرانسه و انگلستان منجر به ارائه سامانههای آموزشی و روشهایی شدهاست که آموزش خلاقیت نامیدهمی شود. بهره گیری از تجربیات جهانی در این زمینهها و بهرهگیری از روشهای بالا، یکی از راههای ارتقای وضعیت آموزشی و کارآیی بیشتر آن است. بنابر آنچه بیانشد، پژوهش حاضر مهم ترین نظریات خلاقیت در روانشناسی معاصر غرب را بررسی کرده و روشهای آموزش خلاقیت برگرفته از آنها را شناسایی کردهاست. از این طریق می توان به صورت آگاهانه در برنامه ریزی های آموزشی به انتخاب و استفاده از روشهای ارائهشده، مبادرتورزید.

بهبیان دیگر، در مقاله حاضر تلاش شده تا دریابیم روانشناسی معاصر چه روشهایی را برای آموزش خلاقیت ارائه دادهاست و این روشها براساس چه نظریاتی طراحی شدهاند. برهمین مبنا سؤال اصلی مطرح شده هم این است که کارایی روشهای آموزش خلاقیت برگرفته از نظریات خلاقیت روانشناسی معاصر غرب، در ارتقای سطح خلاقیت افراد چیست؟ پیشفرض مقاله حاضر این است که خلاقیت خصوصیتی نیست که در انحصار عده خاصی باشد بلکه تمامی افراد به درجاتی در زمینههای مختلف، دارای قدرت خلاقه هستند.

یافتههای این پژوهش نیز نشانگر آن است که بهره گیری از این روشها در آموزش دانشجویان رشتههای هنری که هنرمندان آینده خواهندبود، چه نتایجی خواهدداشت. بنابراین هدف کلی این پژوهش، بررسی کارآیی روشهای آموزش خلاقیت در ارتقای سطح خلاقیت افراد است. در راستای دستیابی به این هدف، شناخت نظریههای خلاقیت در روانشناسی معاصر و روشهای آموزش خلاقیت برگرفته از آنها مورد نظر است. از دیگرسو اهداف کلان این پژوهش، ارتقاى سطح عملكرد خلاق دانشجويان رشتههاى هنرى و تربیت هنرمندان خلاق است چراکه هنرمندان آگاه و خلاق در حفظ، احیا و تولید آثار هنری و توسعه فرهنگی سهم بسزایی دارند و نبود چنین هنرمندانی که زمینههای فرهنگی و اعتقادی هنر را تداوم بخشند، موجب تاثیر پذیری مقلدانه و پیروی از جریانهای هنری بیگانه خواهدشد. بهزبان دیگر، مقاله پیش رو در راستای دستیابی به روشی مناسب براى بالابردن سطح خلاقيت دانشجويان رشتههاى هنری درجهت برطرفساختن نیازها و مشکلات فرهنگی و هنری کشور به نگارش در آمدهاست.

### پیشینه تحقیق

علم خلاقیتشناسی٬ حوزه نوینی از علم است که براساس مجموعه اطلاعات بهدستآمده از مطالعات و تحقیقات گسترده درباره فرایندها و پدیدههای خلاقیت و نوآوری از جنبههای علمی مختلف، شکل گرفتهاست. این علم دربردارنده رشتهها یا شاخههای درونی متعددی همچون خلاقیتشناسی فلسفی٬ (مطالعه فرایندها و پدیدههای خلاقیت و نوآوری از دیدگاه فلسفی)، خلاقیت و بوامعهشناختی٬ (مطالعه فرایندها و پدیدههای خلاقیت و نوآوری از دید جامعهشناسی) و خلاقیتشناسی روانشناختی (مطالعه فرایندها و پدیدههای خلاقیت و روانشناختی است) (گلستانهاشمی، ۱۳۸۲:۱۳۸۵).

بااینهمه، در این پژوهش خلاقیت از دیدگاه روانشناسان مطالعه شده و مهم ترین نظریه های خلاقیت در روانشناسی معاصر غرب و روشهای آموزش خلاقیت برگرفته از آنها که تناسب بیشتری با حوزه هنر دارد، شناسایی شده است. ازینرو، برای نگارش این مقاله از کتاب افضل السادات حسینی (۱۳۸۱) باعنوان "ماهیت خلاقیت و شیوه های پرورش آن" و رساله دکتری مرتضی منطقی (۱۳۸۰) باعنوان "بررسی پدیده خلاقیت در کتابهای درسی دبستان "که بر پایه نظریه های خلاقیت در روانشناسی معاصر نوشته شده اند و مقالات سایتهای معتبر اینترنتی از جمله اریک استفاده شده است.

اطلاعات بهدستآمده از این بررسیها نشان می دهد که بیشتر نظریههای خلاقیت با تأکید بر یکی از سه جنبه فرد خلاق، فرایند خلاقیت یا محصول خلاق ارائه شدهاست. بنابراین در این پژوهش نیز، مهم ترین نظریات طرحشده در این حوزهها دسته بندی شده و مهم ترین دسته بندی که در پیدایش روشهای آموزش خلاقیت تأثیرداشته، شناسایی شدهاست. یافته ها نشانگر آن است که بیشتر روشهای آموزشی متداول در این زمینه برگرفته از نظریات معطوف به فرایند خلاقیت است که برپایه مهارت تفکر طراحی شدهاست. در این روشها تنها توانایی تولید ایده های متعدد جدید و یافتن راه حلهای مختلف برای حل مسأله در افراد افزایش می یابد و جنبه های دیگر فعالیت های خلاقه نادیده گرفته می شود. از همین رو، باوجود گسترش جریان آموزش خلاقیت در جوامع مختلف، استفاده کنندگان می بایست متوجه تک بعدی بودن این آموزشها و تأثیرات آنها بر افراد و جوامع باشند.

### روش تحقيق

مقاله حاضر از نوع بنیادی است که با بهره گیری از روش تحقیق توصیفی- تحلیلی با رویکرد مقایسهای نگاشته شدهاست. در این پژوهش مهمترین نظریات خلاقیت در روانشناسی معاصر معرفی شده و سپس، زیربنای مباحث ارائه شده بررسی و تحلیل شده است. در نهایت، با مقایسه این نظریات و روشهای آموزش خلاقیت برگرفته از آنها، نتیجه نهایی ارائه شده است. گردآوری اطلاعات هم به صورت نیدانی؛ مشاهده و بررسی آثار هنری، مصاحبه با هنرمندان و سه و کتابخانه ای؛ مطالعه کتابها، مقالات و پایان نامههای دوره دکتری انجام گرفته است.

### مفهوم خلاقيت

اندیشههای مربوط به خلاقیت که نخست در فرهنگهای کهن شرقی مطرحشده، متکی بر تجربه درونی هنرمند و

نمایانگر عالی ترین قابلیت انسانی در توانایی ارتباط با منشاء وجود بودهاست. مباحث نظری خلاقیت نیز که همزمان با شکل گیری فلسفه در یونان باستان آغازشده تا فلسفه معاصر تداوم یافتهاست. در تمدن غرب پس از رنسانس، خلاقیت مانند دیگر مفاهیم با تکیه بر زمینههای فکری انسان گرایی مسیر تازهای را درپیش گرفت و مباحث خلاقیت بر پایه فردیت و نبوغ انسان مطرحشد.

واژه خلاقیت ٔ برگرفته از (creation) از ریشه لاتین (crearte)، به معنی ساختن یا تولید کردن یا عملی آگاهانه و هدفمند است (قره باغی،۵۱:۱۳۸۵). فعل خلق کردن ٔ به معنای ساختن یا به وجود آوردن چیز جدید یا نمونه اولیه است. در این معنا، ویژگی ساخته ها یا نمونه ها بر مهارت یا هوش فرد سازنده است (باطنی، ۱۳۸۵: ۳۱۸).

مفهوم جدید خلاقیت در روانشناسی معاصر غرب که در این مقّاله مطرحشده، بر پایه اندیشههای انسان گرایانه و براساس ضرورتهای تاریخی و اجتماعی شکل گرفتهاست و مباحثی هم که در چند دهه اخیر در این حوزه بیانشده، ابعاد تازهای از مفهوم خلاقیت را آشکار کردهاست.

سیکزنتمی هالی ۱۰ و گتزلز ۱۱، سه روش برای تعریف خلاقیت ارائهنمودهاند که بر هر سه بُعد متفاوت خلاقیت تأکیددارد: «۱- تولید ابتکاری، ۲- حل مشکلات شناختی و ۳- تجربه نظری و درونی. تولید ابتکاری به توانایی تولید یک اثر یا چیز جدید اشارهدارد و فرایندی است که مستلزم ارائه ایدهای نو است. این روش تعریف خلاقیت در زمینههای هنری، تجاری و علمی کاربرددارد و از طریق ارزیابی محصولات خلاق سنجیدهمی شود. در روش دوم، تعریف خلاقیت به صورت یک فرایند حل مشکل شناختی ارائه شده است و در این تعریف، روشهای زیادی ارائه و معرفی شدهاند زیرا بیشتر در دنیای تجاری کاربرددارد؛ مانند روشهای آزمایش و خطا، تفکر و مباحثه، روش تلفیق رشتهای که بهترین نتایج را در ترغیب و تقویت تفکر ارائهمی دهند. روش سوم که در آن خلاقیت را نمی توان از طریق یک فرایند دیگر برآورد و ارزیابی کرد؛ بههمین دلیل توجه کمتری به این روش شدهاست» .(Sill, 1996: 3)

به طور کلی خلاقیت دارای سه بعد غیرشناختی، شناختی و انگیزشی است. «ابعاد غیرشناختی خلاقیت شامل ویژگیهای خلاق در امور حرکتی، هنری و تواناییهای خاصی است که در سطح افراد مشابه کمتر می توان آن را دید. فرد خلاق از منظر ابعاد شناختی کسی است که توانایی تولید ایدههای بیشتری را دارد و جریان تولید ایدهها نزد او از انعطاف پذیری ذهنی بالاتری برخورداراست. چنین فردی در جریان تولید

ایدههایش، نمونههای بدیع و ابتکاری تولیدمی کند که به ذهن کمتر کسی خطورمی کند. ابعاد انگیزشی خلاقیت ناظر بر انگیزه درونی فرد است و او را برآن می دارد تا بدون آن که الزاما پاداشی بیرونی وجود داشته باشد، به شکل مستمر و پی گیر به کار مورد علاقه اش بپردازد، استعدادها و مهارتهای تخصصی خود را با پشتکار و علاقه دنبال کند و به خلاقیت نایل شود.» (حسینی، ۱۳۸۵؛ ۴۱).

منطقی در رساله دکتری خود به این نتیجه رسیدهاست که پیچیدگی مفهوم خلاقیت سبب شده در تعریف و تبیین آن از نظریات عصب – روانشناختی گرفته تا نظریات اقتصادی بهره گیری شود. رویکردها یا نظریههای مختلفی که به تبیین روند، محصول و ابعاد شناختی یا غیرشناختی خلاقیت پرداختهاند، عبارتاند از: تداعی گرایی و رفتا ر گرایی، روان تحلیل گری، شناختی و انسان گرایی، روان سنجی، تعاملی، زیست شناختی و عصب شناختی و اجتماعی (منطقی، ۱۳۸۰: ۲۳).

عابدی براین باور است که علم جدید خلاقیت که در دوره معاصر بهموازات پیدایش و تحول روانشناسی غرب پدیدآمد با یافتههای گیلفورد، ۱۲ ابعاد بسیار گستردهای یافت. او در مدل ساختار عقل خود خلاقیت را متشکل از هشت بعد اساسی میداند: حساسیت به مسأله، ۱۲ سیالی، ۱۴ ایدههای نوین، ۱۵ انعطاف پذیری، ۱۶ همنهادی، ۱۷ تحلیل گری، ۱۸ پیچیدگی ۱۹ و ابعثشد ارزشیابی ۲۰۰۰ را رائه نظریات گیلفورد و همفکران او باعثشد که خلاقیت بهصورت یک توانایی عمومی و قابل دسترس شناخته شود.

### نظریههای خلاقیت در روانشناسی معاصر غرب

مهم ترین نظریههای خلاقیت در روانشناسی غرب عبارتاند از:

### نظريههاى معطوفبه فرد خلاق

توجه به منشأ خلاقیت در روانشناسی، باعث ظهور نظریههای معطوف به فرد خلاق شد. *زیگموند فروید* ۲۰ معتقدبود که خلاقیت و بیماریهای روحی هردو از بخش ناخودآگاه(ناهشیار) ۲۰ ذهن نشأتمی گیرند و اثر هنری نوعی برونفکنی حالات درونی یک روان آزرده است. از این دیدگاه، هنگامی که افکار و اندیشههای خلاق به سطح خودآگاه برسند، قابل انتقال به دیگران می شوند (منطقی، ۱۳۸۰: ۲۲).

نوروانکاوان، دیدگاه فروید را مبنی بر این که خلاقیت با آشفتگی روانی-عاطفی همراه است، ردکردند و معتقدند که خلاقیت ایده های جدید و دریافتهای تازه، از ذهن نیمه آگاه نشأت می گیرد. بنابر عقاید V رنس کوبی V و رولو می V از افراد تأثیر گذار این مکتب، فرایندهای خلاقه فوق عقلانی

و نشانه بالاترین درجه سلامت عاطفی فرد است و آنچه باعث جنبههای مختلف روان آزردگی در فرد می شود، نبود تولید خلاق و خلاقیت است (تورنس، ۱۳۸۱: ۱۸ و ۱۹).

بنابر باور کارل گوستاو یونگ ۲۵ منشاء خلاقیت در لایههای ناخودآگاه جمعی است. وی با کشف صورتهای دیرینه در ژرفای ضمیر ناخودآگاه دریافت که ناخودآگاهی به دو لایه فردی(شخصی) و جمعی که خصوصیاتی کلی و عمومی دارد و محتوای آن در همه افراد مشترک است، تقسیم می شود. یونگ معتقد است: «لایه شخصی به احیای قدیمی ترین مضامین دوران کودکی ختم می شود. لایه جمعی شامل زمان پیش از کودکی است؛ شامل مضامین بازمانده از حیات اجدادی؛ درحالی که خاطره- تصویرهای موجود در ضمیر ناخودآگاه شخصی جسیم و پر جلوهمی کند، چون ریشه در زندگی فرد دارد، صورتهای دیرینه موجود در ضمير ناخودآگاه جمعي همچون سايه بهنظر ميرسد زيرا از زندگی فرد مایه نگرفته است. وقتی که واپس وفتن انرژی از دورترین زمانهای کودکی دورتر می رود، آن وقت از آثار و بستر بازمانده اجدادی سر درمی آورد و به شکل نمادها و صورتهای اساطیری درمی آید که همان نمونههای دیرینه است.» (یونگ، ۱۳۷۲: ۱۰۵).

درعین حال به نظر وی، تجربه نمونههای دیرینه بهمنزله پدیدهها و کنشهای روانشناختی جمعی با فرد تعارضی ندارد و فرد احساسمی کند که از عمق وجود او برخاسته است. این واکنش با این فرض که انسان میتواند به جامعیت و کمال نایلشود، در یک راستاست. هدف این فرایند، تحقق جامع شخصیت و شکوفایی بالقوه فرد است درصورتی که فعال شدن نیروهای ناخوداً گاه جمعی به بیماری و عدم تعادل روانی منجر نشود زیرا این محتوا، دربردارنده انرژی خاصی است که درجهت سازندگی یا تخریب عمل می کند و منجر به خلاقیت یا عدم تعادل روانی می شود (جدول ۱). با ارائه این نظریات، منشأ خلاقیت از بیماری به سلامت روانی تغییریافت و خلاقیت در زمره تواناییهای بالقوه انسان شناخته و همگانی شد. آبراهام مزلو، ۲۰ در این باره می گوید: «اگر آگاهانه طرحی درافکندهاید که از آنچه در توان شماست كمتر باشيد، به شما هشدارمي دهم كه تا آخر عمر ناشادمان خواهیدبود.»(شولتس، ۱۳۶۹: ۱۳). برهمین اساس است که روانشناسی بر رهایی منابع پنهان استعداد، خلاقیت و نیروی انسان تأکید کردهاست. درکل، نتایج نظریات روانشناسان نشانمی دهد که "فرد تفردیافته" یونگ، "فرد دارای عملکرد کامل" ر*اجرز ''*، "شخصیت خودشکوفای" مزلو و "فرد خودمختار" فروم ۲۸ با ویژگیهای شخصیتی

| یونگ | نو روانکاوان | فروید |                      |
|------|--------------|-------|----------------------|
|      |              |       | خوداً گاه(ذهن هشیار) |
|      |              |       | ذهن نيمههشيار        |
|      |              |       | ناخودآگاه فردی       |
|      |              |       | ناخودآگاه جمعی       |

(نگارندگان)

افراد خلاق سازگار است و خلاقیت و مفهوم خودشکوفایی و کمال انسانی در این نظریات مترادف بهنظر میرسند.

### نظریههای معطوف به فرایند خلاقیت

ارائه نظریات معطوف به فرایند خلاقیت در روانشناسی را والاس ۲۹ آغاز كرد. وي نظريه چهار مرحلهاي خلاقيت را که در ریاضیات مطرح شدهبود، با بیانی روانشناختی ارائه کرد بههمین دلیل، دیدگاه این گروه از نظریه پردازان مشابه فرایند حل مسأله است. «نظریه والاس شامل چهار مرحله است: ۱- آمادهسازی؛ تلاش اولیه برای درک و حل مسأله، ۲- نهفتگی؛ فرد مسأله را رهاکرده و ذهن خود را متوجه چیزهای دیگر می کند، ۳- اشراق؛ حالت درک آنی در ذهن و یافتن راه حل و ۴- اثبات؛ ایدهها یا راهحلهای به دست آمده بررسی، ارزیابی و بهترین نمونه انتخاب می شود. در این نظریه، ذهن از خودآگاه به ناخودآگاه و برعکس حرکتمی کند تا به جواب برسد. والاس و گیلفورد هردو به نکتهای اساسی اشارهمینمایند و آن، حالت ادراک غیرمعمول و غیرمنطقی ای است که قابل برنامه ریزی نیست در حالی که دیگر فرایندهای شناختی بهویژه تفکر حاصل برنامهریزی و جریانی مرحلهای است»(زادهمحمدی، ۲۹: ۱۳۸۵).

در این نظریه و نمونههای مشابه آن افزونبر کشف ایده یا راه حل، مرحله پس از دریافتهای ناگهانی اهمیتدارد که فرد با کوشش، تجربه، دانش و مهارت خویش ایده را گسترشمی دهد و بهشکل اثر علمی یا هنری ارائهمی دهد (همان). پژوهش منطقی (۱۳۸۰) در این باره، بیانگر آن است که بیشتر صاحب نظران مانند وایزبرگ ۲۰ و پاتریک ۲۱ این مراحل را پذیرفته ولی دریافت ایده از ذهن ناخود آگاه را رد کردهاند. پاتریک وجود مراحل والاس را هنگام کار نقاشان و شاعران بررسی کرد و دریافت که این مراحل ازهم جدا نیستند و سه مرحله آمادگی، اشراق و اثبات بدون وقفه انجام می شوند و مرحله نهفتگی در کار آنها اتفاق نمی افتد. برخی از نظریه پردازان هم

در این مراحل، تغییراتی ایجاد کردهاند؛ برای نمونه آلبرشت تم معتقد است که فرایند خلاقیت شامل پنج مرحله جذب اطلاعات، الهام، آزمون، پالایش و عرضه است.

به طور کلی روانشناسان گشتالت از اصطلاح خلاقیت استفاده نمی کنند و عبارت حل مسأله را به جای تفکر خلاق به کارمی برند. در این مکتب هم، تفکر خلاق در پنج مرحله بیان شده و روابط بین اجزا و کل مسأله بررسی می شود تا ارتباطات درونی آنها کشف شود (حسینی، ۱۳۸۷؛ ۴۰).

منطقی چنین نتیجه گیریمی کند که بهطور کلی شناختگرایان و روانشناسان گشتالت فرایند تفکر خلاق را برمبنای کل گرایی توصیف می کنند درحالی که تفکر درنتیجه شناخت روابط در ارتباط با کل ایجادمی شود نه اینکه درک کل منجر به تفکر خلاق شود و در موارد زیادی هم بدون درنظر گرفتن کل مسئله، فرد براساس فرضیات و حدسیات هوشمندانه موفق به تفکر خلاق می شود (منطقی، حدسیات .۳۸).

گیلفورد، هنگام تحقیق درباب هوش دریافت که در فعالیتهای ذهنی نوعی تفکر واگرا وجوددارد که فرایندی غیرمنطقی است و در موقعیتهای تازه و مبهم بروزمی کند و پاسخهای متعددی را میسازد. درحالی که افراد بیشتر مواقع نوعی تفکر قیاسی یا همگرا را به کار میبرند که به دنبال یافتن پاسخی مناسب برای مسئله است(زاده محمدی، میداند. بنابر دیدگاه گیلفورد، تفکری واگرا تفکری است که در جهات مختلف سیرمی کند. طرح مباحث آموزش تفکر واگرا و پرورش ویژگیهای خلاقیت شخصی، بر جریان واگرا و پرورش ویژگیهای خلاقیت شخصی، بر جریان فرایند آموزش تأثیر گذاشته و حوزههای گوناگون همچون فرایند در برگرفته است.

نظریه تفکر جانبی یا تفکر افقی دی بونو تاحدی به نظریه گیلفورد مشابهت دارد. دی بونو براین باور است که اطلاعات در ذهن افراد قالببندی می شود (تفکر عمودی)

که تغییر ساخت قالبها در آنها بسیار دشوار است لیکن تفکر جانبی یا افقی با ایجاد و خلق قالبهای جدید یا تغییر ساختار قالبها، امکان پرش ذهنی و خلاقیت را برای فرد به به وجود می آورد(دی بونو، ۱۳۸۰: ۲۸). تفکر افقی جانشین تفکر عمودی نیست بلکه مکمل آن است زیرا تفکر جانبی، روشی برای مؤثر ترساختن تفکر عمودی است.

اسبورن ۲۰ نخست فرایند تفکر خلاق را در سه مرحله حقیقت جویی؛ شامل تعریف مسأله و آماده سازی یا جمع آوری اطلاعات، ایده جویی؛ شامل ایجاد ایده های متعدد و پروراندن آنها و راه حل یابی؛ شامل ارزیابی و آزمایش ایده و انتخاب راه حل نهایی، مطرح نمود. سپس همراه پارنز ۲۰۱۱گوی معروف اسبورن پارنز را در پنج مرحله ارائه داد که دربردارنده حقیقت یابی؛ جمع آوری اطلاعات، مسأله یابی؛ بیان مسأله به گونه ای که اصل قضیه روشن شود، ایده یابی؛ جستجوی به گونه ای که اصل قضیه روشن شود، ایده یابی؛ بهترین راه حل های انتخاب بهترین راه حل های انتخاب شده برای اجرا است (حسینی، ۱۳۸۷:۵۶).

آمابيل ۳ هم مراحل فرايند خلاق را در پنج مرحله ارائه کرده که مشابهت زیادی با نظریات بیانشده دارد با اینهمه او بر اهمیت انگیزه در فعالیت خلاق تأکید کردهاست و انگیزه را شامل دو نوع درونی و بیرونی ۳ می داند (آمابیل، ۱۳۸۶: ۷۰). وایزبرگ در اینباره اعتقادداشت که کار خلاق را نباید تنها از نوابغ انتظار داشت زیرا زیربنای خلاقیت همان روش حل مسألهای است که مردم عادی هرروز در جریان زندگی خود آن را به کار میبرند. پژوهشهای بعدی این نظریه را تأييدكرد چراكه بيشتر محصولات خلاق همچون نظريههاي علمی، اختراعات و آثار ارزشمند هنری، براساس پیشینه تخصصی افراد و درجریان آزمون و خطا بهتدریج اصلاحشده و درنهایت، بهشکل پدیده جدیدی ارائه شدهاست. از این دیدگاه، تفکر خلاق در مسائل علمی و هنری تفاوتی با تفکر مردم کوچه و بازار در حل مسأله ندارد(منطقی، ۱۳۸۰: ۳۴). ارائه این نظریات باعثشد تا خلاقیت از انحصار نخبگان جامعه، دانشمندان و هنرمندان، بیرون رود و امکان دستیابی به نیروی خلاقه برای همه افراد فراهمشود.

### نظريههاى معطوفبه محصول خلاق

نظریه پردازانی که به محصول خلاق توجه دارند، گاه آثار فرد را با کارهای خود او و گاه با محصولات دیگران سنجیدهاند. مهم ترین نقطه اشتراک دیدگاههای مختلف درباره محصول خلاق یا کار خلاقانه، نوبودن و تازگی داشتن آن است اما، هرچیز نو لزوماً خلاق نیست. بنابراین در بیشتر تعریفها، به

ارزشمندی و مناسببودن نیز توجهمی شود. آمابیل، ویژگی اکتشافی بودن را هم به تعریف یادشده اضافهمی کند. به اعتقاد او، خلاقیت هر اثر نو و ارزشمندی است که ازطریق اکتشاف بهدست آمده باشد. سیکزنتمی هالی نیز براین باور است که نمی توان افراد و کارهای خلاق را جدا از اجتماعی که در آن عمل می کنند بررسی کرد چراکه خلاقیت هرگز نتیجه عمل فرد به تنهایی نیست (حسینی، ۴۱:۱۳۸۵).

### روشهای آموزش خلاقیت معطوف به فرایند خلاقیت

ویلیام جیمز ۳۸ حدود یک قرن پیش، براین اعتقاد بود که همه انسانها توانایی و استعداد خلاقبودن را دارند ولی متأسفانه در طول زندگی و مسیر آموزش یادمی گیرند که غیرخلاق باشند یا میپذیرند که یکی خلاق و دیگری غير خلاق شود (Okada,2009:5). تورنس ٢٩، هم روشهاي آموزش و پرورش را از موانع پیشرفت خلاقیت می داند. امروزه محققان براین باورند که شناخت پدیده خلاقیت نه تنها از نظر آموزشی اهمیت زیادی دارد بلکه یکی از اساسی ترین موضوعات آموزشی دنیای معاصر است. بنابراین نه تنها استفاده از خلاقیت در آموزش امری ضروری است بلکه به کارگیری روشهای جدید محققان در سامانههای آموزشی و مراکز و مؤسسات تولیدی و خدماتی که سطح عملكرد خلاق افراد را بالا مي برد هم از اهميت بسياري برخورداراست. روشهای آموزش خلاقیت براساس یافتههای پژوهشهای روانشناسی معاصر و برگرفته از برخی نظریات ارائه شده در این حوزه است.

یکی از یافتههای این تحقیقات، شناسایی ویژگیهای افراد خلاق است. از نظر پرکینز ۲۰ استاد دانشگاه هاروارد، شش ویژگی مهم افراد خلاق عبارت است از: ۱. نظم و سادگی و دوری از پیچیدگی و ابهام در زمینههای عملی و فکری ۲. توانایی طرح مسأله و سؤال درباره پدیدههای مختلف ۳. توانایی تفکر دیالکتیکی یا تفکر جامع و همهجانبه ۴. کنجکاوی برای کشف ناشناختهها و گشودن افقهای جدید گ. واقعیت گرایی و پذیرش واقعیت با هدف شناخت و تغییر آن ۶. داشتن انگیزههای درونی برای کار خلاق(قاسمزاده، آن ۶. داشتن انگیزههای درونی برای کار خلاق(قاسمزاده، وجوددارد، این باور در ذهن نظریه پردازان هم ایجادشده که می توان خلاقیت را آموزش داد.

پارنز هم براساس نتایج به دست آمده از تحقیق های انجام شده به این نتیجه رسیده که آموزش خلاقیت امری امکان پذیر است. تاکنون در این زمینه، انبوهی از روشهای برخاسته از نظریه های خلاقیت یا روشهایی که در جریان تجربه کار آیی

خود را در افزایش خلاقیت افراد نشان دادهاند، ارائه شده است. بنابراین، امروزه بسیاری از روانشناسان معتقدند که خلاقیت هم آموختنی و هم آموزش دادنی است. به تدریج نظریه پردازان باتوجه به این امکان، روشهای آموزش خلاقیت را طراحی و ارائه کردهاند. برخی از روشهای یادشده عبارتاند از: آموزش فعال، افزایش انگیزهها، روشهای حل مسأله، بارش فکری، فهرست سؤالها، بدیعه پردازی، ارتباطهای اجباری، فهرست تداعی، فهرست صفات و تجزیه و تحلیل ریختشناسانه. در گرایشهای پیاژهای آموزش فعال ۱٬۱۰٬ زمینه اصلی آموزش و خلاقیت است. به علاوه بسیاری از محققان در گرایشهای غیر پیاژهای معتقدند که نظام مبتنی بر آموزش فعال، بیشترین غیر پیاژهای معتقدند که نظام مبتنی بر آموزش فعال، بیشترین تأثیر را در تربیت خلاق دانش آموزان ایفامی کند.

آمابیل، در زمینه افزایش انگیزهها دریافت که انگیزه در پدیدآیی کارهای خلاق از اهمیت زیادی برخوردار است و معتقد بود که بدون انگیزه امکان خلاقیت وجودندارد. پژوهشگرانی مانند تورنس و پیریت ۴ هم عشق به کار را عامل مؤثری در تولید خلاق دانستهاند. ازاینرو بسیاری از پژوهشگران معتقدند افزایش انگیزه افراد در جریان آموزش نقش مهمی دارد و تلاشمی کنند با ایجاد انگیزه در شاگردان همزمان به تعمیق و گسترش آموختهها و افزایش خلاقیت آنها بپردازند.

یکی دیگر از روشهای آموزش خلاقیت، روش ارتباطهای اجباری *وایتینگ*<sup>77</sup>است. در این روش بین دو یا چند پدیده که معمولاً ارتباطی با یکدیگر ندارند، رابطه اجباری پدیدمی آید. از این طریق دو فکر، دو شیء یا دو پدیده که در حالت معمولی هیچگونه ارتباطی باهم ندارند، ترکیب یا مفهوم تازهای را میسازند که زمینه ایدهیابی و ایجاد تفکر خلاق میشود(منطقی، ۱۳۸۰: ۹۸).

روش بارش مغزی، بارش فکری، یورش فکری<sup>۱۱</sup>، طوفان دهنی یا تحریک مغزی را اسبورن ارائه کردهاست. وی همزمان با ارائه نظریه خود این روش را که بهدو صورت فردی و گروهی قابل اجراست، برای تولید ایدههای متعدد و متنوع طراحی کرد. اسبورن معتقد بود: «هرچه ایدههای بیشتری بالقوه بهترین راهحل است وجود خواهد داشت... احتمال بالقوه بهترین راهحل است وجود خواهد داشت... احتمال منجرشود که آنها نیز بهنوبه خود سرنخهای بازهم بهتری را آشکارنمایند.»(اسبورن، ۱۳۸۲: ۷۱). در این روش که از سال ۱۹۵۰ میلادی شهرت زیادی یافت، برای اینکه افراد سرای ارائه ایدههای بعدی تشویق شوند، همه پیشنهادات افراد شرکت کننده پذیرفتهمی شد. دکتر یوتز<sup>۱۵</sup>، پس از بررسی شرکت کننده پذیرفتهمی شد. دکتر یوتز<sup>۱۵</sup>، پس از بررسی

کامل اصول یورش فکری به این نتیجه رسید که اثر دو عامل ناامیدی و انجماد فکری که منجر به جلوگیری از ایدهیابی میشوند، در جلسات پورش فکری ازبین میرود(همان: ۹۷). قابل استفادهبودن ایدههای ارائهشده، بستگی به نحوه ارزیابی و پرورش ایدهها بهصورت خلاق دارد. درواقع، در این روش جریان خلاقیت با یافتن ایده خاتمه نمی یابد بلکه با ارائه ايدهها آغازمي شود. افراد شركت كننده بايد بيشترين تلاش خود را برای ترکیب ایدهها و ارائه ایدههای بیشتر و بهتر به کاربرند تا به نتیجه مطلوب، بهترین روش دستیابی به نتیجه آزمایش عملی ایده، برسند. در نهایت، این روش در القای طرز فکر خلاق و روانی جریان ایدهها و پرورش آنها یکی از روشهای تدریس دورههای آموزشی تفکر خلاق شد. افزونبر این تکنیک، اسبورن برای برانگیختن ایدههای خلاق، صورت تطبیقی اسکمپر ۴۰ را مطرح نمود. اسکمپر با ارائه سؤالاتی فرد را بهسوی راه حل هدایت می کند: جایگزینی ۴۷(چه چیزی را میتوان جایگزین کرد؟)، ترکیب ۱۰ (چه چیزهایی را مي توان با هم ترکيب کرد؟)، انطباق ١٠ (چه چيز را مي توان تنظیم کرد تا با هدف یا شرایط ساز گارشود؟)، تعدیل کردن ۵۰ (چه چیز را می توان تغییرداد، بزرگ یا کوچک کرد؟)، برای هدف دیگر به کاربردن ۱۵(چه راههای جدیدی برای کاربرد آن وجوددارد؟)، حذف کردن ۱۵ (چه چیزی را می توان کاهش داد یا حذف کرد؟) و معکوس کردن ۵۳(چه چیز را می توان برعکس کرد؟) (ابرلی و استانیش، ۱۳۸۴: ۲۴ و ۲۵).

روند طراحی روشهای آموزش خلاقیت به ارائه حدود دویست روش و تکنیک برای افزایش کمیت و کیفیت ایدهها منجر شدهاست. برای نمونه، دکتر آندره جی.آلینیکف ۴۴، روشی جهشی را برای بالابردن سرعت تولید ایدههای جدید معرفی کرده که امکان تولید همزمان ایدههای بسیار را بهوجودمی آورد و آن را مگاخلاقیت ۵۵ مینامد. در این روش، دست کم ده ویژگی یک موضوع در ردیفهای عمودی جدول و ایدههای مختلف درباره أن كه ازطريق بارش فكرى پديدآمدهاند، در ردیف افقی جدول، جلوی هر مورد نوشته می شود تا ازطریق تقاطع ویژگیها با موضوعات، ترکیبهای جدیدی پدیدآید. پس از تکمیل خانههای جدول، ترکیب گزینشی آغازمی شود و نمونه های معنی دار از میان ترکیبات ابداعی انتخابمی شود. بدین ترتیب، همزمان تعداد زیادی ایده جدید بهدستمی آید که از نظر کیفیت و تازگی قابل بررسی اند. همچنین آلینیکف پیشنهادمی کند که ماتریسهای بزرگتر صد موردی تهیهشود که تعداد ایدهها را به گونه غیرقابل تصوری افزایش دهد. وی معتقداست که با سی دقیقه کار مى توان سى ميليون ايده توليد و سپس مهم ترين جنبه ها یا موارد را از نظر کیفی برگزید(آلینیکف، ۱۳۸۵: ۸۵–۷۵). در نهایت، کارآیی طوفان ذهنی به بالاترین بازده ممکن در خلاقیت میرسد.

### مقایسه تطبیقی نظریههای خلاقیت در روانشناسی معاصر

دیدگاه گیلفورد و تورنس نسبتبه خلاقیت، معطوفبه ابعادشناختی است لیکن مفهوم خلاقیت از دید بسیاری از نظریه پردازان همچون مزلو، آمابیل و *وارن* مر حوزه ابعاد غیرشناختی قرارمی گیرد. از دیدگاه مزلو خلاقیت معادل شخصیت خودشکوفاست و باید آن را در شخصیت خلاق جستجو کرد درحالی که نظریههای جزءنگر شناختی، خلاقیت را بهصورت یک استعداد محدود ارزیابیمی کنند. وارن نیز، عرصه خلاقیت را چنان گسترده میبیند که ابعاد غیرشناختی مانند هنر را دربرمی گیرد. او خلاقیت را ظرفیتی در پدیدآوردن ترکیبهای جدید هنری، مکانیکی و ... میداند. استرنبرگ هم، خلاقیت را پدیدهای چندوجهی معرفیمی کند و تفکر واگرا را تنها بخشی از خلاقیت و نه تمام آن درنظر می گیرد. برهمین اساس، به اعتقاد بعضی از نظریهپردازان بین خلاقیت هنری و خلاقیتی که در زمینه حل مسائل کاربرددارد، مناسبتی نیست. آنها خلاقیت هنری را درون گرا و ذهنی میدانند و بُعد کاربردی آن را کماثر میپندارند.

در اینباره، بیان می شود که «هنرمندان تعادل و توازنی میان دو رفتار متضاد به وجود می آورند که یکی منطقی- تحلیلی (جهت ارزیابی اساسی و متمرکز) و دیگری خلاقانه (رفتاری سرشار از آرامش) است.»(Grip, 2007: 857).

گریپ و همکارانش نیز می گویند: «درک افراد از خلاقیت متفاوت است و میان خلاقیت ادراکی و رفتاری تفاوت قائل هستند، بنابراین خلاقیت ممکن است در افکار افراد درست قبل از انجام عملکردهای گوناگون موجود باشد» (Bid: 858). از اینرو برخی از افراد دارای خلاقیت بیشتر و بعضی نیازمند عملکردهای بیشتر هستند.

یکی از جنبههای بررسی خلاقیت این است که «یک عملکرد خلاقانه بهنظر واضح و بدیهی میآید و باید ازلحاظ منطقی با آنچه ما میدانیم، هماهنگی داشتهباشد و به گفته استرن به عمل خلاق باید مفید باشد. این بازنگری بهصورت منطقی انجام می شود اما در کشف یا انجام یک عملکرد خلاق در وهله اول روند منطقی وجودندارد و تاحدی می توان گفت که خلاقیت بر فرایندهای تفکر غیر خطی و غیر منطقی تأکیددارد.

ازنظر کستلر ۱۵ مدل کامل تفکر خلاق شامل مجموعهای از مفاهیم مرتبط است که به توضیح ساختار تفکر خلاق و فرایندهای ناخود آگاه فرایندهای ناخود آگاه همی کنند» (4 .3ill, 1996).

از دیگرسو، مطالعات زیستشناسی و عصبشناختی هم نشانمی دهند که تفکر منطقی که نظامهای آموزشی رایج جهان براساس آن پایهریزی شدهاست، به پرورش نیم کره چپ مغز با عملکرد منطقی و تحلیلی منجرمی شود. ازاین رو، به نیم کره راست که با عملکرد شهودی فعال می شود، در نگرش آموزشی کمتر توجه شدهاست. بههمین دلیل، پژوهشگران در چند دهه اخیر برای تربیت و بهره گیری از آن تلاش و آن را بهشکل روشی برای آموزش خلاقیت مطرح کردهاند. روش آموزش مدیریت مهارتهای مغزی به گونهای طراحی شدهاست که نیم کره سمت راست مغز و تفکر شهودی را تقویتمی کند. تفکر شهودی بهمعنای فهمیدن معنی و مفهوم یک موضوع یا یک وضع بدون اتکای مطلق بهروش منطقی و استدلالی خاص است. امروزه این اعتقاد وجوددارد که از این طریق میتوان ترکیبی از تواناییهای دو نیم کره مغز را درجهت تفكر خلاق بهخدمت گرفت. در این راستا، نتایج یروژه تحقیقی تورنس و *کوگر*ه بیانگر آن است که مراقبه خلاقیت افراد را افزایشمی دهد. همچنین، باس گاست با فعال کردن نیم کره راست مغز شاگردان خود نتیجه گرفت که تحریک این نیم کره، تأثیر بسزایی بر شیوه نوشتار و میزان خلاقیت آنها دارد. برخی از پژوهشگران همچون برونر معتقدند که تفکر شهودی طبق یک طرح دقیق و مرحلهبهمرحله پیشنمی رود بلکه به صورت ناگهانی اتفاق می افتد و از این نظر با تفكر تحليلي متفاوت است. بنابراين فرد نمي داند از چه راهی به جواب مسأله رسیده و آیا جواب صحیح است یا غلط. برای همین، بایستی درستی و اشتباه نتیجه تفکر شهودی را از طریق روشهای منطقی و تحلیلی ثابت کرد. رویارویی این نظریات باعثشد بر چند بعدی بودن خلاقیت بیش از پیش تأکید و ترکیبی از روشهای آموزش بهکار گرفتهشود تا به ابعاد مختلف خلاقیت همچون شکل گیری تفكر، عمل و شخصيت خلاق بهصورت همزمان توجهشود.

براساس آنچه تاکنون بیانشد، می توان جدول تطبیقی زیر را درباره مفهوم، منشاء، جایگاه، فرایند، روش دست یابی و عامل دریافت خلاقیت در روانشناسی غرب بر پایه نظریههای خلاقیت ارائهداد(جدول ۲).

| مفهوم خلاقيت                                                     | روش دستیابی به<br>خلاقیت                                                                      | فرايند                                                       | عامل<br>دریافت | جايگاه خلاقيت                                                           | منشأ خلاقيت                                                                             |                                                        |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| برونفکنی و حالات<br>درونی هنرمند<br>ازطریق ظهور<br>ایدههای خلاق. | دستیابی ذهن<br>خودآگاه به گنجینه<br>ناخودآگاه، ازطریق<br>ایجاد شرایط مساعد<br>فردی و اجتماعی. | جرقههای آنی<br>یا دریافتهای<br>ناگهانی ایده از<br>ناخودآگاه. | ذهن            | خوداً گاه،<br>ذهن نیمههشیار،<br>ناخوداً گاه فردی و<br>ناخوداً گاه جمعی. | خلاقیت فردی،<br>از بیماری روانی<br>به سلامت روانی و<br>عاطفی فرد تغییر<br>جهت داده است. | نظریههای<br>معطوف بهفرد<br>خلاق در<br>روانشناسی        |
| توانایی حل مسأله.                                                | آموزش و پرورش<br>تفکر خلاق(واگرا/<br>تفکر جانبی) همراه<br>کاربرد روشهای<br>آموزش خلاقیت.      | مراحل چندگانه<br>حل مسأله.                                   | ذهن            | خوداًگاه<br>و ناخوداًگاه.                                               | خلاقیت فردی                                                                             | نظریههای<br>معطوف به فرایند<br>خلاقیت در<br>روانشناسی. |
| نوآوری؛ فرایند<br>بهاجرا درآمدن<br>و تحققیافتن<br>خلاقیت.        | جستجوی قالبهای<br>نو، ایدههای نو و<br>کاربرد از روشهای نو.                                    | ساخت قالبهای<br>نوین فکری و<br>ارائه ایدههای<br>جدید.        | ذهن            | خوداًگاه،<br>ذهن نیمههشیار،<br>ناخوداًگاه فردی و<br>ناخوداًگاه جمعی.    | خلاقیت فردی                                                                             | نظریههای<br>معطوف به<br>محصول خلاق در<br>روانشناسی.    |

(نگارندگان)

### نتيجهگيري

باوجود اهمیت و گستردگی مفهوم و ابعاد غیرشناختی خلاقیت، بیشتر روشهای آموزش خلاقیت از نظریههای شناختی گرفتهشده که در آنها بهره گیری از تفکر واگرا، مراحل حل مسأله و دستیابی به ایدههای متعدد، نقش مهمی دارند. امروزه این نگرش حتی بر مباحث هنری هم تأثیر گذاشته تا آنجاکه بسیاری از کارشناسان این حوزه معتقدند فعالیتهای هنری مسئلهمحور و چالشبرانگیز است. از این دیدگاه، در حوزه هنر حل مسأله افزون بر اینکه دارای کارکرد انگیزشی است، باعث پرورش اشکال پیچیده تفکر هم میشود زیرا در فرایند تولید هنری، افراد بهطور دائم با مسائلی روبرو هستند که راهحلهای متعدد و جوابهای درست زیادی دارند. بنابراین افراد هم باید مسأله را حلکنند و هم برای انتخاب یک راهحل تصمیم گیری کنند. همچنین، پرورش خلاقیت در این حوزه به مفاهیمی ازقبیل انعطاف پذیری، رهاکردن قالبهای کلیشهای، تمایل به بسط و گسترش تجربهها و ارائه پاسخهای صحیح متعدد، آزمون و خطا، ریسک پذیری و ... وابسته است. یافتههای تحقیق دراین باره نشان می دهد که تولید ایدههای متعدد و سنجش و ارزیابی کیفی آنها، توان خلاقه فرد را بالامی برد و به خلاقیت منجرمی شود؛ خلاقیتی که معادل حل مسأله درنظر گرفته می شود.

باتوجهبه ابعادگوناگون خلاقیت که در تحقیقات و تأملات روانشناسان شناسایی شده و به آنها اشاره شد، حل مسائل مسأله تنها یکی از ابعاد خلاقیت است. همچنین بسیاری از فعالیتهای هنری با خلاقیتی که در زمینه حل مسائل کاربرددارد، مناسبتی ندارد. بنابراین استفاده از روشهای آموزش خلاقیت که به صورتهای مختلف در پی تقویت مهارتهای تفکر، واگرا و جانبی، است فقط بخشی از نیازهای افراد به ویژه هنرمندان و دانشجویان رشتههای هنری را برآورده می کند.

درکل، بهنظر میرسد باوجود ارائه نظریات متباین یا متضاد ارائهشده در نظریههای خلاقیت روانشناسی، تفکر مهم ترین توانایی انسان در این زمینه محسوب می شود و به قدرت تخیل و تصور انسان که نقش مهمی در فرایند خلاقیت هنری دارد، کمتر توجه شده است. بنابراین، بیشتر روشهای آموزشی برگرفته از این نظریات بر پرورش مهارتهای تفکر، توانایی حل مسأله و ایده یابی تأکیددارند و زمینه پرورش تخیل و تصور انسان که در آن ایده ها و تصاویر شکل می گیرند یا ترکیب می شوند، نادیده گرفته شده است.

اگرچه در زمینه عملی (آفرینش اثر هنری) و بحثهای نظری، مسائل بسیاری وجوددارد که هنرجویان باید توانایی تحلیل آن را داشتهباشند بااینهمه، آموزش تفکر خلاق برای پرورش همهجانبه خلاقیت دانشجویان رشتههای هنری کافی نیست و به پرورش همهجانبه تواناییها و ظرفیتهای وجودی افراد منجرنمیشود.

بنابر آنچه گفتهشد، مهمترین یافته پژوهش حاضر این است که برای ارتقای سطح خلاقیت افراد بهویژه دانشجویان رشتههای هنری، توجه به ابعاد مختلف شناختی، انگیزشی و غیرشناختی خلاقیت و بهره گیری از نظریات مختلفی که در این زمینهها مطرحشده و به کار گیری تلفیقی روشهای مختلف آموزش خلاقیت که باعث فعال شدن هر دو نیم کره مغز و ترکیب تواناییهای دو نیم کره می شود، ضرورت دارد.

### پینوشت

- 1- David Bohm(1917-92)
- 2- Creatology
- 3- Philosophical Creatology
- 4- Sociological Creatology
- 5- Psychological Creatology
- 6- Education Resources Information Center
- 7- Humanism
- 8- Creativity
- 9- Create
- 10- Csikszentmihaly
- 11- Getzels
- 12- Guilford
- 13- Sensitivity to Problem
- 14- Fluency
- 15- Novel Ideas
- 16- Flexability
- 17- Synthesizing
- 18- Analyzing
- 19- Complexity
- 20- Evaluation
- 21- Freud, S.(1856-1939).
- ۲۲- به طور کلی در مکتب روان کاوی (روان تحلیل گری)، فرد دارای دو فرایند است؛ فرایندهای اولیه (Primary Processes) و فرایندهای ثانویه (Secondary Processes) که اولی از ناهشیار یا ضمیر ناخوداً گاه (The Unconscious) و دیگری از هشیار یا ضمیر خوداً گاه (The Conscious) و قسمت تحت کنترل خود، سرچشمه می گیرند.
- 23- Kubie
- 24- May,R
- 25- C.G.Jung (1875-1961).
- 26- Maslow.A.H(1908-1970).
- 27- Rogers. C. R. (1902-1987).
- 28- Fromm, E. (1900-1980).

177

- 29- Walas,G
- 30-Weisberg
- 31- Patrich, C
- 32- Albercht, K
- 33- Debono, E.
- 34- Osborn, A,F.
- 35- parnes, s.J
- 36- Amabile

۳۷- انگیزه درونی انگیزهای است که فعالیت به خاطر خود عمل انجام می گیرد زیرا خود کار جالب، لذت بخش یا رضایت آمیز است ولی در انگیزه بیرونی انجام کار برای تحقق هدف بیرونی است. آماییل پس از تحقیق در این زمینه، دریافت که انگیزه درونی افراد دارای اهمیت بیشتری در خلاقیت است و افرادی که با لذت و رضایت شخصی نه با فشار خارجی، کاری را انجام می دهند، می توانند خلاقیت بیشتری را از خود نشان دهند (حسینی، ۱۳۸۵: ۴۵).

- 38- James, w
- 39- Torrance E.Paul
- 40- Perkinz

۴۱- برخی از روشهای آموزش فعال برگرفته از نظریات پیاژه است. بنابر دیدگاه وی، چون کودک دبستانی در مرحله تفکر عینی است باید اشیای مختلف در دسترس او قرار دادهشود و امکان تجربه روابط اجتماعی برای او فراهمشود تا ازطریق این فعالیتها آزمودهشود و با کمک تجربههای کشف و اختراع، آمادگی ورود به مرحله بعدی یعنی تفکر صوری و انتزاعی را بهدستآورد.

- 42- Pyryt, M.C
- 43- Whiting, C.S

۴۴-اجرای یک تکنیک گردهم آیی است که از طریق آن گروهی می کوشند راه حلی را برای یک مسأله خاص با انباشتن تمام ایده هایی که در جا به وسیله اعضا ارائه می شود، بیابند. این نوع گردهمایی مشابه جزئی از تکنیکی است که معلمان هندو هنگام کارکردن با گروه های دینی به کارمی برند و بیش از ۴۰۰ سال است که قدمت دارد.

- 45- Youtz
- 46- Scamper
- 47- Substitute
- 48- Combine
- 49- Adapt
- 50- Modify
- 51- Put to Other Uses
- 52- Eliminate
- 53- Reverse
- 54- Aleinikov, A, G
- 55- Mega Creativity
- 56- Warren. H. C
- 57- Stern
- 58- Koestler
- 59- Koger

### منابع و مآخذ

- آلینیکوف، آندره جی.(۱۳۸۵). **مگا.خلاقیت**، ترجمه مارال شیخزاده، تهران: رسا.
- آمابیل، ترزا.(۱۳۸۶). شکوفایی خلاقیت کودکان و بزرگسالان، ترجمه حسن قاسمزاده. تهران: دنیای نو.
- ابرلی، باب و استانیش، باب.(۱۳۸۴). خلاقیت کاربردی(برای نوجوانان و بزرگسالان)، ترجمه حسن قاسمزاده. تهران: دنیای نو.
  - اسبورن، الكس اف.(۱۳۸۲). **پرورش استعداد همگانی ابداع و خلاقیت**، ترجمه حسن قاسمزاده. تهران: نيلوفر.
    - باطنی، محمدرضا.(۱۳۸۵). فرهنگ معاصر پویا، جلد اول، تهران: فرهنگ معاصر.
    - بوهم، دیوید.(۱۳۸۱). **درباره خلاقیت**، ترجمه محمدعلی حسیننژاد. تهران: ساقی.
- تورنس، الیس پل.(۱۳۸۱). استعدادها و مهارتهای خلاقیت و راههای آزمون و پرورش آنها، ترجمه حسن قاسمزاده، تهران: دنیای نو.
- حسینی، افضل السادات. (۱۳۸۱). تأثیر برنامههای آموزش خلاقیت معلمان بر دانش، نگارش و مهارت آنها، تهران: سازمان پژوهش و برنامه ریزی آموزشی (گزارش تحقیق)

  - دیبونو، ادوارد.(۱۳۸۰). **تفکر جانبی فن آوری جدید در مدیریت ذهنی**، ترجمه عباس بشارتیان، تهران: بهارافشان.
    - زادهمحمدی، علی.(۱۳۸۵). بنیانهای خلاقیت، **بیناب، خلاقیت هنری،** (۱۰)، ۳۹-۲۸.
      - شاملو، سعید.(۱۳۸۸). مکتبها و نظریهها در روان شناسی شخصیت، تهران: رشد.
      - شولتس، دوآن.(۱۳۶۹). **روانشناسی کمال**، ترجمه گیتی خوشدل، تهران: نشر نو.
    - عابدی، جمال.(۱۳۷۲). خلاقیت و شیوهای نو در اندازه گیری آن، پژوهشهای روانشناختی، (۲).
      - قاسمزاده، فاطمه.(۱۳۸۴). خلاقیت و شیوه شکوفایی آن، ایران، (۴۵۴)، ۱۰-۷.
      - قرهباغی، علیاصغر.(۱۳۸۵). **دشواری تعریف، بیناب، خلاقیت هنری،** (۱۰)، ۵۱-۵۰.
    - گلستانهاشمی، سیدمهدی.(۱۳۸۲). خلاقیتشناسی نظام آموزش و پرورش، خلاقیت و نوآوری، (۲)، ۵۳-۵۸.
- منطقی، مرتضی.(۱۳۸۰). بررسی پدیده خلاقیت در کتابهای درسی دبستان، رساله دکتری، استاد راهنما مهرناز شهرآرای، دانشکده روانشناسی، تهران: دانشگاه تهران.
- \_\_\_\_\_\_(۱۳۸۴). بررسی نو آوریهای آموزشی در مدارس(گزارش تحقیق منتشرنشده). تهران: سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی.
  - مهرمحمدی، محمود.(۱۳۸۳). چیستی، چرایی، چگونگی آموزش هنر، تهران: مدرسه.
- نوردبی، ورنون و هال، کالوین.(۱۳۸۱). **راهنمای زندگینامه و نظریههای روان شناسان بزرگ**، ترجمه احمد به پژوه و رمضان دولتی، تهران: مؤسسه فرهنگی منادی تربیت(وزارت آموزش و پرورش).
  - یونگ، کارل گوستاو.(۱۳۷۲). روان شناسی ضمیر ناخود آگاه، ترجمه محمدعلی امیری، تهران: آموزش انقلاب اسلامی.
- Cowie, A. P. (1990). Oxford Advanced Learners Dictionary. Oxford: Oxford University Press.
- Grip, de K. (2007). Creativity, Planning and Organizational Change, Journal of Organizational Change Management. 29(6), 847-865.
- Islami, G. (1998). Endogenous Development. PhD thesis. Heriot-Watt University.
- Okada, T. (2009). Analogical Modification in the Creation of Contemporary Art. ELSEVIER,
   Cognitive Systems Research, 10,189-203. Available online at www.Sciencedirect.com.
- Sill, D. J. (1996). Integrative Thinking, Synthesis, and Creativity in Interdisciplinary Studies.
   Journal of General Education. 45(2). 129-151.

174

Received: 2012/07/28 Accepted: 2012/11/28

# The Theories and Methods of Teaching Creativity in Contemporary Western Psychology

### Gholam Reza Islami\* Fariba Shapourian\*\*

### **Abstract**

Nowadays, training expert and experienced manpower is a major concern and necessity in all societies. Recent investigations have proved that lack of knowledge and efficiency in educated people as well as educational institutions cause major problems globally. Thus, in parallel to developments in the world there is a major shift in the methods of education in favor of more attention to the techniques of talent discovery in students.

In this regard, recent discoveries and ideas were made available to all researchers via information centers. This proves the need for more study and investigation in the field of new educational methods.

Based on what was presented here, the important question is what the methods of teaching creativity are in contemporary Western psychology.

One of the most important and popular methods for promoting the educational level is taking advantage of the techniques in the field of psychology. Thus, this article tries to investigate the efficiency of teaching creativity methods for promoting the level of creativity of students. This research is a foundational research which uses analytic-descriptive method to identify the methods and how they are working.

Studies carried out in this research show that most methods for teaching creativity are focusing on creativity process and creative thinking. Thus, teaching creativity dose not lead to general development of creative mind, especially in the case of artists who depend on emotions in addition to logic.

**Keywords**: Theories, Methods, teaching creativity, Contemporary Western Psychology, creative thinking

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Architecture & Urban Planning Faculty, Tehran University, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Lecturer, Architecture & Urban Planning Faculty, Shahid Rajaee Teacher Training University, Tehran, Iran

### The Strategies for Promoting the Role of Technical Courses in Professional Capabilities of Graduates of Architecture BS

Mostafa Rostami Najafabadi\* Abbas Jahanbakhsh\*\*

### **Abstract**

The structural and operational defects of architecture have been turned into an obvious and noticeable issue for the experts and the public. This article explores more than ten years of experience in teaching courses at Art University of Isfahan and also refers to the role of correct training of engineers in promoting the operational quality of the architecture and especially seeks the answer of this question: how can technical courses increase the professional capabilities of graduates and consequently improve the quality of operating the buildings? In this regard, with the aid of case study on one of the expected abilities of the graduates, a technical test has been performed to assess the result of their education and in order to elucidate the role of educational system in defects of building industry, the test has been repeated in Germany (Architecture college of Berlin's technical university) which has different conditions from Iran regarding the quality of construction. In addition, the process of education has been studied by analyzing the curriculum, the procedure of teaching courses, application of cognitive psychology issues like situation – based training, master and student system and its comparison with two different educational systems. After evaluating an index as an indication of appropriate relationship between educational environment and professional community, the educational system of medicine was studied and the most important reasons for this successful relationship were extracted and the strategies for extending such experience to architecture teaching were proposed. Finally, the findings of this research are given in conclusion section in the form of three strategies: applying the cognitive method of teacher-student, emphasis on a situation-based learning and group instruction.

**Keywords:** architecture teaching, technical courses, situation-based teaching, architects' professional capability

<sup>\*</sup>Lecturer, Architecture and Urban Planning Faculty, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup> Lecturer, Architecture and Urban Planning Faculty, Payam-e Noor University, Shahrekord, Iran

Received: 2012/04/21 Accepted: 2013/06/10

### The Representation of Quranic Concepts and Literary Structure in Islamic Architecture

Mahdi Moti'\* Maryam Mansoorian\*\* Mahdi Sa'dvandi\*\*\*

### **Abstract**

After the rise of Islam, the architectural styles of lands which joined the Muslim territory changed so that masterpieces such as great Mosques appeared as its result. The influence of Islam on both content and form of this architecture cannot be denied. The source of this influence is the knowledge mentioned in the generalities of the Holy Quran. The quality of such influence and the message of architectural work have been studied through tradition, mysticism and illumination. But the question is: Is it possible to look through the lens of the Quran and find a way to represent the truth embedded in the Quran in Islamic architecture?

Using asymmetrical comparative method, this research aims to show how the Quran influences Islamic architecture via its literary elements. By explaining the status of the Quran and Islamic architecture as an art in the world, it is characterized that architecture is a place for representing the truth, like created beings, stated by human being in sensible world from supersensible world. Thus, it is the representation of very one reality, which is expressed by God in the form of words in the Quran. Since language in the Quran and architecture is embellished, a literary system can be considered for both of them. The language of the Quran is simple and clear, so the aspects and elements of literary system in the Quran can be identified. Through corresponding key common concepts in the literature of architecture and the Quran, the properties of those elements can be used for enhancing the "verisimilitude" of architecture. Correspondence between "theme" in the Quran and "concept" in architecture, "structure" in the Quran and "the organizing system" in the architecture, "form" in the Quran and "form" in the architecture and their applications are examples that show the representation of the Quran's literary structure in Islamic architecture and the influence of Quran on it.

**Keywords:** the Quran, Islamic architecture, literature, structure, concept

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Letters and Humanities, University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup> M.A., Faculty of Letters and Humanities, University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Architecture, Art University of Isfahan, Iran

Accepted: 2012/11/28

### Turkman Namazlighs, A discussion about key and ritual symbols of culture

Jabar Rahmani\* Shahrbanoo Kameli\*\*

### Abstract

Hand-woven textiles of Turkman race have been made in various sizes in response to needs of emigration life. Namazligh is one of the most prominent Turkman hand-made textiles woven by women from ancient times as an identity-giving and functional element for doing ritual practice of praying. The purpose behind weaving and using such textile is not simply restricted to religious aspects but it comprises social and cultural aspects as well to the extent that, like an inseparable element of life, it is used in the most important socio-cultural rites of Turkman race. In each culture, there are key symbols which represent important meanings, values and beliefs of that society. Such symbols are classified into summarizing and explanatory ones. The first group mostly consists of sacred symbols which have a key role in transference and continuation of pivotal meanings and values of a culture. Accordingly, by using analyticdescriptive method and doing library as well as field studies in the field of key symbols, Namazligh and its symbolic significance in Turkman culture of Agh Ghala region have been studied. The origin and reasons of using certain designs in Namazlighs are dependent on the life style of Turkman race and are under the influence of pre-Islamic beliefs and elements of natural environment which survived in the textiles via creating new concepts after their conversion to Islam in mid-sixteenth century. Thus, as key and sacred symbol, Namazligh brings this question to the mind that what is the relationship between social, ritual and cultural aspects of Namazligh and Turkman race? The results of this study show that, such hand-woven textile represents the most important Islamic and pre-Islamic beliefs and values of Turkmans besides their most significant cultural elements. The cultural function of Namazligh is, in addition to transference of such meanings, to internalize them in the members of society and suggesting a kind of emotional attachment and motivation for following such meanings. Thus, it is like a context for creating designs which are related to a certain belief and has specific functions such as repelling evil-eyed injuries, security, birth and fertilization.

Keywords: Agh Ghala, Namazligh, hand-woven textile, key symbols, summarizing symbols

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Institute of Cultural and Social Studies, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> MA student, Faculty of Religions and Civilisations Art, Art University of Isfahan, Iran

Received: 2012/04/06 Accepted: 2012/11/28

### **Comparative Study of Spatial Simultaneity** in Persian Painting and Picasso Cubist Painting

Behdad Panjehzadeh\* Mohsen Marasy\*\*

### **Abstract**

The term "simultaneity" means the exhibition of various spaces without time and place sequences in an image using the principle of synchronicity. The term "spatial simultaneity" has been used for referring to Persian painting and Cubist paintings of Picasso. For this reason, the main objective in present paper is to identify similar and different aspects of the two aesthetic systems of Persian painting and Picasso painting each of which displays spatial simultaneity in its visual structure. Moreover, it is tried to show that "spatial simultaneity" lacks enough precision for describing Persian painting. Accordingly, similar and different aspects of the concept and visual structure of "spatial simultaneity" in Persian and Picasso paintings are explored. To fulfill the objectives of this paper, library sources and descriptive-analytical method are used to explore the concept of space and the manner of showing perspective in these two visual systems. The results of observations in this paper show that spatial simultaneity in aesthetic system of Persian painting and Picasso painting involves similarities and differences. For instance, in Persian painting, space is devoid of material constraints and it is in relation to the World of Ideas, whereas, in Picasso painting, space is perceptual and dependent on the material world. For this reason, it can be concluded that the term "spatial simultaneity" is not sufficiently precise to define visual structure of Persian painting because such term has been used for the first time to define Cubism style in painting which is not in complete correspondence with Persian painting.

**Keywords**: spatial simultaneity, Persian painting, perspective, Picasso painting, Cubism

<sup>\*</sup>M.A., Faculty of Art, Shahed University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art, Shahed University, Tehran, Iran

Received: 2012/07/14 Accepted: 2012/11/28

### The Study of Astronomical Symbols of Sgrafiatto Pottery Designs in Bonyad Mostazafan Museums

Mohammadebrahim Zarei\* Khadijeh Sharif Kazemi\*\*

### **Abstract**

The history of calendar symbols in Iranian art, including constellations and astronomical signs, dates back to prehistoric periods. These symbols appeared in ancient works of Iran and reappeared with many forms in the artistic works of Islamic period as well. In the late second century, Indian astronomical topics also appeared in Islamic astronomy. The attention of that time's rulers to astronomy increased its importance among residents of Islamic region and led to the changes of astronomical signs in the artistic works one of its instances is pottery and its designs. Muslim artists moderated many symbolic designs of Iran ancient art and kept them alive by harmonizing Islamic motifs through Islamic world view. Many remained designs of Islamic period have been formed on the basis of symbolic concepts which reflect religious and belief issues.

Regarding the fact that Persian potters used a motif for decoration in each period, the following questions can be asked: First, other than decoration in which areas did the artists use the motifs? Second, what was the purpose of potters for using astronomical symbols?

This study has a qualitative and strategic structure and uses field and document methods for gathering its data. The main purpose of this paper is to recognize the astronomical designs of Sgrafiatto potteries in the museums of Bonyad Mostazafan via comparing with astronomical symbols and potteries of other collections.

Since in the middle centuries of Islamic period the popularization of astronomy for decorating objects began with constellations and personification of planets, it reinforced the belief that decorative astronomical objects with talisman power give the person the occult power of stars and protect him from certain diseases, failures and misfortunes.

**Keywords**: astronomical symbols, constellation, Sgrafiatto pottery

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Art and Architecture Faculty, Bu-Ali Sina University, Hamadan, Iran

<sup>\*\*</sup> MA student, Art and Architecture Faculty, Bu-Ali Sina University, Hamadan, Iran

Received: 2012/12/08 Accepted: 2013/06/10

### The Analysis of "Winged Bull-Human" Motif and Paradigm in Persepolis and Khorsabad Palace

Fariba Farzanfar\*

### **Abstract**

The motif of winged bull- human is a reflective motif many examples of which exist in western Asia. Regarding this motif in Persepolis, it is generally said that such motif in Persepolis might have been influenced by Khorsabad based on formal similarities. This research not only compares the appearance of these two motifs but also compares their identity and function. The questions of this research are as following: what is the primary theme of the motif generally preserved without change and what changes took place in the secondary theme due to borrowing the motif in Assyria and Achaemenid civilizations? The main aim of this research is to specify the identity and function of winged bull- human in Assyria and Achaemenid civilizations. For this purpose, a comparative study of mentioned motif was done in the palace of Khorsabad and Persepolis. Accordingly, a three-stage method was used for studying the two buildings separately. These stages or strata are represented by titles like "pictorial data", "cultural and historical data", and "the analysis of the motif and Paradigm". After the analysis of the motif and Paradigm in the two places, there are comparisons based on similarities and differences. Main results of this study are as following: winged bull- humans are protectors of life symbols. In Khorsabad, they protect the king's life, the best symbol of life, and in Persepolis they protect the blessing. Winged bull-humans of gateways have more dignity than the king. There is no need to the protection by the human - winged bulls around the temples. The Assyrian winged bull- human with three pairs of horns is stronger than the one with two pairs of horns in Khorsabad. They are accompanied by semi-divine creatures and the high priest in Khorsabad.

Keywords: comparison of form, winged bull- human, Khorsabad, Persepolis

<sup>\*</sup> MA student, Faculty of Art, Semnan University, Iran

Accepted: 2012/11/28

### The Semiotic Analysis of Intercultural Relations Mechanism in Discursive System of Kerman Carpets

Iman Zakariaee Kermani\* Hamidreza Shairi\*\* Farzan Sojoodi\*\*\*

### Abstract

Today, change of attitude to carpet studies is seriously felt because such area is experiencing changes in its value system. Carpet has changed from a purely functional object into a significant and multi-dimensional medium. Discursive system of Kerman's carpet with its brilliant history can be considered as one of the most important centers for the production of discourse and meaning in Persian carpet system. Discursive system in Kerman's carpet has several dimensions in which intercultural process can be considered as one of the active discursive fields. A number of Kerman's Qajar carpets belonging to pictorial genre display deep intertextual relations with French pictorial tapestries. These carpets depict mythic narrative in the form of visual texts by a translating process based on visual system. These visual translations can imply the deep meanings of intercultural relations in a discursive action.

Using semiotic approach and comparative analysis method, this research aims to answer the following main questions: which mechanism does intercultural relations process in discursive studies of Kerman's carpet follow and which discursive elements can be effective in semiotic analysis of the intercultural relations process?

By studying intercultural relations in two kinds of visual texts of Kerman's carpet and French tapestry, this article has tried to show intercultural relations mechanism in different media and cultures. In order to achieve this overall purpose, meaning or meanings that are searchable in the communication process will be evaluated.

**Keywords:** discursive system of Kerman's carpet, intercultural relations, semiotics, cultural interaction, identity, French tapestry

<sup>\*</sup> PhD of Art Research, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Humanities Faculty, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Associate Professor, Dramatic Arts Faculty, Art University of Tehran, Iran

Received: 2012/07/11 Accepted: 2012/11/28

# A Comparative Study of Dramatic Structure in "Bernarda Alba's House" and Two Iranian Plays "Death in Ordibehesht" and "Last Mermaid"

Farzane Farshid Nik\*, Mostafa Mokhtabad\*\*

### **Abstract**

Spanish dramatist, Federico Garcia Lorca, is famous not only for his amorous plays but also for his impacts on later playwrights, in particular Iranian writers. Lorca initiated his works with writing poems; however, some years later he created his masterpiece "Bernarda Alba's House" using poetic prose. Accordingly, this research has concentrated on Lorca's impact on Iranian dramatists and tries to answer the main question how Lorca's drama affected Iranian dramatic literature while discussing the reasons of such effects.

To obtain this goal, "Bernarda Alba's house" will be compared with two Iranian amorous plays: "Death in Ordibehesht" written by Mohammad Charmshir and "Last Mermaid" written by Chista Yasrebi. These plays are compared and analyzed with regard to dramatic structure.

Accordingly, research findings, based on analytic-descriptive method and library sources, show that all mentioned cases in this research are rather similar in various aspects such as narrative model, plot, theme, character and setting structure which all represent the fact that the two mentioned Iranian plays were affected by Lorca's play. All cases also depict an opposition between convention and freedom through some revolutionary circumstances; that is, if Lorca's play is accepted by Iranian dramatists, it is largely due to the cultural and social resemblances existing between these plays.

**Keywords**: Lorca, Charmshir, Yasrebi, Bernarda Alba's House



### **Contents**

| • | A Comparative Study of Dramatic Structure in "Bernarda Alba's House" and Two Iranian Plays "Death in Ordibehesht" and "Last Mermaid"  Farzane Farshid Nik, Mostafa Mokhtabad |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • | The Semiotic Analysis of Intercultural Relations<br>Mechanism in Discursive System of Kerman Carpets<br>Iman Zakariaee Kermani, Hamidreza Shairi, Farzan Sojoodi 11          |
| • | The Analysis of "Winged Human- Bull" Motif and in Persepolis and Khorsabad Palace Fariba Farzanfar 31                                                                        |
| • | The Study of Astronomical Symbols of Sgrafiatto Pottery Designs in Bonyad Mostazafan Museums Mohammad Ebrahim Zarei, Khadijeh Sharif Kazemi 43                               |
| • | Comparative Study of Spatial Simultaneity in Persian Painting and Picasso Cubist Painting Behdad Panjehzadeh, Mohsen Marasy                                                  |
| • | Turkman Namazlighs A discussion about key and ritual symbols of culture Jabar Rahmani, Shahrbanoo Kameli                                                                     |
| • | The Representation of Quranic Concepts and Literary Structure in Islamic Architecture  Mahdi Moti, Maryam Mansoorian, Mahdi Sa'dvandi 87                                     |
| - | The Strategies for Promoting the Role of Technical Courses in Professional Capabilities of Graduates of Architecture BS Mostafa Rostami Najafabadi, Abbas Jahanbakhsh        |
| • | The Theories and Methods of Teaching Creativity in Contemporary Western Psychology Gholam Reza Islami, Fariba Shapourian                                                     |

### Scientific Journal of

### **Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)**

### **Comparative Studies of Art**

Vol.3.No.6. Fall & Winter 2013-2014

Concessionaire: Art University of Isfahan
Editor-in-charge: Farhang Mozaffar (Assoc. Professor)
Editor- in-chief: Mehdi Hosseini (Professor)
Editorial Board (in alphabetical order)

Mohammadreza Bemanian

Assoc. Professor, Tarbiat Modarres University

Mehdi Dehbashi

Professor, Isfahan University

Eisa Hojjat

Assoc.Professor, Art University of Tehran

Mehdi Hosseini

Professor, Art University of Tehran

Mohsen Niazi

Assoc. Professor, Kashan University

Zahra Rahbarnia

Assoc. Professor, Alzahra University

Jahangir Safari

Assoc. Professor, Shahrekord University

Aliasghar Shirazi

Assis. Professor, Shahed University

Jalaledin Soltan Kashefi

Assoc.Professor, Art University of Tehran

General Editor: Iman Zakariaee Kermani

Coordinator: Farzaneh Beshavard

Logo type: Hamid Farahmand Boroujeni

Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic Designing: Sam Azarm Persian editor: Bahare Abbasi Abduli English editor: Ehsan Golahmar Layout: Somayeh Faregh

**Address:** Journal of Motalea-te Tatbighi Honar. No.17, Pardis Alley (31), Chaharbagh-e-paeen St. Isfahan. Iran,

Art University of Isfahan **Postal Code:** 81486-33661

Phone: (+98-311) 4460328 - 4460755

Fax: (+98-311) 4460909 E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir

ISSN 2345-3842

**Referees and Contributors:** 

Ahmad Aminpoor (PhD)
Abolghasem Dadvar (PhD)
Farshid Iravani Ghadim (PhD)
Mahdi Hamzenezhad (PhD)

Mohammadkazem Hasanvand (PhD) Abdolmajid Hosseinirad (PhD)

Mehdi Hosseini (PhD)
Mohammad Khazaei (PhD)
Habibollah Lazgee (PhD)
Farhad Mohandespoor (PhD)
Farhang Mozaffar (PhD)
Afsaneh Nazeri (PhD)

Mohammadreza Olia (PhD) Jahangir Safari (PhD)

Nader Shaigan Far (PhD) Mahmmoud Tavousi (PhD) Jamaledin Toomajnia (PhD)

**Executive Coordinators:** 

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia

The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.

No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

This journal is indexed and abstracted in the following databases: Islamic World Science Citation Database (ISC)

(www.ricest.ac.ir) Scientific Information Database (www.sid.ir) www.magiran.com

Sponsored By:





## Instructions for Contributors Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

The biannual journal of *Comparative Studies of Art* accepts and publishes papers in subjects of art research and interdisciplinary studies of art and other fields

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.
- Manuscripts must be written in Persian language.
- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.
- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.
- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.
- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.
- The papers should be research work done by the authors(s). Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.
- For submitting the article, go to the website of the journal (http://mth.aui.ac.ir) and register your article.
- The letter of publication request and confirmation letter by supervisor professor and co-author should be submitted with the article (these letters can be downloaded from the journal website).

### Preparation of Manuscript Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

### Abstract

Abstract, written in a separate page in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

### Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

### Research methodology Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

### **Endnotes**

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).
- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication. Book title. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. Journal's title. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document.Full electronic address. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

### Submission

The paper manuscripts must be submitted in 2 one-sided printed copies in A4 size. The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin, size 12 for Farsi version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

In condition, when the received paper manuscripts don't follow the instruction, the journal has right to reject it.

# In The Name Of God