

## شیوهنامه نگارش مقاله نشریه علمی- پژوهشی«مطالعات تطبیقی هنر»

- ۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر و پژوهشهای بینرشتهای و هنر میباشد.
- ۲. مقالههای ارسالی نباید قبلاً در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای نشریه دیگری فرستاده شده باشند.
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آییننگارش این زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید نظر داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بر عهدهٔ نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. نشریه در پذیرش، رَد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی بازگردانده نخواهند شد.
  - ۷. استفاده از مقالههای چاپ شده در این نشریه، در سایر نشریهها و کتابها با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۹. نشریه از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۱۰. ارسال نامه درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی است (قابل دانلود از صفحه ارسال مقاله در سامانه نشریه).
  - ۱۱. جهت ارسال مقاله به سامانه الكترونيكي نشريه به آدرس http://mth.aui.ac.ir مراجعه و نسبت به ثبت مقاله اقدام فرماييد.
    - ۱۲. مقالهها باید ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/نویسندگان: این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نام خانوادگی نویسنده/نویسندگان، همراه رتبه علمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
   چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید به تنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش تحقیق، مهم ترین یافته ها و نتیجه گیری باشد) با ذکر عنوان مقاله و کلیدواژه (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد.
  - مقدمه: شامل طرح موضّوع (بيانٌ مسأله، پرسش يا فرضيه، هدف يا أهداف پژوهش، ضرورتٌ يا اهميت پژوهش) باشد.
    - پیشینه تحقیق
    - روش تحقيق
    - متن مقاله: شامل مبانى نظرى، مطالعات و بررسىها، يافتهها و نتيجه گيرى تحقيق باشد.
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - تشکر و قدردانی از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- پینوشتها: شامل برابر نهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است، که بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: به ترتيب حروف الفبا برحسب نامخانوادگی نويسنده مرتب گردد (فارسی و لاتين).
- بخش انگلیسی: شامل دو صفحه که در پایان مقاله پس از منابع میآید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمهٔ کاملی از چکیده فارسی است.
- B-Nazanin متن مقاله: حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر) و در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم اندازه ۱۲ وTimes New Roman اندازه ۱۱، تنظیم گردد.
  - ۱۴. کلیهٔ صفحات بهجز صفحه مشخصات نویسنده/نویسندگان باید بهتر تیب شمارهگذاری شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است و باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت dpi 300 و با فرمتjpg)، ذکر منبع و تعیین محل مناسب در مقاله باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شيوه تنظيم منابع (فارسى و لاتين):
    - در متن مقاله: (نام خانوادگی نویسنده، سال انتشار: صفحه)
      - در فهرست منابع پایان مقاله:
  - کتاب: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). **عنوان کتاب**. جلد. نام مترجم یا مصحح، محل انتشار: نام ناشر. مقاله: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان مقاله. **عنوان نشریه**. شماره نشریه، شماره صفحههای مقاله در نشریه. سند اینترنتی: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (تاریخ). عنوان سند. *.آدرس/ینترنتی* بهطور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
    - ۱۷. مقالهای که فاقد شرایط مورد نظر باشد، از فرآیند بررسی خارج خواهد شد.
- ۱۸. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوهنگارش مفصل که در بخش مجلات سایت دانشگاه هنر اصفهان قابل دریافت است، مراجعه نمایید.

## دو فصلنامه علمي – پژوهشي مطالعات تطبيقي هنر

سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۳۹۲

**صاحب امتیاز:** دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: فرهنگ مظفر سردبیر: مهدی حسینی

هيأت تحريريه (بهترتيب حروف الفبا): محمدرضا بمانيان دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیتمدرس مهدى حسينى استاد، دانشکده هنرهای تجسمی وکاربردی، دانشگاه هنر تهران عیسی حجت دانشیار، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران مهدی دهباشی استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان زهرا رهبرنيا دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا جلال الدين سلطان كاشفى دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران على اصغر شيرازى استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد جهانگیر صفری دانشیار، دانشکده ادبیات، دانشگاه شهر کرد محسن نيازى

دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه کاشان

مدیر داخلی: ایمان زکریایی کرمانی مدیر اجرایی: فرزانه بشاورد

طراح سرلوحه: حمید فرهمندبروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیک: سام آزرم ویراستار ادبی فارسی: بهاره عباسی عبدلی، سیما شاپوریان ویراستاران ادبی انگلیسی: احسان گل احمر صفحهآرا: سمیه فارغ

#### قیمت: ۷۰۰۰۰ ریال

نشانی: اصفهان، چهارباغ پایین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، کد پستی: ۳۳۶۶۱–۸۱۴۸۶ حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه «مطالعات تطبیقی هنر»

> تلفن: ۴۴۶۰۷۵۵–۲۴۶۰۳۲۸ ۰۳۱۱ فاکس: ۴۴۶۰۹۰۹ ۰۳۱۱

E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir

## داوران و همكاران این شماره (به ترتیب حروف الفبا)

دكتر سيد ابوتراب احمديناه دكتر كامران افشارمهاجر دكتر احمد امين پور دكتر محمدرضا اولياء دكتر مرتضى بابكمعين دکتر پروین پرتویی دكتر منصور حسامى دکتر مهدی حسینی محمدرضا رياضي دكتر ايمان زكريايىكرمانى دکتر نادر شایگانفر دكتر عبدالمجيد شريفزاده دكتر مينو شفايي دكتر على اصغر شيرازى دكتر فتانه محمودى دکتر فرهنگ مظفر دكتر افسانه ناظرى صمد نجار يور دكتر عليرضا هژبرىنوبرى

همكاران نشريه

ناصر جعفرنيا، خديجه ساعدى

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه مطالعات تطبیقی هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم میباشد. استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه مطالعات تطبیقی هنر با ذکر منبع، بلامانع است.

نشریـه «مطـالعـات تطبیقـی هنـر»بـراسـاس مجـوز شمـاره ۸۹/۳/۱۱/۸۹۴۱۲ مورخ ۸۹/۱۱/۱۸ از کمسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی- پژوهشی میباشد.

این نشریه در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی (ISC) به نشانی http://www.ricest.ac.i ، در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir و بانک نشریات کشور به نشانی www.magiran.com نمایه می شود.

پروانه انتشار نشریه «مطالعات تطبیقی هنر» از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲۲ مورخ ۹۱/۷/۹ صادر شدهاست.

با حمايت:





فهرست

| تأثیر سنت های تصویری ساسانی بر نگار گری مکتب شیراز |                |  |  |
|----------------------------------------------------|----------------|--|--|
| غلامرضا هاشمی، علیاصغر شیرازی۱                     | در عهد آلاينجو |  |  |

- تأثیر نقشمایههای جانوری منسوجات ساسانی بر نقوش پارچههای ماوراءالنهر
- حسین مهرپویا، زهرا دهقانی، حمید عالینژاد ......۷۷

- - چکیدہ انگلیسی مقالات

دریافت مقاله: ۹۰/۸/۲۳ پذیرش مقاله: ۹۱/۱/۲۱

# تأثیر سنتهای تصویری ساسانی بر نگارگری مکتب شیراز در عهد آلاینجو

غلامرضا هاشمی\* علی اصغر شیرازی\*\*

## چکیدہ

خطه فارس از دیرباز در ادوار مختلف تاریخی، چه پیش از اسلام و چه در دورهاسلامی، همواره بهعنوان مرکزی برای استقرار حکومت و پیرو آن فرهنگ و هنر مورد استفاده قرار گرفته که این امر سبب رشد و بالندگی هنر تصویر گری(کتاب آرایی) در این ناحیه شدهاست. وجود نسخههای گوناگون مصورشده از مکتب شیراز در دورههای مختلف، گواهی بر این مدعاست. باتوجهبه آثار ساختهشده در این منطقه که مستقل از سنت تصویر گری در شرق ایران است، این سؤال پیش می آید که چگونه می توان تأثیر عناصر تصویری پیش از اسلام را که همچون یک سنت تصویر گری در منطقه فارس وجود داشته است، مشاهده کرد. بنابر آنچه گفته شد هدف از نگارش این مقاله، یافتن وجوه اشتراک میان سنتهای تصویری پیش از اسلام با شاهنامههای مصور شده خطه فارس در عهد آل اینجو است. از این رو نخست، اشارهای کوتاه به تصویر و تصویرسازی کتابهای مختلف تاریخی مورخان ایرانی همچون اینبلخی، مسعودی و اصطخری شده و سپس با ویژگیها و خصوصیات تصویرسازی آثار ساسانی مقایسه و ریشههای تصویرسازی مکتب شیراز در عهد آل اینجو بررسی شدهاست. به بیان دیگر، تطبیق تناسبات و نحوه ترکیببندی در دو شاهنامه مکتب شیراز آل اینجو با نمونههای بازمانده از آثار دورههای پیش از اسلام، در این مقاله مورد مطالعه قرار گرفته است.

روش تحقیق به کار گرفته در مقاله پیشرو، تطبیقی-تحلیلی و شیوه گردآوری اطلاعات آن نیز کتابخانهای بودهاست. باتوجه به بررسی اسناد تاریخی و نیز تطبیق عناصر تصویری، این چنین بهدست آمده که میتوان از وجود سنت تصویر گری در این ناحیه برپایه سنتهای تصویری پیش از اسلام بهعنوان عاملی مؤثر در شکل گیری مکتب شیراز در عهد آل اینجو سخن بهمیان آورد.

كليدواژگان: ساسانيان، فارس، سنت تصويري، مكتب شيراز، آل اينجو.

دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران (نویسنده مسئول). استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران.

Art\_dr.hashemi@yahoo.com

## مقدمه

آب و هوای معتدل، خاک حاصل خیز و قرار گرفتن در منطقه استراتژیک و ارتباط منطقه فارس با شهرهای بزرگ و قدیمیای همچون شوش و اصفهان سبب شده که این ناحیه از دیرباز مورد توجه فرمانروایان مختلف ایرانی و حتی حاکمان غیر ایرانی قرار گیرد که این امر خود موجبات تلاقی فرهنگهای مختلف و رشد و بالندگی فرهنگ و هنر را در این ناحیه فراهم آوردهاست.

انتخاب فارس بهعنوان پایتخت آن گونه که در کتابهای تاریخی یادشده، نخستین بار از سوی کیومرث بود. «کیومرث اول پادشاهی است که ملک جهان یکسره داشته و پارسیان بگفتهاند که دارالملک او اصطخر بوده است. بعد از کیومرث، هوشنگ پادشاه شد و در اصطخر بر وی بیعت پادشاهی کردند» (ابن بلخی، ۱۳۴۳: ۳۳–۳۲). در زمان هخامنشیان نیز فارس مورد توجه بود. پس از هخامنشیان، شاهان ساسانی فارس را به عنوان موطن اصلی خاندان خود بر گزیدند.

وجود نقش برجسته ها و ظروف زرین و سیمین و پارچه های تولیدشده در فارس، نشان از عظمت و شکوه هنر دوران پیش از اسلام در این منطقه است. پس از ظهور دین مبین اسلام، شهر جدیدی در فارس ساخته شد. «شیراز از بزرگ ترین شهرهای فارس و دارای دیوان ها و دارالعماره است و در عهد اسلام بناشد» (ابن حوقل، ۱۳۴۵: ۳۴). پس است و در عهد اسلام بناشد» (ابن حوقل، ۱۳۴۵: ۳۴). پس اسلامی با اندیشه، فرهنگ و هنر ایرانی موجود در این منطقه پیوند خورد و سبب رشد و شکوفایی بیش از پیش آن در بیشتر زمینه های هنری شد.

باتوجهبه این که آثار تولیدشده در این منطقه مستقل از سنت تصویر گری در شرق ایران است، نگارندگان در مقاله حاضر درپی یافتن چگونگی تأثیر عناصر تصویری عهد ساسانیان بر نسخ مکتب شیراز در عهد آل اینجو، بهمثابه یک سنت تصویر گری در منطقه فارس، هستند.

از این رو، دونسخه از نسخ شاهنامه، معروف به ۷۳۳ و ۷۴۱ ه.ق. بررسی شدند. علت انتخاب این دو نسخه را می توان به اختصار چنین بیان کرد، هنر تصویر گری در عهد ساسانی بیشتر درپی بهنمایش گذاشتن شکوه و جلال دربار و ستایش اعمال شاه و نیز بهنمایش گذاشتن صحنههای نبرد بوده که به دلیل شباهت مضامین آن با صحنههای تصویر شده در شاهنامه های دوره آل اینجومورد توجه قرار گرفت. به دلیل انتشارنیافتن و دردسترس نبودن نسخه مصور ۷۳۱ ه.ق. محفوظ در موزه توپ قاپی سرا، متأسفانه از مقایسه تصاویر آن در این مقاله بسیار کم استفاده شده است. اگرچه در

زمان مصورسازی نسخه ۷۳۳ ه.ق. حکمرانان آل اینجو به استقلال کامل از دربار ایلخانان نرسیدهاند، لیکن، این کار بهنوعی زمینهچینی برای اعلام استقلال از حکومت مرکزی در تبریز بودهاست. همچنین نسخه ۷۳۳ ه.ق. «از بارزترین آثار مکتب شیراز در نیمه اول سده هشتم هجری است و نگارههای این نسخه بهسبب ارزش هنری خود از بهترین آثار دوران محسوب می شوند» (آدامووا و گیوزالیان،۱۳۸۳: ۸۸). ارزش های نسخه مصور ۷۴۱ ه.ق. نیز قابل تأمل است چراکه این شاهنامه «در تتبعات تاریخ اولیه نگار گری ایران اهمیت تاریخی و تصویرسازی درخوری دارد. ایوان سجوکین نخستین بار بر اهمیت آن تأکید ورزید» (آژند،۱۳۸۲: ۷۹).

تاکنون هشت نسخه خطی از سوی محققان به مکتب شیراز نسبت دادهشده که دو نسخه یادشده نیز جزء آنهاست. نسخه خطی ۷۳۳ در بهقطع (۲۸×۳۶) سانتیمتر در چهار ستون با جلد براق سیاهرنگ در بردارنده چهارصد و اندی صفحه است که تنها ۳۶۹ صفحه از آن باقی مانده و در لنینگراد نگهداری می شود. انسخه ۷۴۱ نیز که به شاهنامه قوام الدین حسن وزير ابواسحاق اينجو معروف است، در شش ستون با شباهت به نگارههای نسخه ۷۳۳ تهیه شدهاست و در مجموعههایی ازجمله نگارخانه والترز در بالتيمور مريلند، موزه هنرهاى زیبای بوستون، موزه متروپولیتن و مجموعه ژیله جای دارند می شود.۲ از آنجاکه دو نسخه یا شده جزء قدیمی ترین آثار بهجای مانده از مکتب شیراز هستند و خصوصیات مشترکی با برخی از سنتهای تصویر گری موجود در منطقه فارس از دوران پیش از اسلام دارند، بررسی و مداقه در آنها بهعنوان آثاری که خصوصیات بومی و منطقهای در آنها بارز است، ضروری بەنظر میرسد.

## پيشينه تحقيق

*آدامووا و گیوزالیان* (۱۳۸۳) در کتاب "نگارههای شاهنامه" به بررسی نگارههای شاهنامه ۷۳۳ ه.ق. پرداختهاند و ضمن اشاره به سایر نسخ، همچون شاهنامه ۷۳۱ ه.ق.، بر اهمیت این شاهنامههای مصور تأکیدمی کنند. آنها در کنار اشاره به تحقیقات و نظرات سایر محققان درباره نسخ مکتب شیراز، به بررسی، تجزیه وتحلیل مختصر برخی از تصاویر آن نسخه ۷۳۳ ه.ق. هم پرداختهاند.

*آژند* (۱۳۸۷) نیز در کتاب "مکتب شیراز" در بخش مربوط به حامیان نگارگری مکتب شیراز درباره حکمرانان آل اینجو تأثیر گرایش به سنتهای ایرانی در دربار آل اینجو سخن به میان می آورد. همچنین در بخش نسخ مکتب شیراز نیز به نسخههای ۷۳۱ ه.ق. و ۷۳۳ ه.ق.می پردازد و به تحقیقات برخی از محققان هم اشاره می نماید.

پوپ(۱۳۷۸) نیز در کتاب "سیروصور نقاشی ایران "اشارهای کوتاه و مختصر به مکتب شیراز می کند و این گونه نتیجه می گیرد که مکتب شیراز در عهد سلاطین مغول متفاوت از مکتب رسمی درباری در تبریز است و تحت تأثیر آن قرار نگرفتهاست.

تجویدی(۱۳۷۵) نیز در کتاب "نگاهی به هنر نقاشی ایران"ضمن اشاره به وجود دو جریان مستقل در شکل گیری نگارگری در شرق و غرب ایران، به بیان ایرانی و بومیبودن نگارههای مکتب شیراز اشاره میپردازد.

ب*ازیل گری*(۱۳۶۹) نیز در کتاب "نقاشی ایران" نخست، کوتاه درباره مکتب شیراز سخن میراند، از کتاب سمک عیار نام میبرد و آن را نیز در زمره کتب مصور این مکتب میداند.

# روش تحقيق

با توجه به موضوع مورد بررسی در این مقاله که تطبیق شباهتهای بین نگارههای نسخ مصور شاهنامه مکتب شیراز با سنن تصویر گری و به خصوص دیوارنگاری در ایران پیش از اسلام است، روش تطبیقی- تحلیلی مورد استفاده قرار گرفته و از روش کتابخانهای در گردآوری مطالب و نیز استفاده از پایگاههای مجازی موزهها و کتابخانهها جهت جمع آوری تصاویر استفاده شدهاست. در انتخاب نمونهها نیز مواردی گزینش شدهاند که نزدیکی و شباهت بیشتری با موضوع مورد بررسی داشتهاند.

# پیشینه تصویرسازی در منابع مختلف تاریخی قدیم

## تصویر گری در بناها

این بناها را میتوان به دو دسته تقسیم کرد:

- بناهای مذهبی و یادمانهای دینی و آئینی مانند
   آرامگاهها و پرستشگاهها،
  - بناهای غیرمذهبی همچون کاخها و قصرها.

بقایای بر جای مانده از مجموعه تخت جمشید، بیانگر آن است که علاوهبر تخت جمشید در دیگر مکان های مقدس پارسیان نیز از این هنر استفاده شدهاست. «بر روی هردو قطعهسنگ صورت دو شخص به صورت برجسته منقوش است. این دو به هم نگاه می کنند و دست ها را باز کردهاند... نقش دیگر درها هم شبیه به این تصاویرند و آنها به اندازه طبیعی بوده» (خوبنظر به نقل از تاورنیه، ۱۳۸۰: ۴۶). مسعودی تاریخنویس مشهور ایرانی نیز به کاربرد تصویر در آتشکدهای در اصطخر اشارهمی نماید که خود آن را از نزدیک دیده است «بنایی عجیب و معبدی بزرگ است و ستون های سنگی شگفتانگیز دارد. سرستون های سنگی زیبا از اسب و

حیوانات تنومند دیگر است... و تصاویر اشخاص را با نهایت دقت تراشیدهاند.» (مسعودی،۱۳۸۲: ۶۰۵).

افزون بر استفاده از تصویر گری در اماکن مقدس، برای بزرگ داشت اشخاصی همچون پادشاه یا افراد مهم مذهبی و مملکتی نیز، تصاویر آنان را بر سنگ سخت کوهها حجاری می کردهاند. «به ناحیت سابور کوهی هست در آن کوه صورت هر پادشاه، مرزبان، موبد و معروفی که در پارس بودهاست، کردهاند و آنجا کسانیاند، که صورتها و قصههای آن نبشته دارند» (اصطخری، ۱۳۴۰: ۱۳۱). از موارد به جای مانده از این سنت می توان از حجاریهای بیشاپور که تصویری از اردشیر ساسانی را در خود دارد یادکرد(تصویر ۱).



تصویر ۱. اردشیر ساسانی، بیشاپور. (ایران کهن تر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).

از تصویر گری برای تشویق، تحسین و نیز ثبت وقایع عجیب نیز استفاده شدهاست. در تاریخ ثعالبی از بهرام گور و دوختن سروپای آهو با یک تیر به یکدیگر یاد شدهاست «چهرهاش را بهنقش درآورند درکنار چنگزن و شتر و آهوان و این مناظر را به کاخ خورنق در جایی درخور تصویر کنند» (ثعالبی،۱۳۶۸: ۳۵۰). در تاریخ طبری نیز به داستان دوختن شیر و گورخر با یک تیر به زمین توسط بهرام اشاره شدهاست «بهرام تیری به پشت شیر انداخت که از شکم وی و پشت خر درآمد و به زمین رسید و یک سوم آن به زمین رفت و این به حضور کسانی از عربان و نگهبانان بهرام و دیگران بود و بهرام بفرمود تا قصه شیر و خر را تصویر کنند» (طبری،۱۳۶۲: ۶۱۶). ثعالبی همچنین از به تصویر کشیدهشدن هفتخوان اسفندیار در کاخهای شاهان خبر میدهد «شاهان شگفتیهای آن را (هفتخوان اسفندیار) خوش دارند و در کاخها و شادروانها صورتهای این داستان را تصويرمي كنند» (ثعالبي، ١٣۶٨: ١٩٢).

# تصویر گری در اشیا

آن چنان که از اشیای یافتشده مربوط به پیش از اسلام به دست می آید، سنت تصویر گری روی برخی اشیا ازقبیل نگین انگشتر نیز رایج بودهاست(تصویر ۲).

ترسیم صورت پادشاهان بر جامها و پارچهها و... نیز جزء رسوم کهن گذشته بودهاست «اسکندر هر جام زرین را که صورت دارا بر آن نقش بود از ساقی می گرفت ولی آن را بازپس نمیداد» (همان: ۲۵۳).

## کتابآرایی

علاقه به تزئین و کتاب آرایی نیز در بین اقوام ایرانی پیشینه ای طولانی دارد «زَروَرق که به نگارگری به کار برند او (جمشید) فرمود و رنگهای گوناگون آمیخت از بهر تزاویق (زینتدادن) دیوارهای سراها، و اول کسی که نقاشی و صورتگری فرمود کتاب معروف زرتشت ناممیبرد که «بر دوازدههزار پوست گاو دباغت کرده نوشتهبود به زر و وشتاسب آن را قبول کرد و به اصطخر پارس کوهی است، کوه نفشت(شاید نقشت) اند و آثار عجیب اندر آن نموده و این کتاب زند و پازند در آنجا نهاده بود» (همان:۵۸).

درباره قدمت کتاب آرایی در فارس، مسعودی به کتاب بزرگی اشارهمی نماید که در اصطخر پارس نزد یکی از بزرگزادگان ایرانی دیده که «تصویر بیستوهفت تن از ملوک ایران از خاندان ساسانی – بیستوپنج مرد و دو زن – در آن بود و هریک را به روز مرگ پیر بوده یا جوان، با زیور و تاج و



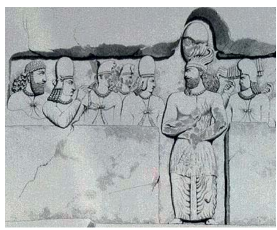
تصویر ۲. نقش انگشتر، ساسانی (ایران کهنتر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).

ریش و چهره تصویر کرده بودند» (مسعودی،۱۳۴۹: ۹۹). ابواسحاق فارسی معروف به اصطخری نیز «در میانه سده چهارم از اسنادی صحبت میدارد که در بعضی از سالنامههای شاهان باستانی ایران دیدهبوده و دربردارنده تصاویری از این شاهان بوده» (پوپ،۱۳۷۸: ۷). همچنین یکی از قدیمی ترین نسخ مصور موجود «متن منحصر بهفردی است از داستانهای فارسی که توسط صدقهبن ابوالقاسم در شیراز نقاشی شده و کتاب سمک عیار نام دارد» (بازیل گری،۱۳۶۹: ۵۷).

# ویژگیهای بصری تصویرگری قبل از اسلام در فارس تناسبات

در هنرهای تصویری ساسانیان، آنچه پیش از همه جلب توجه میکند، بزرگبودن اندازه عناصر تصویری نسبتبه قاب(کادر) است که پیکرهها بیشترین فضا را در قاب اشغال میکنند. قابها چه مربع یا مستطیل و حتی دایره(در ظروف) نسبتبه پیکره انسان و حیوانات، کوچک هستند. بهطوریکه در برخی موارد هنرمند مجبور شدهاست قسمتی از عناصر تصویری را کوچکتر ترسیم کند یا کادر را در برخی قسمتها افزایش دهد(تصویر ۳). این موضوع به جز در صحنه شکار گاه طاق بستان تقریباً در همه حجاریها و حکاکیها دیدهمی شود.

افزون بر اینها، بزرگترین و درشتترین عنصر تصویری در هنرهای تصویری ساسانی، انسان است. در بیشتر موارد سرها بزرگ ترسیمشده و نیمتنه بالایی بهصورت تمامرخ و چهرهها نیمرخ ترسیم شدهاند. ترسیم دستها و پاها(از مچ به پائین) معمولاً کوچکتر از حد طبیعی است و این نکته درموارد بسیاری مشاهده میشود. بهنظر میرسد برای تنومند جلوهدادن پیکرهها، از ترسیم دستها و پاها در اندازه معمول خودداری شدهاست(تصویر ۴).



تصویر ۳. طرحی از نقش برجسته ساسانی، بهرام دوم، نقش رستم. (همان).

حالت قرار گیری دستها ثابت و قراردادی است. حتی در صحنههایی که مضمون آن با جنگ، نبرد و شکار در ارتباط نیست، مانند مجالس باریابی و دربار دستها بیشتر از آرنج تاشدهاست. این موضوع، بعدها در نگارگری اسلامی نیز تکرار میشود. از نظر زیباییشناسی نیز طراحی دستها به حالت آزاد، باز و به صورت خط صاف از زیبایی اثر می کاهد و حالتی سست و بیحال به پیکره می بخشد. در ترسیم چهره نیز، هنرمند از سنتی خاص استفاده می کند. چهرهها كاملا خشك و قراردادي هستند و حالت خاصي را القانمي كنند. هرچند در هنر ساسانیان، تحرک و انعطاف بیشتر از هنر رسمی هخامنشی است، این تحرک و پویایی در چهرهها مشاهده نمی شود. حتی در صحنه های جنگ یا در صحنه های مهیج شکار نیز تغییری در چهره شخصیتها دیده نمی شود و آرامشی خاص بر آنها مستولی است. این سنت تصویری بعدها در نگارگری اسلامی و بهویژه مکتب شیراز قابل پیگیری است.



تصویر ۴-۱. ظرف ساسانی، قسمتی از اثر (همان).

درباره آرایش مو و ریش نیز هنرمند دوره ساسانی از قواعد ثابتی پیرویمی کند. در اکثر پیکرهها موهای بلندی که در قسمت عقب سر پفکرده و ریشی که به صورت منظم بافته یا پیچ خورده، قابل مشاهده است. ترسیم موها و ریش بلند نیز از جمله مواردی است که بعدها در نگار گری اسلامی قابل ملاحظه و پیگیری است.

نوع پوشش پیکرهها نیز در هنر ساسانی قابل تأمل است. لباس شاه اغلب بلند و با تزئینات بسیار در قسمت سینه است. پائینتنه نیز با پوششی شبیه شلوار که حالتی مواج و چینچین دارد پوشیده شدهاست. بیشتر لباسها دارای کمربند و سینهبندهای تزئینی و بزرگی هستند که روی آنها نیز تزئیناتی وجوددارد. این زیورآلات فقط مخصوص شاه بوده است و در لباس سایر درباریان دیده نمیشود. لباس شاه در بیشتر موارد منقوش است و تزئینات آن جالب مینماید(تصویر۵).



تصوير ۴-۲. ظرف ساساني (همان).



تصویر ۵–۱. طرحی از نقش برجستـه ساسانـی، طـاق بستان، قسمتی از اثر (همان).



تصویر ۵-۲. نقش برجسته ساسانی، طاق بستان، قسمتی از اثر (www.aftab-magazine.com).

علاوه بر تزئیناتی که سبب تمایز تصویر شاه از سایرین می شود، بارزترین وجه تمایز شاه با سایر درباریان تاج بزرگ، باابهت و پرتزئیناش است. این عنصر تزئینی ضمن داشتن جنبه غیرمادی برای شاه و درباریان(مقام سلطنت)، یکی از موارد مهم در تشخیص هویت شاهان مختلف در تصاویر گوناگون است.

چهره نگاری در آثار تصویری ساسانی عموما مدور و بدون عواملی که نمایشدهنده خصوصیات و ویژگیهای فردی و کالبدشناسی است، تصویرشده و از ترسیم عضلات، استخوانها و سایر ویژگیهای فردی خودداری شدهاست. البته اینکه چهرهها بهدور از خصوصیات فردی ترسیم گشته دلیلی بر ضعف و ناتوانی هنرمندان این دوره نبوده است، بلکه این امر ریشه در یک سنت باستانی دارد که نمونه آن را میتوان در سنگنگارههای هخامنشی دید(تصویر۶).

اسب شاخص ترین عنصر تصویری پس از انسان در هنرهای تصویری ساسانی است. اسبها بیشترین کاربرد را در هنر ساسانی بهنسبت سایر حیوانات دارند و معمولاً نسبت به پیکره انسانی کوچک ترسیم میشوند. اسبهای این دوره دارای تنه کوتاه، حجیم، پاها و سرهای کوچک هستند و گاه درحال تاخت با دستهای بازنموده میشوند که شیوه ایرانیان قدیم در ترسیم نقش اسب است یا همچون نقش برجستههای هخامنشی با گردنی خمیده و انحنای پای جلویی که بالارفته و یک قاعده تصویری هماهنگ است، به شکلی باوقار تصویر میشوند (تصویر ۷). این نحوه ترسیم بعدها در هنر نگارگری در دوره اسلامی نیز نمایان می گردد (تصویر ۸).

## تركيببندى

ترکیببندی در آثار ساسانی را میتوان به موارد ذیل دستهبندی کرد:

حجاریها، ظروف فلزی و نقاشیها

حجاریها: در صحنههایی که عناصر تصویری در کمترین حد ظاهر شدهاند و به اصطلاح تر کیب بندی ها ساده بوده و حوادث صحنه فقط در یک مکان خاص اتفاق می افتد (تک صحنه ای) از روش قرینه سازی استفاده شده است. بیشتر مواقع سر شخصیت اصلی در مرکز کادر و بقیه عناصر اعم از حیوانات و جزئیات منظره در اطراف وی به صورتی متعادل و متوازن قرار می گرفت.

از دیگر عوامل ایجاد ترکیببندی زیبا و چشمنواز، کاربرد فنون بعدنمایی بودهاست. این فنون در ترکیببندیهای



تصویر ۶-۱. نقش بر جسته هخامنشی، قسمتی از اثر (ایران کهن تر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).



تصویر ۶-۲. نقشبرجسته هخامنشی (همان).



تصویر ۲. نقش برجسته ساسانی، قسمتی از اثر، اردشیر اول در نقش رستم (همان).



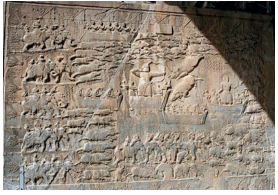
تصویر ۸. قسمتی از نگاره شاهنامه ۷۴۱ (http://shahnama.caret.cam.ac.uk).

گسترده و چندصحنهای به سه روش انجام میشدهاست:

- استفاده از ترکیب صعودی(تصویر ۹).
  - روش همپوشانی.
- نمایش اشیای نزدیک با عمق و بُعد بیشتر و اشیای دورتربا عمق کمتر.

هنرمندان نگار گر بیشتر از روش اول و دوم بهره گرفتهاند. عنصری که تقریباً در همه آثار حجاری دوره ساسانی بهچشم میخورد، حرکت و جهت در ترکیب بندی هاست. این ترکیب بندی ها حالتی ایستا و ساکن ندارند و به کمک عوامل مختلفی همچون خطوط اریب شمشیرها، نیزهها و تیروکمان ها، جهت سر و نگاه افراد و اختصاص بیشترین فضای ترکیب بندی به موضوع اصلی و نیز قراردادن عوامل ثانویه در کنارههای قاب، در ترکیب بندی ایجاد نوعی حرکت موسوم به حرکت القائی کردهاند. به دلیل رعایت اختصار، موجزنمایی و چکیده نگاری در هنرهای تصویری پیش از شده است، چراکه ایجاد این نوع حرکت نیازمند تکرار و شده است، چراکه ایجاد این نوع حرکت نیازمند تکرار و بعدد عوامل و عناصر تصویری است ولی در حرکت القایی وجود یک یا دو عنصر کافی است. حرکت القایی در قرون

**ظروف فلزی:** بیشتر ظروف فلزی به جای مانده به خصوص دیس های نقره ای، دارای نقش مرکزی در وسط تصویر هستند که سایر عوامل و عناصر تصویری پیرامون این محور قرار می گیرند (تصویر ۱۰). این نوع ترکیب بندی با شکل ظروف مدور نقرهی این عصر بیشترین هماهنگی را دارد. استفاده از نقوش قرینه نیز می تواند عاملی مؤثر در ایجاد ترکیبی دلپذیر، خوشایند و خالی از هر گونه دغدغه ای برای تصاویر منقوش بر جامها باشد. این مهم، بیشترین تأثیر خود را در نمایش صحنه های رسمی و بااهمیت مذهبی، ملی و ... نشان می دهد. در صحنه های بارعام درباریان به حضور شاه،



تصویر ۹. ترکیب صعودی، نقش برجسته ساسانی، طاق بستان، قسمتی از اثر (ایران کهن تر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).

از این عامل استفاده بیشتری شدهاست(تصویر ۱۱).

تحرک موجود در آثار فلزی با مضمون شکارگاه قابل توجه است. ازجمله خصوصیات بارز ظروف سیمین ساسانی، وجود تحرک و پویایی ترکیببندی است. این موضوع اغلب با استفاده از حرکات غیر معمول سوار، اسب و حیوانات شکارگاه بهوجود میآید. یکی دیگر از راههای بهوجودآوردن ترکیببندی در ظروف فلزی این عصر، استفاده از نقوش گیاهی و اسلیمیها برای ایجاد تقسیمبندیهای مدور است.

نقاشیها: در ترکیببندی نقاشیها معمولاً فواصل بین دو شکارچی با حیوانات پرمیشود. همچنین از فنون چیدمان از پائین به بالا در این نقاشیها بهره گیری شده است. ازآنجاکه نقاشیهای برجای مانده از این دوره محدود بوده و در بیشتر موارد آسیبهای جدیای دیدهاست، نمیتوان قضاوتی دقیق و موشکافانه در اینباره کرد. از این رو ناگزیر به احکام کلی و محدود بسندهمی شود.

شیوه طراحی در تصویرسازی ساسانی نیز به دو صورت بوده است:



تصویر ۱۰. ظرف ساسانی، مرکزیت در اثر (همان).



تصویر ۱۱. شاهنامه ۷۴۱، مرکزیت در اثر (http://shahnama.caret.cam.ac.uk).

- چکیدهنگاری، انتزاع و رمزگرایی،
- طبیعت پردازی، واقعنمایی و شبیه سازی،

از شیوه اول در ترسیم مراسم آئینی، یادبودهای ملی و ... مانند صحنه شکست والرین امپراطور روم بهدست شاه ایران و شیوه دوم برای نمایش صحنههایی با مضمون تفریح و سرگرمی همچون صحنه شکارگاه در طاق بستان کاربرد داشته است. در این نقشبرجسته، حیوانات درنهایت دقت و تناسب اندام و صحت حرکات تصویر و ترسیم شدهاند. با دقت در عناصر و جزئیات این نقشبرجسته، میتوان به قدرت طراحی و شناخت بالای هنرمند از آناتومی پیبرد.

درباره تزئین گرایی در هنر ساسانی نیز می توان به همین نقش برجسته اشاره نمود. در این تصویر، حداقل سی نوع نقش روی لباس شاه دیده می شود. در جام سلیمان (خسرو) نیز نمونه تزئینات جامه ها قابل مشاهده است. لباس شاه نقوش و حاشیه و شلوارش دارای چین های تزئینی بسیاری دارد. در بشقاب شکار پیروز (موزه ارمیتاژ) نیز نقش ونگار لباس شاه بیانگر اعتلای تزئین گرایی است.

درنقاشی دیواری به جای مانده از عصر ساسانی مکشوفه در شوش، «جامه یکی از شکار چیان که در سمت راست قرار دارد، پارچه گلابتون دار صورتی رنگی را معرفی می کند» (تجویدی، ۱۳۷۵: ۴۰). به کاربردن لباس های منقوش در تصویر گری ها، یکی از سنت های منتقل شده از دوره ساسانی به مکتب شیراز است.

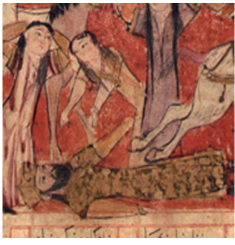
# سنتهای تصویری دوره اسلامی در ربع دوم قرن هشتم

تجویدی(۱۳۷۵) در کتاب نگاهی به هنر نقاشی ایران از دو سنت تصویرگری، یکی در شرق و دیگری در غرب ایران نام میبرد که سنت شرقی تحت نفوذ آسیای مرکزی و بعدها شرق دور و سنت تصویری غربی تحت تأثیر هنر بیزانس بودهاست. لیکن در این میان از مکتب دیگری تحت عنوان مکتب شیراز نام میبرد که جدای از این دو بوده و شیوهای کاملاً ایرانی و بومی داشتهاست. خاصبودن این مکتب را، پوپ چنین بیان میکند «این مکتب آشکاراتداوم مرورتها در استخوانبندی مرزهای ثابت، از رویکردهای اصلی ازقبیل بعضی هنرمندان نادرهکار و نازکقلم خویش، همچنان پایید و هرگز تحت نفوذ هنرمند نابغهای، جریان اصلی خود را بالاجبار تغییر نداد» (پوپ،۱۳۷۸: ۶۸).

## تناسبات

همان طور که در بحث از هنرهای تصویری ساسانی گفته شد، نخستین و مهم ترین عنصری که در نگاه اول جلب توجه می کند، اندازه بزرگ تصویرها نسبت به کادر است. که در تصاویر این مکتب، جایگاه اصلی مربوط به پیکره های انسانی است. آنها پیکره های انسانی با اندازه های بزرگ و تناسبات ویژه شده اند و این همان سنتی است که از فراسوی قشر زمان، شده اند و این همان سنتی است که از فراسوی قشر زمان، از دوره پیش از اسلام، عهد هخامنشی و ساسانی، به این عصر رسیده و مورد توجه قرار گرفته است. در شاهنامه ۲۳۳ (هنر است که قطعاً با سنن این مضمون و شرح و تفسیر آن در هنر باستان و اوایل قرون وسطی در ایران پیوند دارد» (آدامووا و گیوز الیان :۴۰).

ازنظر تناسبات پیکرههای ایستاده در برخی موارد، نسبت عرض بدن به طول آن کمتر از حد معمول است که این امر، سبب می شود نوعی کشیدگی در پیکرهها احساس گردد(تصویر ۱۲).



تصویر ۲۲–۱. کشیدگی پیکرهها، شاهنامه ۷۴۱، قسمتی از اثر (http://shahnama.caret.cam.ac.uk).



تصویر ۱۲-۲. کشیدگی پیکرهها، شاهنامه ۷۴۱ (Ibid).

از دیگر مواردی که میتوان بیان کرد کوچک بودن اندازه دستها و پاها از مچ تا سر انگشتان است که این مورد قبلاً در سنن تصویری پیش از اسلام بررسی شد. در اینجا نیز میتوان مواردی را مشاهده کرد که احتمالاً برگرفته از سنتهای تصویری پیش از اسلام بودهاست. حالت قرارگیری دستها نیز به صورت قراردادی است. بدین معنی که در بیشتر موارد از آرنج تا شدهاند.

در ترسیم چهره افراد نیز «بهرغم محدودیت امکانات مصورسازی، چهرهها تا حد زیادی قانع کننده است. شخصیت هریک از افراد و گاه احساس وی نسبت به آنچه در جریان است، به کمک چند روش ساده چون تغییر حالت، خمیدگی سر، وضعیت دستها، حرکت ابروها و جهت نگاه مشخص شده است» (همان: ۴۰). همچنین چهره مردان بیشتر با ریش و موی بلند قابل توجه است. در چهره های بدون ریش نیز در انتهای صورت، چانه با خط مورب نرمی شکل گرفته است. که در بخش تناسبات چهره در هنر ساسانی بدین نکته اشاره شد.

درزمینه تصویرسازی حیوانات در مکتب شیراز، اسبها با دست و پایی باز در حالت دویدن ترسیم شدهاند که شباهتهایی



تصویر ۱۳.نقشبرجسته ساسانی، نقش رستم (ایران کهنتر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان)

با سنن تصویری بیش از اسلام در آنها مشاهده میشود. همچنین در نسخه ورقه و گلشاه متعلق به دوره سلجوقی نیز این نوع حرکت اسبان و نیزهداران دیده میشود. دم اسبها نیز در بیشتر موارد بافته شدهاست (تصویرهای ۱۵–۱۳).

در کل می توان گفت در تصویرسازی نسخ مکتب شیراز، به تصویر کردن انسان و سپس حیوانات بیشتر از منظره پردازی اهمیت داده شده است. خط در طراحی این تصاویر کیفیت ویژه ای داشته و به ابزاری قوی در بیان احساسات هنرمند مبدل شده است. هنرمند از کیفیت خط به خوبی استفاده کرده و با تغییر ضخامت قطر آن در جاهای مختلف تصویر، به اثر خود تحرک و پویایی خاصی بخشیده است. به ویژه در نسخه ۷۳۳ «همانا خط با قوی تر ساختن حالات و انعکاس دقیق و واضح شخصیت قهرمانان و سیله اصلی بیان هنری در نگاره های این نسخه خطی (۷۳۳) است» (همان: ۴۷).

در نقاشی سنتی ایرانی به کیفیت آرامش و سکون در طراحیهای انسان و حیوان اهمیت بیشتری دادهمیشد و درشتی و نازکی خطوط نیز همانند مکتب تبریز حاد و اغراق آمیز نبود(تصویر۱۶).



تصویر ۱۴. شاهنامه ۷۳۳ (http://shahnama.caret.cam.ac.uk).



نصوير ۱۵. نبرد ورقه و عدني، ورقه و گلشاه، دوره سلجوقي(http://warfare.uphero.com).

1.

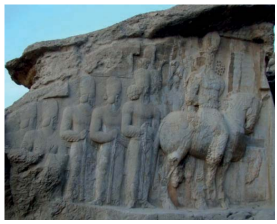


تصویر ۱۶. شاکیامونی و شیطان، جامعالتواریخ خواجه رشیدالدین، تبریز،http://warfare.uphero.com).

## ترکیببندی

اولین نکتهای که در بحث ترکیببندی آثار مکتب شیراز مورد توجه قرارمی گیرد، استفاده از کادرهای افقی در ایجاد آثار است. نسخ این مکتب بهعلت داشتن کادرهای افقی مشهورند. ازطرفی، وجود چنین کادری سبب ارتباط بیشتر نگارهها با متن (نوشته) شدهاست. نکته دیگر کاربرد کادرهای پله پله در برخی از نسخ این مکتب است. استفاده از این کادر، امکاناتی را در اختیار نقاش قرارمی داد تا بهراحتی بتواند به مقاصد خود در ترکیببندی اثر دستیابد. برای نمونه، قراردادن شخصیتها، حوادث و رویدادهای اصلی در بزرگترین کادر و جایدادن شخصیتها و حوادث فرعی در پلهها یا کادرهای کوچکتر از این موارد است. با این روش بیشترین توجه بیننده به کادرها یا پلههای بزرگ که وظیفه اصلی توصيف صحنه را برعهده دارند، جلبمی شود. كاربرد دیگر این نوع کادرها، علاوهبر تشدید تقارن ترکیببندی، نمایش موقعیت و جایگاه افراد تصویرشده در صحنه است. چنان که معمولاً شاه یا اشخاص مهم در بزرگترین کادر و افراد فرعی یا دشمنان که اهمیت کمتری داشتند، در كادرهاى كوچكتر قرار گرفتند. اين عمل بەنوعى استفاده از گونهای پرسپکتیو مقامی قلمداد می شود. اگرچه کاربرد این نوع کادر در مکتب تبریز در عهد ایلخانان نیز مشاهده می شود، لیکن به نظر میرسد استفاده از این نوع کادر سنتی است که از حجاریها و دیوارنگاریهای پیش از اسلام در عهد هخامنشی و ساسانی به یادگار ماندهاست (تصویرهای ۱۷و ۱۸).

از دیگر موارد قابل توجه، ایجاد نوعی تقارن در تصاویر است. گاهی این تقارن به صورت چشمگیری در کادر دوصفحهای به وجود آمده است و عناصر آن پیرامون محوری مرکزی



تصویر ۱۷. نقش برجسته ساسانی، شاپور اول و همراهان، نقش رجب (ایران کهن تر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).



تصویر ۱۸. شاهنامه http://shahnama.caret.cam.ac.uk)۷۴۱).

قرار گرفتهاند. البته شایان ذکر است که حتی ایجاد تقارن مرکزی نیز مانع گردش چشم در کادر نشدهاست. آن گونه که هنرمند با هوشیاری خاصی با بهره گیری از امکانات خط و گزینههای رنگی متنوع از ایجاد سکون و عدم پویایی، از تقارن مرکزی در اثر خود کاسته است. «طرح و پیکره شخصیت اصلی، درخت، ستون چادر و خط فرضی که کلیه اجزای تصویر به صورتی متناسب، متعادل و هماهنگ در دو سوی آن قرار گرفتهاند، می تواند محور اصلی تر کیب بندی باشد» (آدامووا و گیوزالیان:۴۲).

صحنههای آثار این مکتب، بیشتر تئاتر گونه و فاقد پس زمینه هستند و از یک رنگ تخت برای پس زمینه استفاده شده است. پهم چنین پر کردن تمام فضای تصویر با عناصر و جزئیات فرعی نیز از سنتهای منتقل شده از دوره ساسانی به مکتب شیراز ۱ است. فضای خالی به عنوان جزئی از ترکیب بندی کاربرد ندارد. زمینه تصویرها بیشتر با گل و گیاه و سایر عوامل تزئینی به صورت خلاصه و استیلیزه پر شده است. البته هنرمند با درشت و واضح ترسیم کردن رویدادهای اصلی و نپرداختن به جزئیات از تأثیر منفی پس زمینه به موضوع اصلی کاسته است. چنین تکنیکی را می توان به نوعی در صحنه شکار گاه طاق بستان دید. در آنجا نیز هنرمند حجار موضوعات اصلی را درشت تر صویر کرده است. شخصیت های مهم و حوادث

اصلی بیشتر در مرکز کادر قرار دارند و درصورتی که هنرمند آنها را در مرکز قرار ندهد، با بهرهگیری از عواملی که سبب ایجاد جهت در کادر می شوند، توجه بیننده را به سمت موضوع مدنظر خود جلب مىكند.

در اجرای منظره، هنرمند به پرداخت ریزه کاری ها توجه نمى كند و از عناصرى موجز و مختصر براى توصيف منظرهها بهرهمی گیرد. برای نمونه، جهت نمایش فضای درون و بیرون، از یک عنصر ساده مانند پرده چادر و تک درخت همراه با اندکی سبزه پیچخورده و برای نمایش کوه از چند مثلث ساده و کوچک استفاده میکند. این نوع منظرهپردازی در آثار ساسانیان نیز دیده شدهاست (تصویرهای ۱۹و۲۰).

ترسیم کوهها همچون گروهی از مثلثهای رنگین و درخشان بهعنوان یکی از پرتحرکترین عناصر تصویری قلمداد می شود. برای نمایش دوری و نزدیکی نیز، دو تکنیک کاربرد داشتهاست: ۱- ترکیب صعودی که پیشتر در هنر قبل از اسلام توضيح دادهشد. ۲- استفاده از تكنيك تنظيم



تصویر ۱۹. بشقاب فلزی، دوره ساسانی، بخشی از اثر (ایران کهنتر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).



(http://shahnama.caret.cam.ac.uk).

سطوح بر روی هم. این نوع عمق نمایی، در هنر ساسانی مورد استفادهقرار می گرفت و بعدها در هنر دوره اسلامی در مکتب شیراز نمایانشد.

طراحی پرتحرک و زنده از دیگر ویژگیهای بارز آثار این مکتب است. «بی دقتی موجود در تصاویر نسخه ۷۳۳ نه ناشی از ضعف بلکه حاکی از حرفهای بودن نقاش در اتخاذ شیوه هنری خلاق خویش است» (همان: ۵۶). در آثار تصویری مکتب شیراز ۱، دور گیری پیکرهها درعین این که سطوح را ازهم جدا می کند، به عنوان یک عنصر تزئینی به کار رفته است و نقاشی را از حالت یک دستی و سکون خارج کرده و روحی تازه به حالت پیکرهها و نمای کلی نقاشی بخشیده است. همچنین در نسخه ۷۳۳ ه.ق. «ترکیب و تنظیم طرحهای خشک در یک سطح و قرار دادن تصاویر در سرتاسر نگاره یا بر زمینهای خنثی که با رنگهای محدود رنگآمیزی شدهاند، از سنت قدیمی دیوارنگاری بهارث گرفته شدهاست» (همان:۷۶). هنرمند تصویر گر نسخه ۷۳۳ ه.ق.، از دانش قراردادن پیکره اشخاص به صورت مورب در ترکیب بندى، براى ايجاد احساس عمق آگاهى داشته، ولى ترجيح داده است که به سنتهای تصویری بهجای مانده از دوره باستان وفادار بماند. نمونه ايجاد احساس عمق بهوسيله ترکیب مورب پیکرهها در نگاره گذشتن سیاوش در آتش در شاهنامه ۷۳۳ ه.ق. دیده میشود.

مورد دیگری که در ترکیببندی می توان بدان اشاره نمود، نحوه نشستن شاه روی تخت است. در این نوع ترکیب، شاه در حالی که به تخت خود تکیه داده، یک پای خود را جمع کرده و پای دیگر را به صورت صاف روی زمین قرار داده است(تصویرهای ۲۱و۲۲).

این نحوه نشستن شاه، در سنت تصویر گری ساسانی دارد



تصویر ۲۱. ظرف ساسانی، قسمتی از اثر تصویر ۲۲. شاهنامه ۷۳۳، قسمتی (همان).



از اثر (Ibid).

17

که بعدها در نگارههای مکتب شیراز و دورههای بعد بهعنوان چگونگی نشستن شاهانه، مورد استفاده می شود (تصویرهای ۲۳و۲۴).

سنت نقاشی ساسانی وارد هنر بیزانس می شود و هنرمندان بیزانسی از نقاشی ساسانی تأثیر بسیاری می گیرند. بعدها این سنت تصویری از هنر بیزانس وارد نقاشی مکتب تبریز ۱ می شود و دوباره در مکتب شیراز ۱ بهنوعی، سنت نقاشی ساسانی متجلی می شود.

استفاده از لباسهای منقوش نیز در هر دو سنت تصویر گری سابقه دارد که پیش تر راجع به آن مطالبی بیان شد. این سنت در نگارههای سلجوقی و کاشیهای ایلخانی و نیز نگارههای مکتب شیراز بهخوبی قابل مشاهده است(تصویرهای ۲۵و۲۶).

در تصویرهای ۲۷ و ۲۸ نیز نحوه نشستن سوار، آرایش مو و صورت و نیز چگونگی فرودآوردن شمشیر بر گردن شکار شباهت بسیاری باهم دارند. این حالت نشستن سوار و نحوه شکار با شباهتهای بسیاری در نسخه شاهنامه ۷۳۱ ه.ق. و نسخه مصور مونسالاحرار سال ۷۴۱ ه.ق. نیز، دیده میشود(تصویرهای ۳۰–۲۷).

در تصویر ۲۹ از کتاب مونسالاحرار که سال ۲۴۱ ه.ق. و احتمالاً در اصفهان مصور شدهاست، نحوه کمان کشیدن و شکار با شمشیر و نیز لباس منقوش با گلهای درشت، همچون شاهنامه ۷۳۳ دیده میشود. «طراحی پیکرهها به پیکرههای مکتب شیراز شباهت زیادی دارد و بعید نیست نقاشان شیراز در آن دستداشته باشند» (آژند، ۱۳۸۷: ۷۸). حالت نشستن بر اسب، نحوه ترسیم دستها، نوع آرایش صورت و نیز چگونگی ترسیم اسبها با دستان باز در تصویرهای

۳۱ و ۳۲ شباهت بسیاری به یکدیگر دارند. به تصویرکشیدن صحنه شکار تفریحی و نیز نبرد با جانوران و حیوانات قوی که نشانی از شجاعت افراد بوده، از مضامین مورد علاقه سفارشدهندگان بوده که بارها تکرار شدهاست. در اینجا نیز نحوه کمان گیری، تاج شخص سوار، حالت قرار گیری دستها، دم بافتهشده اسبها و نیز حالت دویدن اسبها ازجمله نکات مورد اشتراک است(تصویرهای۳۳و۳۴).

حالت دراز کش، نحوه قرار گیری دستها، موهای بلند و آویزان و نیز لباس بلند هردو تصویر زیر هم که یکی مربوط به صحنه شکار گاه طاق بستان و دیگری داستان معروف بهرام و آزاده است که با نامهای دیگر نیز در داستانها تکرار شده، نشان از شباهت نزدیک آنها دارد(تصویرهای۳۵و۳۶). حالت تضرع و التماس فرد مغلوب که به بند کشیدهشده و نیز نحوه قرار گیری پای جلویی اسبان در هر دو تصویر ارائه شده در زیر، ازموارد مشتر ک و شبیه به یکدیگر است.

# که مشاهده میشود(تصویرهای۳۷و۳۸). **نتیجهگیری**



تصویر ۲۳. شاهنامه http://shahnama.caret.cam.ac.uk))



تصوير ۲۴. كليلهودمنه، حدود ۷۸۵ ه.ق. (Okane,2003: 189)



تصویر ۲۵. کاشی ایلخانی، نیمه دوم قرن ۱۳ میلادی،کاشان (www.Met museum.org).



تصویر ۲۶. کلیله و دمنه، ۷۳۳ (www.Brooklyn museum.org).



تصویر ۲۷. ظرف ساسانی، بخشی از اثر (ایران کهنتر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).



تصویر ۲۸. شاهنامه ۷۳۳، بخشی از تصویر (http://shahnama.caret.cam.ac.uk).



تصویر ۲۹. مونس،الاحرار، ۷۴۱، اصفهان (Sims,2002: 122).



تصویر ۳۰. شاهنامه ۷۳۱ (http://shahnama.caret.cam.ac.uk).



تصویر ۳۱. بخشی از ظرف ساسانی (همان).



تصویر ۳۲. شاهنامه ۷۳۳، بخشی از اثر (Ibid).



تصویر ۳۳. بخشی از ظرف ساسانی (همان).



تصویر ۳٤. شاهنامه ۷٤۱، بخشی از اثر (www.greatestbattles.iblogger.org).



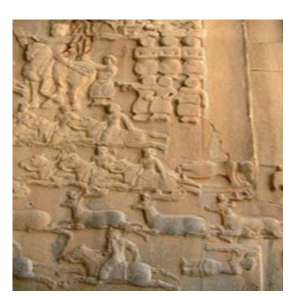
تصویر ۳۶–۱. شاهنامه ۷۴۱، بخشی از تصویر (http://shahnama.caret.cam.ac.uk).



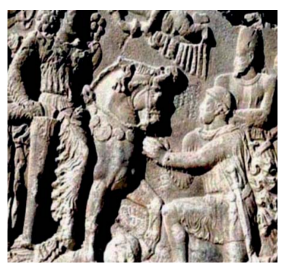
تصویر ۳۵–۱. نقش برجسته ساسانی، طاق بستان، قسمتی از اثر (ایران کهنتر از تاریخ، ۱۳۸۳، نرمافزار نشر ایرانگردان).



تصویر ۳۶-۲. روایت بهرام و آزاده شاهنامه ۷۴۱ (Ibid).



تصویر۳۵-۲. نقشبرجسته ساسانی، طاق بستان (همان).



تصویر ۳۷. نقش برجسته ساسانی، طاق بستان، بخشی از اثر (همان)



تصویر ۳۸. شاهنامه ۷۳۳، بخشی از اثر. (Ibid)

برمبنای گزارشها و نوشتههای بیشتر مورخان بزرگ اسلامی در سدههای اولیه اسلام و نیز یادداشتهای برخی از جهانگردان و سیاحانی که طی سدههای گذشته از ایران بازدیدکردهاند، میتوان به وجود آثار و اشیائی که در گذشته در خطه فارس وجود داشته و بر روی آنها تصویرگری شدهاست، پی برد. همچنین وجود آثار باعظمت و پرشکوه سلسله هخامنشی در تخت جمشید و نیز برخی آثار یافتشده از سلسله ساسانی در جایجای ایران، تأییدی بر گزارشهای یاد شدهاست.

از میان نسخههای مصوری که ربع دوم قرن هشتم ه.ق. در شیراز تصویرگری شدهاند و ازسوی محققان بهعنوان مکتب شیراز ۱ شناخته میشوند نیز، میتوان به موارد مشابه بسیاری درباره تصویرسازی منطقه فارس براساس سنت های منتقلشده از دوره قبل از اسلام و بهویژه دوره ساسانی اشاره نمود و درصدد جستجوی ریشههای مشترک آن با سننتصویرگری قبل از اسلام برآمد.

از آنجاکه در هنر ساسانی بر شکوه و عظمت دربار و مقام شاه تأکیدمی شده، صحنه های گوناگونی همچون شکار، نبرد با دشمنان و موجودات و جانوران عظیم و پیروزی بر آنها به تصویر کشیده شده است. خاندان آل اینجو نیز که به سنت های ایرانی به خصوص شکوه و عظمت ایران در دوره ساسانی علاقه مند و درصدد اعلام استقلال از حکومت مرکزی ایلخانیان بودند، به حمایت از شاهنامه های مصور اقدام نمودند. نگار گران نسخ شاهنامه های مکتب شیراز در عهد آل اینجو نیز با الهام از سنن تصویری پیش از اسلام و به خصوص ساسانی که برخی از آنها از هنر ساسانیان به هنر بیزانس و از آنجا به مکتب تبریز منتقل شده بود و برخی به طور مستقیم در سنت های بومی منطقه وجودداشت، در مصور سازی شاهنامه ها این تأثیرات را آشکار کردند.

وجود عناصر مشترک تصویری در دو شاهنامه ۷۳۳ ه.ق. و ۷۴۱ ه.ق. با سنتهای تصویری پیش از اسلام و نیز اشتراکاتی در چگونگی ترکیببندی که در این مقاله هم بررسی شد، میتواند گواه این تأثیرات باشد. همچنین میتوان این فرضیه را پیش کشید که اگرچه انتقال سنتهای تصویری پیش از اسلام از سایر مناطق به مکتب شیراز بیتأثیر نبوده اما برخی از این سنن تصویری در منطقه فارس وجود داشته که بعدها در آثار تصویری دوران اسلامی نفوذ کردهاست. رسیدن به نتایج بهتر و شناخت هرچه بیشتر خصوصیات و ویژگیهای این مکتب به انجام تحقیقات جامعتر و صرف وقت و هزینه بسیار و نیز استفاده از کتابها و منابع مصور مکتب شیراز ۱ نیازمند است که آنهم دراختیار موزهها و کتابخانههای معتبر دنیا است. در مقالهای که از نظر گذشت، هدف بررسی سیر تحول مکتب شیراز دوره آل اینجو و مطالعه تکوینی این مکتب نبود، بلکه، سعی بر آن بود تا با تکیه بر تصاویر و منابع موجود و با توجه به محدودیت منابع و نسخ مصور انتشاریافته این مکتب، با روش تحلیل و تطبیق تصاویر و اسناد، درباره شباهتهای تصویری مکتب شیراز ۱۰ سنن تصویرگری قبل از اسلام پژوهشی منطبق بر یافتهها صورت گیرد.

برمبنای مطالب و تصاویری که ارائهشد، میتوان چنین بیان کرد که سنتهای تصویر گری در شیراز نیمه دوم سده هشتم در ادامه سنن تصویری قبل از اسلام بهخصوص دوره ساسانی بوده که برخی ازطریق تأثیرپذیری از هنرمندان بیزانس و نیز مکتب رسمی دربار در عهد ایلخانی یعنی تبریز ۱ و برخی نیز از فراسوی قشر زمان به هنر دوره اسلامی راه یافته و در سایر مکاتب نگار گری بهخصوص مکتب شیراز ادامه یافتهاست.

پىنوشت

۱- جهت اطلاعات بیشتر به کتاب نگارههای شاهنامه از ا.ت. آدامووا، انتشارات فرهنگستان هنر، ۳۱ و کتاب مکتب شیراز، آژند، ۷۳ مراجعه نمائید.

۲- جهت اطلاعات بیشتر به کتاب نگارههای شاهنامه از ا.ت. آدامووا، انتشارات فرهنگستان هنر، ۵۳ و کتاب مکتب شیراز، آژند، ۸۸و آدرس اینترنتی http://greatestbattles.iblogger.org/Persia/13-14C/1341-Shahnama.htm مراجعه نمائید.

## منابع

- آدامووا، ا.ت. و گیوزالیان، ل.ت.(۱۳۸۳). **نگارههای شاهنامه**. ترجمه زهره فیضی. چاپ اول. تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - آژند، يعقوب.(۱۳۸۷). **مكتب نگارگری شيراز**.چاپ اول. تهران: انتشارات فرهنگستانهنر.
  - ابنبلخی.(۱۳۴۳). **فارسنامه ابنبلخی**. به کوشش علینقی بهروزی. شیراز: اتحادیه مطبوعاتی فارس.
    - ابن حوقل.(۱۳۴۵). صورهالارض. ترجمه جعفر شعار. تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - اصطخری، ابواسحاق ابراهیم.(۱۳۴۰). مسالک و ممالک. به کوشش ایرج افشار. تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب.
    - پوپ، اپهامآرتور.(۱۳۷۸). **سیر و صور نقاشی ایران**. ترجمه یعقوب آژند. چاپ دوم. تهران: مولی.
- تجویدی، اکبر.(۱۳۷۵). نگاهی به هنر نقاشی ایران. تهران: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- ثعالبی نیشابوری، ابومنصور عبدالملکبن محمدبن اسماعیل.(۱۳۶۸).ت**اریخ ثعالبی**. ترجمه محمد فضائلی. تهران: نقره.
  - خوبنظر، حسن.( ۱۳۸۰). ت**اریخ شیراز**. به کوشش جعفر مؤیدشیرازی. تهران: سخن.
- طبری، محمدبن جریر.(۱۳۶۲). **تاریخ طبری یا تاریخالرسل والملوک**. ترجمه ابوالقاسم پاینده. چاپ دوم. تهران: اساطیر.
  - کمالی، علیرضا.(۱۳۸۵). **مروری بر تحولات دیوارنگاری در ایران**. چاپ اول. تهران: زهره.
    - گری، بازیل.(۱۳۶۹). **نقاشی ایران**. ترجمه عربعلی شروه. تهران: عصر جدید.
  - مسعودی، علیبن حسین.(۱۳۴۹). التنبیه والاشراف. ترجمه ابوالقاسم پاینده. تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۲). مروجالذهب و معادنالجواهر. ترجمه ابوالقاسم پاینده. چاپ هفتم. تهران: علمیفرهنگی.
    - **ایران کهن تر از تاریخ**. (۱۳۸۳). نرمافزار نشر ایرانگردان. تهران.
- O'Kane, B. (2003). Early Persian Painting. London & New York: I.B.Tauris.
- Sims, E. (2002). **Peerless Image**. New Haven: Yale University press.
- www.aftab-magazine.com (access date: 23/4/2012).
- http://shahnama.caret.cam.ac.uk (access date: 6/3/2009).
- http://warfare.uphero.com/Turk/Romance\_of\_Varqa\_and\_Gulshah (access date: 22/4/2012).
- http://warfare.uphero.com/Persia/13-14C/Jami\_al-TawarikhShakyamuni\_offering\_fruit\_to\_ the\_devil-Khalili-Ms727-f34a.htm (access date: 23/4/2012).
- www.metmuseum.org/toah/works-of-art/10.9.1 (access date: 22/4/2012)
- www.brooklynmuseum.org/opencollection/objects/97172/Miniature\_Painting%3A\_Kalila\_wa\_ Dimna-(access date: 22/4/2012).
- http://greatestbattles.iblogger.org/Persia/13-14C/1341-Shahnama.htm (access date: 22/4/2012).

ا تأثیر سنتهای تصویری ساسانی ۱ بر نگارگری مکتب شیراز در عهد آل|ینج دریافت مقاله: ۹۱/۲/۱۷ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# مطالعه تطبیقی تشابهات سفالینههای متأخر دوره پیش از اسلام و اوایل دوره اسلامی ایران

عباس اکبری\* محبوبه حسینی یزدینژاد\*\*

چکیدہ

پس از فروپاشی حکومت ساسانیان و ظهور اسلام در ایران، فقر هنری اعراب سبب شد تا هنرمندان مسلمان شاکله هنر اسلامی را بر پایه سنتهای هنری ایران باستان بنانهند. ازاین و هنر سفالگری ایران در اوایل دوره اسلامی، راه دورههای تاریخی اشکانیان و ساسانیان را پیمود. آثار سفالین بهیادگارمانده از اوایل دوره اسلامی، گواه این مطلب است که پیشینه هنر سفالگری دورههای تاریخی پیش از اسلام ایران، تأثیر بسیاری بر آنها داشته است. بدین سبب تعداد زیادی از آثار سفالین اوایل دوره اسلامی ایران، از بسیاری جهات شبیه دورههای هنری پیش از اسلام بود که این تشابهات در فاصله میان این دو دوره، سوء تفاهمهایی را در شناخت زمان این آثار پدیدمی آورد و موجب می شد بسیاری از آثار اواخر دوره ساسانی به اوایل دوره اسلامی و بالعکس منسوب گردد.

ازینرو تلاش نگارندگان در پژوهش حاضر برآن است تا به روشنشدن این سوءتفاهمها و منشاء تشابهات و الهامات در سفالینههای اوایل دوره اسلامی ایران بپردازند. چراکه، طی نخستین سدههای اسلامی سبکها و سنن هنری ایران کهن، به ایران نوین و اسلامی واردشد و ساخت سفالینهها مطابق با سنتهای هنری گذشته تداومیافت. بنابراین ضروری است تا تشابهات سبکها شناخته و سهم سفالگری ایران در موفقیت سفالگران مسلمان بررسیشود.

روش تحقیق به کار گرفته در این مقاله، اسنادی- تاریخی با استناد به منابع کتابخانهای همراه با رویکردی تحلیلی-توصیفی است.

دستاورد بررسیهای انجامشده اینچنین بود که شیوههای نقشپردازی هنر سفالگری ایران در اوایل دوره اسلامی، همان شیوههای دورههای پیش از اسلام است که بهمرور با تکنیکهای لعابکاری ترکیبشده و پیشرفت شایانی هم کردهاست.

كليدواژگان: ساسانيان، اشكانيان، سفالينه، سفال اسلامي.

\*\*کارشناسارشد، رشته هنر اسلامی، دانشکده معماری و هنر، دانشگاه کاشان.

abbas\_a\_uk @yahoo.com

<sup>\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و هنر، دانشگاه کاشان(نویسنده مسئول).

# مقدمه

سفالگری یکی از مهمترین هنرها در صنایع دستی و هنرهای سنتی ایرانیان است که در هر دورهای تحت تأثیر شرایط اجتماعی، اقتصادی، فرهنگی و مذهبی حاکم بر زمانه خود قرارگرفته و با ذوق و سلیقه شخصی و ملی هنرمند سفالگر درآمیختهاست. تأثیر پیشینه غنی و پربار سفال و سفالگری ایران را نمیتوان در هنر سفالگری دوره اسلامی نادیده گرفت چراکه در بیشتر موارد، تجارب گذشتگان چون میراثی گرانقدر به دورههای بعدی راهیافتهاست. با ورود آئین و مذهب جدید و پیرو آن تغییراتی که در عرصههای فرهنگی و اجتماعی سرزمین ایران رخداد، همزمان دگرگونیهای چشم گیری نیز در هنر سفالگری قابل مشاهده است که ریشه در سنتهای هنری پیش از اسلام دارد. بدینسبب که تولیدات سفالین پیش از ورود اسلام چه از نظر تکنیک و چه از نظر شیوه تزئین، پیشرفت زیادی کردهبودند و در ادامه، به سبک رایج دوره اسلامی تبدیل شدند. آن گونه که سده سوم هجری، سفالگران مسلمان در اثر تحریک و تقلید از تولیدات سفالینههای آبی و سفید چینی صادراتی به ایران، به ابداع لعاب سفید قلع دستیازیدند که درواقع این کار، احیای فن لعابسازی دوره اشکانی بود.

بنابر آنچه گفتهشد هدف این پژوهش، بررسی تشابهات موجود در سفالینههای دورههای تاریخی پیش از اسلام با سفالینههای اوایل دوره اسلامی، یافتن و معرفی ویژگیهای مشترک تداومیافته از سنتهای هنری پیشین در هنر دورههای بعد و پی گیری ردپاهای برجایمانده از آنها در هنر سفالگری دوره اسلامی است. بنابراین، آثار سفالین ازنظر ویژگیهایی چون فرم و اندازه، شیوه ساخت و نقش و لعاب بررسی و شناساییشدند.

## پیشینه تحقیق

براساس بررسیهای انجامشده می توان گفت، تاکنون تحقیق مستقلی درباره مقایسه و ارزیابی سفالینههای دورههای متأخر پیش از اسلام و اوایل دوره اسلامی نگاشتهنشدهاست. تنها در کتابهای "فن و هنر سفالگری"(توحیدی، ۱۳۷۹)، "سفال ایران"(رفیعی، ۱۳۷۷) و "سفال و سفالگری از ابتدای نوسنگی تا دوران معاصر"(کامبخشفرد، ۱۳۸۰)، سفال دورههای تاریخی و نیز سفال دوره اسلامی ایران بررسی شدهاست. در برخی کتابهای دیگر چون "سفالگری جهان اسلام" (فهروری، ۱۳۸۸) و "سفال اسلامی ارزیابی شدهاست. با نگاهی کلی از سفال اوایل دوره اسلامی ارزیابی شدهاست. با نگاهی کلی

سفال اواخر دوره های تاریخی و اوایل دوره اسلامی اشاره های گذرا شده و تنها، بیان شده که سفال دوره های تاریخی، الگوی سفالگران اوایل دوران اسلامی بوده است. بااین همه برخلاف پژوهش های گذشته، در این مقاله تلاش نگارندگان برآن بوده تا نمونه های متأخر قبل از اسلام و اوایل اسلامی را کنار یکدیگر مقایسه و به گونه ای مستقل و با نگاهی جامع بر تمامی ابعاد یک اثر سفالین همچون فرم، شیوه های تزئینی، نقش، لعاب و تشابهات میان آنها بررسی کنند.

# روش تحقيق

پژوهش حاضر از گونه بنیادی است که با بهره گیری از رویکرد توصیفی-تحلیلی، مطالب آن از میان منابع معتبر کتابخانهای با روش اسنادی \_تاریخی گردآوریشدهاست.

# فرم ظرفهای سفالین

یکی از ویژگیهای اثر سفالین که میتواند معرف و نماینده یک دوره خاص باشد، فرم یا شکل آن ظرف سفالین است. شکل ظرفهای سفالین در هر تمدن و یا حتی دوره تاريخي متفاوت است آن چنان که گاه با باورها، اعتقادات و مراسم آئینی مردم هم عصر خود پیوندمی خورد. افزون بر آن، ظروف سفالين بنابر نيازها وكاربرد روزانه آنها اشكال متفاوتي می یابند به گونهای که طبقهبندی و نام گذاری آنها نیز برهمین مبنا صورت گرفته است. در همین راستا، ظرفهای سفالین را بستهبه عناصر آنها همچون دسته، لوله آبریز، پایه و رابطه ارتفاع ظرف و قطر در سه گروه عمده بخش بندی می کنند: این گروه ظرفهایی را دربرمی گیرد که ارتفاع آنها از بزر گترین قطر ظرف کمتر است (ظروف دهان گشاد)، دهانه آنها از بزرگترین قطر کوچکتر است همچون پیالهها و کاسهها(ظروف دهانه تنگ) و ظرفهای کوتاه وحجیم (فنجان و قوری) ۲. ظرفهای سفالینی که بلندی آنها از بزرگترین قطر بیشتر است مانند انواع جامها، کوزهها و خمره باگردن تنگ، آبخوری و ابریق ۳. شکلهای خاص و متمایزی مانند قمقمههای مسافرتی، ظرفهایی بهشکل حیوانات، ریتون و پيهسوزها(هرينک،١٣٧۶: ٢٧). طی سه دوره اوليه اسلامی به پیروی از صنعت سفال سازی دوره های تاریخی همچون اشکانیان و ساسانیان، کوزهها و خمرهها و اشیای سفالینی ساختهمی شد که یا ساده بودند و یا با انواع تزئینات گیاهی و جانوری و گل و برگ آراسته شده بودند. سادگی، روز مرگی و مردمی بودن سفال در دوره ساسانی با روح تعالیم اسلامی همخوانی داشت. از همین رو در سده های نخست اسلامی، سبک سفال دوره ساسانی مورد تقلید سفالگران مسلمان

مطالعه تطبيقي تشابهات سفالينهماي متأخر دوره پيش از اسلام و اوايل دوره اسلامي ايران

قرار گرفت و سرمنشأ بسیاری از اشکال و فرمهای سفالین دوره اسلامی شد. در کل، باتوجه به پیشینه طولانی شیوههای سفالگری در ایران، شاید بتوان نوع شناسی سفال اوایل دوره اسلامی را نتیجه سفال دوره ساسانی دانست. از اشکالی که در دوره اسلامی تحت نفوذ دورههای گذشته رواجمییابد، خمرههای بزرگ و نخودی رنگ انباری یکمتری با تزئینات مهری و قالبی است. این گونه خمرهها، انتهایی مخروطی شکل با دهانه تنگ دارند که معمولا روی پایهای و یا در شن قرارمی گرفتند. نمونههای بهدست آمده از آنها مربوط به شوش است(تصویر ۱). «خمره معروف و منقوش شوش که دارای خط کوفی تزئینی بهشکل گل و گیاه اسلیمی و سر عقاب و متعلق به سده دوم هجری است با طرحی به سیاق دوره ساسانی و در ترکیبی با نشیمن گاه کماتکا ساخته شده که بنا به سنت ساخت سفالهای بزرگ در بعضی نقاط ایران باید در پایه یا ماسه قرار گیرد.» (کامبخشفرد، ۱۳۸۰: ۴۸۵). بااینکه خمرههای تهمخروطی بزرگ بانقوش مهری، یکی از تولیدات اواخر دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامی است لیکن متأسفانه، از نمونه این خمرهها آنچه مربوط به دوره ساسانی است، تصویری بهدستنیامد.

نوع دیگری از خمرههای بزرگ که در دوره ساسانی تولیدمیشد، اطراف گردن کوتاه آنها دستههای متعددی قرارداشت(تصویر۲). در دوره اسلامی نمونههایی از این نوع خمره دیدهمیشود که نهتنها بهلحاظ شکل ظاهری بلکه از نظر تزئینات برجسته روی بدنه نیز، با نمونههای ساسانی همگونی بسیاریدارد(تصویر۴). «از نمونههای متداول این نوع سفالینهها کوزههای بزرگی بود که به ظروف ساسانی-اسلامی یا ظروف سبز و آبی معروف است. کوزهای بزرگ از این نوع در موزه طارقر جب

وجوددارد که با لعاب فیروزهای پوشیده شده، لعاب آن جلوهای قزحسان(رنگین کمانی) دارد. در قسمت بالای کوزه یازده دسته وجوددارد با نقش ماری که به دور آن حلقه زده، همچنین صفحات گرد و کوچک به صورت تکه کاری تزئین گشته است. تاریخ ساخت این ظرف را می توان به سال های بین سده های هفتم / اول و اوایل سده هشتم / دوم نسبت داد.» (فهروری، ۱۳۸۸ : ۹)، (تصویر ۳). مضمون های تزئینی روی این کوزه ها از مضمون های کهن و نمادین ایران گرفته شده که بیشتر نقش ماری است که دور این خمره ها پیچیده شده است. از دوره ایلامیان، روی سفالینه ها با نقش مار تزئین می شده که نمادی از آب های زیرزمینی و الهه باروری بوده است چراکه حرکت موجی شکل بدن مار هنگام حرکت، آن را

کوزه تکدسته (تصویر ۷)، از فرمهای رایج دوره اشکانی است که در تصویر ۶ هم، نمونه تکراری آن در اوایل دوره اسلامی دیدهمی شود. در دوره اشکانی فرمهایی از سفالینهها، تحت تأثیر و نفوذ فرهنگ یونانی شکل می گیرد که گاه تا

تصویر ۱. سبوی سفالی با نقشهای مهری خوزستان، اوایل دوره اسلامی ارتفاع ۹۸ سانتیمتر (پوپ و آکرمن، ۱۳۸۷: ۱۲۶۶).





تصویر ۲. خمچه ذخیره آذوقه دوره ساسانی با لعاب آبی، ارتفاع ۴۶/۵سانتیمتر (همان: ۱۸۹).



تصویر ۲. کوزه بزرگ با لعاب آبی قلیایی، ایران یا عراق سده اول تا دوم هجری. ارتفاع ۴۱، قطر دهانه ۱۹/۵ سانتیمتر (فهروری، ۱۹۸۵: ۸).



تصویر ۲۰ کوزه بزرگ با لعاب فیروزهای، ایران یا عراق سده سوم تا چهارم هجری (manners &hugo,1997:90).

۲.

دوره اسلامی نیز دوامیافته و از فرمهای رایج اوایل دوره اسلامی شدهاند. آمفوراها یا کوزههایی که دو دسته روی شانه آنهاست و گردن گشاد و کوتاهی دارند، ازایندست هستند(تصویرهای۵ و ۶).

## قمقمهها

ظرفهای قمقمهای یادگاری از ادوار تاریخی پیش از اسلام است. قمقمه های مسافران دوره اشکانی با دسته یا بی دسته دارای شانه مدور و بدون زاویه، مشابه نمونههای دوره آهن و یا زاویهدار هستند و همگی در سطح خود پوششی از لعاب گلی را برخود دارند. ضمناینکه، تزئیناتی هم بهشکل گلهای ستارهای و دایرههای متحدالمرکز بر آنها قراردارد. قمقمههای دوره اشکانی(تصویر ۸)، بسیار به همتای دوره اسلامی خود شبیه هستند. در دوره اسلامی قمقمههای مسافران با تزئينات قالبي آراستهمي شدند و معمولاً ساخت آنها با دو تکیهگاه انجاممی شد. بدین معنا که این قمقمه ها یا ایستایی عمودی و یا ایستایی افقی داشتند. «معمولاً این ظروف از سفال قرمز یا سفید در دو نیمه مشابه ساختهمی شد و درنهایت این دو نیمه به یکدیگر متصلمی گشت. تزئینات قالبی این ظروف بیشتر با طرح شمسه، نقشی خورشیدگون را در مرکز ظرف نشانمیداد درحالیکه، پرتوهای نور آن گستردهمی شود.» (فهروری، ۱۳۸۸: ۹)، (تصویرهای ۹ و ۱۰). نقشهای خورشیدگون روی آنها، بیانگر شدت تأثیرپذیری قمقمههای دوره اسلامی از دوره اشکانی است.

## ظرفهای مجسمه گون

ساخت ظرفها بهشکل پیکر حیوانات، ریشهای کهن در سنت هنری ایرانی دارد آنچنان که که، پیشینه این ظرفها به ورود آریائیان به سرزمین ایران بازمی گردد. این قوم براین باور بودند که خوردن و آشامیدن از ظرفهایی

به شکل پیکره هایی از حیوانات قدر تمند، سبب انتقال نیروی آن حیوان به آنها میشود. در دوره اشکانی و بهویژه سبک سفال اردبیل در منطقه آذربایجان هم، ساخت ظرفهایی مجسمه گون از حیوانات دیدهمی شود (تصویر ۱۱). «بدن این حیوانات به گونهای شیوهیافته ساختهشده و سرها واقعی تر و طبيعى ترساخته شدهاند. بدنه ها احتمالاً با دست شكل گرفته اند و بهطور معمول بيضي شكل اند. مشخصه آنها وجود يك دهانه یا گردن لولهای در وسط پشت ظرف است که مایع می تواند از آبریز واقع در پوزه حیوان نیز تخلیه شود. گردن ظرف با یک دسته به پشت متصل شدهاست. تعداد پاهای کوچک این حیوانات سه یا چهار عدد است.»(هرینک، ۱۳۷۶: ۱۴۸). «ساخت مجسمه های گلی لعابدار و بی لعاب انسان و حیوان نیز در دوره ساسانی رواجداشته که ساخت آن در دوران اسلامی تحت نفوذ دوره ساسانی ادامه پیدا کردهاست.»(کیانی، ۲۲: ۱۳۷۹)، (تصویر ۱۲). از دیگر موارد کاربرد پیکر حیوانات، بهصورت عنصری تزئینی در دسته ظرفها است. «در ایران كاربرد دستهها بهشكل حيوانات از دوره آهن سابقه داشتهاست ولی بهنظرمیرسد که از دوره اشکانی ساخت این گونه دسته افزایشمی یابد و در منطقه گرگان از سدههای اول و دوم پیش از میلاد بیشتر رایجشدهاست.»(هرینک، ۱۳۷۶: ۲۰۸)، (تصویرهای ۱۳ و ۱۴). در دوره اسلامی نیز تعداد بسیاری از ظرفها با دسته حیوانی دیدهمی شوند که بیشتر به شکل شیر و گربهسان هستند. به ویژه اینکه، در قرنهای ۷-۶ هجری استفاده از آنها بیشتر می شود (تصویر ۱۵).

## نقوش سفالينهها

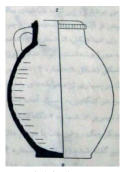
شاخصهای که موجب زیبایی و جذابیت ظاهری هرچه بیشتر اثر سفالین میشود، نقش است. سفالینهها از همان دوران ابتدایی آغاز سفالگری، روی بدنه خود نقوشی داشتهاند



تصویر ۵. سبوی سفالی دودسته (آمفورا)، دوره اشکانی یا ساسانی با لعاب آبی-سبز و نقوش کنده، ارتفاع ۳۲ سانتیمتر (پوپ و آکرمن،۱۳۸۷ : ۱۸۲)



تصویر ۶۰ این نمونه، متعلق به گروهی سفال شناخته شده از دوران پیش از اسلام است که تولید آن تا دوره اموی و سده دوم هجری ادامه داشته است. کوزه تک دسته ایران، سده هفتم میلادی، ارتفاع ۲۹/۸ حداکثر و قطر آن ۱۸/۹ سانتی متر (جی گروبه، ۱۳۸۴: ۵).



تصویر ۷. سفال لعابدار دوره متأخر اشکانی (هرینک،۱۳۷۶: ۵۹).



۸ قمقمه اشکانی، ارتفاع ۱۴/۴ سانتیمتر (کامبخشفرد، ۱۳۸۰: ۴۶۰)

که نشأت گرفته از ذهن خلاق سفالگران سازنده ظرفها و دربردارنده مفاهیم و باورهای اعتقادی، مذهبی، قومی و آئینی آنان بودهاست. بیجهت نیست که سفالینههای منقوش را نخستین کتاب بشر خواندهاند. سفالگران، بر پایه آئینها و اعتقادات و با الهام از طبیعت پیرامون خود نقوش حیوانی، انسانی، گیاهی و هندسی را بر بدنه سفال نقش اندازی کرده اند. در ایران که خود مهد سفالگری است، از دیرباز انواع نقوش یادشده رایجبودهاست. با نفوذ فرهنگ اسلام و بنابر فقر هنری اعراب، استفاده از نقوش پیشین که در پایگاههای هنر ساسانی رایجبود، ادامهیافت. این نقوش، برگرفته از گذشته هنر ایرانی و بیشتر فلزکاری و گچبری و نقش برجستههای دوره ساسانی بود که روی سفالینههای این دوران تصویرشد(تصویرهای۱۶، ۲۳ و۲۶). «هنرمندان دوران اسلامی همان طور که سفال را بهجای فلزات به کاربردند، نقوش فلزات را نيز درسفالها اجراكردند.» (زماني، ١٣٩٠: ٢٠١). شاید بتوان گفت تنها تزئینی که بر گرفته از فرهنگ اسلامی است، استفاده از خطوط کوفی است که تقریباً از قرن دوم هجري رواجمىيابد. بااين حال، نمونه هايي از خطنوشته و کتیبه هم روی سفال از دوره اشکانی و ساسانی یافتشدهاست. با تأمل بر بررسی تشابهات سفالینههای پیش از اسلام و اوایل اسلامی، میتوان طبقهبندی مشخصی از انواع نقوش را ارائهداد.

## نقوش هندسي

نقوش هندسی، از متداول ترین نقوش در تزئین سفالینه ها در دوره های گوناگون پیش از تاریخ، تاریخی و اسلامی در ایران بوده و تا امروز نیز، از رایجترین نقوش تزئینیاند. اشکال در هم پیچیده، دایره های متحدالمرکز، زیکزاگها و نقوش قلبمانند از نقشهای هندسی مورد کاربرد در دوره ساسانی بود. درعین حال نقش دایرههای متحدالمركز، چليپا با نقطه هايي روى بازوها، نقش چرخ، نقش چلیپا در دایره، نقوش فلس مانند و نقوش مربع و مثلث همین طور تزئینات انگشتی و خطوط دالبری و موجى شكل نيز، از نقوش مورد علاقه اشكانيان بود(تصویر ۱۸). نقوش هندسی دوره اسلامی هم، تا اندازه بسیاری برگرفته از این دورهها است. نقوشی همچون طرحهای چلیپایی شکل و نقوش بر گرفته از دایره مانند حلزونی و شعاعی از طرحهای مورد پسند در دوره اسلامی است که همراه نقوش دیگری چون خطوط کتیبهای، به کار می فته اند (تصویر ۱۹).

# نقوش گياهي

از موتیفهای تزئین گیاهی در دوره اشکانی، تزئین برگ نخلی است. «نقش قالبی برگ نخلی شاخص شناسایی نقش سفال دوره اشکانی است.»(توحیدی،۱۳۷۹: ۱۷۹). از دیگر نقوش دوره اشکانی، برگ و پیچهای مو است. شاید در ادامه همین



۹. قمقمه دوره ساسانی از شوش،



۱۰. قمقمه آب مسافران، سدههای اول ارتفاع ۱۸، قطر دهانه ۴/۷ سانتیمتر تا دوم هجری، ۲۰/۵ ارتفاع عرض ۱۶/۵ بانقش دایره های متحدالمرکز با لعاب سانتی متر، لعاب تکرنگ سربی آبي قليايي(كياني،١٣٥٧: ١٣٤). (فهروري، ١٣٨٨: ١٠).



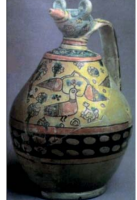
۱۱. سفال براق نخودی دوره متاخراشکانی (كامبخشفرد، ١٣٨٠: ٥٥۶).



۱۳ .ظرف سفالی سیاه براق، یافتشده از حسنلو، هزاره اول ق.م. (توحیدی،۱۳۷۸: ۱۵۷).



۱۴. ظرف سفالی براق بهرنگ قرمز یا قهوهای، دوره اشکانی (هرینک،۱۳۷۶: ۲۰۸).



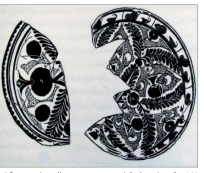
۲۲. کوزه سفالی نیشابور قرن ۴ هجری (موسوی خامنه، ۱۳۸۶: ۸۶).



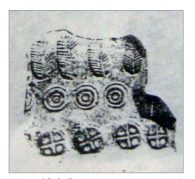
 کوزه عراق قرن سوم هجری، ارتفاع از حسنلو ۳۹سانتیمتر دسته بهشکل پلنگی درحال پرش (جي گروبه،۱۳۸۴: ۳۱).







۱۷. تکههایی از کاسه منقوش سفالی با نقش گل اناری، قرن ۴ هجری ماوراءالنهر(همان: ۱۷۲۵)



۱۸. نقوش هندسی روی سفال اشکانی (هرینگ ۱۳۷۶: ۹۳).

پیچهای مو، حلزونیها و فرمهای پیچان دوره اسلامی هم تشکیل یافته باشد. بر گهای خرما، گل و بر گهای ساده شده و درختهای منظم نیز، از مضمونهای گیاهی دوره ساسانی روی سفالینهها است(تصویر ۲۱). «هنر رسمی دوره ساسانی متمایل به تکرار نقوش متقارن تجریدی و علاقهمند به موتيفهای خيالی مثل درخت مقدس، پالمت بهصورت کامل و یا نیمه، گلهای روزت و نقوش کنگرهای و بالهای جفتی بود که بهعنوان نمادهای سلطنتی به کارمی رفت.» (lane,1947:5). نقش مایه های گیاهی چون برگ نخل، نخل، پالمت و گلهای ریز از نقش مایه های اصلی گیاهی اوایل دوره اسلامی است که نمونههایی از آنها از کشفیات سامرا بهدست آمده است. بنابر نظر ویلسن آلن<sup>۲</sup>، برگ نخل مورد علاقة سفالگران اوایل دوره اسلامی که بهصورت شکوفههای پنجبرگ ترسیمشده، سرمنشأ اسلیمیهایی است که بعدها متداول شدند (ویلسن آلن، ۱۳۸۳: ۹)، (تصویر ۲۲). البته *آرتورلین<sup>۳</sup>،* درباره سرچشمه اسلیمی های دوره اسلامی این گونه بیانمیدارد «هنر اسلامی برای دورشدن از نقوش دوره ساسانی بهجای پالمتهای کامل ساسانی از پالمتهای نیمه شده استفاده کرد و پالمت های نیمه شده به صورت

۲۹. کاسه سفالین نقش کنده، قطر ۱۹سانتی متر، قرن ۴ هجری کف کاسه با نقوش دایرههای متحدالمرکز، طرح چلیپاو نقوش فلسمانند ترئین شده است (پوپ و

برگ از آن منشعب شدهاست.» (همان: ۶). ضمن اینکه برخی پژوهشگران براین باورند که «اهمیت فوق العاده این نیم پالمتهای سهلبی پشت به پشت در این است که احتمالاً به خط کوفی گلدار تولدداده است.» (زمانی، ۱۳۹۰: ۲۰۴). نمونههای این نوع گچبریها از کاخ تیسفون به دست آمده است (تصویر ۲۰).

## نقوش حيوانى

از زمانی که انسان، دستساختهای گلی خود را به نقوش گوناگون آراست، از نقوش حیوانات اطراف خود الهام گرفتهاست. «نقوش حیوانی مانند: درندگان، پرندگان، خزندگان، آبزیان و سایر حیواناتی که در منظر بشر قرارداشت،



۲۰.آذین گچبری کاخ تیسفون دوره ساسانی (همان: ۱۷۳).



۲۱. سفالینه بدون لعاب دوره ساسانی شوش، بلندی ۱۰ سانتیمتر(همان: ۸۲۷).



۲۲. ظرف سفید با نقاشی به رنگ آبی، قطر ۲۰/۲ و ارتفاع ۶سانتی متر (ویلسن آلن ۱۳۸۳: ۱۰).



روى سفال طراحي و نقاشى شد. نقوش حيواني زماني جدا و زمانی توأمان با دیگر نقوش سفالینه چون گیاهی، هندسی و انسانی برای آرایش ظروف سفالین به کاررفته، نقوش حیوانی سفالینهها بهتدریج با نقوش انسانی مرتبط گردید و بهمرور ایام براساس داستانهای ادبی، پند و اندرزها و باورهای مذهبی به صورت استیلیزه طراحی شد.» (کیانی، ۱۳۷۹: ۷۶). نقوش حیوانی سفالهای دوره ساسانی، همان نقشمایه هایی است که بر منسوجات، فلز کاری ها، گچبری ها و کنده کاری روی مهرهای این دوره تکرارشده و «بهصورت گوزن شاخدار درحال چریدن، کبک، خروس، مرغ شاخدار و یا طاووس است که وجه مشخصه سفال دوره ساسانی از اشکانی است.»(توحیدی،۱۳۷۸: ۱۸۹)،(تصویر ۲۳). نمونههایی از نقوش حیوانی به کاررفته در اوایل دوره اسلامی نیز تقلیدی از گچبریهای نقشبرجستهها و فلزکاری دوره ساسانی است(تصویرهای۲۷-۲۳).

(پوپ و آکرمن، ۱۳۸۷: ۱۸۶).

نقش عقاب ساسانی روی فلز کاریها، نقشی است که بر سفال اوایل دوره اسلامی نیز مشاهدهمی شود. این نقش، عقابی را از روبهرو نمایشمیدهد که سر عقاب بهسمت راست برگشتهاست. نمونه زیر، یک سینی ساسانی و یک جام سفالی مربوط به اوایل دوره اسلامی است که نقش جام سفالی بسیار به سینی ساسانی شباهتدارد درحالی که عقاب، زنی را با پنجههای خود نگهداشتهاست.

## نقوش انسانى

نقوش انسانی از مهم ترین نقوش تزئینی روی سفالینههاست که گاه در ارتباط با نقوش دیگر و گاه مستقل، بیانگر مفاهیم مذهبی، آئینی و اعتقادی است. پیشینه نقوش انسانی بر ظروف سفالین را باید در ادوار بسیار کهن تاریخ ایران همچون سفالینههای سیلک و شوش جستجو کرد. کاربرد نقوش انسانی در دورههای اشکانی و ساسانی نیز، رایجبودهاست. مانند نقش انسان درحال تیراندازی که از نقوش متداول دوره اشکانی است(تصویر ۲۸). «استفاده از نقوش انسانی در دوره اشكاني بهصورت نقابها يا تنديسهاي كامل بهعنوان تزئين



۲۴. قطعهای از آذین گچبری دوره ساسانی تیسفون، یهنا ۳۷/۵ سانتیمتر(همان: ۱۷۷).



۲۵. کاسه سفالین زرینفام اولیه، قطر ۹سانتیمتر با نقش گراز قرن سوم هجری(همان: ۵۷۸).



۲۶. سینی ساسانی(زمانی، ۱۳۹۰: ۱۷۲).



۲۷. جام سفالی منسوب به اوایل دوران اسلامی (پوپ و آکرمن، ۱۳۸۷: ۵۸۵).

74

روی تابوتها و گردن آمفوراها به کاررفتهاست. روی بعضی از تابوتهای سفالین، تندیس الههای عریان یا نیمهعریان و مردی جنگجو است.»(پوپ،۱۳۸۷: ۸۱۳–۸۱۱)،(تصویر۵). نقوش انسانی در دوره تاریخی بهویژه دوره اسلامی با بسیاری از مفاهیم ادبی و داستانی پیوندمی یابند. برای نمونه، داستان بهرام گور و آزاده موضوع بسیاری از سفالینهها در دوره اسلامی همچون سفالینهها با لعاب مینایی و زرینفام است که به گونه گستردهای در این دوره از آن استفاده شده است. از این رو می توان گفت جلو گیری از شمایل نگاری در اسلام، تأثیر چندانی بر هنرمند ایرانی نداشته و آنها همچنان، از سنن هنری پیش از اسلام در ترسیم نقوش انسانی پیروی کردهاند. قرن چهارم در مراکزی چون نیشابور، نمونههای فراوانی از نقاشیهای گلرسی با مضامین ساسانی وجوددارد. از مضمونهای به کاررفته در آنها «سوار کاران و پادشاهانی است که ماهرانه طراحی شده اند و دارای زمینه شلوغ از طرحهای زمان ساسانیان است که با دوغاب سیاه و زرد و قرمز نقاشی شدهاند.»(برند، ۱۳۸۸: ۱۲).

# شيوههای تزئين روی سفال

طی سه سده اول اسلامی، اشیای سفالینی به پیروی از دوره ساسانی ساختهمی شدند که یا ساده و یا با انواع نقوش گیاهی و جانوری و هندسی آراسته شده بودند. این تزئینات، گاه با افزودن مقداری گل هنگام نیمهخشک بودن بدنه، بهصورت نقش افزوده و گاه با کندن گل از بدنههای سفالین به صورت نقش کنده و زمانی بااستفاده از قالبهای منفی و گاه مهرها، به گونه برجسته روی بدنه اشیای سفالین ایجادمی شدند. برخی از این تزئینات دارای لعابند و بعضی هم بدون لعاب هستند(تصویرهای۲۹ و ۳۰). کاربرد قالب، شیوهای است که در درازنای دوران تاریخی و پیش از تاریخ، در ایران رواجداشتهاست. در دوران ساسانی و اوایل دوره اسلامی، کاربرد تکنیک مهر و قالب به شکل تزئینات مهری بر

ظرفهای بزرگی مثل خمرهها دیدهمی شود. البته، مهرهای دوره اسلامی بهنسبت اجداد ساسانی خود از ظرافت بیشتری برخوردارند. در این تکنیک، تزئین «با فشردن گل رس مرطوب درون قالبی از گل رس پخته یا فلزی انجام میشدهاست. بدیهی است قالب هایی که دارای طرح گود بوده اند، تزئین آنها بهصورت برجسته نمایان می شده و قالب هایی با طرح برجسته تزئین گود را ایجادمی کردند.»(رفیعی،۱۳۷۷: ۴۷). یکی از مزایای استفاده از قالب، تولید نامحدود و تکراری است. در دوره اسلامی، ساخت ظرفهای قالبی در مراکز سفالگری همچون نیشابور بسیار رایج و معمولاً نقوش، شامل فیگورهای انسانی، سر انسان و کتیبههای کوفی بودهاست. از دیگر تکنیکهای تزئینی دوره اسلامی، کاربرد روش کنده کاری است. نقش کنده، از ابتدایی ترین شیوه های تزئین روی سفالینهها است. «سفالگران در دوران پیش از تاریخ و بهطور گسترده پس از آن در تزئین نقش کنده روی سفال، ازخود مهارت نشاندادهاند. ... پژوهشگران منشأ توليد اين نوع سفال را از مصر و رشد آن را در بینالنهرین، سوریه و سپس ایران میدانند»(توحیدی،۱۳۷۸: ۲۶۶). نخست این شیوه، روی سفال بدون لعاب معمول بود. سیس، استفاده از ترکیب تکنیک کندهکاری و تزئین رنگی لعابی قرن سوم هجری مورد توجه قرار گرفت که به اسگرافیتو<sup>†</sup> موسومشد. شاید این تکنیک، برگرفته از تزئینات کنده کاری و قلمزنی فلزکاری دوره ساسانی است. از دیگر تزئینات رایج دوره اسلامی، فن باربوتین<sup>۵</sup> است که از شیوههای متداول دوره ساسانی بهویژه در تزئین خمرههای بزرگ بودهاست. معمولاً

تکنیک کار بدین گونه بود که گل رس از سوراخ کیسهای با فشار به شکل خطوط و مارپیچ، روی ظرف قراردادهمی شد. گاه «برای انجام این نوع تزئین سفالگران نقوش مورد نظر خود را جداگانه با خمیر باربوتین ساخته و سپس بهصورت

# ۲۸. نقش برجسته سوار کماندار

۲۹. سفالینه زرینفام اولیه سده سوم از گل پخته دوره اشکانی، بلندی یا چهارم هجری، قطر ۲۴سانتیمتر ۱۷سانتیمتر(پوپ، ۱۳۸۷: ۱۳۴). (همان: ۵۷۹).

۳۰. تنگ سفالی بدون لعاب با نقش کنده و افزوده، احتمالاً دوره ساسانی(جی گروبه،۱۳۸۴: ۲۶).

۳۱. سفال نخودی با نقوش برجسته مهري و فن باربوتين بر آستر لعاب سبز، ارتفاع ۲۷/۴ و حداکثر قطر ۱/۸ سانتىمتر(پوپ و آكرمن،١٣٨٧ :١٩۴).







بنابراین، این نوع ظروف سفالی را به زرتشتیان مازندران نسبتدادهاند اما به گمان ما به کاربردن این نقش و نگارها مستلزم آن نیست که سازنده آتش پرست باشد و درواقع سازنده، در تزئین ساختههایش به برخی از سبکهای تزئینی موروثی بدون توجه به تفسیر آنها یا کاوش درباره اصولشان گرایش داشته است.»(حسن، ۱۳۷۲: ۱۵۹). شاید بتوان گفت، این نقوش را سفالگران مسلمان با استفاده از نقوش سنتی و آبا و اجدادی خود، ترسیم کردهاند. بنابراین، کاربرد بعضی از شیوههای تزئین سفال پیش از اسلام را می توان در نمونههایی از سفالینههای متأخر تر آن بازیافت که در مواردی، حتی با نقوش مشابه استفاده شدهاند. هرچند در ادامه تکامل با نقوش مشابه استفاده شدهاند. هرچند در ادامه تکامل سفال اسلامی این شیوهها تنها وسیله اجرای نقوش سفال

## لعاب سفالينهها

یکی دیگر از ویژگیهای آثار سفالین، لعاب است. لعابهای اولیه همچون گلابهای بیشتر برای ایجاد بستری مناسب جهت تزئین روی بدنههای سفالین به کارمی فتند لیکن، بهتدريج استفاده از لعابهای شيشه برای ايجاد سطحی صاف و صيقلي و افزايش خواصي چون نفوذناپذيري همچنين، ايجاد زيبايي ظاهري بهويژه با افزودن اكسيدهاي فلزي و دادن جلوههای رنگین به سفالینهها، متداول شد. قدیمی ترین لعابها قلیاییاند و حدود ۴۰۰۰ سال قبل از میلاد مسیح در مصر تولیدشدهاند. «در هزاره چهارم پیش از میلاد مسیح كهنترين تمدن شناختهشده مصر بهنام باداريان مهرههايي قهوهای رنگ از سنگ صابون که با لعاب آبی فیروزهای قلیایی پوشیده شده بود، می ساختند.» (وولف، ۱۳۷۲: ۱۲۵). در ایران نیز از حدود ۱۲۵۰ سال ق.م گلمیخها و مهرههای استوانهای لعابدار از معبد چغازنبیل شوش بهدست آمده که گویای آشنایی ایلامیان با فن لعاب بودهاست. به گفته یوسف حسنزاده از دوره ماناییها نیز از تپه قلایچی بوکان آجرهای لعابدار کمنظیری کشفشده که تقریباً با آثار بهدست آمده از گنجینه زیویه همدوره است. چراکه از این گنجینه زیویه نیز کوزههای لعابدار زیبایی یافتشدهاست(حسنزاده، ۱۳۸۴)،(تصویر ۳۲). در دوره هخامنشی تولید آجرهای لعابدار معمول بوده به گونهای که لعاب در این دوره، بیشتر در خدمت معماری به کار رفته است. بدین سبب که روح تجمل گرای هخامنشیان و استفاده از ظرفهای طلایی و نقرهای، مجالی برای کاربرد ظرفهای سفالین باقینگذاشتهبود. خشتهای پخته و لعابدار برای تزئین دیوار کاخها با نقوشی چون سربازان جاویدان، کماندار پارسی، اسفنکس<sup>۷</sup>، گاو بالدار و فروهر، بخشی از قطعات کوچک مانند گل خوشهانگور، نوار و غیره بر سطوح ظروفی که هنوز خشکنشدهبود، وصل می کردند. از این روش برای افزودن دسته های خمره و کوزه نیز استفاده می شده که علاوهبر جنبه تزئینی، کاربرد عملی هم داشته است.»(رفیعی ۱۳۷۷، ۲۹)، (تصویر ۳۱).

تعداد بسیار اندکی از ظرفهای مشابه این کوزه تا بهامروز برجایمانده که آنها را براساس محل کشف، که در امپراطوری کهن ساسانی، ایران و عراق و نیز شباهت شکل و كيفيت نقوش برجسته آنها به سفال آن دوره، ساساني خواندهاند. درعین حال، عوامل متعدد دیگری بیانگر تعلق آنها به دوران پس از ساسانی است(جی گروبه،۱۳۸۴: ۱۸). یکی دیگر از شیوههای متدوال تزئین، لانهزنبوری بوده که اواخر دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامی در برخی از میدانهای سفالگری کاربردداشتهاست. شاید این شیوه بر گرفته از تزئینات شیشههای دوره ساسانی است که شامل «کوزههای بزرگ با ترکیبی تخممرغی شکلاند و در سه طرف دسته دارند. بافت آنها خشن و زبر است و تزئین آن با انگشتهای سفالگر انجاممی شده است. بدین ترتیب که سرانگشتان را پیش از پخت در گل خیس سطح سفال برای ایجاد شکل لانهزنبوری فرومی کردهاند. سفالهای لانهزنبوری بیشتر در حفاریهای عراق و ساحل خلیجفارس بهدست آمده و به طور کلی، یکی از علائم مفید برای نشاندادن دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامی اند.» (همان: ۲۲). شیوه دیگر، کاربرد تکنیک تزئینی کنده کاری موسوم به شامیلیو ٔ است که شبیه به تکنیک اسگرافیتو است. نقشهای آن، نمایانگر توجه هنرمندان سفالگر به نقوش دوره پیش از اسلام است و بهنظرمیرسد که از روشهای اواخر دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامی است. «در این شیوه پس از شکل گیری سفال و پیاده کردن طرح لازم روی آن با ابزار نوکتیز شروع به لایهبرداری از نقش اصلى مى كردند. اين نوع ظرفها بهسبب استفاده از طرحهای دورههای تاریخی مانند نقش اسفنکسهایی با بدن شیر و سر انسان، عقاب، شیر و مرغ عنقا به ظروف گبری معروفشده و بیشتر منسوب به گروس و آمل و آق کند و یاز کند هستند و تحت نام ظروف اسگرافیاتو یا شانلووه شن اخته شده اند.» (کامبخش فرد، ۱۳۸۰: ۲۶۱). سفالینه های موسوم به گروسی از این دستهاند که بقای تمهای پیش از اسلام را نشانمیدهند. «برخی از تاریخنگاران هنرهای اسلامی کثرت موضوعات تزئینی ساسانی را در سفال دارای کنده کاری زیر مینا بررسی و ملاحظه کردهاند که بین این نقشها نقش آتشکده و نقش کرکسی بهچشممیخورد که فردی را که به جاودانگی می پیوندد، به آسمان میبرند.

تولیدات سفالگران این دوران بودهاست(تصویر ۳۳). از مراکز حکومت پارتیان همچون دوراروپوس، سوریه و سلوکیه آثار سفاليني بهدست آمده كه نشانگر رايجبودن كاربرد لعاب قليايي رنگ سبز\_آبی در این دوره است. همچنان که استفاده از لعاب سربی نیز، در این دوره گسترش یافتهاست. بنابر گفته وولف، لعاب سربی از میانه هزاره دوم ق.م در بابل ابداعشده و بهنظرمی رسد که در اثر مبادلات بازر گانی به وسیله پارتها، به چین و روم نیز راهیافتهاست. «تکنیک لعابکاری سفال در منطقه خاورمیانه، حداقل به هزاره دوم پیش از میلاد بازمی گردد اما تولید انواع متعدد این سفالینهها تا پیش از دوران پارتها و ساسانیان از سال (۶۵۰-۱۲۵۲/۱۵۰-۷۶۷) انجامنگرفتهاست.»(ویلسن آلن،۱۳۸۷: ۱۶). لعاب رایج دوره ساسانی نیز لعاب قلیایی سبز\_آبی است.

سلطه سیاسی و نظامی مسلمانان در ایران، تغییرات چندانی را در سفالگری نداشت چراکه، انواع سفالینههای زيبا را پيش از فتح در ايران توليدمي كردند. ازاينرو تشخيص سفالینههای پیش از اسلام از سفالینههای دوره اسلامی تااندازهای دشوار است. بااین همه، توجه به لعاب ها می تواند بهعنوان یکی از راههای تشخیص دراینباره، مدنظر باشد. با رویکارآمدن عباسیان و تشکیل حکومتهای محلی در ایران، فعالیتهای هنری و فرهنگی در ایران آغازشد و ازآنجاکه استفاده از ظرفهای زرین و سیمین دراسلام تحریم شدهبود، ساخت ظرف های سفالین با کیفیتی عالی و ظاهری زیبا و آراسته رونقیافت. این لعابها، گونههای مختلفی داشتند که ویژگیهای آنها قابل بررسی است.

# لعاب يکرنگ

سفالگری اسلامی در سدههای اول و دوم هجری(دوران بنیامیه)، دوره ابتدایی خود را پشتسرمی گذارد. در این دوره، دو دسته سفال معمول بوده است: ۱. سفال بدون لعاب و ۲. سفال لعابدار. سفال بدون لعاب ازنظر سبک تزئين و اسلوب، شيوه ساساني را ادامهمي دهد. سفال لعاب دار كه آن نیز، دنبالهرو تکنیک لعاب کاری دوره اشکانیان و ساسانیان است، همان کاربرد لعاب یکرنگ است که درواقع، سرچشمه ظرفهای لعابدار یکرنگ دوره اسلامی است. سفالگران از دوران اشکانیان باگونهای لعاب سبز مایل به فیروزهای و لعاب قلع مات آشنابودند آنچنان که در « دوره ساسانیان لعاب سبز قلیا و مات رایجبود. در این دوره از رنگ سبز در طیفی محدود نظیر سبز تند و یشمی استفادهشده و ظروفی بهشکل کوزههای کوچک و کاسههای بهنسبت گود با این لعاب تزئین شده است.» (توحیدی، ۱۳۷۹ : ۲۶۰)، (تصویر ۳۴).





۳۲.كوزه لعابدار زيويه (رفيعي، ١٣٧٧: ٢٠۴).

۳۳. گاو بالدار، بلندی ۱/۴ سانتیمتر. آجر لعابدار شوش قرن ۴ ق.م. (پوپ و آکرمن ۱۳۸۷ :۷۷).

استفاده از لعابهای سبز و آبی در تمام پایگاههای فرهنگ ساساني تا برقراري نظام واحد اسلامي معمول بوده است (تصوير ۳۵). در دوره عباسی نیز، ظروف با لعاب یکرنگ به دو صورت ساختهمی شدند. «دسته اول عبار تست از کوزههای بزرگ که لعاب سبز یا آبی شبیه به سفال دوره ساسانی را دارند. تزئین برجسته حاشیه با طرح نباتی بهوسیله طریقهای که بهنام فن باربوتین موسوماست، بهعمل می آمد و دسته دوم ظروف بهتری است شامل بشقاب کوچک و فنجان و بطری و غیره که تزئین برجسته قالبی که با لعاب سبز پوشیدهشده دارند. طرح تزئینی این ظروف که در سامره و شوش پیداشده دارای اشکال هندسی و نباتی و برگ است که روی ظروف سفالی دوره اشکانیان و ساسانیان نیز دیدهمی شود.» (دیماند،۱۳۸۳: ۱۵۸). از قرن سوم هجری، ایران بهتدریج از زیر سلطه خلفای عباسی بیرون آمد. ظهور حکومتهای محلی در ایران همچون طاهریان و سامانیان در خراسان و آل بویه در غرب ایران، پشتیبانی امرای محلی از زنده گردانیدن سنتهای کهن ایرانی و تشویق هنرمندان سبب افزایش کیفیت آثار هنری در این دوران شد که نمونههای آن را در سفالهای شمال شرق ایران مربوط به دوران سامانیان، می توان مشاهدهنمود.



۱۷/۸ سانتیمتر (همان: ۱۷۹).



۳۴. تنگ لعاب دار دوره اشکانی ۳۵. بطری ایران، قرن اول هجری. ارتفاع ۲۳ يا ساساني با لعاب سبز، ارتفاع حداكثر . قطر ١٣/٥ سانتي متر با پوشش لعاب سبز. این سفال ها به دوره ساسانی منسوب مي شوند كه ساخت آنها تا اوايل دوره اسلامي ادامهداشتهاست (جي گروبه،١٣٨۴: ١٨).

## لعاب گلی

از تکنیکهای به کاررفته در دوران ساسانی و اشکانی، استفاده از گلابه است که به دو صورت اعمال می شده است: ۱. استفاده از گلابه بهعنوان پوشش روی ظروف سفالین و ایجاد سطحی یکنواخت و یکدست. این روش فنی از دوران

پیش از تاریخ، بین سفالگران ایران رایجبودهاست. ۲. استفاده از گلابه به صورت انگوب که از تجربیات سفالگران پیش از دوره اسلامی است. «در این نوع تزئین ظرف ساختهشده از گل را که معمولاً دارای خمیر نخودی یا قرمز بودهاست پس از خشکشدن در دوغابی از گل نخودی فرومیبرند طوری که داخل و خارج آن یکنواخت با این دوغاب پوشاندهمی شد و پس از خشک شدن ظروف را به نقوش مورد نظر می آراستند.» (توحیدی،۱۳۷۹: ۲۶۲). متأسفانه، نمونه تصویری استفاده از این تکنیک در دوره پیش از اسلام یافتنشد. هرچند، گفتهشده که گلابه از شیوههای کهن نقشاندازی روی سفالینههاست که در دوره اسلامی نیز کاربردهای گستردهای در تزئینات سفالینهها داشتهاست. مانند سفالینه های موسوم به سیلوئت و یا سایه نما که نخست بدنه ظروف را با پوشش گلابه سیاهرنگ می پوشاندند و سپس، نقوش مورد نظر را روی آن حکاکیمی کردند و ظرف را با لعاب بیرنگ یا آبی فیروزهای می پوشاندند. این کار از تزئینات رایج دوره سلجوقی بودهاست. روش دوم استفاده از گلابه در ایجاد تزئینات رنگین است. این رنگها، به صورت طبیعی در خاک یافت می شوند و از شیوه های کهن نقشاندازی روی سفالینهها در دوران پیش از تاریخ و دوره تاریخی ایران پیش از اسلام است که در بسیاری از میدانهای فرهنگ سفالگری همچون سیلک و شوش به کارمیرفته و انواع نقوش با رنگ سیاه، خاکستری، قهوهای، قرمز روی بدنه سفالینهها ترسیممی شدند. «در اواخر سده نهم/سوم و اوایل سده چهارم در شمالشرق ایران و آسیای مرکزی نوع جدیدی از سفال موسوم به سفال با نقاشی گل رسی پدیدآمد و گسترشیافت. در این سبک گل رس سطح ظرف را پوشانده و از جاریشدن رنگ یا رنگها زیر لعاب سربی شفاف جلوگيرىمىكند.

درنتیجه، اجرای دقیق طرحهای کتیبهای، گیاهی و انسانی روی این ظروف امکان پذیرمی شود.» (فهروری، ۱۳۸۸ :۱۲). کاربرد تکنیک نقاشی با استفاده از گلابههای رنگین از تکنیکهای به کاررفته بر سفالینههای نیشابور و آمل در دوره سامانیان است(تصویرهای۳۶ و ۳۷). این تکنیک، اوایل دوره اسلامی، سدههای سوم و چهارم از انواع گوناگونی

برخوردارشد<sup>. ۲</sup>. «می توان گفت که سفال های دوران سامانیان رنگبندیهایی بر پایه رنگهای سفید تا قهوهای دارند که مورد اخیر طیف رنگهایی از زرد تا نارنجی و قهوهای و نیز قرمز را دربرمی گیرد. تضاد این رنگ با رنگ زمینه سفید آن بهشدت تأثیر گذاربوده و باوجود اینکه رنگ زمینه آن مشابه رنگ زمینه سفالینههایی بود که همان زمان در عراق ساختهمی شدند، اما تزئینات آنها تفاوتهایی شگرف باهم دارند. سفالینههایی از این نوع در مناطقی چون خراسان و ماوراءالنهر يافتشدهاند.»(ويلسن آلن، ١٣٨٧: ٢٢٠).

# لعاب سفيد قلع

سده سوم هجری، سفالگران مسلمان سامانی دستبه ابتكار جالبی زدند كه تقلیدی از لعاب سبك ادوار تاریخی ایران بود. هرچند، بنابر دیدگاه برخی از متخصصان استفاده از لعاب، قلع از ابداعات چینی هاست که دوره اسلامی از آن تقلیدشده اما باید گفت که «این مشکل بهطریق دیگری قبلاً حل شدهبود و آن تقلید از لعاب کاری اشکانیان در سلوکیه



(هرينگ،۲۳۷۶: ۲۳۷).



۳۷ . نیشابور قرن سوم وچهارم (رفيعي،٢٦٧٧: ٢١٠).

۲٨

بود که با افزودن اکسید قلع به بدنه، سطحی برای نقاشی ابداع کردهبودند.»(کامبخشفرد، ۱۳۸۰ :۴۵۹).

سفالگران سامانی برای تقلید از مصنوعات چینی هم عصر خود با افزودن اکسید قلع به لعاب، لعاب سفیدی تولید کردند که به عنوان آستر، روی ظروف سفالین را پوشش می داد (تصویر ۳۸) وبدنه این ظرفها را همچون بومی آماده نقش اندازی هنرمندانه آنان می کرد. کاربرد این روش، استفاده از گل رس سفید را بهمثابه گلابه ازبینبرد. ایران، نخستین زادگاه ظروف ماجولیکا است. سفالگران ایرانی برای پوشاندن بدنههای رنگی، از لعاب کدر و سفید قلع استفادهمی کردند (تصویر ۳۹) و «بدین ترتیب سفالگران جهان اسلام آن روز و در رأس آنها سفالگران ایرانی لعابهای سربی کدر قلع را که ۵۰۰ سال پیش ازمیلاد مسیح اوایل دوره هخامنشی بهوسیله ایرانیان باستان مورد استفاده قرارمی گرفت، احیاکردند. در خلال قرنهای سوم تا هشتم هجری زیباترین نمونههای ماجولیکا در ایران ساختهمی شده است.» (رحیمی و متین، ۱۳۶۸: ۱۵). این لعاب برای ایجاد تزئینات دیگری موسوم به تزئینات آبی روی سفید که دوره اسلامی و دوره عباسیان رواجیافت نیز، دارای اهمیت است(تصویر ۴۰). این ظرفهای آبی و سفید دیگربار دوره صفویه، ساخته شدند. «بااینکه به عقيده گروهي ساختن اين گونه ظروف دوران صفويه بهخاطر نقوشی مانند گل نیلوفر(لوتوس و سیمرغ) به تقلید از ظروف چینی بودهاست ولی با اطمینان نمی توان مبداء آن را چین دانست زیرا نمونههایی از ظروف سفالین با رنگهای کمیاب آبی تیره، روی زمینه مایل به آبی، از زمان پارتها و ساسانیان توسط هیأت اعزامی گیرشمن از شوش بهدستآمده و درواقع دوران عباسیان را میتوان دوره تجدید حیات این روش فنی دانست و چینیها در این تجديد حيات سهمي داشتهاند ولي مبدأ اين روش ايران بودهاست.»(رفيعي،١٣٧٧: ٥٠).

بدین ترتیب، دست کم میتوان استمرار سنتها و تجربههای ویژهای از لعابهای پیش از اسلام را تا چند سده در سفالینههای اوایل اسلامی، ردیابی کرد. در ادامه، تجربههای سفالگران اسلامی بود که سببشد تا دستاوردهای جدید در زمینه لعاب را به میراث سفال پیش از اسلام بیفزایند. برای نمونه، استفاده از لعاب سفید قلع که ریشه در سنتهای سفالگری پیش از اسلام ایران دارد، زمینه لازم را برای ابداع لعاب زرینفام در جهان اسلام پدیدآورد. نتیجه بررسیهای مطالعه پیشرو در (جدول ۱)، به گونه اختصار قابل مشاهدهاست.



۳۸. استفاده از لعاب سفید در آجرهای لعابدار دوره هخامنشی(شوش) (کامبخشفرد، ۱۳۸۰: ۵۵۸).



۳۹. کاسه سفالینه سفیدمات یا لعاب قلع قرن سوم هجری عراق، ارتفاع ۸/۸ و قطر دهانه ۲۴/۸ سانتیمتر (فهروری، ۱۳۸۸: ۱۱).



۴۰. بشقاب سفالین ازخمیر سفید با تزئینات آبی زیرلعاب شفاف، ارتفاع ۵/۵ و قطر دهانه۲۲/۵ سانتیمتر. شوش یا نیشابور قرن سوم هجری(رفیعی، ۱۳۷۷ ۲۰۹۰).

|                                           | يكول ٢-مسابهات متعاليت هاي فوره مناخر قبل ٦٠ السلام و اوايل فوره السلامي. |                                       |  |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--|
| سفال دوره اوایل اسلامی                    | سفال دوران متأخر قبل از اسلام                                             | تشابهات                               |  |
| قرن اول تا دوم هجری قرن سوم تا چهارم هجری | دوره ساسانی                                                               | فرم<br>خمچهها با دستههای<br>متعدد     |  |
|                                           |                                                                           |                                       |  |
|                                           |                                                                           | نقش<br>نقش عقاب                       |  |
| جام سفالین قرن چهارم هجری                 | سینی، فلزکاری ساسانی                                                      |                                       |  |
| تنگ اوایل اسلامی با نقوش برجسته           |                                                                           | شیوههای نقشاندازی<br>نقش برجسته وکنده |  |
|                                           | كوزه ساساني با نقش برجسته وكنده                                           |                                       |  |
|                                           |                                                                           | لعاب<br>لعاب سفيد قلع                 |  |
| کاسه سفالین با لعاب قلع سفید قرن سوم هجری | أجرهاي لعابدار وسفيد هخامنشي                                              |                                       |  |

جدول ۱-تشابهات سفالینههای دوره متأخر قبل از اسلام و اوایل دوره اسلامی.

(نگارندگان)

# نتيجەگىرى

مطابقت آثار سفالین اوایل دوره اسلامی با آثار سفالین دورههای تاریخی ایران، گواهی بر ادامه بسیاری از سبکهای سفالگری دورههای تاریخی ایران در فرم ظروف، نقوش مورد استفاده، شیوههای تزئین و رنگ لعابهای اوایل دوره اسلامی است. همچنان که این سبکها در قرنهای اول و دوم هجری و تا زمان مُلکرانی عباسیان نیز، ادامهیافتند. نتایج بهدست آمده از بررسیهای مقاله حاضر را می توان بدین گونه بیان کرد.

فرمهای سفالینههایی چون آمفوراها و خمرههای ذخیره آذوقه و قمقمهها با شباهت زیاد نسبتبه فرمهای پیش از خود در اوایل دوره اسلامی بازهم، تکرارمیشوند. این امر، درباره بسیاری از نقوش هندسی، حیوانی وگیاهی نیز اتفاقمیافتد با این تفاوت که نقوش بهکاررفته روی سفالینهها در اوایل دوره اسلامی، بیشتر نقشمایههای گچبریها، فلزکاریها و

۳.

منسوجات دوره ساسانی است تا نقوش سفالینههای دوره ساسانی. ضمناینکه، نقوش روی سفال دوره ساسانی بیشتر بهصورت نقش افزوده، نقش کنده و یا قالبی است و کمتر نقاشیشدهاند درصورتیکه، در دوره اسلامی نقاشیکردن سفالینهها به روشهای پیشین افزودهشد.

شیوههای نقش پردازی هم نخست، همان شیوههای دورههای پیشین است که بهمرور با تکنیکهای لعاب کاری تر کیبشده و پیشرفت شایانی کردهاست.

هرچند در ابتدا، تکنیکهای لعابکاری همان تکنیکهای دوره ساسانی و اشکانی است لیکن، در سدههای سوم و چهارم هجری بهعلت آشنایی سفالگران با آثار سفالین چینی و رقابت با آنان، ابداعات و نوآوریهایی همچون استفاده از لعاب سفید قلع و ساخت ظرفهای آبی و سفید در سفالگری دیدهمیشود. این نوآوریها برپایه بعضی از تجارب و آگاهیهای سنتی گذشته صورت گرفته و موجب تکمیل هرچه بیشتر آن شدهاست.

اگرچه سفالگری اوایل دوره اسلامی، در ادامه نفوذ روزافزون باورها و اعتقادات مذهبی و همچنین رقابت با تولیدات سفالین کشور چین، تحولات چشمگیری را در عرصه هنر سفالگری پدیدآورد لیکن تااندازهای زندهنگهداشتن سنتهای هنری گذشته بوده تااینکه آنها را ابداع کند. آن گونه که شاید بتوان گفت سفالگری اوایل دوره اسلامی، وامدار سفالگران دورههای پیش از اسلام بهویژه اشکانیان و ساسانیان است که با بهره گیری از همان سبکها و نقوش سنتی برای حاکمان جدید کارکردهاند. درواقع، اگر امروزه سفالگری بهعنوان یکی از دستاوردهای مهم دوره اسلامی شناخته می شود، شهرت خود را مدیون هنرمندان و سفالگران ایرانی است که با تلاش وکوشش میراث گرانقدر هنری خویش را با انواع ابداعات و ابتکارات درآمیخته و موجبات اعتلای آن را فراهمآوردهاند.

پی نوشت

1- Typolojy

2- James Wilson Allen

3- Arthur Lane

۴- Sgrafitto: واژهای ایتالیایی است که به معنی خراش است(رحیمی و متین، ۱۳۶۸: ۱۵).

۵- Barbotine: قراردادن خمیر ناز کی از گل از سوراخ کیسهای بهصورت مارپیچ روی سطح چرمینه سفالینهها.

6- Champlev

۷- Sphinex : حیوانی ترکیبی با بدن شیر و بال عقاب و سری انسانی که در بیشتر تمدنهای کهن بهعنوان نگهبان معابد وکاخها جلو ورودی به کار می فته است.

8- Engob

9- Silhouette

۱۰- انواع نقاشی گلابه، به چهار گروه تقسیممیشود: الف. سفالینه با پوشش گلی و نقش سیاه بر زمینه سفید که معمولاً تزئین کتیبهای دارند. ب. سفالینه با پوشش گلی و نقوش رنگارنگ روی زمینه سفید با نقوشی از انسان و حیوان وگیاهان. ج. سفالینه لعاب گلی با لعابهای درخشان معروف به زرینفام اولیه که معمولاً درخشندگی خاصی داشت. د. سفالینه لعاب گلی با نقوش سیاه روی زمینه زرد(توحیدی، ۱۳۷۹: ۲۶۳–۲۶۲).

۱۱- ماجولیکا، از نام جزیره(majorca) در اسپانیا گرفتهشدهاست. در این جزیره مسلماننشین از اوایل قرن پانزدهم، ظرفهایی با لعاب کدر قلع مشهور به ماجولیکا ساخته و به دیگر نقاط جهان فرستادهمیشد(رحیمی و متین، ۱۳۶۸: ۱۵).

### منابع

| برند، باربارا.(۱۳۸۳). <b>هنر اسلامی</b> ، ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مرکز نشر مطالعات هنری.                      | - |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| پوپ، آرتورآپهام و آکرمن، فیلیس.(۱۳۸۷). <b>سیری در هنر ایران</b> ، ترجمه سیروس پرهام، تهران: علمی و فرهنگی.         | - |
| توحیدی، فائق.(۱۳۷۹ ). <b>فن و هنر سفالگری</b> ، تهران: سازمان چاپ و انتشارات فرهنگ اسلامی.                         | - |
| حسن، زکیمحمد.(۱۳۷۷). <b>هنرایران در روزگار اسلامی،</b> ترجمه ابراهیم اقلیدی، تهران: صدای معاصر.                    | - |
| حسنزاده، یوسف.(۱۳۸۴). تأملی بر هنر مانایی، <b>باستانشناسی و تاریخ</b> ، (۳۹و۴۰)، ۵۰–۴۱.                            | - |
| جیگروبه، ارنست.(۱۳۸۴). <b>سفال اسلامی</b> ، ترجمه فرناز حائری، تهران: کارنگ.                                       | _ |
| دیماند، موریساسون.(۱۳۸۳). <b>راهنمای صنایع اسلامی،</b> ترجمه عبدالله فریار، تهران: علمی و فرهنگی.                  | - |
| رفيعی، ليلا.(۱۳۷۷). <b>سفال ايران</b> ، تهران: يساولی.                                                             | _ |
| رحیمی، افسون و مهران متین.(۱۳۶۸). <b>تکنولوژی سرامیکهای ظریف</b> ، بیجا: شرکت صنایع خاک چینی ایران.                | _ |
| زمانی، عباس.(۱۳۹۰). <b>تأثیر هنر ساسانی در هنر اسلامی،</b> تهران: اساطیر.                                          | - |
| فهروری،گزا.(۱۳۸۸). <b>سفالگری جهان اسلام</b> ، ترجمه مهناز شایستهفر. تهران: مرکز نشر مطالعات هنر اسلامی.           | - |
| کیانی، محمدیوسف.(۱۳۵۷). <b>مجموعه نخست وزیری،</b> تهران: انتشارات مخصوص نخستوزیری.                                 | - |
| (۱۳۷۹). پیشینه سفال و سفالگری درایران، تهران: نسیم دانش.                                                           | - |
| کامبخشفرد، سیفالله.(۱۳۸۰). <b>سفال و سفالگری در ایران از ابتدای نوسنگی تا دوران معاصر</b> ، تهران: ققنوس .         | - |
| موسوی خامنه، زهرا.(۱۳۸۶). <b>مجسمه سازی</b> ، تهران: سمت.                                                          | _ |
| وولف، هانسای.(۱۳۷۲). <b>صنایع دستی کهن ایران</b> ، ترجمه سیروس ابراهیمزاده. تهران: انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی. | - |
| ویلسنآلن،جیمز.(۱۳۸۳). <b>سفالگری از آغاز دوران ایلخانی در موزه آشمولین آکسفورد،</b> ترجمه مهناز شایستهفر،          | - |
| تهران: مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.                                                                                   |   |
| <b>سفالگری اسلامی</b> ، ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.                                     | _ |
| هرینک، ارنی.(۱۳۷۶). <b>سفال ایران در دوره اشکانی</b> ، ترجمه حمیده چوبک، تهران: سازمان میراث فرهنگی.               | _ |
|                                                                                                                    |   |

- Feheravari, G. (2000). Ceramics of the Islamic World in Tareq Rajab Museum. London & New York: I.B.Tauris Publishers.
- Lane, A. (1947). Early Islamic Pottery. London: Faber and Faber.
- Manners, E. & Hugo, F.M.(1998). Ceramics Source Book. Grange.books ltd.

دریافت مقاله: ۹۱/۵/۱۵ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# تحول پدیدارشناختی خط-نقاشی از منظر نشانه-معناشناختی با مطالعه موردی پنج اثر\*

محمد هاتفى \*\* حميدرضا شعيرى \*\*\*

چکیدہ

نشانه-معناشناسی از رهگذر تحلیل گفتمان و با التفات به مقولههای پدیدارشناختی به چگونگی شکل گیری معنا در متن را بررسی میکند. در این میان به وجوه مختلف حسی، ادراکی و جسمانهای و سوژگانی متن هم توجهمی شود. از سوی دیگر، هرگونه بررسی گفتمانی خواهناخواه باید در چارچوب نظامهای گفتمانی صورت پذیرد.

بنابر اصل بالا نگارندگان در پژوهش حاضر، با گزینش اتفاقی پنج اثر نقاشی-خط با مضمون واحد بسم ا...، درنظردارند با رویکرد نشانه-معناشناختی مبتنیبر تحلیل گفتمان پدیدارشناختی، به شیوهای توصیفی-تحلیلی چگونگی تعامل دو عنصر اساسی تشکیلدهنده هنرخط-نقاشی را در چارچوب متن مورد ارزیابی قرار دهند. بهبیان دیگر پرسش اصلی این پژوهش این است که چگونه دو عنصر اساسی تشکیل دهنده هنرخط-نقاشی در متن، با یکدیگر وارد تعامل معنادار می شوند. نهایت، با بررسی های انجام شده در تحقیق حاضر، معلوم شد که تعامل متن کلامی و تصویر، در کل پیروی از روابط میان تمامی عناصر گفتمان است و فرایندی پویا را از یک نظام معناداری کلاسیک و برنامه مدار به سوی یک نظام تصادفی معنا نشان می دهد که در آن اوج ادغام نظام کلامی در دل یک نظام تصویری، دیده می شود.

این دستاورد، ضمن تأیید دیدگاه لیوتار مبنیبر برخورداری تصویر از وجوه ضدگفتمانی، بیانگر آن است که بهتناسب غلبه عنصر بصری بر کلامی عبور از یک وضعیت برنامهمدار به یک وضعیت تصادفی و براساس ریسک و احتمال دیدهمیشود. این دستاورد، دیدگاه لیوتار را به آنچه *لاندوفسکی* درباره نظامهای گفتمانی مطرحمی کند، متصل می کند. افزون براین بنابر دستاورد تحقیق، نظام کهنالگوی استعاری و اسطورهای مدنظر *لیکاف و جانسون* که از سوی کرس و لوون در تحلیل رابطه متن و تصویر استفادهمیشود، در پارهای متناه ایراثر ورود عنصر خودآگاهی به بستر تولید و معناداری متن، وارونه می گردد. این مسأله فرضیه انگیخته بودن نشانهها را که پیرو خودآگاهی به بستر تولید و معناداری متن، وارونه می گردد. این مسأله فرضیه انگیخته بودن نشانهها را که پیرو م*هلیدی* از سوی کرس و لوون مطرحمیشود، به نفع ادعای مکتب پاریس مخدوش می سازد. ضمن اینکه، تحقیق حاضر نشانمی دهد که می توان با همافزایی میان الگوی نظامهای گفتمانی لاندوفسکی، فضاهای نشانه ای لوتمن و حاضر نشانمی دهد که می توان با همافزایی میان الگوی نظامهای گفتمانی لاندوفسکی، فضاهای نشانه ای لوتمن و حاضر نشانمی دهد که می توان با همافزایی میان الگوی نظامهای گفتمانی لاندوفسکی، فضاهای نشانه ای لوتمن و باخبر نشانمی دهد که می توان با همافزایی میان الگوی نظامهای گفتمانی لاندوفسکی، فضاهای نشانه ای لوتمن و باین شان می دهد که می توان با همافزایی میان الگوی نظامهای گفتمانی لاندوفسکی، فضاهای نشانه ای لوتمن و باین شانسی مدنظر کرس و لوون یک نظریه کلان پدیدآورد. این امر درعین حال، توجیه گر سیر تحول خط انقاشی به نقاشی حط در یک فرایند دیگری محور (اخلاق و مرامی) به تناسب غلبه تصویر است که یک فضای نشانه ای خلاق را در یک وضعیت درزمانی به نحو انضمامی و متقارن با نظام گفتمانی ریسکپذیر، نمایان می سازد، که از جلاق و مرامی باز مار گفتمانی ریسکی به یایان می سازد، که از جوه خور خط دیگاهی عضای می ازد، که از جویه خور آگاهی گفتمانی هم برخوداراست.

كليدواژگان: پديدارشناسي، تحليل گفتمان، تعامل، نظام كلامي، نظام بصري.

<sup>\*\*</sup>دانش آموخته دکتری، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران (نویسنده مسئول). mo.hatefi@yahoo.com \*\*\* \*\*\*دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

#### مقدمه

نقاشی – خط، یک شیوه تولید هنری مبتنیبر تلفیق نقاشی و خطاطی است که بهویژه از دهه ۱۳۴۰ به این سو، باتوجهبه استقبال نکردن هنر مدرن از مؤلفههای سنتی، میتوان آن را ذیل هنر پستمدرن تعریف کرد. هنرمند تولید کنندهٔ یک اثر خط-نقاشی، نشانههای کلامی را از روش ترکیب بندی با عناصر تجسمی و بصری به هنر گرافیک و نقاشی پیوندمی دهد. طی تاریخ سیر تکامل این شیوه بیان همراه عناصر بصری هنر نقاشی نظیر رنگ، حجم و کادر بود. لیکن به تدریج، عناصر بصری نقاشی و حتی عکس و دیگر تمهیدات بصری برای رسیدن به گونهای از انتزاعی گری صرف، بر کلیت متن غلبه یافتهاند. در هرحال، مسألهای که در تحلیل این گونه متن ها پیش میآید، این است که عناصر خوش نویسی (کلامی) و نقاشی (بصری)، چگونه و تحت چه شرایطی برای تولید معنا با یکدیگر آمیزش مییابند.

براساس اینکه تمام متنهای نمونه در پژوهش حاضر، ازلحاظ ماده محتوای کلامی یکسان و همه درباره بسمالله ... هستند، باید گفت وظیفه تغییر و ایجاد معناهای جدید به کلی برعهده تمهیدات و عناصر بصری و صورت بیان اعم از صورت نوشتاری یا تصویری، قرار گرفتهاست. آنچه گفتهشد، فرضیهای است که نگارندگان تلاش برآن دارند که براساس مبانی، نظریهها و روشهای رویکرد نشانه-معناشناسی در این مقاله، آن را بررسی کنند. برای این تحلیل، پنج نقاشی-خط بر گزیدهشد که درون متن با شمارههای منطبق بر اشکال، مورد استناد قرارمی گیرند.

#### پیشینه پژوهش

در بررسی منابع موجود، تحقیق خاصی که چگونگی شکل گیری معنا در نقاشی-خط را براساس وجوه گفتمانی و تعاملی میان عناصر کلامی و بصری و از رهگذر نشانه-معناشناسی پی گرفتهباشد، یافتنشد. البته، ناگفتهنماند که سجودی(۱۳۹۰)، در تحقیقی باعنوان "نشانهشناسی نوشتار: با نگاهی به رسانه، ادبیات و هنر خوشنویسی" که در کتاب "نشانهشناسی: نظریه و عمل" چاپشدهاست، آثاری از خط-نقاشی را بررسی کرده و در جاهایی نیز به ارزیابی رابطه متن و تصویر نزدیکمی شود. لیکن، آنچه در پژوهش سجودی مدنظر قرار گرفته، این است که نشان دهد آیا نظام مادی نشانهها در قالب انواع اشکال مادی نظیر انتخاب قلم که در نحوه نگارش خط به کارمی رود، می توانند در معناداری نقشی داشتهباشند، که طبعاً پاسخ پژوهشگر،

مثبت است. اما آنچه در پژوهش حاضر مورد توجه است، چگونگی معناداری تعاملی دو عنصر خط-نقاشی زیر چتر گفتمان و در فضای گفتمانی است. درنتیجه، هدف تحقیق کاملاً متفاوت با آن پژوهشها است. ازاینرو، بهناچار از شیوه درزمانی و فرایندی بهجای شیوه همزمانی که در پژوهش قبلی به کار گرفته شده بود، استفاده می شود.

با نگاهی بر پیشینه هنر نقاشی-خط در ایران اینچنین دریافتمی شود که برای برخی نقاشان نوگرا که درجهت یافتن هویت ملی ازطریق خط، میخواستند راهی از مدرنیسم به سنت یا برعکس بگشایند و به نتیجهای سنتی-مدرن دستیابند، در قلمرو نقاشی معاصر ایران میتوان برای نقاشی-خط جایگاه خاصی قائل شد. در ایران پیش نمونه های نقاشی-خط را در دوران قاجار میتوان دید ولی شکل های کنونی آن، پس از پیدایش جنبش سقاخانه <sup>۲</sup> متداول شدهاست (خصوصی نیاکی، ۱۳۸۵: ۱۲۲ - ۱۲۱).

درهرحال، در این هنر چنانچه حاکمیت اثر با شکل، فرم و رنگ باشد باعنوان نقاشی - خط و اگر حاکمیت با خوشنویسی باشد، باعنوان خط -نقاشی شناختهمی شود. به بیان دیگر، گاه اثر از آنجاکه قالب خط نوشتاری را دارد، کنار خوش نویسی قرارمی گیرد و گاه نیز، با توجه به اینکه با رنگ عجین و توأم گشته، آن را کنار نقاشی قرارمی دهند (همان: ۸-۳).

ازاینرو، دو عنصر اصلی و شاید تنها عناصر تشکیل دهنده صورت بیان یک اثر خط-نقاشی یا نقاشی-خط، درواقع دو عنصر خط و نقاشی هستند و در یک سطح کلی تر باید گفت، دو عنصر نوشتاری(کلامی) و تصویری. پس در تحلیل هر اثری از این دست، باید اساس تحلیل را بر نحوه تعامل این دو استوار ساخت. بنابراین درادامه، پژوهشهایی معرفی خواهندشد که نحوه تعامل متن کلامی و تصویر را ارزیابی کردهاند و بدون آنکه مرز مشخصی را میان انواع آثار از قبیل کتاب مصور و یا نقاشی خط بگذارند، این روابط را در تمامی این گونههای هنری سهیم می دانند.

در پژوهشهای نگاشتهشده، برای برتری رابطه میان نوشته و تصویر، دلایلی ارائهشدهاست. ازجمله اینکه رولانبارت<sup>۲</sup> با استفاده از اصطلاحاتی چون "شرح" و "لنگر" براین باور است که این دو در جاهایی به بازگویی معنای موجود در دیگری میپردازند و در جاهایی، باعث تثبیت آن معنا میشوند(Barthes, 1977:۱۲۷).

شگفتانگیز آنکه، در همان حال که این نظریه پردازان درباره برابری میان هنر و ادبیات بحثمی کردند، آگاهانه

از بین متن و تصویر، یکی را بر دیگری برتریدادهاند. با برتری بخشیدن متن بر تصویر، بهنظر می رسد آنها یک رابطه سلسله مراتبی میان متن و تصویر قائل شدهاند که امور بصری را ذیل کلامی مینشاند. بااینوجود به اعتقاد *میشل<sup>۳</sup>،* براثر چرخش تصویری که در دوره معاصر بهویژه از دهه ۱۹۶۰ به این سو رخداده، هنوز زمینه مطالعاتی بسیار جدید فرهنگ بصری برای فائقآمدن بر جایگاهی که متنیت در پیوند با ساختار گرایی و پساساختار گرایی دهههای ۱۹۷۰ و ۱۹۸۰ اشغال کرد، پادزهری پیشنهادمی کند. به اعتقاد وی، این چرخش تصویری هر چه باشد، «آشکاراست که بهمعنای بازگشت به تقلید ناب، رونوشتبرداری یا نظریههای بازنمایی و یا متافیزیکهای احیاشده مبنی بر ایجاد حضور توسط تصویر نیست بلکه، این مسأله نشان میدهد پس از افول دورهای که تحت سلطه مطالعات یا یارادایم زبان شناختی و نشانه شناختی بود، باردیگر این توجه حاصل شده که تصویر می تواند بین وجه بصری، جهاز، نهادها، گفتمان، جسمها و ...، یک تأثیر و تأثر پیچیده ایجادکند. این چرخش تصویری، حکایت از تشخیص این نکته دارد که تماشاگری(نگریستن، نظر کردن، و دیگر انواع مشاهده بصری از قبیل دیدزدن، پاییدن و ...)، مى تواند همچون انواع مختلف خواندن و اشكال متعدد آن، مسائلی عمیق را پیش پای ما گذارد. همچنین این چرخش حکایت از تشخیص این نکته دارد که تجربه یا سواد بصری را ممکناست نتوان براساس تجربه مدل زبان شناختی به طور كامل توضيحداد.»(Mitchel,1994: 16).

به هر حال امروزه رویکردهایی چون نظریه های فمینیستی، پسااستعماری، واسازی، نشانه – معناشناسی یا سمیوتیک و تحلیل روان شناختی در حال تدوین اصول مقایسه ای جدید هستند و یا نظریه انتقادی ای را به کار گرفته اند تا هر طور شده به پرسش های نظری مبنایی در راستای پوشش شکاف میان تصویر و متن پاسخدهند. ضمن آنکه، بسیاری از نویسند گان خوزه گفتمان چند رسانه ای به جستجو در دستور شیوه های نشانه شناختی مختلف هم پرداخته اند (Ress & Leeuwen نشانه شناختی مختلف هم پرداخته اند (2004: 182-211 یا کلامی و نظام بیان تصویری دو نظام مختلف و متمایز از یا کلامی و نظام بیان تصویری دو نظام مختلف و متمایز از میکنیگرند که هر کدام دارای دستور و نظام خاص خود شان هستند. برای نمونه، کرس و لوون <sup>۱</sup>(۱۹۹۶) معتقدند اگر در نظام زبان به هنگام تقاضا الفاظی همچون "خواهش میکنم" و "کمک" به کاربرده شوند، در نظام بیان تصویری از نگاه خیره یا مستقیم بهره می گیرند. همان طور در زبان با

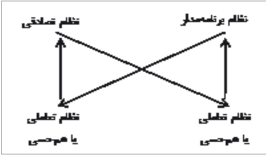
استفاده از کلمات دلالت کننده، بر اهمیت یک موضوع تأکید می شود لیکن در نظام بصری، امر مهم در پیش زمینه، بالا و یا مرکز متن و متقابلاً عناصر بی اهمیت در پایین، حاشیه و یا پس زمینه متن قرار داده می شوند.

یکی از نظریات بسیار مهم درباره تمایز میان دو سیستم نشانهای کلامی و تصویری، شاید دیدگاه *لیوتار<sup>4</sup>* در کتاب "گفتمان/ تصویر "(۲۰۱۱) باشد. در این کتاب، لیوتار تصویر را اساساً دارای وجهی ضدگفتمانی میداند. وی، اصطلاح گفتمان را به فرایند بازنمایی از طریق مفاهیم اطلاق می کند و معتقداست زبانشناسی ساختاری *سوسور <sup>1</sup>* تجسم عینی این روند گفتمانی کردن فضای متنی است که تمامی تأثیرات و نتایج زبان را تا سطح معانی خلقشده ناشی از بازی بین بازنمایی زبانی فهم می کند؛ بر حسب جدولی از عناصر متضاد و مخالف که روی همرفته زبان را تشکیل می دهند یا زبان را می سازند. همچنین براساس اعتقاد لیوتار، آنچه معادل نقش گفتمانی سازی را در حوزه فضای مجازی یا تصویری ایفامی کند، جایگاه و نقش چشم انداز است که به همان اندازه

در دیدگاه وی، امر تصویری دربرابر بازنمایی، مقاومتمیورزد و ازهرگونه بازنمایی یا ارائهشدن به گونهای عینی و مادی سربازمیزند. درواقع، تصویر بهمثابه یک دیگری، یک روایت خُرد متناقض با گفتمان روایی و درنتیجه همچون یک روایتشکن وارد عرصهمیشود.

### روش تحقيق

هنوز میان پژوهشگران توافق نظر مبنی براینکه آیا نشانه-معناشناسی یک علم است یا یک نظریه، روش و رویکرد و یا همه این موارد را دربرمی گیرد، نیست. بااین وجود، آنچه در این پژوهش از آن باعنوان نشانه-معناشناسی صحبتمی شود، رویکردی است که از آن با نام "مکتب پاریس" یادمی شود. نشانه معناشناسی در تداوم نشانه شناسی که به طبقه بندی نشانه ها و بررسی نحوه کار نشانه ها می پرداخت، از دهه ۱۹۲۰ به این سو با تمرکز روی متن و گفتمان، مقوله معنا را در مرکز طرف، نظریه پردازان مکتب پاریس از رهگذر روایت شناسی معنا را در متون پیشکشیدند. این روایت شناسی که در معنا را در متون پیش کشیدند. این روایت شناسی که در قالب مربع معناشناختی، قطب شناسی ساختگرا و صلب پیشین را به یک تحول پویا میان این قطبها تغییرداد، بهمثابه تعریف مبنایی تحقیق بر گزیده شده است. فونتنی از نشانه-معناشناسان مطرح این مکتب، گفتمان را نتیجه به کارگیری کنشی فردی می داند که ما را از زبان به چیزی فراتر از آن سوق می دهد و گفته پردازی را بر جریانی اطلاق می کند که طی اعمالی محصولات مورد استعمال زبان را برای استفاده گفتمان فرامی خواند. اما نکته مهم این است که این فراخوانی همواره با تغییر این محصولات به محصولاتی جدید همراه است. این مسأله نشان می دهد که پیش از شکل گیری گفتمان، معنی هایی در زبان وجوددارند که می توانند به صورت مواد خام در اختیار گفته پرداز قرار گیرند. گفته پرداز هنگام تولید فردی گفتمان، یا این معنی های موجود در زبان را فراخوانده، بالقوه می سازد و مجدداً به کارمی گیرد یا آنها را چنانکه گفته شد، هر گونه بررسی معنا باید در چار چوب نظام های گفتمانی صورت پذیرد که لاندوفسکی الگوی آن



(Landowski, 2005: 43)

را ارائهدادهاست. این الگو درواقع وجه تکامل یافته و کلان نگر مربع معناشناختی گرمس است. به اعتقاد وی، نظامهای گفتمانی را می توان با توجه به ویژگیهای نشانه - معنایی حاکم بر آنها به سه دسته کلی؛ برنامهمدار، تعاملی یا هم حسی و تصادفی بخش بندی کرد که از اولی به آخری و برعکس، جهت گفتمان می تواند متفاوت باشد (Landowski, 2005: 43). باید بیان کرد که به همان اندازه که از نظام گفتمانی

بیت بین ترو که بیشتان مداره که از صحم عسانی دوری گزیدهمی شود، فضای گفتمان هم از وضعیت خطی، پیش بینی پذیری، روایی، کنشی و کنترل پذیری و برنامه مداری به سمت الگوهای غیر خطی، مبتنی بر احتمالات، غیر روایی و احساسی و رخدادی سیرمی کند. بنابر سیال بودن وضعیت های گفتمانی، این وضعیت می تواند در جهت عکس نیز رخ دهد. یکی دیگر از نظریات نشانه – معناشناختی که یک الگوی

کلان برای تحلیل وضعیتهای نشانه معناسا حلی که یک بلوی کلان برای تحلیل وضعیتهای نشانه-معنایی را ارائهمیدهد، نظریه فضاهای نشانهای *لوتمن*<sup>۱۳</sup> است که با نام *سمیوسفر*<sup>۱۴</sup> از سوی او معرفیشدهاست(Lotman, 1990: 2005). بنابر نظر لوتمن، در کل سه فضای نشانهای وجوددارد: در فضای سپس در محور تنشی ارائهشده ازسوی *فونتنی زیلبربرگ<sup>6</sup>* وجوه شناختی پیچیدهای یافت. امروزه، نشانه-معناشناسی بیشتر رویکردی معناگرا قلمدادمی شود که با استفاده از پدیدارشناسی، وجوه عمیقتری از تعاملات بیناسوژگانی را از راه بررسی تبادلات حسی و ادراکی میان سوژههای متن و وجوه اجتماعی، فرهنگی، سیاسی و ... پیمی گیرد. نشانه-معناشناسی در تمامی این موارد، به اطلاعات درون متن بسنده می کند و برای بررسی متن، چارهای جز بررسی گفتمان درون متن ندارد. ازاینرو، گفتمان در مرکز هرگونه بررسی نشانه-معناشناختی قراردارد و نظامهای گفتمانی لاندوفسكى بيانمىكنند كه چگونه مىتوان اين تحولات پیچیده را روی محورهای تحول این نظامها، که همان محورهای تحول معنا هستند، نشانداد. شایان یادآوری است که تعریف گفتمان به آن صورت که در مکتب نشانه-معناشناسی پاریس معرفیمیشود، از تعریف *یلمزلف<sup>۱۰</sup> و بنونیست*<sup>۱۱</sup> وام گرفته شده است<sup>۱۲</sup> یلمزلف، برای هر گونه تحول نشانهای نخست به یک فضای نشانهای قائل است و سپس، آن را براساس تجزیه به دو سطح بیان و محتوا و تجزیه هر کدام از آنها به دو سطح؛ ماده بیان و صورت بیان و دو سطح؛ ماده محتوا و صورت محتوا، تجزیه و تحلیل می کند. به اعتقاد وی، هرکدام از سطوح با یکدیگر فراتر از ارتباط و تعامل کلیشهای، وارد یک تعامل نیمهنمادین میشوند و در این سطح است که میتوان تحولات صورت گرفته در سطح بیان را به سطح محتوا نسبتداد. این همه، از رهگذر عنصری به نام جسمانه رخمیدهد. ازاینرو، حضور یک عنصر گفتمانی در صورت بیان یک متن میتواند در وضعیت نیمهنمادین، بهمعنی زندگی و متقابلا غیاب آن، می تواند به معنای مرگ آن/او باشد (شعیری، ۱۳۸۵: ۵۵-۴۵).

براساس توجه به فضای نشانه ای که یلمزلف مطرحمی کند، بنونیست گفتمان را گفته پردازی یک سوژه گفته پرداز می داند که در چارچوب فضای نشانه ای از طریق یک گفته یاب، دریافت می شود.دراین باره بنونیست گفتمان را به کار گیری زبان به واسطه عمل استعمال فردی می داند و در این طرز کار کردی گفتمان که در به کار گیری گفتمان تجلی می یابد، ۲- حضور فردی که به واسطه عمل زبانی تحقق می یابد و ۳-جنبه استعمالی زبان که می توان آن را جستجو در انباشته ها و حافظه های جمعی و فرهنگی دانست که به واسطه همان عمل زبانی، فردی می گردند» (همان: ۱۳).

این تعریف از گفتمان، سپس دستمایه نظریهپردازان نشانهشناسی مکتب پاریس قرارگرفت که در این مقاله

نشانگانی نخست نشانهها در یک وضعیت مبتنیبر تکرار و کلیشه به سرمیبرند و از گونهای انجماد برخوردارند اما به تدریج، براساس عبور از وضعیت میانی که نشانگر نوعی عبور و انتقال است، به فضای سوم وارد می شوند و سپس، نشانه ها در تلاقی با مرزهای دیگر نشانگانی به فضای خلاقیت، تناوب و دگردیسی های بی پایان، فضای سوم، قدممی گذارند. فضای سوم، یک فضای گفتگو را ترسیم می کند که در آن، مرزهای خود و دیگری درهم تنیده می شوند(,Lotman 38 :1999

نشانه شناسی لایه ای سجودی نیز، از دیگر نظریاتی است که می تواند درراستای تجزیه و تحلیل عناصر همه متنها و از جمله متنهای تصویری و چند وجهی(مختلط)، یاریگر پژوهش حاضر باشد. چراکه هر اثری که در قالب یک متن تجسم مى يابد، خواەناخواه متشكل از لايەھايى است. این نظریه روشی را در اختیار پژوهشگر میگذارد تا این لایهها را به گونه انضمامی از یکدیگر جداسازد. ازاینرو در تحليل آثار بدين صورت عمل خواهد شد كه نخست، متن ها به اجزای کلامی و بصری تجزیهمی شوند و سپس، تحولات گفتمانی و نحوه معناداری نشانهها در بستر نظامهای گفتمانی بررسی خواهندشد. تلاش نگارندگان در این مقاله بر آن است تا هریک از عناصر خط و نقاشی را بهمثابه دو عامل گفتمانی درنظربگیرند. این امر، کموبیش به دو اصطلاح گفتهپرداز و گفته یاب مدنظر بنونیست نزدیک خواهدبود. البته، بهنظرمیرسد دو اصطلاح گفتهیاب و گفتهپرداز، بیشتر سوژههای انسانی را به ذهن متبادرمیکنند. اگرچه در داستانهای تمثیلی، غیرانسان نیز می تواند در جایگاه سوژه گفته پرداز، قرار گیرد.

افزونبر اینها و باوجود تفاوتهایی در رویکرد، در این پژوهش از مؤلفههای کاربردی تحقیق کرس و لوون(۱۹۹۶) که پیشتر از آنها یادشد، بهویژه در تحلیل شیوه ترکیببندی متنها نیز، بهره گرفته خواهدشد.

### بحث اصلى

نخستین نمونه متنی که در این بخش بررسیمی شود، یک نمونه کلاسیک استفادهٔ خط در بستر نقاشی است که از عناصر نقاشی، تنها نشانه های تجسمی ازقبیل رنگ و کادر را در آن می توان یافت. آنچه در تصویر ۱ دیده می شود، سطح پایه و حداقلی تعامل و ارتباط دو عنصر خط و نقاشی است بااین تفاوت که مؤلفه های کلامی، آشکارا بر مؤلفه های نقاشی غلبه دارند. به ویژه آنکه، متن کلامی در پیشانی متن کل هم قرار داده شده است.

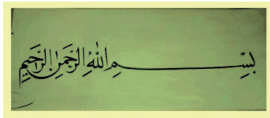
در این تصویر، یک متن کلامی وجوددارد که به گونهای خطی، از سمت راست به چپ نوشتهشده و بر کلیت فضای

متن حاکم است. برخلاف یک متن نوشتاری عادی در این متن، از کادر و نیز عنصر رنگ در زمینه استفاده شده است لیکن، باتوجه به نشستن متن کلامی به نحو برجسته در پیش زمینه، مطابق تحلیل کرس و لوون (:Kress & Leeuwen, 2006) دطابق تحلیل کرس و لوون (:1806, 2006) دالا-182) می توان گفت عنصر بصری در خدمت یا تحت سلطه عنصر کلامی است. این گونه، فضای خوانش روایت مدار و مبتنی بر گفته و نه گفتمان، بر کل متن بر تری می یابد.

این متن، معنای رایج نشانههای کلامی را برای تولید محتوا به کارمی گیرد و به نظرنمی رسد عناصر بصری، تهدیدی برای معناداری کلیشه ای آنها باشند. چراکه این نشانههای کلامی، صورت بیانی یک نظام کلامی غیرنشاندار را تجلی می بخشند. در نتیجه، متن از معنایی جمعی و عمومی برخورداراست. به بیان دیگر، همه آن را به یک صورت قرائت می کنند. این متن را باتوجه به این ویژگی ها، باید متنی کلاسیک دانست که تناسب کامل دارد و تنها در حریم خاص خود می پذیرد و نشانه ها حضوری بی دغد فه و منطبق بر تجارب می پذیرد و نشانه ها حضوری بی دغد فه و منطبق بر تجارب را به نمایش می گذارند. این متن را به آسانی می توان به زبان دیگری بر گرداند. این وجه ساخت گرایانه، در خود متن نهفته است.

بنابرآنچه گفته شد، می توان بیان داشت که گونه گفتمانی کلاسیک که در تصویر ۱ دیده شد، از یک نظام بازنمودی بهرهمی برد که طی آن از سازوکاری کلیشهای، نظام بسته، شرایط معنایی قابل پیش بینی، انسجام، ثبات و پایداری معنایی و هم نشینی منطقی عناصر بر خور داراست. این نظام بازنمودی که بیشتر به صورت فرایندی و دارای ارتباط همنشین عمل می کند موجب می شود نشانه، بر خور دار از توازن قلمداد شود و حتی حضور فراگیر نشانه های بصری از معناداری خطی و روایی آن در قالب نشانه های سرراست کلامی جلو گیرینکند.

متن روایی و خطی بالا، متنی است که دارای قواعد کنش است. بهعبارتی از ساختار جمله پیرویمی کند: فاعل+مفعول+فعل. ازاینرو میتوان گفت این متن به کلاسیکترین وجه، معنا تولیدمی کند و بسیار طبیعی و عادی هم جلوهمی کند.



تصویر ۱. خط-نقاشی، پدیدآورنده: نامعلوم (جشنواره بسما...: (www.besemella.ir.)





تصویر ۲. خط-نقاشی از علی عظیمی(باغ بسما...: ۴۲)

در تصویر ۲، بااینکه یک لایه کلامی دیدهمی شود که به گونه ای واحد در مرکز کادر قرار گرفته است و حرکتی را از راست به چپ طبق خوانش فرهنگی شناخته شده، به نمایش می گذارد لیکن، نگارش یا صورت بیان آن دارای وجه خاصی است. بدین گونه که حرف «باء» بدون دندانه نوشته شده است و خواننده با گونه ای نیروی مستقیم و کششی از سمت راست مواجه است که این نیرو سپس در بقیه حروف شکسته می شود. واژه الله، بیرون از خط و بر بالا/ صدر متن کلامی قرار گرفته است. تمامی حروف، حتی نقطه ها و نیز فتحه ها و کسره ها، عناصر زبرزنجیری، کاملاً چسبیده بهم هستند و هیچ جزئی نیست که در نقطه ای، با دیگر اجزا یا پیکره متن تماس فیزیکی نداشته باشد.

در وجه بصری متن، لایه هایی روشن و تاریک دیده می شود که کادر هایی شکسته را در دل کادر یا قاب اصلی شکل داده اند. وجه مربع قاب مرکزی حفظ شده اما خطوط حائل یا محاط به پنجره مرکزی، همچون تخته هایی که روی هم میخ شده با شند، دور آن را فرا گرفته اند.

درکل، مخاطب با سه نوع رنگ که نشان دهنده نور، تاریکی و وضعیت بینابین هستند، روبهرو است. در لایه کلامی، درون حروف با رنگ سفید مایل به شیری یا استخوانی رنگآمیزیشده، بیرون از متن کلامی، رنگهای سفید و زرد روشن باهم آمیختهاند. به تدریج، سفیدی کم شده با زرد یکدست می آمیزد و در کنارهها زرد و سیاه با یکدیگر آمیختهمی شوند. بهبیان دیگر، رنگها هرچه از مرکز به حاشیه میروند، از روشنایی به سمت سیاهی و تاریکی حرکتمیکنند. گویی بیننده از هستی به سوی نیستی و از دنیای روشن، آشنا و ساختارمند به دنیای تاریک، ناآشنا، بدون ساختار، رمزآلود و درهمفروریخته سیرمیکند. در مقایسه با متن(تصویر ۱)، این سیر از ویژگیهای کلاسیک به سوی ویژگیهای جدید با گذر از لایههای تحت سلطه متن كلامي به سمت لايههاي تحت سلطه وجوه بصري يا عناصر تصویری، متقارن شده است. از این رو، شاید همچون ليوتار بتوان مدعى شد كه تصوير اساسا برهمزننده ساختار متن کلامی است و اگر متن کلامی، نماد گفتمان کلاسیک یا گفتمان سوسوری قلمدادشود، باید گفت تصویر از ظرفیت ضد گفتمانی و گفتمان شکنی بر خور داراست ( Lyotard,: ۱۳۲ .(2011

در ادامه بررسی(تصویر ۲) بایدگفت که تمام اجزای این متن قابل جداسازی معنادار و آشکار نیست. بهعبارتی، کادرهای پیرامون و شکستگی آنها میتوانند دارای معناهایی باشند که نوعی ابهام را بر متن تحمیل میکنند. لیکن، روشننمی شود که این تاریکیها و شکستگیهای کادرها پیرو چه معناداری روشنی هستند. براین اساس میتوان فرضیهای را مطرح کرد مبنی بر اینکه، باید بهتناسب غلبه



تصویر ۳. خط-نقاشی از فریدون کامرانی (جشنواره بسما...: www.besmella.ir)

عنصر بصری بر کلامی، شاهد عبور از یک وضعیت برنامهمدار به یک وضعیت تصادفی و مبتنی بر ریسک و احتمال بود. ازاین رو باید گفت، شکل و نحوه معناداری این متن گرچه شبیه متن تصویر ۱ است اما، با آن تفاوت بسیار دارد. به زبان دیگر، هم از توانایی های معناداری خط و هم از توانایی های معناداری عناصر بصری در سطحی پیچیده تر بهره برده است. با این همه متن کلامی در مرکز، مهم ترین عنصری است که بر تمامی اجزای متن غلبه دارد. بنابر اصطلاح کرس و لوون، پژوهشگران هنوز با «رجحان مرکز بر حاشیه» (Kress and پژوهشگران هنوز با «رجحان مرکز بر حاشیه» (kress and در برابر مرکزیت آن سر فرود آورده است. به عبار تی، اگر متن کلامی در جایگاه خود (خط، خوش نویسی) و عناصر بصری در جایگاه دیگری (نقاشی) قرار داده شوند، خود کماکان بر دیگری، بر تری دارد.

باتوجهبه آنچه بیان شد، باید گفت در تصویر ۲ نیز، هماره خط-نقاشی(و نه نقاشی-خط) دیدهمی شود و کادرهای متن، کادرها و قابهای نظام خوش نویسی هستند و نقاشی، نقش نظام مهمان را ایفامی کند.

در تصویر ۳، بیننده با شرایطی کاملاً متفاوت روبهرو است. در این متن افزونبر عنصر کلامی، حضور خود تصویر (دیگری) نه نمایندهای از آن(عناصر تجسمی)، قابل مشاهدهاست. بنابراین، در این متن چندین لایه متنی دیدهمی شود که درعین حال به نظامهای نمادین مختلفی همچون نظام نمادین کلامی و نظام نمادین تصویری اعم از عکاسی یا نقاشی، تعلق دارند.

در لایه کلامی، یکبار نظام نمادین به صورت خالص آن ديدهمي شود كه به شكل يك بسم الله ...، از راست به چپ و در یک نظام خطی در مرکز متن نوشته شده است. این، نشانگر آن است که کانون بحث در ارتباط با نشانههای کلامی و مسائل مربوط به آنها است. يكبار نيز اين متن در قالب مرغ بسمالله پیادهشدهاست. بسمالله مرکزی بهمثابه لایه نمادین سنتی(نظام کلاسیک یا نظام کلامی، خطی، برنامهمدار و ارجاعی)، در بخش عمدهای از صورت دیداری خود زیر لاية تصويرى مرغ بسمالله، نظام پديدارى كه غيرخطى، غیرار جاعی، تصادفی و جسمانه ای است، قرار گرفته است. این همان سوارشدن جانشینی نظام پدیداری روی نظام کلاسیک، است. این جایگزینی نظام کلاسیک با نظام پدیداری جدید را طبق چینش بصری عناصر در سطح متن، باید پیام متن دانست. متن تصویری بسمالله یا مرغ بسمالله، انتهای سمت چپ متن قرار گرفته و این سمت همان گونه که کرس و لوون بیان کردهاند، حاکی از اطلاعات جدید است(Ibid). درواقع با بهره گیری از این نظریات باید گفت بنابر به خوانش فرهنگی

ایرانی و اسلامی(خوانش عربی و فارسی)، این متن از سمت راست خواندهمیشود. ازاینرو، نتیجه و دستاورد، اطلاعات جدید، انتهای سمت چپ قراردادهمیشود. ضمن اینکه، متن کلاسیک و سنتی بسمالله ... با نشانههای نمادین دیگری بهمثابه پیرانشانهها آوردهشدهاند که در تصویرهای ۱ و۲، جای آنها خالیبود.

در لایه تصویری متن۳، دو لایه تصویری عمده دیدهمی شود: ۱. ورقه چرمی پس زمینه و ۲. مرغ بسمالله.

در لایه چرمی که روی آن متنهایی به عربی نگاشتهشده و صورت ظاهری آن چروکیده و دارای خطوط کناری نامنظم است، یک نشانه کلی قابل مشاهدهاست که بر ابزار رسانهای قدیم در نسخهنگاری قرآن(متن اصلی)، دلالت میکند. متن ييرامون بسم الله باتوجهبه بخش هايي از آن كه قابل خواندن است، متن قرآنی نیست بلکه، به یک متن پیراقرآنی ازقبیل تفسير يا مقدمه كتابهاي اسلامي مي ماند «اما بعد حمد لله الذي جعل الحمد ... احسانه و صلوه على رسوله ... المنتخب من ... الدم و سلاله المحمد .. ». افزون براینکه، نوشته های پیرامون بسمالله به گونهای غیرخطی، هرکدام درجهت متفاوتی نگاشته شده اند که در بعضی نقاط برخی از نوشته ها بر برخی دیگر افتاده و بیشتر آنها را غیرقابل خواندن کردهاند. این ناخوانایی پسزمینه می تواند به نوعی، بر گمشدن بسیاری از معناهای تاریخی خود متن در فرایند درزمانی و تاریخی آن دلالت داشتهباشد. چراکه بنابر گفته پردازی درون متن، مقدر است که بخش عمدهای از آن نیز در دوره معاصر تحت سلطه نظام بصری، ازدستبرود. درواقع بایدگفت که متن مورد بررسی(تصویر ۳) با آگاهی به ازدست فتن بسیاری از معناهای تاریخی خود، تولیدشدهاست و این، نشان از خودآگاهی متن به وضعیت گفتمانی خویش دارد.

متن چرمی که بهعنوان یکی از ملازمان نظام کلاسیک در پسزمینه متن قرار گرفته بهتنهایی، پسزمینه اصلی کادر را تشکیلنمی دهد بلکه، بر یک سطح قهوه ای سوخته واقع شده است. رنگ لایه چرمی، قهوه ای روشن است که به گونه ای طبیعی نمایانه یک چرم کهنه را نشان می دهد. البته به نظرمی رسد، لایه چرمی نه نقاشی که یک تصویر یا عکس باشد که با بهره گیری از تکنولوژی و فنون کامپیوتری، در زمینه متن قرارداده شده است. این درواقع، مخاطب را با یک نظام گفتمانی یا نظام بازنمایی سوم مواجه می کند که کاملاً وابسته به پیشرفت های تکنولوژیک روز است. همچنین این مسأله، بار معنایی عمده ای را هم به متن می تواند تحمیل کند. بدین معنا که، خروج از نظام خطی و تک معنایی (نظام کلاسیک) تغییرات تکنولوژیک(فنون عکاسی و تصویرپردازی نوین)، در تولید متن رخدادهاست. درعین حال، تناظر میان تحولات متون با تحولات درزمانی رسانه، تکنولوژی و نیازهای موجود در این مسأله آشکار است. علاوهبراین، متن یادشده ضمن به کارگیری نظام تکنولوژیک، شمایلگی و تطابق واقع گرایانه تصویر عکسی را با اعمال قوانین گفتمانی خود بر آن، نقض می کند و نشان می دهد که حتی نظام تصویری عکاسی نیز، می تواند تاحد نشانهای نمادین تغییریابد.

در لایه بصری مرغ بسم الله، متن کلامی مادی بودن خود را در خدمت تصویر قرارداده و تصویر توانستهاست با وام گرفتن گوشت و پوست و استخوان خود از متن کلامی، شکل گیرد. ضمن اینکه، تصویر از سوی متن کلامی اجازه یافته تا در پیشانی متن قرار گیرد لیکن این دین را متقابلاً بازمی گذارد. مرغ نهتنها خود، راوی متن کلامی میشود(گویی این مرغ مدام متن کلامی را بازگومی کند)، با بازگرداندن سر خود بهسوی متن کلامی پشت سر، مخاطب را بهلحاظ گفتمانی نیز، به متن كلامي هدايتمي كند. مرغ بسمالله، جسميت يافتهاي است که خود نظاره گر خود شدهاست. بدین گونه گفتمان بهسمت خود برگشته و ناظر حضور خود شدهاست. همین امر است که نشانه را زنده نگاهمی دارد و گفتمان را به گفتمان حاضر، ناظر و زنده تبدیل می کند. درواقع می توان گفت، مرغ بسم الله یک گفتمان ازپیش موجود است که یکبار دیگر گفتمانی شدهاست؛ همان چیزی که *جیمز هافرنان*<sup>۱۵</sup>، در مقالهاش "بازگفتمانیسازی و بازنمایی" از آن بانام ekphrasis یادکردہاست(Haffernan, 1991:299) و میتوان آن را «بازنمود کلامی بازنمود بصری» یا «بازنمود بصری بازنمود كلامى» ترجمەكرد.

یکی از نکتههای بسیار مهم دیگر در ارتباط با وضعیت متنی مرغ بسم الله، رنگ قهوهای روشن درون مرغ است که متن پسزمینه را باوجود روشنایی بخشیدن، ناخواناتر کردهاست. گویی بیننده به لایه چرمی قهوهای که در پسزمینه قرار گرفتهاست، از پشت یک شیشه نگاهمی کند. رنگ این شیشه درواقع، بازتاب رنگ پسزمینه است که تحت تأثیر انعکاس نور شیشه در آن شفاف و روشن شده لیکن باوجود شفافیت فضا، متن پسزمینه را مغشوش و ناخواناتر کردهاست. بهعبارتی می توان گفت در دوره معاصر، این متن ها به کمک چاپی دست چندم تبدیل شده و خواندهمی شوند. بااین همه حرچار تغییرمی شوند و معناهای پیشین بیش از پیش درچار تغییرمی شوند و معناهای چاپی می توان گفت، تصویر بر متن اصلی افزودهمی شوند. این گونه می توان گفت، تصویر

۳ متنی است که به شرایط تولید گفتمانی خود، اعم از شرایط تاریخی گذشته و یا شرایط تاریخی امروز، بسیار خودآگاه است.

شفافیتی که در رنگ قهوهای روشن مرغ بسم الله دیدهمی شود، از یک لحاظ نشانگر آن است که این مرغ هیچ معنای فینفسه ندارد و تنها از بازتاب متن قدیم، رنگ می پذیرد. این مسأله، نشان می دهد که متن پدیداری جدید به وجه بینامتنی خود و از این رهگذر به وضعیت ارجاع توهمی خود در جهان متن، (25 :Semino, 1997) کاملاً آگاه است.

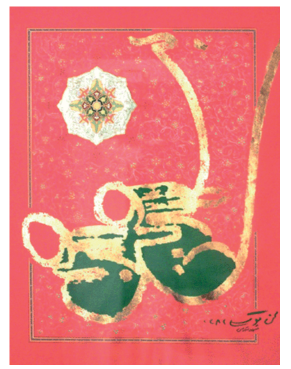
افزونبر آنچه گفتهشد، همان گونه که کرس و لوون هم بیانمی کنند متنی که خود را در پیش زمینه قرارمی دهد، درواقع مخاطب را به سوی خود می خواند و می خواهد بگوید كه «من حقيقت هستم»(:Kress and leeuwen, 2004 182-218). بدين معنا كه مرا بيذير و يس زمينه را رهاكن. اما در (تصویر ۳) متن، کلامی را باز گومی کند و ازاین رو با وضعیتی بینابین دیدهمی شود که نه نقاشی-خط و نه خط-نقاشی است. متن كلامي قابل خواندن است ليكن اين متن بيش از آنکه مخاطب را به متن اصلی قرآنی ارجاع دهد، به جسمیت و سازوکارهای درون خود متن دعوتمی کند. متن خواهان آن است تا دنیای گفتمانی خود را بسازد و چندان به متن اصلی ارجاعنمیدهد. ضمناینکه، متن اصلی را در فرایند تاریخ نشانمیدهد و سنت تفسیر و سنت پربار فرهنگی تاریخی را که از زمان متن اصلی تاکنون طی شده است، به مخاطب خود خاطرنشان می کند. پژوهشگر متن اصلی را صرفاً از رهگذر سرنوشتی تاریخی دریافتمیکند که بخشهای زیادی از آن دیگر برای او قابل خواندن نیست. بهویژه در دنیای فعلی که تصویر در پیشزمینهٔ تعاملات قرارگرفته، بخشی از متن کلامی زیر این تغییر به پسزمینه راندهشده و تحت سلطه تصویر قرار گرفتهاست. نکته دیگر اینکه، رابطه مخاطب با گفتمان کلامی دیگر یک رابطه خالص و سنتی نیست بلکه، گفتمانی است که از مادیت دال ها می گذرد. عنصر تصویری مرغ، دربردارنده پیام متن کلامی است اما برخلاف تصویرهای ۱ و ۲، اینجا تصویر در پیشانی متن قرار گرفتهاست. بهزبان دیگر مخاطب نسبت به دو نمونه پیشین، فاصله بسیار قابل ملاحظهای را در دورشدن از نگاه خطی و سنتی تجربهمی کند. ازاین و میتوان نتیجه گرفت آنچه رابطه میان دو عنصر خط و نقاشی را بهمثابه خود و دیگری درون گفتمان متأثرمیسازد و بهانهای را برای شکل گیری معناهای جدید رقممیزند، همانا شرایط تاریخی، فرهنگی و تکنولوژیک هستند.

آنچنانکه گذشت، این اطلاعات تنها براساس نشانههای درون متن بهدست آوردهشده است. این امر، ضمن تأکید دوباره بر خودبسندگی متن و گفتمان، نشانگر آن نیز است که هرگونه تحول گفتمانی درهرحال، مقولهای درزمانی و بیناسوژگانی است که عوامل زیادی در آن دخیل هستند و بههرصورت، در قالب نظامهای گفتمانی رخمیدهند.

### جابهجایی جایگاه متن و تصویر، زمینهساز عبور از فضای تکبعدی نشانه

در تصویر ۴، ظرفیتهای دیگری از متن پدیداری جدید دیدهمیشود که باوجود آنکه پای در سنت دارند، این سنت را کاملاً بهشیوهای نو بر مخاطب عرضهمیدارند.

در این متن در عبور و حرکت از بالا به پائین، حجم نشانهها افزایشمی یابد. برخلاف بخش بالای متن که عناصر متنی آن اندک است، در پائین صفحه حجم و گستردگی و نیز فشاره بالایی دیدهمی شود. این تغییر نقش می تواند حکایتگر پرشدن متن در فضای پائین باشد. فضای بالا خالی تر است و از این رو به نظر می رسد، زایندگی پائین متن در لایه/ فضای نشانه ای پائین، شکل گرفته است. این دقیقاً همان دلیلی است که بنابر اعتقاد نگارندگان این مقاله، می تواند نشانگر برهم خوردن معناداری استعاری و کهن الگویانه جهتها درون متنها باشد. کرس و لوون با بهره گیری از نظریه لیکاف<sup>۹</sup> و



تصوير ۴. خط-نقاشي از محسن بوكي (جشنواره بسم ا... : www.besmella.ir)

مرکز /حاشیه و راست و چپ، برای هریک از این جهتها، معنایی کهنالگویانه مبنیبر دادن معنای مثبت به بالا و منفى به پائين قائلند (:Kress and Leeuwen, 2004 182-218).ليكن بنابر باور نگارندگان پژوهش حاضر، اين نظام استعارى وقتى به گونهاى خودآگاهانه به كار گرفته شود، می تواند برعکس شود. همان طور که در تصویر ۴ هم ملاحظه شد، می توان گفت فضای زایش پائین قرار گرفته و این جهان، جهانی است که میتوان بیانداشت ازسوی گفته پرداز بهمثابه جهان ایدهآل و جهان معنا، به آدمیان پیشنهاد و عرضهمی گردد. تصویر سمت پائین، باعث سرعت گیری جهشهای متن نوشتاری شده و آن را از وجه یکنواخت، خطی، برنامهمدار و تکراری سطح بالایی دورکردهاست. بنابراین، می توان بیان داشت که اطلاعات جدید، پائین و اطلاعات قديم بالا قرار گرفته است و مخاطب عملاً با وارونه شدن نظام استعارهای کهنالگویانه، روبه و است. در ضمن، دو چاه یا فرورفتگی در چینهای لایه پائین ایجادشده که به متن عمق بخشیدهاند. همین مسأله، پرسپکتیو را تغییردادهاست. اگر قرارباشد با اصطلاحات لوتمن (Lotman, 1999: 38) توضيحداده شود، بايد گفت برخلاف نمونه هاى كلاسيک كه همواره بالا، مكان زايش و مكان خلاقيت و انفجار معنا است، در اینجا بهنظرمی سد تغییری اساسی در نقش فضاهای نشانهای بالا و پایین دیدهمی شود و جایگاه سنتی این دو فضای نشانهای، دگرگون و وارونه شدهاست. آنچه بیان شد نشانگر آن است که دیدگاه نشانه-معناشناسی اجتماعی کرس و لوون که نشانهها را کاملاً انگیخته میدانند، نمی توانند توجیه گر تمام زوایای تولید و کاربرد نشانهها بهویژه در ارتباط با متنهای جدید، باشند. حتی اگر نشانهها دارای وجه كهنالگویانه و انگیخته باشند، در دوره جدید بهسبب افزودهشدن وجه خوداًگاهی گفتمانی به تولید متن، دچار تغییر در کارکرد و معناداری شدهاند. بدین گونه که، آنچه تعیین کننده معناداری و کاربرد آنها است، فضای گفتمانی است نه نظام شناخت استعاری و کهنالگویانه و یا یک جهت گیری خام مبتنی بر انگیختگی صرف. در این برهم خوردن نظام اسطورهای استعارهای، بهجای آسمان(بالا، ایده، روح، نظم، وحدت و استعلا)، نگاه کاملاً زمینی(روبه پائین، تکثر، جسم، بدن، انضمامیت و ابژه) شدهاست.

چنانچه ملاحظهمی شود، متن در بستری سرشار از رنگهای گرم (قرمز، زرد و سبز) قرار گرفته که متنی کلامی از بالا به پائین خطاطی- نقاشی شده و خط از دو جهت از کادر بیرون رفته است (قاب شکنی). کنار متن نوشتاری که آیه بسم الله را بازنمایی می کند سمت بالا و چپ، یک هشت گوش زرد

رنگ دیدہمی شود که مرکز آن یک هشت گوش متداخل به رنگهای زرد و قهوهای روشن نیز، وجوددارد. هردو اینها، نوعی وحدت در کثرت را بهنمایشمی گذارند. متن نوشتاری بسم ا... در حرف باء، گونهای جمعشدگی و قبض را نشانمیدهد. اما، با سرازیرشدن طولانی در تداوم دو حرف باء و سین، پائین متن با ریتمهایی آمیخته از نظم و بینظمی نهتنها از تکثر خطوط، تلون رنگ، قبض و بسط و روشنی و تیرگی برخوردارمی شود، از دو جهت هم بخشهایی از نوشته از کادر بیرونمی رود. سمت چپ، متن خارجشده از کادر، دوباره به درون کادر بازمی گردد اما سمت راست انتهای حرف میم الرحیم، آخرین حرف نوشته کلامی، در یک مسیر طولانی بهسمت بالا و تقریبا مایل به مبدأ نوشتاری متن کلامی، برمی گردد. لیکن، با اندكى انحنا بهسمت بيرون از قاب منحرف شده و درحالي كه زردی آن به تدریج کمرنگ می شود و به سبزی می گراید، از قاب بیرون می شود. آنچه بیش از همه در سمت پائین متن جلب توجه میکند، دو حوزه سبز بزرگ است که دامنه سبزی آنها به گونهای است که به پراکندگی های نقشه جهان میماند. ضمناینکه، رنگ سبز فضای بین خطوط را نیز پوشاندهاست. همچنین دو حوزه قرمز رنگ که همرنگ زمینه است، با دو حرف حاء الرحيم و الرحمن ازهم جداشدهاند. مرزها در این لایههای مختلف متنی مخدوش و درهم و برهم هستند و بیش از آنکه دارای قلمرو مشخص باشند، به گونهای پراکنده و تودرتو(هزارتویی)، روی سطح متن پراکنده شده اند. درواقع، مخاطب از بالا به پائین با نوعی تحول گفتمانی از یک گفتمان برنامهمدار، خطی و مبتنیبر نظم و یکنواختی مواجه است که وجوه متکثر آن باوجود یک کثرت ظاهری، در باطن خویش وحدتی کلیشهای دارد. می توان این نظام گفتمانی را نظام گفتمانی سنتی قلمداد کرد حال آنکه در پائین، یک نظام گفتمانی پویا، چند لایه، و چندصدایی (وجود رنگهای مختلف، هزارتو و دارای رابطه تصادفی) دیده می شود. بهبیان دیگر، نظام برنامهمدار سنتی جای خود را به نظام ریسک پذیر جدید داده که درضمن، به فیزیک و دنیای مادی نیز نزدیکتر است. بدینمعناکه، نظام گفتمانی سنتی با نوعی ایدهآلیسم و ایدئولوژی اقتدار گرا همخوانی دارد اما نظام گفتمانی جدید با نوعی بی ثباتی، جهان شمولی، بر هم خور دن و تداخل مرزها، تکثر، هم آمیزی حوزههای گوناگون و ... تناسبدارد که درکل گذر از یک نظام برنامهمدار را به یک نظام گفتمانی مبتنیبر ریسک و احتمال رقممى زند. بنابراين مى توان گفت، برخلاف متن کلاسیک که نظام اسطور های آن براساس نظمی کهن الگویانه

ترسیم می شود، نظام متن پدیداری جدید از دل نوعی وضعیت رخدادی، ریسک پذیر، غیر کلیشهای و پویا سربرمی آورد که بیش از آنکه قلمرو خود باشد، قلمرو دیگری است.

در فرایند این تحلیل، چنین بهدست آمد که میان فضاهای نشانهای که لوتمن تحت عنوان سمیوسفر مطرحمی کند، با نظامهای گفتمانی لاندوفسکی از یکسو و لایهشناسی ارائه شده کرس و لوون از سوی دیگر، تناسب و هم پوشانی برقراراست. همچنین می توان گفت، در جاهایی هر لایه گفتمانی درعین حال یک نظام گفتمانی و همزمان یک سمیوسفر یا فضای نشانه ای است و این سه در جاهایی قابل اطلاق بر یک چیزاند. این مسأله درواقع، از قابلیت هم یوشانی این نظریهها در دل یک نظریه کلان حکایتدارند. چنانکه پیشتر درباره تطبيق نظريه ليوتاربا دلالت نظامهاي گفتماني لاندوفسكي بیانشد، این تناسب می تواند به نظریه های لوتمن و کرس و لوون نیز در این فضاها، تسریدادهشود. بهزبان دیگر، می توان این فرضیه را مطرح کرد که بهتناسب غلبه نظام نوشتاری بر گفتاری، باید شاهد عبور از یک فضای نشانهای بسته به فضای نشانهای زایشی بنابر اصطلاحات لوتمن، بود و هریک از این فضاها در عین حال، یک لایه متنی را دربر داشته باشند که از تمایز انضمامی در صورت متن نیز، برخوردارباشند.

افزونبر آنچه درباره تحلیل تصویر ۴ گفته شد، می توان بیان داشت که تمامی فضای کادر قرمز رنگ، علاوهبر متن نوشتاری با لکه هایی گل مانند و زرد رنگ پوشانده شده اند. در پائین ترین قسمت سمت راست پیکره، نام هنرمند (محسن بوکی) و محل (مشهد مقدس) و تاریخ (۱۳۸۲) نوشته شده که بخشی از نام و محل از کادر بیرون رفته است. این نحوهٔ این - همانی نشانه های دلالت کننده بر گفته پرداز و مؤلفه های هویتی او با نشانه های دلالت کننده جهت گیری معنا در سطح پائین متن و خروج آن از چار چوب کلیشه ها، می تواند نمایانگر درستی دوچندان تحلیل بالا و خود آگاهی گفته پرداز بر نتیجه گیری ای مبتنی بر نحوه معناداری متن، باشد.

همچنین در تصویر ۴، عناصر نشانهای ازقبیل خط، رنگ، قاب، کادر، شکل هندسی(تصویر هشت گوش)، نور، جهت، واژه و حرف، عدد و تمهیداتی همچون ریتم، قاب شکنی، قبض و بسط، نورپردازی و جهت دهی هریک مرجع نشانهای برای مخاطب است که نوعی دو گانگی فرهنگی بر آن مرجع تحمیل شده است. به بیان دیگر، هر نشانه هم ردپای مرجع و هم ردپای تولید کننده را با ویژگی های فرهنگی همراه دارد. بدین معنا که حرف باء در عین آنکه به مثابه یک مرجع برای خود حرف ب است، نوعی نظام ثانوی را نیز دربردارد که معنای قبض، کلیشه، ابتدا و ... را در خود حمل می کند. این

نحوه معناداری ثانویه نشانههای صامت در قالب نشانههای گویا، تنها در قالب گفتمان و تحلیل معناداری براساس نظام گفتمانی میسرمی گردد. ازاینرو است که قائل شدن به امپریالیسم تصویری به همان اندازه قائل شدن به امپریالیسم زبانی، خطرناک است. آن گونه که نمی توان نشانه تصویری سبز را تنها محدود به مدلول زبانی سبز دانست چراکه، نشانه سبز در اینجا می تواند مدلول های زبانی یک دین یا مذهب (کار کرد نمادین یا سمبلیک)و ... را بیافریند. به طوری که می توان از روی احتمال، دو حوزه سبز بزرگ در قسمت پائین متن را دو حوزه بزرگ مذهبی اسلام دانست که در سیر نزولی تاریخی دین اسلام همچون شعبه های آن نمودیافته و مرزهای آنها نیز متداخل اند. در اینجا می توان گفت، به هراندازه که از دین واحد و یکپارچه در بالا به پائین حرکت شود، وجوه عینی و اجتماعی آن در قالب مذاهب و خرده مذاهب قابل مشاهده است.

بنابر تحلیلهای بالا، می توان بیان داشت که اولاً این متن پیش از آنکه مبتنیبر نمادها و نشانههای میانجی گرانه با مخاطب رویارو شود، از طریق هستی پدیداری، پیشانشانهای یا پیشانمادین و پیشاعقلانی خود بیننده را تحت تأثیر قرارمی دهد دوم اینکه، دو دنیای تصویر و زبان هریک برش خود را میزنند؛ گاه به توسعه زبان منجرشود چراکه به کمک تصویر مدلولهای زبانی جدید و غیرمنتظره از ورای نشانه شکل می گیرند و گاه، زبان نشانههای تصویری را فراتر از یک بازنمود شمایلی، در فرایند تکثر معنای گفتمانی قرارمی دهد.

### عبور از خط به نقاشی

در تصویر۵، اگر به بیننده گفتهنشود این متن درواقع متن بسم ا... است، به هیچوجه خود او متوجه نخواهد شد. آنچنان که کل پیکره نقاشی با تکیه صرف بر مادیبودن خط، بهطور کامل از نظام گفتمان کلامی گذرکردهاست. متن نوشتاری از درون خود به گونهای پدیداری، بسط مادیتی پیداکرده و با بازکردن جسم خود دیگری/ تصویر



تصویر۵. خط-نقاشی از فرزاد رضایی(باغ بسما...: ۵۷)

را از وجود هستی شناختی خود آفریده است. به بیان دیگر، برخلاف سیستم تعاملی هم حسی که خود و دیگری هریک به طور جداگانه حضور منحصر به فردی دارند و در قالب دو نظام جداگانه به یکدیگر به صورت دو ضد یا دو همراه و یا میزبان و مهمان برخور دمی کنند، در این متن خود، عملاً دیگری را از درون خود می آفریند و در این آفرینش چه بسا خود، فانی می شود.<sup>۱۱</sup>

آنچه در این متن دیدهمی شود درواقع، تأیید بر فرضیه هایی است که درباره ظرفیت ضدگفتمانی تصویر ارائهشدهاست. ضمن اینکه، به تناسب غلبه این وجه ضد گفتمانی مخاطب با عبور از یک وضعیت گفتمانی برنامهمدار بهسوی یک وضعيت گفتماني غيرخطي و ريسک پذير حركتمي كند كه در آن مرز میان خط و نقاشی، عملاً مخدوش شده و نوعی «وضعیت شبه»، رخمیدهد. در این سیر دیدهمی شود که در سطحي كلان تر اين تحول، تمامي فضاي خط-نقاشي را به نقاشی-خط تبدیل می کند که مخاطب با نوعی جایگزینی کامل دیگری(تصویر) به جای خود (خط) مواجه است که در عین حال یک وضعیت مرامی هم را تداعیمی کند. بهعبارتی، گذر از نظام خودمحور به نظام دیگریمحور است. در تطبیق هر نظام گفتمانی با یک فضای نشانهای بایدگفت، این تحول درعین حال تحولی از یک فضای نشانه ای کلیشه ای و منجمد بهسوی یک فضای نشانهای زایشی و پویا و خلاق(مطابق اصطلاحات لوتمن) نيز است. نتيجه منطقى آن است كه بهتناسب غلبه تصوير بر نظام كلامي، نهتنها مخاطب با وجوه ضد گفتمانی مواجه است بلکه این وجوه در نهایت یک وضعیت خلاق را در تداوم خود بهنمایشمی گذارند که سبب تقویت یک فضای اخلاقی و مرامی هم میشوند.

## وضعیت تنشی رابطه و تأثیر بیانگرایانه آن بر خواننده/ بیننده

عناصر کلامی و تصویری متن جز در فضایی پدیداری نمیتوانند با یکدیگر تعامل معنادار ایجادکنند. بنا براین فرض میتوان بیانداشت که این رابطه، نوعی رابطه تنشی خواهدبود که عناصر متن، جایگاه گفتمانی(هویت) خود را در نسبت با دیگری و در فضای جبر گفتمانی و بیناذهنی بازخواهندیافت. در بررسی پدیداری متون ملاحظهشد که گفته پرداز هریک از متنها با اینکه ماده محتوای کلامی همه آنها یکسان است(بسمالله الرحمن الرحیم) اما با دستکاری صورت بیان، نهایت صورت محتوای آن را دچار قبض و بسطهای بسیار اساسی و مهمی در سیر پدیداری متن می کند. به گونهای که در هر متن، دریچه جدیدی بین خواننده و ماده محتوای متن ایجادمیشود که میتوان راههای جدیدی را بهتناسب ظرفیت هر متن به سوی این ماده محتوا، تعریف کرد. در متن متن کلامی به ک کلاسیک معنا تنها در یک فرایند خطی، روایی و بازنمایانه هستی شناختی ه تولیدمی شود لیکن در متن پدیداری جدید یا پساروایی، تصویر، معنای م همه چیز در بستر متحول می شود و همگام با پیچش های فراتر از آنچه برا صورت بیان، همچون بازشدن و از خود به درآمدن پدیداری شده است، می بر

متن کلامی به کمک وجه بصری، معنا نیز از درون به گونهای هستی شناختی دچار د گر گونی می شود. در اینجا می توان گفت تصویر، معنای متن کلامی را فراتر از ظرفیت های آن یا فراتر از آنچه برای آن به گونه سنتی و تاریخی درنظر گرفته شده است، می برد.

### نتيجهگيرى

آنچنان که گذشت، در این مقاله پنج نمونه از خط-نقاشی یا نقاشی-خطهای ایرانی بررسی شدند. این بررسی، یک تغییر اساسی از گفته پردازی کلاسیک مبتنیبر ساختار روایی، خطی، منطقی، کنشی، کلام محور، استعلایی و وحدت گرا را به سمت یک گفته پردازی جدید و پدیداریِ مبنیبر نظام حسی-ادراکی پساروایی، غیرکنشی، دیگری محور، تصویر محور، انضمامی و غیر خطی، نشان می دهد.

ارزیابی و بازبینی تغییرات رخداده ازطریق نشانهها و تمهیدات بالا در بستر گفتمان، بیانگر آن است که آدمی در دوره جدید با تغییرات شگرفی در ابعاد معرفتشناختی و هستیشناختی سوژههای متون مواجهاست. در آثار بررسیشده هم، به سبب افزوده شدن وجه خودآگاهی گفتمانی، اساساً نظام کهن الگویانه استعاری شناخت منقلب شده که این امر همراه خود، نوعی انقلاب را در هویت متون درپی داشته است. در این جریان نخست، به علت سلطه نظام کلام محور (خط) خط -نقاشی را رقم می زد اما با عبور از یک وضعیت بینابین، مخاطب به جایی می رسد که آنچه با آن روبه رو است، صرفاً صورت بیانی خط است. در این پژوهش، صورت بیان کاملاً درگرو نقاشی قرار گرفته و معنا نیز در این سطح به مادی ترین وجه خود نزدیک می شود. در نظام جدید، معناداری به جای آسمان (بالا، ایده، روح، نظم، وحدت و استعلا) کاملاً بر زمین (روبه پائین، تکثر، جسم، بدن، انضمامیت و ابژه) معطوف شده است. این مسأله از افزونه خودآگاهی به بستر متن ناشی می شود. این خودآگاهی با تفطن به بینامتنیت، از متن یک فرامتن می سازد که به گونه ای انتقادی سازوکار تولید و درک متن و معنا را به چالش و زایش می کشد.

درپایان می توان گفت که دستاوردهای بهدست آمده از پژوهش حاضر تنها متمایل به نقاشی-خط نیست بلکه، دستاوردهایی درباره تمامی کاروبار دانش نشانه-معناشناختی و تحلیل گفتمان در حوزه هنر را به خواننده ارائهمیدهد که بهقرار زیر است:

۱. نظام استعاری موردنظر لیکاف و جانسون که کرس و لوون با اتکا بر پیشفرض انگیختهبودن نشانهها، از آن در تحلیل نمونههای تصویری و تجسمی و نیز در تحلیل رابطه متن و تصویر در متنهای چندوجهی بهرهمی گیرند، در ارتباط با متنهای جدید کارآیی ندارد.

۲. آنچه لیوتار درباره وجه ضدگفتمانی تصویر در نقطه مقابل گفتمان کلاسیک سوسوری یا گفتمان کلاممحور و مفهوممحور از آن یادمیکند، قابلیت مییابد تا در خدمت نظریههای نشانه-معناشناختی مکتب پاریس قرارگیرد که برای نشانه، وجه قراردادی قائل اند. نتیجه چنین بهدستمیآید که بهتناسب غلبه نظام بصری، خلاقیت گفتمانی افزون ترمی شود و همین، زمینه ساز تحول از یک نظام گفتمانی به نظام گفتمانی دیگر را فراهم می آورد و فضاهای نشانه او وضعیت منجمد به مینام ناخ می می از یک نظام گفتمانی به نظام بصری، خلاقیت گفتمانی افزون ترمی شود و همین، زمینه ساز تحول از یک نظام گفتمانی به نظام گفتمانی دیگر را فراهم می آورد و فضاهای نشانه ای را از وضعیت منجمد به سمت خلاق می کشاند. جالب آنکه، این وضعیت به علت افزوده شدن وجه انضمامی تصویر به متن، در قالب لایه های قابل مشاهده تجسم می یابد و تن به خوانش فرهنگی می دهد. ضمن اینکه، جهشهای اخلاقی و مرامی را در این تحولات گفتمانی پدیدار و نمایان می ساز د و نشان می دهد. ضمن اینکه، جهشهای اخلاقی و مرامی را در این تحولات گفتمانی پدیدار و نمایان می سازد و نشان می دهد. ضمن اینکه، جهشهای اخلاقی و مرامی را در این تحولات گفتمانی پدیدار و نمایان می ساز د و نشان می دو به نمانی کام محور و گفتمانی پدیدان و می می ده در یک سیر تاریخی از کلاسیک به جدید، تجلیات پنهان اخلاقی در تحولات زیر ساختی گفتمانها آشکار می شوند. این تجلیات، در قالب متنها انضمام می پذیرند و جالب آنکه، پردازش خود آگاهانه یافته اندا و جوه ناخود آگانه دارند، به سوی خود آگاهانه یافته اند. همین امر نظام کهن الگویانه کلاسیک را که در نظریه های کلاسیک وجوه ناخود آگانه دارند، به سوی نظام تصادی این نظام گفتمانی است. این پدیده، ارزش این نظام گفتمانی خطام تصادی است.

#### پىنوشت

۱- نام سقاخانه را نخستینبار *کریم امامی* برای توصیف آثار گروهی از هنرمندان ایرانی که میکوشیدند پلی میان سنت و نو بنا کنند، بهکاربرد. وی مینویسد «ظهور خط در نقاشی در آغاز دهه ۱۳۴۰، تنی چند از بینندگان را به یاد حال و هوای سقاخانه انداخت. این واژه به کاررفت و گرفت و بعد از آن تعمیمیافت و به هنرمندان چه نقاش و چه مجسمهساز که در کار خود از فرمهای سنتی هنر ایرانی بهعنوان نقطه شروع و ماده خام استفادهمی کردند، اطلاقشد. این هنرمندان، راه رسیدن به هنری با هویت را نه در انتخاب موضوعهای مألوف و یا استفاده از نگار گری قدیم بلکه در بهره گیری از گنجینه هنرهای تزئینی و عامیانه و نیز خوشنویسی فارسی دانستند.»(خصوصی نیاکی، ۱۳۸۵: ۱۲۲–۱۲۱).

- 2- Roland Barthes
- 3- Mitchel
- 4- Kress & Van Leeuwen
- 5- Lyotard
- 6-Saussure
- 7- Greimass
- 8- Propp
- 9- Fontenille et Zilberberg
- 10-Hjelmslev
- 11- Benreniste

۱۲- برای اطلاعات بیشتر در این زمینه ر.ک: (Bronwen and Felizitas, 2006: 1-17)

- 13-Lotman
- 14-Semiosphere
- 15- Haffernan
- 16- Lakoff
- 17-Johnson

۱۸- لازمه تولد دیگر در برخی نظامها یا در نظام پدیداری صرف، این گونه است که دیگری با نفی کامل هستی خود، بهوجودآید. این امر اگر در یک سطح هستی شناسانه فلسفی قیاس گرفته شود، باید این گونه تعبیر شود که انسان زمانی به خلق یک دنیای کاملا جدید و عادلانه دست می یابد که شرط آفرینش این دنیا را بر گذشتن کامل از خود، بنانهادهباشد.

#### منابع

- باغ بسم ا... کتاب سال بسم ا... .(۱۳۸۷). گردآورنده محمدرضاکمرهای، تهران: مشق هنر.
  - جشنواره بسم ا... .(۱۳۸۸)، www.besmella.ir. (بازیابی شده درتاریخ ۱۳۸۸/۱۰/۱۲).
- خصوصی نیاکی، جلال.(۱۳۸۵). بررسی جایگاه خط نستعلیق در تایپوگرافی فارسی، پایاننامه کارشناسیارشد، دانشکده هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.
  - شعیری، حمیدرضا.(۱۳۸۵). تجزیه و تحلیل نشانه معناشناختی گفتمان، تهران: سمت.
    - سجودی، فرزان(۱۳۸۵). نشانه شناسی کاربردی، تهران: نشر علم.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۹۰). نشانه شناسی: نظریه و عمل، تهران: نشر علم.
- هاتفی، محمد.(۱۳۸۵). بررسی و تحلیل نشانه-معناشناختی رابطه متن کلامی و تصویر در متون ادبی (شعر دیداری، **کتاب مصور، نقاشی-خط**)، رساله دکتری، تهران: دانشگاه تربیت مدرس.
- Barthes, R. (1977). Image, Music, Text. Heath, S. (trans.). London: Fontan Press.
- Bronwen, M. & Ringham, F. (2006). Key Terms in Semiotics. London: Coninuum.

40

- Fontenille, J. et Zilberber, C. (1998). Tension et Significasion. Sprimont-Belgique: Pierre Mardaga.
- Heffernan, J. (1991). Ekphrasis and Representation, *New Literary History*, (22), 297-316.
- Heffernan, J. (1993). Museum of Words: The poetics of Ekphrasis from Homer to Shelley. Chicago: University of Chicago Press.
- Kress, G. & van Leeuwen, T. (2004). **Reading Images: The Grammar of Visual Design.** London and New York: Routledge.
- Landowski, E. (2005). Les Interactions Risquées. Nouveaux Acts Semmiotiques, 101, 102, 103, Limoges, Pulim. 106.
- Lotman, Y. ([1984] 2005). On the Semiosphere, (Trans by Wilma Clark), Sign Systems Studies, 33(1). 205–229.
- \_\_\_\_\_ (1990).Universe of the Mind. A Semiotic Theory of Culture. London & New York:
   LB. Tauris & Co Ltd.
- \_\_\_\_\_ (1999). La Sémiosphère (traduction française). Limoges, PULIM.
- Lyotard, J.F. (2011). Discours, figure. Minneapolis: University of Minnesota Press.
- Mitchell, W. J. T. (1994). Picture Theory: Essays on Visual and Verbal Representation. Chicago and London: University of Chicago Press.
- Semino, E. (1997). Language and World Creation in Poetry and Other Texts. London: Longman.

دریافت مقاله: ۹۱/۲/۹ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# تطبیق بینامتنی تصویرهای دُره از کمدی الهی با نسخه مصور معراجنامه شاهرخی\*

ندا وكيلى \*\* اصغر جوانى \*\*\*

چکیدہ

کمدی الهی دانته، بزرگترین اثر ادبی اروپا در قرون وسطی(۱۳۰۰م/۹۹۶.ق) و معراجنامه، شرحی که بهصورت نثر درباره معراج پیامبر اکرم(ص) نوشته شده، بهعنوان دو الگوی سفر معنوی و روحانی به عوالم پس از مرگ آدمی است. آفرینش این گونه آثار که برخاسته از باورهای قومی و دینی در دو فرهنگ غرب و شرق است، همواره الهام بخش هنرمندان، شاعران، نویسندگان، نقاشان و نگارگران در دوره های مختلف بوده است. در غرب، تصویر سازی های *گوستاو دُره*(۱۸۷۰م) از کمدی الهی و در شرق نگارهای نسخه مصور معراجنامه شاهر خی(۸۴۰ ق)، باز گوکننده کامل مراحل گُذار و چگونگی رخدادها در این گونه آثار هستند. از آنجا که مهم ترین ارجاعات در تصویرها و نگاره های بیان شده، ارجاعات بینامتنی(روایتی - تصویری) است که به آنها بر گردان بینانشانه ای نیز گفته می شود، این پرسش مطرح می شود که چگونه می توان از طریق مقایسه و خوانش بینامتنی رابطه و آستانگی تشابهات مورد نظر را در

تلاش نگارندگان در پژوهش حاضر برآن است تا در پاسخ به پرسش تحقیق با استفاده از منابع کتابخانهای و با فرض تأثیرپذیری دانته از ادبیات شرق(براساس نظرات محققان) بهویژه رساله معراجیه و همچنین روش مقایسهای به خوانش بینامتنی(روایتی- تصویری)، غیرمستقیم عناصر تصویری(بینانشانهای) مشترک ازلحاظ خوانش و مقایسه محتوای روایتی تصویرها را شناساییکنند. افزونبراینکه، این امر از اهداف اصلی این پژوهش نیز، بهشمارمیرود.

نتیجه بررسیهای انجامشده بیانگر وجود تصویرها با محتوا و مضمون مشابه در بخشهای مختلفی همچون: سرآغاز سفر، مراحل مختلف سفر، سیر در آسمانها و افلاک و داشتن راهنما است. ازطرفی، گرچه این تصویرها دارای محتوا و مضمونی مشابه هستند لیکن، بهدلیل تفاوتهای زیربنایی در فرهنگ و هنر غرب و شرق که ناشی از طرز تلقی و نگاه به موضوعات و کل جهان هستی است، از دیدگاههای تخیلی متفاوتی در چگونگی تجلی خود برخوردار هستند که این موضوع هم، در متن مقاله بررسی شده است.

كليدواژگان: تصوير گرى، نگار گرى، كمدىالهى دانته، معراجنامه شاهرخى، بينامتنى.

<sup>\*</sup>این مقاله، بر گرفته از پایاننامه کارشناسیارشد ندا وکیلی باعنوان "مطالعه تطبیقی تصویرهای کمدی الهی و معراجنامه میرحیدر"به راهنمایی دکتر اصغر جوانی در دانشگاه هنر اصفهان است.

<sup>\*\*</sup>دانشجوی کارشناسیارشد رشته نقاشی، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر اصفهان(نویسنده مسئول). M\_455m@yahoo.com \*\*\*استادیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر اصفهان.

### مقدمه

گذر به عالم پس از مرگ آدمی، در بسیاری از قلمروهای فرهنگی، تاریخی و جغرافیایی موضوع جالب و پراهمیتی بوده که افزونبر گوناگونی این سفرها، شکل، عناصر و نوع تجربه آنها در سرزمینهای دور و در زمان و مکانهای متفاوت، به شكل قابل ملاحظه اى شبيه هم هستند. چنين بهنظرمیرسد که آنها، نمونهای تقلیدی از فرهنگهای دیگر باشند. در این میان، کمدی الهی دانته که *آلیگیری دانته* <sup>۱،</sup> شاعر برجسته ایتالیایی قرن چهاردهم میلادی نگاشته، شرح مکاشفه و دیدار او از دوزخ، برزخ و بهشت است. این کتاب، دانته را بهصورت عارفی که به پروردگار رویآورده، نشانمیدهد. ازسوی دیگر در فرهنگ ایرانی-اسلامی، آثاری همچون معراجنامه که شرحی از واقعه معراج شبانه ييامبر بزرگوار اسلام(ص) به عوالم اخروی است، الگوی سفر معنوی و روحانی به عوالم پس از مرگ است. این اثر، به شکل روایات و احادیث برای مسلمانان نقل گردیده و به گونه معراجنامههای منثور و مصور گسترش یافتهاست. عناصر تصویری موجود در این گونه آثار چنان پویاست که همواره الهامبخش هنرمندان اعم از شاعر، نقاش و مجسمهساز در دورههای مختلف بودهاست.

#### پيشينه تحقيق

با مطالعه و بررسی درباره موضوع پژوهش حاضر چنین به دست آمد که در غرب، هنرمندانی همچون: *بوتیچلی<sup>۲</sup> و* میکل آنژ<sup>۳</sup> (قرن پانزدهم میلادی)، *دلاکروا<sup>†</sup>، ویلیام بلیک<sup>۵</sup>* و *گوستاو دُره<sup>6</sup>* (قرن نوزدهم میلادی) آثاری را با موضوع صحنههای کمدی الهی آفریدهاند. در شرق هم میتوان از هنر مندان آفریننده نگار دهای معراج، به سلطان محمد (۸۳۰.ق)، فرهاد شیرازی(۸۹۱ه.ق)، خواندمیر (۹۶۲ه.ق)، محمدزمان و على اكبر مطيع، اشار ەنمود (خداداد و اسدى ١٣٨٩). يكى از منابعی که با وسواس بسیار به باز گویی کامل واقعه تاریخی-عرفانی عروج<sup>۷</sup> پیامبر (ص) پر داخته، نسخه مصور "معراجنامه شاهرخی"^ است. البته، از دیگر معراجنامههای مصور قابل يادآوري، معراجنامهاي مربوط به دوران حكومت ايلخانان معروف به معراجنامه احمد موسی(۶۵۴ – ۷۵۰. ق) و همچنین نگارههایی با موضوع معراج در نسخه خاوران نامه و نسخه خمسه نظامی<sup>۹</sup> است. درباره پیوستگیها و ارتباط متون الهامبخش دانته در شاهکار ادبیاش با آثاری همچون سیرالعباد الى المعاد سنايي، ارداويرافنامه، رساله الغفران در شرق و ادیسه هومر و بخشهایی از انجیل در غرب، پژوهشهای دامنهداری انجامشدهاست. پژوهشهایی همچون بررسیهای

جامعی که در کتاب" اسلام و کمدی الهی"<sup>۱۰</sup> اثر میگوئل آسین پالاسیوس<sup>۱۱</sup> شرقشناس اسپانیایی سال ۱۹۱۹م. در رابطه با فرضیه وجود شباهتهای ساختاری بین کمدی الهی و همانند شرقی آن معراجنامه، صورتپذیرفته که دربردارنده فهرست جامعی از کلیه حوادث و وقایعی نظیر کمدی الهی در ادبیات و اخبار و احادیث مسلمانان است. بااینهمه، بهنظرمیرسد در هیچ مقاله و پژوهشی تصویرهای ایجادشده از این آثار، بررسینشده، باشد.

از پژوهشهایی که سالهای اخیر در این زمینه انجام گرفته، می توان به مطالعات آقای *نصراله تسلیمی* و ارائه سخنرانی ایشان در فرهنگستان هنر سال ۱۳۸۴ در نشست و گردهمایی مطالعات تطبیقی هنر، اشارهنمود. وی که به بررسی عناصر تصویری معراجنامه میرحیدر و کمدی الهی پرداخته، این دو اثر را براساس محورهای ساختاری آنها بررسی کردهاست. بینامتنیت<sup>۲۱</sup>

در این پژوهش تلاش شده تا در چهار چوب مقایسه و تطبیق<sup>۱۳</sup>، نخست نظرات محققان را مبنى بر تأثير پذيرى دانته از منابع شرقی بهویژه رساله معراجیه با یاری از نظرات بینامتنی مبنی بر این مطلب که «متن نظامی بسته و مستقل نیست و هیچ متنی در خلاً پدیدنمی آید و ادراکنمی شود، هر متنی با متون دیگر نوشته و خواندهمی شود.» (آلن، ۶۲:۱۳۸۰)، شناسایی و معرفی کند. سپس، به برقراری ارتباط و مقایسه بین تصویرهای دو نسخه کمدی الهی اثر گوستاو دُره و معراجنامه شاهرخی، از لحاظ محتوایی و مضمونی بیردازد. بینامتنیت را نخستینبار در فرانسه، *ژولیا کریستوا<sup>۱۲</sup> ک*ه آثار *باختین<sup>10</sup> ر*ا نیز شرح کردهبود، به کار گرفت. وی دراینباره بر این باور است که «هر متن ادبی به طور جدانشدنی با متون دیگر در ارتباط است، که این ارتباط می تواند به صورت بازآوری- اقتباس، تلمیح صریح یا پوشیده، تکرار و تغییر ویژگیهای شکلی، محتوای شکل گیرد.»(ایبرمز، ۴۴۷:۱۳۸۳). بنابراین، بینامتنیت ریشه در آثار و افکار باختین دارد. رولان *بارت<sup>ع</sup>* نیز، با تأثیر پذیری از نظرات باختین معتقد است که «هر متن در حقیقت نقل قول هایی است از هزاران قائل بی نام و نشان، نقلقولهایی که در نگارش آن علامت نقلقول را نگذاشتهاند»(بارت بهنقل از شمیسا، ۱۳۸۳: ۳۵۹).

در نگاه ژنت<sup>۱۷</sup>، «آثار ادبی حاصل آمیزش و گزینشهای خاصی هستند که در نگاه اول خود را نشان نمی دهند، اما با نگاهی دقیق تر می توان پی برد که آثار ادبی کلیاتی اصیل و یگانه نیستند و در پس آنها اثر دیگری نهفته است.» (آلن: ۱۳۸۵،۱۶۵). تطبيق بينامتنى تصويرهاى دُره از كمدى الهى

با نسخه

، مصور معراجنامه شاهرخی

بينامتنيت بينانشانهاي

هنگامی که دو متن مورد مطالعه، به نظامهای گوناگون نشانهای وابستهباشند، روابط آنها بینامتنیت بینانشانهای خواهدبود. درستاست که داستان کمدی الهی و روایت داستان گونه معراج پیامبر(ص) که در این پژوهش بررسی میشوند، قرنها پیش از وجود نظریههای ساختار گرایانه و پساساختار گرایانه<sup>۸۱</sup> پدیدآمدهاند لیکن، با پیوستگیهای فراوانی که بین این دو اثر دیدهمیشود، بهنوعی گمان می رود نظریههای بینامتنی باختین، بارت، ژنت و دیگران مورد تأییداست. پیرو آنچه بیانشد، تصویرهای به وجودآمده از این آثار نیز، باوجود اینکه دارای تفاوتهای زیربنایی در هنر و فرهنگ شرق و غرب هستند، از عناصر تصویری - روایتی مشابهی برخوردارند که به آنها پرداخته خواهدشد.

#### روش تحقيق

برای دستیابی به اهداف تحقیق حاضر، نخست با بهره گیری از منابع کتابخانهای معراجنامه شاهرخی و کمدی الهی دانته و عناصر تصویری آنها، بهعنوان دو پیکره مطالعاتی معرفیمی شوند. در ادامه، با فرض تأثیر پذیری دانته از منابع شرقی براساس نظرات محققان، با نگاهی بینامتنی بهعنوان ابزاری برای شناسایی شباهتهای موجود در محتوای روایتی تصویرها از دو نسخه کمدی الهی و معراجنامه، به شناسایی و انتخاب تصویرهای نمونه از بین مجموعه تصویری موجود از آثار گوستاو دُره هنرمند فرانسوی و معراجنامه شاهرخی پرداختهخواهدشد. بهبیان دیگر، با گزینش نمونهها بهروش وضعی" که هنگام مقایسه و خوانش محتوای روایتی و کشف شباهتها، درباره برخی تفاوتهای موجود در تصویرها مبنی بر تفاوت در طرز نگاه به موضوعات و کل جهان هستی در غرب و شرق است، به عناصری همچون صورت خیالی و زمان و مکان در تصویرها اشارهمی شود. بااین همه، باید گفت که هر گز نمی توان تمام جنبه های همانندی و اختلافی این دو اثر را در چنین مقالهای محدود بهنمایش گذاشت. در این نوشتار، بهدلیل دسترسی نداشتن به متن معراجنامه های اولیه، از روایتهای معراج تحریر بوعلیسینا و تفسیر نیشابوری و همچنین ترجمه متن نوشتاری معراجنامه شاهرخی بهدست خانمها گروبر و رُزسگای به عنوان بینامتن های خویشاوندی بهره گرفته شدهاست.

# کمدی الهی دانته و عناصر تصویری آن بهعنوان پیکره مطالعاتی اول

کمدی الهی یک اثر ادبی، حِکمی، عرفانی به زبان سمبلیک

و«حاصل سیر و سیاحت آلیگیری دانته در عالم تخیلات متعالی و متافیزیکی است که شامل الگوی سفر روحانی انسان از پستترین مرتبه خود در قعر زمین به عالیترین مرتبه در آسمانهاست»(حجازی،۱۳۸۹). این اثر، در صد سرود و سه قسمت دوزخ، برزخ<sup>۲۰</sup> و بهشت سرودهشدهاست. هر بخش نیز از سی و سه سرود تشکیلشده که در بخش دوزخ یک سرود مقدماتی پیش از سرود اول جهنم وجوددارد که درآمدی بر تمام کمدی الهی بهشمارمیرود. دوزخ که در این داستان درون زمین قراردارد، بهشکل مخروطی از قرار گرفتهاست. برزخ و ایوانهای آن توسط کوهی در نیمکره جنوبی واقعشده که در قله آن، باغهای بهشتی –زمینی روئیدهشدهاست و تنها دروازههای آسمان بهشمارمیروند.

### عناصر تصويرى

شاعران، نقاشان و مجسمهسازان بزرگی آثار برجستهای را آفریدهاند که موضوع اصلی آنها صحنهها و داستانهای كمدى الهى بودهاست. از شاخصترين آنان، هنرمند دورهٔ رومانتیسیسم فرانسه، پل گوستاو دُره نقاش و حجار بزرگ فرانسوی است. هنر او مرزهای بین نقاشی، گرافیک، تصویرسازی و مجسمهسازی را درنوردیدهاست. اگرچه از نخست علاقه فرانسویها به اثر کمدی الهی تنها مختص بخشهای *پائولو و* فرنچسکا ۲۱ بود لیکن، در قرن نوزدهم این علاقه گسترشیافت و منجر به ترجمههای گوناگون از این اثر به زبانهای فرانسه شد. این امر، باعث به وجود آمدن اولین سری از آثار گوستاو دُره سال ۱۸۶۱م.، در بخش دوزخ گردید. درواقع، جهانیان بخشهای گوناگون کمدی الهی را با تصویرهای این نقاش می شناسند. وی، بیشتر اثرهایش را با تکنیک کنده کاری روی چوب<sup>۲۲</sup> و تعدادی را نیز با تکنیک لیتوگرافی ۲۳ آفریدهاست. تصویرهای او با شخصیت پردازی میکل آنژگونه و ادغام آن با منظرهسازی به سبک سنتی اروپای شمالی، مراحل مختلف سفر دانته از شروع داستان در جنگل تاریک و موحش را نشانمیدهد. *ویرژیل*<sup>۲۴</sup>، از عناصر ثابت تصویری است که در تمام مراحل دوزخ و برزخ، همراه دانته است. شاید در ۱۰۶ تصویر، ویرژیل همانند حکیمی که به تمام احوال دوزخیان آگاه است و مسیر را خوب می شناسد، دانته را تا هنگام پیوستن به بهشت همراهی می کند. سیس، راهنمای دانته عوض می شود و *بئاتریس*<sup>۲۵</sup> که نماد عشق و ایمان است، جایگزین او می شود. وی تقریباً در ۲۰ تصویر، همراه دانته نمایشداده شده و در سرود آخر بهجای او، سنبرنار یا برناردو دانته را همراهیمی کند. بهطور کلی، تصویرهای توصیفی در بخش دوزخ، از آغاز سفر به همراهی ویرژیل و ورود به جهنم درون زمین که به نُه دایره تقسیممی شود، شروعمی شود و تا رسیدن به جایگاه شیطان، *لوسیفر<sup>۹۲</sup>،* در مرکز زمین پایان می پذیرد. تصویرهای این بخش، حدود ۶۳ تصویر است. در بخش برزخ۴۳ تصویر و بهشت ۲۰ تصویر، به ترتیب با سیر در آسمان ها و منازل افلاک با دیدار از بهشتیان و فرشتگان و درانتها با رسیدن به عرش الهی فر جام می یابد. دُره، مجذوب آفرینش صحنه های پرهیجان و نمایش های تئاتر گونه است که این تصویرها همراه پرسپکتیوهای ژرفی نمایش داده شده آن چنان که، دنیای افسانه ای خاص او گردیده است.

# معراجنامه شاهرخی و عناصر تصویری آن بهعنوان پیکره مطالعاتی دوم

منابع ادبی بسیاری هم در عربی و هم در فارسی عروج پیامبر(ص) را به آسمانها، توصیفمی کنند. ضمن اینکه، عبور او از مکانهای مبارک، مضمونهای فراوانی را برای فعالیت نگار گران فراهم کردهاست. شاهکاری که بهطور کامل به محتوای مذهبی پرداخته و تلاش هنری بسیاری را در انتقال داستان معراج داشتهاست، نسخه خطی معراجنامه شاهرخی است. این نسخه خطی که هماکنون در کتابخانه ملی پاریس بهشماره ۱۹۰ و باعنوان <sup>"</sup>متمم مجموعه ترکی<sup>"۲۷</sup> نگهداریمی شود، مطابق با صفحه پایانی کتاب سال ۱۴۳۶م.، مصور شدهاست. بیشتر منابع موجود، این نسخه را که متعلق به مکتب پیشین هرات(۸۵۰-۷۸۰.ق) بوده و سه دهه بعد از مرگ تیمور کتابت شده، منسوب به دربار شاهرخ، پسر و جانشین تيمور، دانستهاند(Gruber,2008:261). برخى نيز مانند رابینسون، نقاشان این نسخه را از دربار بایسنقر پسر شاهرخ، معرفی کردهاند(همان: ۲۲۳). این نسخه خطی را *میر حیدر* شاعر به زبان ترکی-جُغَتایی ترجمه *ک*رده و *مالکبخشی هراتی* به خط ترکی شرقی، ایغوری، کتابت کردهاست (رزسگای،۸:۱۳۸۲). این نسخه، شامل دو جزء و ۲۶۵ برگ در اندازه( ۳۴۰×۲۲۵ میلیمتر) است. از ورق ۱ تا ۶۸، مربوط به جزء اول و ترجمه داستان معراج ۲۸ است که نام مجموعه نیز از آن گرفته شده و از ورق۶۹ تا ۲۶۴، متعلق به ترجمه ترکی تذکرهالاولیاء عطار است(عکاشه، ۱۸۸۰:۱۸۸).

### عناصر تصويري معراجنامه شاهرخي

از عناصر تصویری ثابت در معراجنامه میتوان از عناصری همچون: بُراق، فرشته راهنما یا جبرائیل، پیکره پیامبر(ص) آسمان و ابرها نامبرد. از عناصر تصویری متغیر هم باتوجهبه

روایت و فراز داستان میتوان به فرشتگان، اهالی دوزخ و بهشت، پیامبران پیشین و پیامبران اولوالعزم اشارهنمود که در معراجنامههای مختلف چگونگی حضور این عناصر برحسب عواملی همچون فراز داستان تغییرمی کنند. فضای تصویرهای موجود در این معراجنامه که مراحل مختلف سفر شبانه پیامبر(ص) را نشان میدهد، به علت اصالت بازنمایی فضای مثالی در بطن نگار گری ایرانی و بیان زمان و مکان به صورت ازلی خود، وارد عرصههای ماورایی و متافیزیکی شده است. تصویرها بنابر متن روایت، از شب هنگام که جبرئیل وارد مکان خواب پیامبر(ص) می شود، شروع شده و به تر تیب پیامبر(ص) ممراه جبرئیل در مکان های مختلف به دیدار پیامبران پیشین از فرشتگان و پیامبران اولوالعزم به سدره المنتهی می رسد، به سریر الهی قدممی گذارد، تعظیم می کند و در پایان نیز، از بهشت و جهنم دیدارمی کند.

# تطبیق بینامتنی(روایتی-تصویری) تصویرها در دو پیکره مطالعاتی

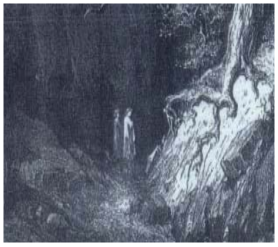
باوجود شباهتهای ساختاری و محتوایی که بین دو اثر كمدى الهى دانته و معراجنامه پيامبر (ص) است، نمى توان آنها را دلیلی قطعی بر اقتباس دانته از رساله معراجیه<sup>۳۱</sup> دانست. بااین همه، آن گونه که از مطالعه نظرات و عقاید ادیبان و فاضلان ایرانی و مسیحی<sup>۳۰</sup>برمیآید ، بهنظرمیرسد نفوذ احتمالي ادبيات شرق به ويژه رساله الغفران و رساله معراجيه را بر كمدى الهي تأييدميكند. آنها براين باورند كه دانته به آثار و متونى با مضمون سفر به عالم ارواح دسترسى داشته و به الگوبردارى از آنها مبادرتورزيدهاست (فتوحى، ١٣٨۶: ۶). هرچند که فاصله زمانی و مکانی بین آفرینندگان این دو اثر، این نظریهها را نفی کند و بیشتر بر اصل توارد ادبی تأکیددارد بااینهمه، شاید بتوان براساس روابط بینامتنی بین داستان کمدی الهی و روایت معراج، پیوستگی و شباهتهای موجود بین دو متن و تصویرهای مربوط را بررسی کرد. از آنجا که خط سیر و جهت سفر در کمدی الهی پس از آغاز آن روی زمین است، برخلاف معراج نامه که بهصورت نزولی با رسیدن به دروازه دوزخ به زیر زمین انتقال یافته و به شکل صعودی (همانند معراجنامه) با سیر در آسمانها و دیدار از بهشت (ودوزخ در معراجنامه) و عرش الهی پایانمی پذیرد، تصویرها در سه بخش؛ روی زمین، بهشت و دوزخ بررسی شده اند. البته، پیش از مقایسه این تصویرها بیان این نکته ضرورتدارد که معراج نامه حضرت محمد(ص)<sup>۳۱</sup> برخلاف کمدی الهی، ساخته نویسنده یا شاعری توانا نیست<sup>۳۲</sup>بلکه، نتیجه شهود

و تجربه شخص سالک ماورا است که از زمین به فرمان خدا جداشده و در آسمانها سیرمی کند.

### الف. تصویرهای روی زمین

تعداد تصویرهایی که در کمدی الهی به این بخش تعلق دارند، چهار تصویر و در معراجنامه شاهرخی پنج تصویر است. آستانگی همانندیها در این تصویرها ازلحاظ درون متن دارای یک روایت است. این روایت بدینصورت است که سرآغاز هر دو تصویرنگاری و موقعیت داستانی در کمدی الهی و معراجنامه، شبهنگام رخداده و با یک عالم تاریک تصویرشدهاست(تصویرهای او۲). البته سفر تمثیلی معراجنامه در شب به تفکر اسلامی برمی گردد چراکه، شب نماد آرامش و جهان امن است و بیشتر ذکرها و دعاها هم شبهنگام و دنیای تاریک دانته با مفهوم منفی داستان، فضای اومانیستی، سروکار دارد به گونهای که آغاز داستان با صحنه تاریک در جنگل، سمبل خطاها و گناهان، صورت می پذیرد. از عناصر بینانشانهای روایتی-تصویری مشترک در هر دو اثر می توان به سائر، راهنما و مرکب اشارهنمود.

**سائر**: در کمدی الهی، دانته بهعنوان مسافری که درپی یافتن فروغ الهی است، سفر به عالم تخیلات متعالی و متافیزیکی را آغازمی کند. چنانچه در معراج نامه از حضرت محمد(ص) بهعنوان یک نبی و انسانی کامل دعوتی الهی میشود تا در عالم واقع اما در زمان و مکانی متفاوت، به سیر روحانی یا جسمانی در آفاق بپردازد. بنابر گفته سیرهنویسان و مورخان، معراج رسول خدا(ص) از طرف حق تعالی برای «زیادت کرامت مؤمنان، زیادت بلا و رنج کافران و تمامت شرف و منزلت پیغمبر» رخدادهاست(همان: ۹۰).



تصویر ۱.شروع سفردانته شبهنگام در جنگلی تاریک، مربوط به سرود نخست از بخش دوزخ (آلیگیری، ۸۳:۱۳۸۰).

راهنما: هر دو زائر را راهنمایانی هدایتمیکنند که بهترتیب در معراجنامه فرشته جبرئیل و کمدی الهی در قسمت دوزخ و برزخ، ویرژیل نماد عقل و خرد است که دانته را راهنماییمیکند. در بخش بهشت هم، با یاری و راهنمایی بئاتریس مظهر بخشش، لطف و عشق الهی سفر دانته پایانمی پذیرد.

مرکب یا وسیله سفر: در هر دو اثر، وسیلهای برای عروج و طی مراحل مختلف سفر وجوددارد. در معراجنامه بُراق حیوانی بزرگتر از الاغ و کوچکتر از قاطر، موجودی ترکیبی با ماهیت غیرمادی آمدهاست تا در یک حرکت تمام عالم را معراجنامه شاهرخی، همواره پیامبر(ص) را همراه فرشته جبرئیل تا افق اَعلی همراهیمیکند و پس از آن، پیامبر(ص) با پای پیاده به پیشگاه ربوبی میرسد.<sup>۲۳</sup> در کمدی الهی مرکب از مرحلهای به مرحله دیگر تغییرمیکند. آن چنان که در ابتدای سفر و ورود به جهنم با پای پیاده، سپس با قایق کارن قایقران<sup>۲۳</sup> و همچنین پرواز بهوسیله حیوانات تخیلی و مهیب جریون<sup>۲۵</sup> در بخش جهنم و بهصورت صعود از مرحلهای

### ب. بخش دوزخ

درکل، نگاه دانته به دوزخ، آسمان و افلاک با آنچه در معراجنامه هست، متفاوت است. این امر، از تفاوت در دو کتاب آسمانی قرآن و کتاب مقدس ناشی می شود. «به طوری که در انجیل آسمان ضد زمین و ضد جهنم است و به دو بخش آسمان جسمانی و آسمان روحانی تقسیم می شود.» (هاکس، آدمان جسمانی و آسمان روحانی تقسیم می شود. چراکه دانته، نخست دوزخ را در زیرزمین و سپس بهشت را در



تصویر ۲. شروع سفر پیامبر(ص) شب هنگام در خانه اَمهانی، به نام نزول جبرئیل بر پیامبر. (زُرسگای،۱۳۸۲).

آسمانها قرارداده که دیگر در آنجا از نفوذ زمین و ارواح ناپاک و گناهکار خبری نیست و ارواح هم، شکل زمینی خود را ازدستدادهاند. درصورتی که در قرآن از هفت آسمان<sup>۳۶</sup> سخن رفته است: «کرسی بر فراز آسمان و زمین نهاده شده است و عرش الهي بر همه آنها استیلادارد.»(پارساپور،۲۶:۱۳۸۶). نهایتهمان گونه که در معراج نامه نیز دیدهمی شود، افزونبر بهشت، جهنم هم بر آسمانها جای گرفته که ارواح ناپاک و گناهکار در آنجا قابل مشاهده هستند. جدای از این تفاوتها، موارد مشابه بسیاری بین شکنجهها در دو دوزخ وجوددارد که در (جدول ۱)، آورده شده است. از جمله آنها، نگهبان دوزخ در هر دو اثر است. مالک که در معراجنامه نگهبان دوزخ است و بهصورت دیوی با سر و بدنی قرمز رنگ نشانداده شدهاست، همچون *مینوس<sup>۳۷</sup> در* کمدی الهی، عذاب را برای دوزخیان تعیین می کند (تصویر های ۴-۳). از موارد مشابه دیگر می توان به شکنجههای مشتر کی که افراد گناهکار در دو اثر توسط آن رنج و عذاب می شوند، اشاره نمود. همانند عذاب سرپیچی کنندگان از دستورات خداوند در معراجنامه و مجازات



تصویر ۳. مینوس، نگهبان دوزخ. سرود ۵ دوزخ کمدیالهی دانته (آلیگیری، ۱۳۸۰:۱۳۸).



تصویر ۵. شکنجه دزدان و سارقان از سوی خزندگان. سرود ۲۴ از بخش دوزخ کتاب کمدی الهی دانته (www.doreillustration.com)

تفرقهاندازان در کمدی الهی که این تیرهبختان، بارها ازسوی شیطان هایی شمشیر بهدست اندامها و زبان هایشان قطع و دوباره زندهمی شوند تا شکنجه ها تکرار گردند (تصویر های ۷و۸). همچنین، شکنجه متکبران در معراجنامه که همانند آن در کمدی الهی نیز، درباره مورد دزدان و سارقان تکرارمی شود. بدین گونه که آنان توسط خزندگانی همچون مار (عقرب در معراجنامه)، شکنجه و عذاب می شوند (تصویرهای ۵ و ۶). نمونه دیگر، شکنجه خسیسان در کمدی الهی و شکنجه تنگچشمی در نپرداختن زکات در معراجنامه است. این دوزخیان نیز، با تحمل سنگ آسیاب سنگینی بَر دور گردنشان و یا حمل آن به نشان اینکه فکر پول همواره درطول زندگی تمام حواس شان را به خود مشغول داشته است، شکنجه و عذاب می بینند. در آخر نیز، شکنجه سودجویان و عاقبت آز و حرص مالاندوزی است که به صورت شکنجه توسط شیطانهای چنگال بهدست در آتش (معراجنامه) و قطران گداخته (کمدی الهی)، دیدهمی شود.



تصویر ۴. مالک، نگهبان دوزخ (رُزِسگای ،۱۳۸۲: تصویر شماره۴۴).



تصویر ۶. شکنجه متکبران ازسوی خزندگان (همان، تصویر ۵۸)

تطبيق بينامتنى تصويرهاى ذره از كمدى الهى با نسخه ، مصور معراجنامه شاهرخی

۵۲

#### ج. صعود به بهشت

ساختار هردو افلاک در کمدی الهی و معراجنامه کم وبیش شبیه هم است. هفت فلکی که حضرت محمد(ص) در معراج خود از آنها دیدنمی کند، در کمدی الهی باعنوان هفت ستاره نظام بطلمیوسی<sup>۲۸</sup> است عبارتند از: قمر، عطارد، زهره، شمس، مریخ، برجیس و زحل که با هفت فلک معراج پیامبر(ص) مطابقتمی کنند. دانته احتمالاً پس از این اقتباس، سه فلک دیگر را با نامهای؛ ثوابت، فلک الافلاک و فلک اطلس به آنها افزوده است که در روایتهای اسلامی میتوان با سه مرحله؛ سدره المنتهی، بیت المعمور و عرش الهی تطبیق داد. (دست پیشه، ۹۴:۱۳۸۲)

در این بخش، برای تصویرهای بهشت در نسخه معراجنامه شاهرخی، تمامی تصویرهای مربوط به سیر در آسمانها بهدلیل شباهت در مراحل سفر با تصویرهای بهشت در کمدی الهی مطابقتدادهمی شود (جدول ۲). بهشت در کمدی الهی از صعود دانته همراه بئاتریس به نخستین فلک آغاز شده و تا



تصویر ۲. شکنجه فریب کاران و تفرقهاندازان. سرود ۲۸ دوزخ (آلیگیری، ۴۳۸:۱۳۸۰).



تصویر ۹. دیدار دانته با زنان و مردان معروف از جمله یوحنا. سرود ۲۵ از بخش بهشت( www.doreillustration.com)

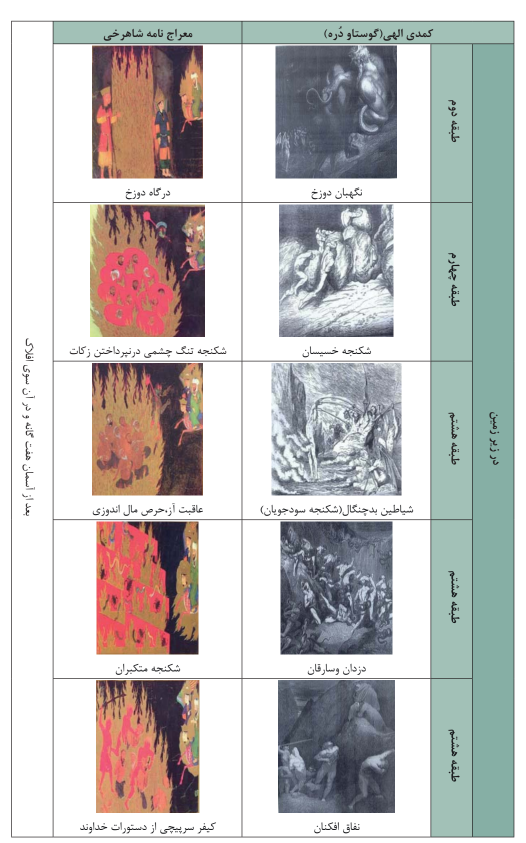
فنای دانته در عرش الهی است. درصورتی که در معراجنامه آن چنان که در بخش دوزخ گفته شد، بهشت در آن سوی افلاک هفتگانه قراردارد. ازجمله شباهتهای درونمتنی-روایتی موجود در تصویرهای این بخش که در دو اثر هم دیدهمی شود، می توان به دیدار محمد (ص) با پیامبران پیشین و اولوالعزم و دیدار دانته با زنان و مردان معروف از جمله ملاقات با *یوحنا*<sup>۳۹</sup>در سرود بیست و پنجم بهشت اشارهنمود. در معراجنامه هنگام سیر افلاک، پیامبر (ص) در منازل گوناگون پیامبران پیشین و اولوالعزم را میبیند که فرشتگان آنها را محاصره كردهاند. بنابر روايت معراج تحرير بوعلى سينا، آدم در بهشت اول – یحیی و عیسی در دومین بهشت، یوسف در سومین بهشت و[ ... ] قراردارند(پارساپور،۳۹:۱۳۸۶)، (تصویرهای ۱۰–۹). از دیگر تشابهات این بخش، دیدار از نظام فرشتگان است. در هر دو اثر، مسافر پیش از رسیدن به عرش اعلی، با گروههای بسیاری از فرشتگان روبهرومی شود که به حمد و ثنای پروردگار مشغولاند. این یکی از مراحل سیر و سلوک معنوی برای رسیدن به حقیقتی است که در انتظار



تصویر ۸. شکنجه دروغ گویان بهدست شیطانهای قرمز رنگ (همان، تصویر ۵۶).



تصویر ۱۰. دیدار پیامبر با حضرت داود و سلیمان (همان، تصویر ۱۶).



جدول ۱. آستانگی شباهت در تصاویر بخش دوزخ از لحاظ محتوای روایتی و عناصر تصویری آن

(رزسِگای، ۱۳۸۲) (www.doreillustrations.com)

تطبیق بینامتنی تصویرهای دُره از کمدی الهی ۲ با نسخه مصور معراجنامه شاهرخی



جدول۲. آستانگی شباهت در تصاویر بخش بهشت از لحاظ محتوای روایتی و عناصر تصویری آن

(Ibid) (همان).



تصویر ۱۲. شیطان با ناخنهای تیز در شکنجه زنان زناکار(همان، تصویر۵۳).



تصویر ۱۱. شیطان چنگال بهدست. سرود ۲۱دوزخ. (آلیگیری، ۳۵۳:۱۳۸۰).

68

مسافر است و آن دیدن فروغ الهی است. در پایان، رفتن هر دو مسافر به پیشگاه ربوبی است. در هر دو روایت مسافر به پیشگاه ربوبی بردهمی شود و در عرش اعلی، هزاران فرشته را که با نور و موسیقی به حمد و ثنای پروردگار مشغولند، می بیند(تصویرهای ۱۱ و ۱۲).

#### تحليل تصويرها(تفاوتها)

مقایسه و خوانش تصویرهای معرفی شده در صفحههای گذشته، بهخوبی بیانگر این مطلب است که هرکدام از فرهنگهای شرق و غرب دارای فلسفه و مبانی مربوط به خود هستند. این فلسفه اساس هنر را بهعنوان الگو، در اختيار هنرمند قرارمي دهد. همچنين از آنجا که فضاي حاکم بر روح، محتوا و حتى ساختار ظاهرى هنر را نمى توان از آرمانها و ایدههای تاریخی، فرهنگی، فلسفی، سیاسی و اجتماعی جداکرد، میتوان گفت که هنرهای شرقی بهویژه هنر اسلامی از ویژگیهایی برخوردار است که آن را از دیگر هنرها و بهخصوص هنرهای غربی چه در ساختار ظاهری و چه از منظر مفاهیم زیربنایی و محتوایی، متمایزمی کند. جهان در تفکر اسلامی، جلوه انوار الهی و نتیجه فیض مقدس نقاش ازلی است. بهبیان دیگر هر ذره و هر نقشی از موجودات، مظهری از اسمای الهی است. هنرمند نیز در چنین تفکری، در مقام انسانی است که به صورت و دیدار حقیقت اشیا در ورای ظواهر می پردازد و وجود متعالی حق است که با هنر وی، بهظهورمیرسد(آیتالهی و هوشیار،۱۳۸۷ :۴۵). از اینجا، صورت خیالی هنر او بیان کننده و ابداع گر نور جمال ازلی<sup>۴</sup> و ظهور نامحسوس در محسوس به زبان رمز و تشبیهات است. هنرمند با سیر و سلوک<sup>۴۱</sup> معنوی خویش از جهان ظاهری می گذرد تا در نقش های خود عالم ملکوت و مثال را که عاری از ویژگیهای زمان و مکان طبیعی است، نمایشدهد(گودرزی و کشاورز،۹۲:۱۳۸۶). درنتیجه، زمان و مكانى كه در پرده نقاشي او ابداعمي شود، در حقيقت بيانگر زمان و مکان باقی و ملکوتی است. توجه به زمان و مکان باقی، طبیعتاً هنرمند را به حذف عوارض عالم کثرت و آزادی برای بزرگنمایی اشیا باتوجهبه تقدم و تأخر معنوی، پخش نور در تمام نقطهها و به کار گیری رنگهای تخت و بدون سايهروشن طبيعي، تقطيع و لايهلايهشدن فضا و سكون حوادث که همه بهگونهای دید بشری را برهم می زند و انسان را متوجه عالم بالا می سازد، ملزممی کند(خوشنظر و همکاران، ۱۲:۱۳۸۹).

آنچنان که در تمامی تصویرهای معراجنامه شاهرخی دیدهمیشود، در غرب با شروع نهضت رنسانس دورهای آغازمیشود که از ادوار تاریخی بهشمارمیرود. در صدر این

تاریخ جدید، انسان مدار همه امور می شود و دیگر نه خدای حقیقی و نه خدایان، هیچیک در کار نیستند. «بهعبارتی انسان دایر مدار هستی می شود و تمدنی جدید تکوین می یابد بەنام اومانيسم كە نظرات فرانسيس بيكن، گاليلە، نيوتن و دكارت در علم و فلسفه روابط بين خدا و جهان كه مخلوق اوست را قطعمی کند و یا بهتر بگوئیم جهان را از خدا دورمیکند و این تفکر مقدمه و آغاز غیبتزدایی تدریجی در تفکر جدید است.»(مددیور،۱۳۷۱ :۲۰۱). انسان اینبار خویش را در افقی باز و تنها می یابد که باید مبدأ و معاد، بهشت و دوزخش را خود بسازد و بیافریند. هنر جدید در چنین اوضاعی بروز و ظهور میکند. از آنجاکه نیروی خیال این هنرمندان خود را با عالم مُلک روبه رومی بیند، بی واسطه تابش آن را منعکسمی کند. از این رو، زمان و مکان در آثار شان رجوع به زمان و مکان فانی دارد. این توجه به زمان و مکان فانی، طبعاً هنرمند را ملزممی کند که به عالم کثرت و تغییر، همچون پرسپکیتو، سایهروشن و تغییر حجم بپردازد. صورت خیالی این هنرمندان که بیان ساحت نفسانی بشر و امیال اوست، دیگر نهتنها با روی حق سروکار ندارد بلکه، عالم باقی را نیز به هیچ می گیرد. عالم درونی و نفسانی هنرمندان در این عصر، از ویرانی تام و تمام صور معنوی که جمال و جلال الهی را جلوه گرمیسازد، حکایت دارد. آنگاه است که صورتهای شیطانی و فرمهای اضطرابانگیز در صورتهای خيالي اين هنرمندان غلبه مي يابد(ريخته گران، ١٣٨٠: ٩۴۶). همانند آنچه در تصویرهای گوستاو دره از کمدی الهی دانته دیدهمی شود.

### مطالعه موردى تصاوير

تقریباً از تمامی تصویرهای معراجنامه میرحیدر، فهرست عظیمی مبنی براین بهدستمیآید که زمان و مکان و صور خیالی آفرینندگان این تصویرها همه، بازگشت به زمان و مکان باقی است. این صور خیالی، بیانکننده جلال به زبان جمال<sup>۱۴</sup> است و با آنچه در تصویرهای کمدی الهی که صور خیالی هنرمند بیانکننده زبان ساحت نفسانی بشر و زمان و مکان فانی و اومانیستی است، تفاوتدارد. در این بخش به بارزترین نمونهها در هر دو نسخه اشارهمی شود.

## نگاره فرود جبرئیل بر پیامبر(ص) از معراجنامه شاهرخی و تصویر جنگل تاریک اثر گوستاو دُره

تصویر معراجنامه، سفر پیامبر(ص) را در شب نشانمیدهد. برخلاف تصویر کمدی الهی که هم زمان و هم مکان نمایانگر دقیق موقعیت داستانی است، مستقیم به زمان وقوع این واقعه اشارهنشده بلکه، تلاش برآنبوده تا با اشاراتی همچون

استفاده از رنگ لاجورد شبانهبودن، به بیان این سفر پرداختهشود. مطلق, ودن زمان در فضای نگارگری، سبب ترسیم اوقات(صحنههای شب)، در نوری یکدست و یکنواخت شدهاست. این عدم محدویت به زمان و مکان فیزیکی در نگارگری ایرانی، سبب شده تا امکانات بیان بیشتری را در اختیار هنرمند قراردهد (تصویرهای ۱ و ۲).

### فرشتگان عذاب یا شیطانها

نگاره مالک دوزخ در معراجنامه و تصویر مینوس در کمدی الهی، هر دو نشاندهنده یک واقعه در توصیف درگاه جهنم است لیکن، در نگاره معراجنامه این صحنه هولناک همانند تصویرهای دیگر دارای فضایی آرام است. صحنه، ترکیبی است از فرشتهای سیاهچهره که مالک دوزخ است و باوجود هویت ترسناک و مخوفش همانند بقیه تصویرهای مربوط به شکنجهشدن گناهکاران توسط شیطانهای قرمز، زیبا تصویرشدهاست. لیکن، تصویرهای موجود در کمدی **نتیجهگیری** 

الهی با همین مضمون، مینوسِ نگهبان را همچون شیطانی دُمدار و زشترو نشانداده که وجود این موجودات تخیلی با صورتهای شیطانی و هراسانگیز بیانگر این است که صورت خیالی هنرمند نهتنها خالی از تمام صوری است که جمال و جلال الهی را جلوه گر میسازد بلکه، غرق در نفسانیات بشر در دوره جدید است(تصویرهای ۳ ، ۴، ۱۱ و ۱۲).

### حيوانات

این بخش، شامل نگاره عذابی مختص متکبران در معراجنامه و تصویر مربوط به سرود ۲۴ دوزخ، فریبکاران است. در این تصویرها مار معمولاً قالب شَر را به خود گرفتهاست. در نگاره معراجنامه فضایی آکنده از رنگ قرمز نه تنها هولناکی موجود در صحنه کمدی الهی را با همین مضمون که نشان دهنده فضای اومانیستی و طبیعت گرایانه است، ندارد بلکه رنگ قرمز صحنه را تحت تأثیر قرارداده و نگارهای متفاوت پدید آوردهاست (تصویرهای ۳ و ۴).

مطالعات تطبیقی بهویژه در حوزه هنر و ادبیات، از شیوههایی است که در درک و شناخت بهتر حوزههای فرهنگی تمدنها و ملل مختلف، میتواند مؤثر و راهگشا باشد. براساس مقایسه و بررسیهایی که در این پژوهش درباره عناصر تصویری کمدی الهی دانته اثر دُره و معراجنامه شاهرخی براساس خوانش روایتی-تصویری صورت پذیرفت، به برخی نتایج دستیافتهشد که بهقرار زیر است.

بعضی از تصویرها در دو اثر بهویژه تصویرهای مربوط به دو بخش یا دو جایگاه دوزخ و بهشت ازلحاظ محتوای-روایتی، همسانی و شباهتهای فراوانی باهم دارند. این شباهت بهترتیب از لحظه شروع سفر روی زمین، مسیر سفر و پایان آن است(جدولهای ۱و ۲). بیشترین شباهت تصویرها ازنظر محتوای روایتی، مربوط به بخش دوزخ در دو نسخه است. برای نمونه، کاربرد عناصری مانند آتش و خزندگانی مثل مار و افعی و موارد دیگر که بهعنوان شکنجه برای گناهکاران درنظر گرفته شدهاست. همچنین در بخش بهشت شباهت تصویرها به محتوای را و افعی و موارد دیگر که به ارواح رستگاران و پیامبران پیشین، طبقات افلاک و نظام فرشتگان دیدهمی شود که درنهایت نیز با دیدار از عرش الهی و رسیدن به پیشگاه ربوبی، پایانمی پذیرد(جدول۳).

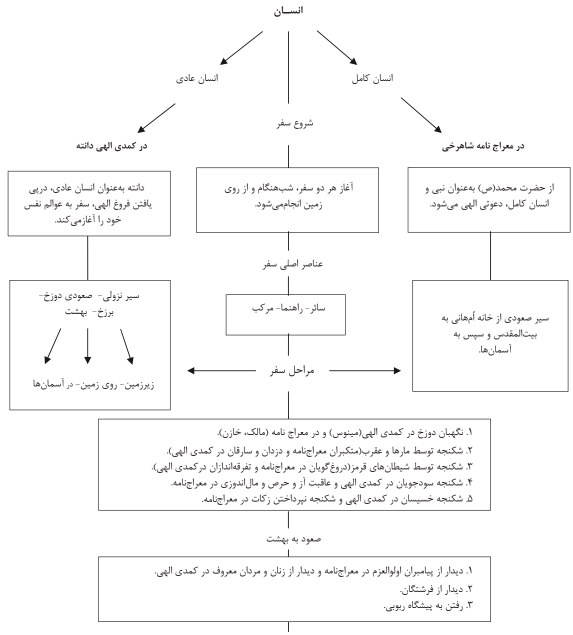
در پی این بررسیها، تجزیه و تحلیل شباهتها در محتوای روایتی تصویرها و ارتباط آنها باهم در دو نسخه یادشده، همواره این فکر ایجادمی شود که این همانندیها نتیجه گونهای توارد و همفکری و یا تقلیدی و اقتباسی است.

از دیگر دستاوردهای پژوهش حاضر جدای از وجود تفاوتهای ساختاری بین دو متن کمدی الهی دانته و معراجنامه و همچنین، احتمالاً دسترسینداشتن به آثاری با همین مضمون از سایر نویسندگان در گذشته بهدلیل فاصله زمانی و تفاوت زبانی، پیرو بررسی آرای محققان و منتقدان میتوان گفت، شاید این اثر دانته درواقع تکرار ادبی و شکوهمند و البته با حجمی گستردهتر از کتابهای پیشین همچون معراجنامه در شرق باشد. البته، با ادبی و شکوهمند و البته با حجمی گستردهتر از کتابهای پیشین همچون معراجنامه در شرق باشد. البته، با در ادبی و شکوهمند و البته با حجمی گستردهتر از کتابهای پیشین همچون معراجنامه در شرق باشد. البته، با ادبی و شکوهمند و البته با حجمی گستردهتر از کتابهای پیشین همچون معراجنامه در شرق باشد. البته، با به بین نمیتوان نظری راجع به تأثیرپذیری دانته در سرودن اثر خویش از معراجنامه بیانداشت که این میتوان بر بر نظریه نخست یعنی اصل توارد تأکید داشتهباشد.

درادامه با درنظر گرفتن خاستگاه هر دو اثر، تمایزاتی در چگونگی تجلی تصویرها با مضمون و محتوای مشترک، مشاهده و بررسیشد. هنرمند شرقی و غربی نهتنها با تفاوتهای زیربنایی در فرهنگ و نوع نگاهش به مضامین و موضوعات و کل جهان هستی بلکه، براساس معیار و ملاک نور ازلی و کمال وجودی خود، هنر و صور خیالیاش بیانکننده عالم ملک و ملکوت میشود. در این میان، اسلام با مفاهیم و احکام خود فضایی را ایجادمیکند تا

هنرمندان با دوریجستن از دنیای مادی و موضوعات اومانیستی و طبیعت گرایانه رایج در غرب به تخیل و دنیای آرمانی دستیابند و در خط و رنگ دنیای مثالی سیرکنند. ازآنجاکه هنرمند در آفرینش هنری، با ادراک خیالی عمل می کند اگر گنجینه خیال او با امور روحانی سروکار داشته باشد و مبتنی بر اصل الهی باشد؛ هنری که در این ساحت آفریدهمی شود، هنری مقدس است. نگارگران ایرانی با قوه خیال خویش، عالم مثال (ملکوت) را مشاهدهمی کنند و سپس آن را در آثار خود بازنماییمی کنند. درنتیجه، فضایی که در آثار آنان پدیدآمده، فراواقع گرایانه است و مکان و زمانی غیرناسوتی را بهنمایش می گذارد. از دیگرسو، هنرمندی که گنجینه خیال او آکنده از صور شهوانی باشد، هنر او دنیوی است. در آثار چنین هنرمندی، عالم معنا در کار نیست. منبع این هنر، روان فردی بشر است که خود را مستقل میانگارد. این هنرمند در آثارش با ادراک خیالی خود امور نفسانی و شهوانی را بازنماییمیکند.

جدول ٣. الكوى تحليلي شباهت هاى محتوايي تصاوير دردو اثر كمدى الهي ومعراج نامه شاهرخي



بازگشت از سفر و ارائه دستاورد به جهانیان

۵٨

، تطبیق بینامتنی تصویرهای دُره از کمدی الہی با نسخه مصور معراجنامه شاهر خے،

، مصور معراجنامه شاهرخی

- 1- Dante Alighieri(1265-1321)
- 2- Botticelli
- 3- Michelangelo
- 4- Delacroix
- 5- William Blake
- 6- Pual Gustave Dore (1832-1883)
- 7-Ascent
- 8- Mir Haydar's Miraj-nama

که از دیگر عناوین آن معراجنامه ایغوری، معراجنامه تیموری، معراجنامه شاهرخی و معراجنامه پاریس است. ۹- معراج حضرت محمد(ص)، در دو اثر نظامی با نامهای مخزنالاسرار(۹۱۱،ق) و نسخه هفت پیکر(اثر سلطان محمد)، وجوددارد.

- 10- La escatologin musulmana en La divina comedia
- 11- Migu el asin palaccois
- 12- Intertextuality
- 13- Comparison
- 14- Julia Kristeva
- 15- Bakhtin
- 16- Roland Barthes
- 17- Gerard Genette
- 18- Structuralism and Post- Structuralism

۱۹- پژوهش گر بهدو شکل میتواند نمونه را انتخاب کند؛ روش اول، احتمالی یا اتفاقی و دیگری، روش نمونه گیری وضعی است. بدین معنا که تمام افراد جامعه شانس مساوی برای گزینش شدن ندارند و در انتخاب افراد برای نمونه، پژوهش گر نظریات خود را دخالتمی دهد(عزیزی، ۲۹۰- ۳۰). ۲۰- حضور دانته در موقعیت و جایگاه برزخ، از ناهمسویی های اثر او با معراجنامه میر حیدر است. شجاعالدین شفا مترجم کمدی الهی دانته، وجود عالم برزخ را در آئین مسیحیت و اسلام منکر شده است. در مسیحیت این امر، ناشی از تحریف احادیث مربوط به این آئین به وسیله روحانیون مسیحی به دلیل اختیار در آمرزش گناهان مسیحیان، ذکر شده است (دانته، ۱۳۸۰، ۵۷۳–۵۷۷). بر خلاف نظر ایشان، در قرآن در سورههای (مؤمنون/۲۳) و (نور/۳۷) به وجود عالم برزخ به روشنی اشاره شده است (حجازی،۱۳۸۹).

- 21- Paolo and Francesca
- 22- Woodcut
- 23- Engraving
- 24- Virgile
- 25-Beatrice
- 26- Lucifer
- 27- The supplement of the Turkish collection

۲۸- شاید ترجمه حکایت سفر روحانی پیامبر(ص)، از کتابی بهنام نهج الفرادیس السرای (Al- sarais pathway to the Heavens) باشد که امروزه اثری از آن باقی نمانده است. این کتاب، از چهار باب که هریک از آنها نیز، به ده بخش (فصل) تقسیم می شوند، تشکیل یافته است. فصل های هفتم و هشتم از قسمت اول این کتاب، معادل نسخه معراج نامه شاهرخی است که به تر تیب معراج پیامبر(ص) و دیدارهای ایشان را از بهشت و دوزخ را شرحمی دهد و با حدیثی که به انس بن مالک نسبت داده شده است، آغازمی گردد.(2013 Gruder, 2008) دکتر گروبر می نویسد: نویسنده متن معراج نامه شاهرخی از ذکر منابع مورد استفاده ایا نکرده است. نه تنها در متن نوشتاری این نسخه بلکه در نخستین برگ از آن با زبان عربی به ذکر روایت از انس بن مالک اشاره نموده است (دشتگل،۲۲۱۳۸۳). در حقیقت، وی در دیباچه متن کتاب بیان کرده که اثرش را با ترجمه کتابی باعنوان نهج الفرادیس به ترکی نوشته است (۲۲:۳۵۳). ۲۹- درحقیقت، رساله معراجیه سال (۶۶۳/۱۲۶۴، چند دهه پیش از سروده دانته) ترجمه فرانسوی و لاتین نسخه اسپانیایی معراجنامه که خود از عربی گرفته شده بود، وجود داشته است. یک کپی از این نسخه اثر (Bonaventure Of Siena) در کتابخانه ملی و دیگری با نام (Liber Scale Machemeti) در کتابخانه واتیکان، نگهداری می شود (رُزسگای، ۲۱۰۳۸۲). همچنین از مؤلفان عرب، میان سال های ۱۳۰۰ تا ۴۲۰ هجری چند کتاب و رساله درباره معراج پیامبر (ص) منتشر شده بود که قدیمی ترین آنها به احتمال ضعیف، متن عربی رساله ای است که با نام «قصه های معراج» به ابوذر غفاری منسوب شده است. گرچه اصل آن در دست نیست ولی ترجمه اسپانیایی آن قرن ۱۳ میلادی و فرانسوی، آلمانی و انگلیسی با نام های «معراج محمد» یا «رؤیاهای محمد» بر گردانده شده است (آلیگیری، ۱۳۸۰، جلداول:VII).

۳۰ آدیبان و فاضلان مسیحی: عبدالمنعم جبررجاء، ادیب معاصر مصری، در کتاب خود با عنوان «رحله الروح بین ابن سینا و دانتی» از معراجنامه بایزید بهعنوان منبع الهام دانته یادمیکنند. دکتر صلاح فضل، منتقد ادبی مصری، رضا مایل هروی، پروفسور آسین پالاسیوس محقق اسپانیایی، کارلوساکونه، مستشرق ایتالیایی، مارک اسموژنیکی، ایران شناس لهستانی و بسیاری محققان دیگر به بنوعی منابع شرقی را مورد الهام دانته دانسته اند(فتوحی،۱۳۱۷).

۳۱- داستان معراج حضرت محمد(ص) در قرآن بهصورت خلاصه و اشارهوار در سورههای النجم، اُسری و التکویر بیان شده است. پس از این آیات، احادیث و روایات بسیاری درباره این رویداد و دیدارهای پیامبر(ص) در این شب نقل شده است. البته، آنچه در تفسیرها و احادیث آمده در جزئیات، با بیان ساده و معجزی که در قرآن آمده متفاوت است. بی گمان عنصر خلاق و آفریننده خیال در پرداختن اجزای این داستان، براساس مایه هایی از فلسفه اشراق و عقاید زرتشتی و افلاطونیان جدید تأثیر بسیاری داشته است تا توجه مردمان را بیشتر به این داستان جلب کند(شفیعی کدکنی، ۳۹:۱۳۸۶).

۳۲- از آنجاکه دانته بهعنوان یک انسان عادی با اتکا بر دو عنصر خیال و مکاشفه به سیر و سیاحت در مراحل دوزخ و بهشت پرداختهاست، می توان از مهم ترین منابع برای دسترسی به الگوی این سفر علاوهبر منابع شرقی و غربی در کتاب مقدس انجیل، کتاب اعمال رسولان(باب نهم)که در آن از سفر پولوس رسول به آسمان، بهشت و دوزخ سخن فته و همچنین سفر عیسی به دوزخ دررساله اول پطرس(باب سوم)، نامبرد. همچنین عقاید قرون وسطی و اساطیر یونان باستان که در اینجا در قالب یک داستان تکرار شدهاست(آلیگیری، ۴۴:۱۳۸۰).

۳۳- ولی در متن روایت معراج تحریر ابنسینا و همچنین در تفسیر ابوبکر عتیق نیشابوری، بُراق تا مکان بیتالمقدس پیامبر(ص) را همراهیمیکند و پس از آن پیامبر(ص) با نردبانی به آسمان صعودمیکند. «برخاستم نردبانی دیدم از نور از زَر سرخ، به جواهر و یواقیت مرصع، پایههای آن از نور، ساق آن بر صخره بیتالمقدس و سر آن به آسمان رسیده» (ابوعلی سینا، ۵۵۱:۱۳۶۵ ).

- 34- Caron
- 35- Gerione

۳۶- (بقره/۲۹)، (مؤمنون/۱۷)، (ملک/۳) و (نبأ/۱۲)(مکارمشیرازی، ۵:۱۳۸۹).

37- Minous

۳۸- در کمدی الهی، طرح فلکی زمین طرح بطلمیوسی است که در آن زمین گرانیگاه جهان است و نُه کره متحدالمرکز بهدور آن میچرخند.

39- St.John

۴۰- دو صفت جمال و جلال، از نمادهای مشهور تجلی هستند. جلال به معنای بزرگی و بزرگواری و دراصطلاح، از صفاتی است که به به قهر و غضب تعلقدارد(گوهرین، ۱۳۶۸: ۴۵). در تعریف جمال، میتوان گفت جمال بهمعنی خوب صورت و نیکوسیرت است که به رضا و لطف وابسته است(هنورد، ۸۸:۱۳۸۶).

۴۱- هنرمند دینی-اسلامی یا خود صوفی و عارف است یا با اُنس به ادبیات، قوه خیال او بیان کننده جلوه حق است. برای همین است که عالم مثال در کارهایش نمایاناست(آیتاللهی و مهران،۴۶:۱۳۸۷).

۴۲- ابنعربی در فتوحات مکیه، اعلاممیدارد که حق هر گز در صفت جلال خود برای بندگانش متجلی نمی شود. چراکه حضرت جلال دارای انوار محرقه است و تجلی او همواره در جلال جمال است(ابن عربی،۵۴۲:۱۴۱۴) و هنرمند می تواند از خلال جمال، جلال الهی را در قالب صور، نقوش و رنگ بیان کند.

- منابع
- آلن، گراهام.(۱۳۸۵). **بینامتنیت**، ترجمه پیام یزدانجو، تهران: مرکز.
- آلیگیری، دانته.(۱۳۸۰). کمدی الهی:دوزخ، برزخ، بهشت، ترجمه شجاع الدین شفا، چاپ پانزدهم، تهران: امیر کبیر.
- آیتاللهی، حبیبالله و هوشیار، مهران.(۱۳۸۷). منطق انتزاع در فضای نگارگری شرق و غرب، هنرهای تجسمی و
   کاربردی، (۴۵)، ۶۱–۴۵.
- ابوعلی سینا. (۱۳۶۵). معراج نامه به انضمام تحریر آن از شمس الدین ابر اهیم ابر قوهی، تصحیح و تعلیق نجیب مایل هروی، تهران: بنیاد پژوهش های آستان قدس رضوی.
  - ابنعربی، یحییالدین.(۱۴۱۴). فصوصالحکم. به کوشش ابوالعلاء عفیفی، بیروت: دارالکتاب العربی.
  - ایبرمز، اماچ. هوفمن، گالت.(۱۳۸۳). فرهنگ توصیفی اصطلاحات ادبی، ترجمه سعید سبزیان، تهران: رهنما.
- پارساپور، زهرا.(۱۳۸۶). بررسی تطبیقی سیر افلاک و مبانی اسطورهای و دلالتهای نجومی آن در معراجنامه، سیرالعباد و کمدی الهی. فصلنامه زبان و ادبیات فارسی، (۳۳)، ۴۵–۲۲.
- حجازی، بهجتالسادات.(۱۳۸۹). الگوبرداری یا خلاقیت در بازآفرینی کمدی الهی، فصلنامه ادبیات عرفانی و اسطورهشناختی، (۲)، ۴۲-۹.
- خداداد، زهرا و اسدی، مرتضی.(۱۳۸۹). بررسی نقاشیهای معراج حضرت پیامبر(ص) در کشورهای اسلامی از دیرباز
   تا به امروز، فصل نامه علمی-پژوهشی نگره، (۱۵)، ۶۸-۴۹.
- خوش نظر، رحیم؛ اعوانی، غلامرضا؛ ملاصالحی، حکمت و آیت اللهی، حبیب الله.(۱۳۸۹). دیدگاه عارفان مسلمان درباره نور و تأثیر آن بر ساحت هنر، **هنرهای زیبا - هنرهای تجسمی**، (۴۲)، ۱۴–۵.
- دست پیشه، محمد. (۱۳۸۲). اسلام وکمدی الهی: نویسنده میگوئل آسین پالاسیوس، پایان نامه کار شناسی ار شد، پژوه شگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
  - دشتگل، هلنا.(۱۳۸۳). متن نوشتاری نسخه معراجنامه میرحیدر، کتاب ماه هنر، (۷۲–۷۱)، ۶۸–۷۶.
- رُزسگای، ماری.(۱۳۸۲). **معراجنامه: سفرمعجزه آسای پیامبر (ص**)، ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مطالعات هنر اسلامی(مهاس).
- رهنورد، زهرا.(۱۳۸۶). جلوه جمال و جلال درنگارگری و بازتاب آن در موجودات اهریمنی و مخوف، هنرهای زیبا،
   (۲۹)، ۹۵–۸۷.
  - ریخته گران، محمدرضا.(۱۳۸۰). هنر، زیبایی، تفکر، تهران: ساقی.
- ریشار، فرانسیس.(۱۳۸۳). جلوههای هنر پارسی(نسخههای نفیس ایرانی قرن ۶تا۱۱ه.ق. موجود در کتابخانه ملی فرانسه)، ترجمه ع.روحبخشان، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - شفیعی کدکنی، محمدرضا.(۱۳۸۶). مصیبتنامه عطار نیشابوری، چاپ دوم، تهران: سخن.
- شمسی، لاله و شادقزوینی، پریسا.(۱۳۸۵). معراجنامه نگین درخشان نگارگری ایلخانی، هنرهای زیبا، (۲۸)، ۹۲–۸۵.
  - شمیسا، سیروس.(۱۳۸۳). ا**نواع ادبی**، تهران: فردوس.
- عزیزی، علیرضا(۱۳۹۰). نمونه گیری در روش تحقیق کیفی reference1.blogfa.com . (بازیابی شده در تاریخ
   ۴ تیر، ۱۳۹۰) .
- عکاشه، ثروت.(۱۳۸۰). نگارگری اسلامی، ترجمه سیدغلامرضا تهامی، تهران: سازمان تبلیغات اسلامی، حوزه هنری.
- فتوحی، محمد.(۱۳۸۶). ماجرای سیرالعباد سنایی در گستره ادبیات تطبیقی، کنفرانس بینالمللی حکیم سنایی،
   تهران: دانشگاه الزهرا(س).
  - هاکس. (۱۹۲۸). قاموس کتاب مقدس، بیروت: مطبعه آمریکایی.
    - قرآن حکیم. (۱۳۸۹). ترجمه مکارم شیرازی، قم: آسوه.
- کنگرانی، منیژه.(۱۳۸۸). مجموعه مقالات دومین و سومین هماندیشی هنر تطبیقی، تهران: تألیف، ترجمه و نشرآثار هنری.
- گودرزی، مصطفی و کشاورز، گلناز. (۱۳۸۶). بررسی مفهوم زمان و مکان در نگارگری ایرانی، **هنرهای زیبا،** (۳۱)، ۱۰۱-۸۹.
  - گوهرین، صادق.(۱۳۶۸). شرح اصطلاحات تصوف، تهران: زوار.

- مددپور، محمد.(۱۳۷۱). حکمت معنوی و ساحت هنر: تأملاتی در زمینه سیر هنر در ادوار تاریخی، تهران: حوزه

نامورمطلق، بهمن و کنگرانی، منیژه.(۱۳۸۹). دانشهای تطبیقی: مجموعه مقالات فلسفه اسطورهشناسی هنر و ادبيات، تهران: سخن.

- Fergusson, F. (1965). Dante Alighieri: Three Lectures. Washington: Gertade Clarke. \_
- Gruber, C.G. (2008). The Timurid Book of Ascension (miragnama): A Study of Text and Image \_ in a pan-Asian Context. London & New York: Tauris Academic Studies.
- Palacois, M. A. (1968). Islam and the Divine Comedy. London: Frank Cass and Co. Ltd. \_
- http://www.doreillustrations.com (access date: 2012/8/11)

97

دریافت مقاله: ۹۱/۲/۱۰ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# مطالعه تأثیر متقابل نقاشی ایران و چین در سدههای هفتم و هشتم هجری قمری

منصورحسامى\*

چکیدہ

پس از نخستین و دومین یورش مغولها در قرن هفتم و استقرار حکومت ایلخانی در سرزمین ایران، در خصوص تأثیرپذیری نگارگری ایرانی از نگارگری چینی بحث و سخن فراوان شده است . در این واقعیت که مغولان پیشینه فرهنگی – هنری قابل توجهی نداشته و همواره وامدار هنر چین بودهاند، تردیدی نیست. لیکن در اینباره که نگارگران چینی با چه کیفیتی و تا چه اندازه بر اندیشه نقاشان ایرانی تأثیرگذاشتهاند، کمتر سخنی رانده شده است. از سوی دیگر، سلیقه فرمانروایان پیروز مغول با شکلگیری حکومت و استقرار دولت مرکزی آنها به مرور اصلاح شد و به بیان دیگر، دچار تغییر و استحاله گردید. از این دیدگاه، پاسخ گویی به پرسش هایی چند ضرورت دارد. نخست اینکه، نقاشی چینی همزمان با دوره مغولان از چه ویژ گیهایی بر خوردار بوده است. دیگر آنکه، عناصر نقاشی چینی و ظاهر شده در نقاشی های ایرانی خود، از کجا آمده اند. از این رهگذر بهتر میتوان تأثیرات هنر چینی را در نگارگری دوران ایلخانی، تحلیل کرد. روش به کارگرفته شده در این تحقیق، تطبیقی و مبتنی بر نگاهی تحلیلی -توصیفی است.

ازینرو، در این مقاله تلاش برآن بوده تا ضمن برشمردن ویژگیهای آثار نقاشی چینی همعصر و کمی پیش تر از ایلخانان، نوع و میزان تأثیر گذاری و تأثیرپذیری نگار گری چینی و ایرانی با بیان نمونههایی از نسخههای منسوب به مکتب تبریز، تحلیل و ارزیابیشوند. نمونههای مورد بحث از نسخههای خطیای همچون شاهنامه ابوسعیدی، جامعالتواریخ خواجه رشیدالدین فضل الله، منافع الحیوان *ابن بختیشوع* و کلیله و دمنه *نصر الله منشی* انتخاب شده، که تمامی این نسخهها در دوران ایلخانی مصور شدهاند. افزون براینها در پژوهش حاضر، بر نمونههایی از آثار هنرمندان چینی دوره سونگ و یوان، سدههای یازدهم و دوازدهم میلادی چین همچون کائوکومینگ، لی تانگ، چاوپوچو و دیگران، گذری خواهدشد.

دستاورد بررسیهای انجامشده نشانگر آن است که نقاشی ایرانی بههمان اندازه که از هنر چینی تأثیرپذیرفته، بر آن نیز تأثیرگذاردهاست.

كليدواژگان: نگارگرى، نقاشى چينى، مكتب ايلخانى.

\*استادیار، گروه نقاشی، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا(س)، تهران.

m.hessami@alzahra.ac.ir

### مقدمه

حکمرانی مغولان در چین با بنیان گذاری سلسله یوآن، بهوقوع پیوست. حکومت ایلخانان نیز در همان زمان پدیدآمد و جالب آنکه این دو حکومت تقریباً در یکزمان ازمیان فتند. حکومت ایلخانان به معنی خانهای محلی با قدرت گیری هولاکو از نوادههای چنگیز حدود صدسال دوامداشت. آغاز این دوره را سال ۶۵۶ ه.ق. و پایان آن را سال ۷۵۶ ه.ق. مغول جداکردند و بهصورت مستقل در آن فرمان روایی کردند. مغول جداکردند و بهصورت مستقل در آن فرمان روایی کردند. دولتهایی که فتح کرد، نبر دهبود و ازین رو، آنان فرهنگ و هنر چینی را در متصرفات خود رواجدادند. لیکن رفت وآمد میان فرهنگ چین و ایران، دیرینه ای بس کهن دارد و تنها به دوره تجاوز مغول محدودنمی شود.

باتوجه به آنچه گفته در این مقاله، هنرنگارگری ایران با مراجعه به ریشههای تصویری پیش از اسلام و با گذری بر تاریخ نقاشی چین، از منظر تأثیر و تأثر، بررسی و ارزیابی شده است. با توضیحی دقیق تر، پژوهش حاضر به سه بخش تقسيممي گردد؛ بخش نخست، نقاشي مكتب منسوب به ایلخانان در ایران و بررسی آثار ایجادشده در این دوره را مطرحمی کند، بخش دوم، نقاشی و هنرمندان مهم زمان سلسلههای سونگ جنوبی و یوان چین را بررسیمیکند و بخش سوم، شامل مقایسه و بیان برخی تفاوتها و شباهتها بین این دو هنر در سدههای هفتم و هشتم هجری قمری/ دوازدهم، سیزدهم و چهاردهم میلادی است. باید یادآورشد که با مراجعه به منابع اطلاعاتی موجود در سایت کتابخانه ملی ایران، پیشینه پژوهشیای در ارتباط با موضوع این مقاله یافتنشد. تنها از لابه لای کتاب های نگار ششده درباره نقاشیهای ایرانی و چینی که در متن بدانها اشار مشدهاست، می توان به مطالبی در زمینه یادشده برخوردکرد.

### مراوده میان دو فرهنگ

ار تباط تمدنهای ایران و چین به قرنهای نخستین میلادی بازمی گردد که از هنگام ظهور مانی تجلییافتهاست. هجرت اجباری این هنرمند که ادعای پیامبریاش به مذاق قدر تمندان مذهبی دربار خوش نیامدهبود، سبب شد تا آرا و افکار وی در قلمرو غربی حکومت چین گستر شیابد. حکومت اویغور با پذیرفتن آئین مانوی در مدت حکومت خویش، زمینهای مضاعف را برای تجلی هنر و تمدن ساسانی - مانوی در فرهنگ چین پدیدآورد. از نگارههای کمی که از این دوران به دست آمده، می توان سبک کاملاً ایرانی رواجیافته در این

منطقه را بازشناخت. در همین راستا *گیرشمن* می گوید «آثار بهدستآمده از هنر دوران ساسانی نشانمیدهد که نقاشی این تمدن بر هنر چین تأثیر گذاردهاست.» (گیرشمن، ۱۳۷۰: ۲۸۳). باید توجه کرد که از دوران ساسانیان بجز معدودی نقاشی دیواری چیزی بهدستنیامده و باوجود توصیفهای فراوان از وجود هنرهای تصویری این زمان، اثری از آنها برجای نماندهاست. نقاشی دیوارهایی که بهروش موزائیک در کاخ بیشابور باقیمانده، همگی بهسبک یونانی و روشی طبیعت گرایانه انجامیافتهاست. بازیل گری این آثار را نوعی تلاش برای فاصله گرفتن از ناتورالیسم در بیان مفهومی، معرفی می کند و این گونه بیان میدارد که در بیشابور هیچنوع نقاشی روی دیوار دیدهنمی شود و همین معدود آثار نیز، با تکنیکهای مناسب دیواری بر زمین نقش بسته اند (گری، ۱۳۶۹: ۱۳). لیکن در محلی بهنام دخترنوشیروان در دره رودخانه خلم افغانستان، بقایای نقاشیهای بزرگ ساسانی روی دیوار صخرهها بهجاماندهاست که در آن پادشاه بر تخت نشستهاست و تاج سفید بالداری با مرواریدهایی درلبه آن همراه تصویر سرشیر بر بالای سر او قراردارد. برخی مورخین'، درباره رنگ این نقاشیها ابراز تعجب می کنند چون با غنای بالایی ترسیم شده اند. برای نمونه، رنگ لاجوردی و زرد اخرایی و سفید آن دربرابر خفگی رنگ قهوهای صخره کاملاً خودنمایی می کند که این موضوع نشان دهنده درک هنر مندان آن دوره نسبت به اصل تضاد بین رنگها است. همین نوع رنگ آمیزی در اواخر قرن ششم میلادی در نقاشی دیواری بودایی سلطنت سویی در تونهوانگ، بخش غربی چین که تحت نفوذ ساسانیان بوده، دیدهمی شود. از همین جا بود که اثر آن به درون چین نفوذکرد(همان). زمینه قرمزرنگ در نقاشیهای دیواری تونهوانگ، اواخر قرن پنجم میلادی قابل مشاهدهاست و اگر طبق نظریات گیرشمن بقایای نقاشیهای یافتشده در شوش مربوط به دوران یادشاهی شاپوردوم(۳۰۹–۳۷۹م.) دانسته شود، بایستی این گونه نقاشی در ایران دست کم از قرن چهارم میلادی معمول شده باشد (گیر شمن، ۱۳۷۰: ۳۲۲). همچنین در پنجکنت که تمدن ساسانی در آن رواجداشته نیز، تعدادی نقاشی دیواری مربوط به داستانهای شاهنامهای یافت شده است. بهترین بخش سالم آن ترکیب بندی ای است که پانزدهمتر طول دارد و روی زمینه آبی آن عدهای سوار جنگی نقاشی شده و رستم پهلوان در بخشی از آن، سرگرم جنگ با اژدهاست(تصویر ۱). در بخش دیگری از نقاشی، یاران او با دیوها نبردمی کنند. سکهها و بقایای نوشتههای کشفشده در این مکان نشانگر این است که این نقاشیها بایستی مربوط به اوایل قرن هفتم میلادی باشد. در هر صورت، آنچه از نقاشی دوره ساسانی میتوان برداشت کرد بیانگر آن

بازیل گری معتقداست که بخش اعظم قرن چهاردهم میلادی، هنرمند ایرانی عناصری از منظره چینی را که بهدستش رسیده به گونهای ناشیانه استفاده کردهاست. تقلید از طریق تزئینات آثاری همچون سرامیک و پارچه صورت گرفتهاست. عواملی مانند چگونگی نشاندادن آب بهصورت مواج، بهره گیری از موجوداتي مانند اژدها، عنقا و درنا كه روى پارچههاي وارداتي وجودداشته، در نقاشیهای ایرانی آشکار شدهاست. بااین وجود، گری بیانمی کند که این عناصر بایستی از راه دیگری به ایران آمدهباشند. راههای احتمالی دیگری که میتوانسته به این مهم بیانجامد، رفتوآمدهای بین دو تمدن بوده که توسط سردمداران حکومتی و فرستادگان سیاسی و بازرگانی صورتمی پذیرفته است. زمان نصر دوم سامانی اوایل قرن چهارم هجری قمری(دهم میلادی)، نقاشان چینی برای مصور کردن کلیله و دمنه از چین دعوت می شدند تا اثری برای اثبات این مدعا ارایه نمایند لیکن نتوانستند. تاآنجاکه امروزه، نمی توان نفوذ چین را در نقاشی ایران پیش از مغول(قرن هفتم هجری قمری/اوایل سیزدهم میلادی) مشاهدهنمود(گری، ۱۳۶۷: ۲۷). البته باید افزود که بین سالهای ۷۶۲ تا ۷۷۶ ه.ق در تبریز به این کتاب و تصویرگری آن توجهشد و از نمونههای باقیمانده آن زمان میتوان باردیگر به وجود مناظر چینی گونه اشارهنمود(تصویر ۲). بااینکه از نگارههای موجود در این نسخهها بهعنوان نمونهای از نفوذ چینی در ایران پیش از حمله مغول یادمی شد لیکن، صاحبنظران در رد این نظر اتفاقنظر دارند. برای نمونه، *کونل<sup>۳</sup> ب*راین باور است که «عناصر خاور دور در منظرهسازی این مینیاتورها نسبتبه دیگر نسخههای آن دوران بهنحو کامل تری با ذوق ايرانى وفق يافتهاند.»(كونل، ١٣٨٧: ٢٠١٢).



تصویر ۱. رستم، نقاشی دیواری، سغد، سده ۸ م. (Sims; 2002: 210 ).

### مکتب ایلخانی و نفوذ تصویری چین

تأسیس ربع رشیدی یا رشیدیه بهدست خواجه رشیدالدین فضلالله از مهم ترین وقایع در پیشبرد مکتب تبریز است. توجه وی به نسخهبرداری کتابها و صرف هزینههای کلان جهت نسخهبرداری آثار ارزشمند، سببشد تا این مجموعه بزرگ به اعتباری بی سابقه دستیابد. همچنین نگارش "جامعالتواريخ" که به دستور غازان خان صورت گرفت، زمینهای برای تصویر گری هنرمندان ساکن در تبریز شد. از ۸۸۰ صفحه این کتاب که اکنون در انگلستان است، این گونه برداشتمی شود که هنر چین در نگارهها تأثیر گذار بودهاست. مناظر و کوههای این کتاب به سبک تانگ اشارهدارد. هرچند این سبک، نوعی نقاشی چینی است که بیشتر در ترسیم انسان ها متجلی می شود و در آن نوعی سادگی اجرا به چشم می خورد و بیشتر آن را دور از لطافت و چیره دستی معرفىمىكنند. كتاب "منافعالحيوان" با ٩۴ تصوير، زمان غازان خان و احتمالاً حدود سال ۶۹۸ه.ق./۱۲۹۹م. در مراغه نسخهبرداری شده و از نمونه های باارزش به دست آمده از مکتب تبریز است. نگارههای این کتاب بنابر قولی<sup>۴</sup>، در یکزمان ترسیمنشده چراکه بعضی با رنگهای بهاصطلاح پریده به سبک نقاشیهای چینی و برخی دیگر به شیوه مکتب عباسی(بغداد)، اجراشدهاند. نوع تر کیببندی نگارههای این کتاب دارای فضای منفی بیشتری نسبتبه فضای مثبت است. بهبیان دیگر، میزان فضای آسمان بر میزان استفاده از زمین برتری دارد. ریزهپردازی و توجهبه جزئیات نیز از ویژگیهای آثار موجود در این نسخهها است. کتاب دیگر این دوره که به منافعالحیوان شباهت زیادی دارد،" آثارالباقیه" نگاشته ابوریحان بیرونی است.

ویژگیهایی یاد شده را، میتوان بهعنوان خصوصیات بهدستآمده از هنر چین داشت. بههمین روال نیز، اظهار نظرهایی موجوداست که قصد پیوند نگارگری ایرانی را پیش



تصویر ۲. کلیله و دمنه، سده ۸ ه.ق. (پوپ، ۱۳۸۹: ۸۴۳)

مطالعه تأثير متقابل نقاشی ايران و چين در سددهای هفتم و هشتم هجری قمری

99

و پس از دوران مغول با گذر از هنر چین دارد «آنچه از کشفیات تاریخی نقاشی ایران قبل از مغول نتیجهمیشود این است که نقاشی ایرانی به نیروی بیان و تخیل نمیرسد و دارای خصوصیت ویژهای نمی شود مگراینکه با نقاشی چین تماس پیداکند. این عاملی است که نبوغ ایرانی را از بند سایر هنرهای مزین کردن کتاب ازطریق فعل و انفعالاتی مرموز آزادمیسازد.»(گری، ۱۳۶۹: ۲۲). معلومنیست که بازیل گری از این اظهارنظر چه نتیجهای می خواهد بگیرد. اگر منظور او این است که همراهی هنر ایران و چین به شکل گیری هنر ایرانی با هویت ملی انجامیدهاست، می توان آن را پذیرفت لیکن درادامه می گوید که نبوغ ایرانی از هنرهای تزئین کتاب رهامی شود و معلومنیست این اتفاق به چه صورت و کیفیتی رخداده و درجهت بهبود هنر كتاب آرايي محقق شده يا خير. اصولاً به کار گیری واژه مغولی برای آنچه در سدههای هفتم و هشتم هجری قمری/ سیزده و چهارده میلادی در تبریز اتفاق افتاده، صحیحنیست و همان گونه که دیگران نیز به این موضوع اشارهنمودهاند، همزمانی تأثیر هنر چین بر ایران با حکمرانی مغولان، این نام گذاری را پدیدآوردهاست. هرچند درابتدا حضور عناصر چینی در نگارگری ایران، میتواند منشاء شرق دور داشتهباشد لیکن پس از مدتی نهچندان طولانی این عناصر به گونهای در هنر ایران محوشدند که با گرفتن رنگ و بویی کاملاً ایرانی، از شکل اولیه خود ساقط و به عنصری محلی تبدیل گریدند. از میان این مضامین می توان به اژدها و ابر معروف چینی اشارهنمود. ویژگی ایرانیبودن مینیاتورهایی که در این سرزمین ترسیم گردید بهمرور از قرن هفتم هجری قمری بیشتر از گذشته شد و نوعی عنایت به بیان تصویری دوره ساسانی پدیدآمد که درادامه نمونههایی از آنها ارائهخواهدشد.

### چند نمونه مهم از نگارگری ایلخانی

شاهنامه بزرگ که بهنام دلال انگلیسی دموت شهرتیافته، بهدست چند هنرمند اجراشدهاست.<sup>4</sup> یکی از نگارههای این کتاب *نبرد* بهرام و اژدها است(تصویر ۳) که از برخی جوانب جالب توجه است. آسمان این نقاشی، صاف و بدون ابر است و بهرنگ آبی با اشارههای طلایی است. در این تصویر، چشمانداز زیبایی از درختان قابل تشخیص همچون کاج وجوددارد. ازآنجایی که عناصر طبیعی به کاررفته در آثار ایرانی را بیشتر دارای جنبههای نمادین میدانند، استفاده طبیعت گرایانه از عناصر گیاهی، جای تأمل دارد. بازیل گری دراینباره معتقداست که اژدهای بهرام بادقت از روی نمونه چینی گرفته شدهاست. لیکن اژدهای شاهنامه بزرگ بسیار سهمناکتر است. تفاوت مهیببودن نوع ایرانی از اژدهای چینی نیز در مفهوم

و برداشت متفاوت از این حیوان افسانهای است. هرچند در هر دو جغرافیا می توان به قدرت و رعب آوربودن این موجود پیبرد لیکن در تصویر ایرانی، نحوه نمایش اژدهای شکستخوردهٔ محتضر با مفهوم چینی که این موجود را نماد انرژی و قدر تمندی میداند، اختلاف قابل توجهی دارد. همین نکته در صحنه شکستدادن اژدها بهدست اسکندر نیز دیدهمی شود. قدرت و خشونت صحنه های رزم در این کتاب به گونهای عالی آشکارشده آن چنان که، دستاوردهای این نگارهها در مکاتب بعدی زمینهساز آثار فراوان با بیان متفاوت گشتهاست. درباره کتاب شاهنامه بزرگ بسیار اظهار نظر شدهاست. آنچه درباره زمان انجام این نسخه می توان گفت آنست که باوجود اختلاف نظر موجود در شیوه اجرای تصاویر در اوایل قرن هشتم هجری قمری/چهاردهم میلادی اتفاق عقیده هم، وجوددارد. از آثار جاودانه شاهنامه بزرگ باید به نگاره مرگ اسکندر اشارهنمود(تصویر ۴). این تصویر بایستی طبق گفته فردوسی، ازدنیارفتن اسکندر را در بابل نشاندهد. دراین واقعهنگاری، مراسمی را در اسکندریه که در آنجا هزاران سوگوار جنازه اسکندر را هنگام غروب آفتاب به خاک سپر دهاند، تصویر شده است. لیکن صحنه مورد



تصوير ۳. نبرد بهرام واژدها، شاهنامه بزرگ، ۸ ه.ق.(پوپ، ۱۳۸۷: ۸۳۹).



تصویر ۴. مرگ اسکندر، شاهنامه بزرگ، ۸ ه.ق. (گری،۱۳۶۹: ۱۶۰).

وصف توسط نگار گر به زاری بر جسد سردار مقدونی در دربار تبدیل شده است. تابوت اسکندر روی تختی چهار گوش قرار گرفته است که در هر گوشه ای از آن، مشعلی می سوزد. حالت سو گواران به شدت پراحساس و به اصطلاح اکسپر سیو<sup>3</sup> است. این حالت به واسطه چهره های زاری کننده ای که سر برهنه کرده و گریبان چاک داده اند، به نمایش در آمده است. در مجموعه پیکره های انسانی، دست ها بسیار پر تحرک ظاهر شده اند. حرکت دست افراد به سمت آسمان، بر سر زنان و شکل مایل یافته نسبت به کناره های عمود و افق، باعث ایجاد هیجان و شور گردیده آنچنان که از وصف خارج و به ایجاد حالت عاطفی متأثر کننده ای، منجر شده است

درمجموع بايدگفت كه احساسات نمايشدادهشده درنگارههای این کتاب با تصویرهای نسخههای دیگر، قابل مقایسه نیست. از این کتاب باعنوان نخستین کتاب نشان دهنده سبك تأثير گذار مغول زمان ايلخانان، يادمي كنند. ليكن بايد گفت که ازنظر بیان حالات با آنچه در سبک آثار چینی آنزمان می توان مشاهدهنمود، تناسب چندانی ندارد. از سوی دیگر اگر به گرایشهای نقاشی چینی همزمان با تصویر گری این شاهنامه نظرىافكنده شود، معلوممي شود كه منظره پردازي و رنگ گذاری شاهنامه با ویژگیهای نگار گری ایرانی بهویژه ساسانی شباهتدارد. برای نمونه، تنوع رنگی و بهره گیری از سطوح تخت و پرداختن به تزئینات در آثار نقاشی چینی تفاوت فراوان و درمجموع نسبتبه این نگارهها محدودتر است. با نگاهی به (تصویرهای۴ و ۵)، این مدعا ثابتمی شود چراکه در این آثار که ازنظر زمانی به سدههای هفتم و هشتم هجری قمری تعلق دارند، همگی با ویژگی های نقاشی چینی و با تنوع خاص این هنر صورت گرفتهاند. با دقت در این آثار چنین دریافت می شود که باوجود گونه گونی موجود در این نقاشیها که شامل منظرهسازی دوردست و ثبت رخدادها است، در داشتن روح نقاشی چینی که همانا نوع استفاده از رنگ محدود و طراحی معین است، با یکدیگر اشتراک دارند. از دیگر کتابهای مهم دوران ایلخانان و جلایریان کلیله

و دمنه است که نگارههای بسیار زیبایی دارد. این کتاب و دمنه است که نگارههای بسیار زیبایی دارد. این کتاب احتمالاً میانه سده (هشتم هجری قمری/نیمه قرن چهاردهم میلادی) بهدست استاد *احمدموسی مص*ور و توسط *مولانا عبدالله* بازنویسی شده است (دانش پژوه، ۱۳۵۲: ۶۷). در این کتاب، ترکیب بندی به مراتب متنوعتر از سایر کتاب های موجود مربوط به این دوره است. درختان پرپیچ و تاب موجود مربوط به این دوره است. درختان پرپیچ و تاب موجود مرابط به این دوره است. درختان پرپیچ و تاب ایجاد فضای تکامل یافته کمک می سانند. زمینه ای سفید در نگارههای آن وجوددارد که طبق نظر برخی نشان دهنده

سبک چینی است. حال آنکه در قسمتهای حاشیهدار، آسمان به رنگ آبی یا طلایی مانند شاهنامه بزرگ، در آمدهاست. از نگارههای معروف این کتاب می توان به نگاره میمون در حال پرت کردن انجیر برای لاک پشت اشارهنمود. نکته قابل توجه در این تصویر، نحوه تر کیب بندی ای است که با حاشیه بندی نوشته و خط کشی به چندین کادر متنوع انجامیده است. بازیل گری در این باره معتقد است که این نگاره ا تحت تأثیر نقش، روی ظرفهای چینی ترسیم شده اند (گری، ۱۳۶۹: ۴۰) اما ارنست کونل این اظهار نظر را نمی پذیرد (کونل، ۱۳۶۹: ۲۰۱۲ ترکیب بندی و قرار گیری اجزای تصویر، دارای حالتی خاص است. بدین معنی که پرداختن به موضوعی که نیازمند دیدن جزئیات است با نوعی ظرافت و زیبایی شناسی صورت گرفته که به بیننده امکان مشاهده بهتری را می دهد.

#### بررسی زمینههای شیوه نقاشی چینی در دوره مغول

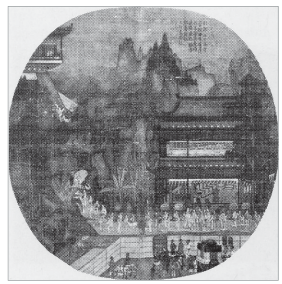
سلسله سونگ جنوبی(۹۶۰ الی ۱۲۲۹م./۳۴۹ الی ۶۷۷ ه.ق) پس از تثبیت بهدست ک*انوتسونگ*(۱۱۲۷ الی ۱۱۶۲) که خود هنرمندی نقاش و خوشنویس بود، اقدام به راهاندازی مجدد فرهنگستان سلطنتی نگارگری کرد. در نقاشیهای دوره سونگ جنوبی چند رویه را میتوان مشاهدهنمود. نوع موضوعات مورد علاقه هنرمندان شکلهای مختلفی از آثار را همچون سنتگرایی، نقاشی پیکره، پرندگان و گلها و حیوانات را پدیدآوردهاست. از میان هنرمندان مطرح این دوره *لی تانگ*<sup>۷</sup>، بهدلیل زادهشدن حدود سالهای (۱۰۵۰م./۴۲۹ ه.ق) هنگام آغاز سلسله سونگ جنوبی، می باید دوره مغول در سالهای آخر عمر خود به سرمی برده است. وی در نقاشی به ویژه ترسیم صخره و کوه مهارتی چشمگیر داشت(تصویر۵)



تصویر۵. منسوب به لی تانگ، درختان پرشمار و کوهای عجیب نقاشی روی بادبزن، اوایل قرن ۱۲ م.(Sullivan;1967:52 ).

و از تکنیک بالایی برخورداربود آن چنان که در دربار حکومت سونگ شمالی به حمایل طلایی مفتخرشد. در کل، سبک هنری سونگ جنوبی به تأسی اولیه از لیتانگ نوعی بازی با سایهروشن و ایجاد حالتی وهمآلود و رویایی بود که بهمرور بیشتر هم شد. لیتانگ به ترکیببندی متمرکز بر یک گوشه تمایلداشت که این امر در آثار هنرمندان پیرو وى نيز ديدهمي شود. شروع شكلها از پيشزمينه أغاز و به یک سمت کار ختممی شد که با استفاده از ابر و بخار در میان و پسزمینه، حالت جدایی بین هرشکل و درنهایت دوری و گمشدن در دوردست را تداعیمی کرد(Lesbre, 267: 265) پس از قدرت یافتن حکمرانان سونگ جنوبی، بازگشت به دوران گذشته یعنی سنتهای رایج زمان سلسله چو، آنقدر زیادبود که هر انسان اهل علم و فرهنگ چینی، دوستدار و نگهدارنده اشیای پیشینیان خویش گردید. امپراطوران زمانه نیزبه این گرایش دامنمی زدند. برای نمونه، امپراطور *هویی تسونگ<sup>۰</sup>،* خود افرادی را گسیل میداشت تا از محل زندگی و مراکز تمدنی سلسلههای چو و *شانگ*، آثار جدیدی را یافته و به مجموعه سلطنتی وی بیافزایند. آشکار است که هنرمندان آن روزگار نیز در جستجوی راه و روش مورد طبع، روی به سوی پیشینیان کردند. یکی از هنرمندانی که بهسبب تزئیناتاش روی دیوار قصرها و نقاشی از فضای داخلی انجامشده بر طومار و بادبزنهای زیبا شهرت یافت، *چائوپوچو*<sup>۹</sup> نامداشت(تصویر ۶). او رخدادهایی را به تصویر کشید که با چاشنی خیال، مورد پسند دربار قرارمی گرفت. درباره نقاشیهایی با موضوع انسان بایدگفت که این گونه آثار، بسیار مورد توجه امپراطوران سونگ بود آن گونه که دوستمی داشتند چهرهشان دستمایه نقاشان قرار گیرد. ازینرو، نقاشان به نشان دادن افراد متمول و اشراف در محل زندگیشان روی آوردند(Sullivan, 1967: 55-60). نمونهای از این نوع آثار نقاشی متعلق به *لیسونگ*، روی بادبزن انجامشدهاست(تصویر ۶). این نقاشی حدود سالهای(۱۲۲۵میلادی/۶۲۲ ه.ق) انجامشده که تصویر امپراطور *مینگ هوانگ*<sup>۱۱</sup> و همراهانش را درحال نظاره جنگ خروسها نشانمیدهد. این اثر دارای زمینهای ساختمانی است و بهدلیل داشتن خطوط عمودی و افقی منظم، القاکننده حالت خاصى از هندسه مناظر و مرايا است. اين نوع نمايش خطوط را می توان با آثار موجود در مکتب تبریز مقایسه کرد.

شکل دیگر، نقاشیهای مکتب سونگ جنوبی است که به موضوع پرندگان و گلها مربوطمیشود. این دستمایه نقاشان از حدود قرن دوم میلادی در نگارههای چینی دیدهمیشود. لیکن بهدلیل رواج آئین بودا و تمایل به استفاده از شکلهای سادهشده گیاهان، نمایش همراه با جزئیات واقع گرایانه در



تصویر ۶. چائوپوچو، کوههای صخرهای در مسیر رودخانه در پاییز، جزیی از تصویر، ۱۲م.(Sullivan;1967:55).

نقاشیهای چینی جایی برای خود بازنکرد. درعوض، نوع خاصی از گیاهان برای ارائه بهشت توصیف شده در آئین بودایی نمودار گشت. این نوع، سادهسازی گل و گیاه، وابسته به نقوش بیگانه با هنر تصویر گری شرق بود. آثار موجود در هنر ساسانی که به گونهای مطلوب می توانست دستمایه های بودایی را نشاندهد، ازایندست نقش مایه هاست. این نوع تزئینات معابد بودایی بهمرور گسترشیافت و در کاخها و خانههای اعیانی چینیها ظهورنمود. تغییر ذائقه مردم و رواج یا احیای دوباره آئینهای محلی چینی سببشد تا نقاشان به نشاندادن نقاشیهای طبیعت گرایانه گیاهان روی آورند. از قرن دهم میلادی/سوم هجری قمری، می توان به هنرمندانی برخورد که بهخاطر کشیدن گل شهرت یافتهبودند. در این نقاشیها برخلاف اصول کلی نگارگری چینی رنگ بهمیزان بیشتری کاربردداشتهاست. بهبیان دیگر، در نقاشی چینی اصولاً از رنگ گذاری آن هم به صورت قشری و باهویت مشخص پرهیزمیشود. لیکن در این دوره با گزاردن رنگ بر زمینه و استفاده از رنگهای شدیدتر برای نشاندادن جزئیات روی زمینه بهنوعی بر کاربرد رنگ تأکیدمی شود آن چنان که در پرداختن به موضوع طبيعت ميتوان به نمونههايي كاملا متفاوت نسبتبه آثار دیگر توجهکرد که سنت تصویری ساسانی را تداعیمی کنند.

## نقاشی مکتب ذن در سونگ جنوبی

شاخه مهم دیگری که معیاری برای طبقهبندی آثار این دوره است، مربوط به هنرمندان مکتب ذن است. اندیشه بودایی *چان <sup>۱۲</sup> ر*ا در ژاپن با نام *ذن <sup>۱۳</sup> ک*ه بسیار هم رایجشده، میشناسند. این فرقه بودایی را باید از یکجهت استثنایی

دانست چراکه بیش از هر شاخه دیگر بودایی در نقاشی نمایان شده است (Ibid: 60-61). آنچه را که قرن ششم میلادی راهبی بودایی بانام *بودهیدهارم<sup>۱۴</sup>،* به چین آورد، با سایر فرقههای بودایی ازنظر مجازدانستن ساخت معبد و کشیدن تصویر و برخی جزئیات در مراسم آئینی تفاوتداشت. پس از بودهیدهارما، اندیشه بودایی *ذن* دو بخش شد؛ مکتب شمالی که بنیان گذار آن *بودها پریای ۱<sup>۵</sup> ه*ندی شناخته شد و مکتب جنوبی که بانیاش هویینگ <sup>۱۶</sup> بود. شاخه شمالی پس از چندی دستخوش تغییرات عوامفریبانه شد لیکن فرقه جنوبی بر تعلیمات بانیان نخستین، پابرجاماند و برای نقاشان منبع الهام گردید. تجلیهای لحظهای مورد تأکید در آئین ذن می توانست به گونهای قابل مشاهده در قلموی هنرمندان این طریقت، بیان شود. بنابراین آنچه در آثار نقاشان این فرقه از حدود قرن نهم میلادی/دوم هجری قمری به بعد ظهوریافت چیزی نبود جز کشف و شهود عارفانه و هویدانمودن درون که در قالب خط و رنگ و حالت ارائهمی شد. البته برخی از این نقاشی ها به روش های عجیب و غریب و غیرمتعارف انجاممی شد که همگی ازبین رفته اند و بحث درباره آنها هم از حوصله این مقال بیرون است. همین اندازه می توان گفت که هر نگاره، دارای خصلت دفعی و آنی و مستلزم بیان حسی است. پیش از فروپاشی سلسله تانگ، ابتدای قرن دهم میلادی/اواخر سوم هجری قمری هنرمندان مکتب ذن در مناطقی از چین به موضوعاتی همچون افراد مقدس هندی بودایی می پرداختند. این چهرهها با اغراق و تغییرات غیرطبیعی همراهبود و حالتی کاریکاتورمانند داشت. در اطراف اشخاص و در فضاسازی نقاشیها نکاتهای جالبی وجودداشت که سبک چینی بیان طبیعت بهشمارمی رفت. برای نمونه، در اثری منسوب به کوان هسیو، <sup>۱</sup> چهره *لوهان* <sup>۱</sup> بهعنوان یکی از شمایل های بودایی بهچشممیخورد(تصویر ۷). دراین نقاشی که نیمه قرن دهم میلادی/چهارم هجری قمری انجام شده راهب ریاضت کشیده، دست زیر چانه گذارده و با چرخش گردن، بدن از نیمرخ و سر به سهرخ تبدیل شده است. طراحی خطی با مقداری آب مرکب تقویت شده است ازین رو، بیش از هرچیزی ترسیم مبتنى بر خط، جلب توجه مىنمايد. صخره هاى پيش زمينه، همان عنصري است كه معمولاً بهعنوان عامل نفوذي هنر چین در سرزمینهای غربی همچون ایران آشکارشدهاست. لیکن آثار دیگر مکتب ذن با همان ویژگی اساسی، خصلت گذرا و لحظهای، انجامشدهاست که این خصوصیت طی قرنهای متمادی ادامهیافت. هرچند «نام مکتب اندیشهای ذن به تائو ۱۹ و سپس کنفوسیوس نوین ۲۰، تغییریافت لیکن اصول کلی متجلی شده در هنر نقاشی به همان صورتی که

نخست در ذن بهوجودآمد، در این نحلههای فکری نیز تداومگرفت.»(Ebrey, 2006: 168).

هنرمندان متعددی در این دوره زندگی کرده و در بهبود و پیشرفت سبک سونگ جنوبی مؤثربودهاند که برای پرهیز از درازی سخن از نامبردن آنها خودداری می شود. بااین همه باید گفت آنچه امروزه به عنوان سبک مشخص نقاشی چینی در قرن سیزدهم میلادی/ششم هجری قمری شناخته می شود، از ویژگی های مختلفی سرچشمه می گیرد که برخی از آنها مانند آنچه پیش تر بیان شد، مشتر کاست و برخی دیگر مانند آنچه پیش تر بیان شد، مشتر کاست و برخی دیگر مانند آنچه پیش تر بیان شد، مشتر کاست و برخی دیگر برگرفته از خصوصیات فردی و مهارت های شخصی هر که نقاش در یک چارچوب کلی و با الگو قراردادن یک یا چند تن از استادان گذشته، به فعالیت مشغول است. این امر، پیروی از پیشینیان، در هنر چین رواج فراوان دارد و تانجا پیش می رود که بعضی از آثار را بارها و در دوره های گوناگون نسخه برداری کرده و البته در هربار نیز، به نام

#### سلسله يوان

علت پایانیافتن حکومت سونگ جنوبی زمینههای مختلفی همچون فساد درونی داشت. سلسله یوان یا همان حکومت مغول از (۱۲۸۰ الی ۱۳۶۸ م./ ۶۷۹ الی ۷۶۹ ه.ق) در چین قدرتداشت. آنها همچون خویشاوندان مستقر در سرزمینهای غربی خود از هنر چیز زیادی نمیدانستند و نسبتبه آن بی تفاوت بودند. بااین حال از آنچه در نقاشی چین اتفاق افتاده، می توان دریافت که این دوران در شکل گیری سبکهای خاص چینی مؤثر بوده است. قوبلای قاآن از سال ۱۲۸۶/ ۵۸۵، بر کشور چین حکم رانی کرد و پایتخت خویش را نیز پکن



تصویر ۲. کوان هسیو، راهب لوهان، جزیی از تصویر، حدود ۹۴۰ م (Sullivar; 1967:62).

٧.

قرارداد. توصیفهای باورنکردنی مار کوپولو جهانگرد ونیزی، از شهر خانبالیک به این دوران بازمی گردد. رفتار مغولان با فرهیختگان چینی که امور دیوانی کشور را دردستداشتند، بسیار تحقیر آمیز بود. در طبقهبندی اقشار جامعه، آنها را در رده ماقبل آخر کنار گدایان قراردادند. مغولان ترجیحمیدادند تا خود را از خدمات ادیبان محروم سازند تا احتمال خیانت و دشمنی چینیها را در دستگاه دولتی را برطرف سازند. لیکن پس از مدت کوتاهی که متوجه سختی کشورداری و ناتوانی خویش در این زمینه شدند، از نیروهای محلی دعوت به همکاری کردند. نهایت، آنانی که به این همکاری تندادند بعدها به دلیل خیانت و همکاری با دشمن، مورد سرزنش چینیها واقع گشتند (287: 287).

پیش از روی کار آمدن مغولان، در دربار پادشاهان سلسله سونگ به هنرمندان و نقاشان توجه ویژهای می شد تا آن اندازه که به فرهیختگان برتر، پاداشی باارزش همچون حمایل طلایی اعطامی گردید. پس از فرمانروایی مغولان، تمامی هنرمندان از دربار پراکندهشدند. تنها هنرمندانی که در زمینه تزئین کاخها با صحنههای شکار خانان مهارتداشتند، می توانستند به کار خود ادامه دهند. از سوی دیگر، علاقه مغولان به اسب باعث پدیدآمدن گرایشی خاص در نقاشی شد. ازبین هنرمندان فرهیختهای که در خدمت قوبلای قاآن بودند، نمی توان تعداد زیادی را نامبرد. منگ فو<sup>17</sup>(۱۳۲۲-۱۲۵۴م./۶۵۲ الی ۷۲۲ ه.ق.) که باوجود نسبت دوری که با خاندان سونگ داشت، به منصب منشی گری شورای نظامی و ریاست انجمن دانشمندان هان لین رسید، جن فا<sup>۲۲</sup> (۱۳۵۰ -۱۲۹۰م./۶۸۹ الی۷۵۱ ه.ق.) که به مقاماتی دستیافت و کاو کو کونگ<sup>۲۲</sup> (۱۳۱۰–۱۲۴۵م./۶۴۲ الی ۷۰۹ ه.ق.) که به ریاست شورای قوه قضائیه منسوب شد، ازاین دست هنرمندان هستند. البته باید بیانداشت که در فرهنگ چین بر کسانی که در یک انجمن اندیشمندان خوشنام عضویت داشته و به طور جدی به نقاشی پر داخته اند، عنوان هنرمندان فرهیخته اطلاق می شود و این ویژگی برای افراد يادشده تقريباً وجودنداشتهاست(Langlois, 1981: 67). ازهمین رو باید این گونه نتیجه گیری کرد که زمان حکم رانی امپراطوران مغول نمی توان هنرمندانی هم شأن و مرتبه سایر دوران حکومتی چین یافت. بنابر آنچه گفتهشد، می توان دو جریان را بین هنرمندان قرن سیزدهم میلادی چین بیان کرد؛ گروهی به روش نقاشی تکرنگ با آب مرکب گرایشداشتند و گروهی دیگر هم متمایل به روش پراحساس و برخورد آزاد بودند. طی حکمرانی مغولان در چین بهدلیل بیرغبتی امپراطوران به نقاشی، چارهای برای هنرمندان باقی نمی ماند

جزآنکه روی به موضوعات قدیمی و مورد پسند گذشتگان آورند. در چنین وضعیتی، تکرار آثار هنرمندان رواجیافت که نسخهبرداری از نقاشیهای *هان کان<sup>۲۴</sup>*،ازآن جمله است. ضمن اینکه، از آنجا که قوم مغول به اسب توجه خاصی داشت، تعدادی از هنرمندان نیز به این موضوع پرداختند. برخی از این هنرمندان از قابلیتهای ویژهای داشتند همچون چیین هسو*ان <sup>۵۷</sup>*،(۱۳۳۵ – ۱۳۰۱ م./۶۳۲ الی ۷۰۰ ه.ق.) که در دوران حکوتی سونگ آموزشدید و درست پیش از ورود به خدمت دربار، این سلسله سرنگونشد.

وی پس از این اتفاق برآن شد تا گوشهنشینی را پیشه خود قراردهد بههمین دلیل، به پایتخت نیامد و در جنوب چین ماند. چیین در جستجوی سبک خویش مدتی طولانی در آثار پیشنیان مطالعه کرد و درنهایت، شیوهای تلفیقی از آنها یدیدآورد. *چاومنگفو*(۱۲۵۴ - ۱۳۲۲م./۶۵۲ الی ۷۲۲ ه.ق.) شاگرد چیین، برخلاف استاد خویش به دعوت قوبلای قاآن پاسخ مساعد داد و به پایتخت رفت. موفقیت وی مرهون مهارتش در ترسیم اسب و همچنین قدرت و دقت او در هنر خوشنویسی بود. هنگام اقامت در پایتخت به مقام فرمانداری رسید. هرچند بعدها بهدلیل خدمت بیگانگان، او را مورد ملامت و حتى تحريم قرار دادند ليكن اطلاق نشدن نام هنرمند فرهیخه بر وی از موفقیتش در عرصه هنر بهصورت غیر حرفهای یا آماتوری خودداری نمی کرد. بااینکه در سبک نقاشی چاومنگفو با هنرمندان گذشته شباهتهایی دیدهمی شود لیکن حضور فعال و پرنفوذش در پایتخت در شکل گیری حرکتهای هنری قرن چهاردهم میلادی تعیین کنندهبود. شایان یادآوری است که همسر این هنرمند کوان تاوشنگ<sup>۲۰</sup>، در کشیدن گیاهان بامبو از مهارت بالایی برخورداربود. این بانوی هنرمند را مشهورترین زن نقاش تاریخ هنر چین میدانند. درهرحال، بیشتر هنرمندان این دوره نگاهی روبه گذشته داشتند و تمایل به آثار سدههای دهم و یازدهم میلادی در آثارشان قابل مشاهده است. هنوز اهل فرهنگ و تاریخ هنر چین به هنرمندانی که هویت ملی خویش را حفظ کرده و به خدمت بیگانگان مهاجم مغولی درنيامدند، مي بالد(Sullivan, 1967: 65).

گرایشهای موجود دیگر در زمان سلسله یوان با کنار کشیدن هنرمندان از مناصب حکومتی طی حضور مهاجمان مغول، در آثاری همچون نقاشی از نی خیزران متجلی گشت. این گیاه بیان کننده روح شکستناپذیر انسان معتقد به تعالیم کنفوسیوس است که به هنر خوش نویسی هم، بسیار نزدیک است. بدین جهت نمادی از مقاومت و سختی شد. البته باید بیان داشت که پرداختن به این گیاه تنها جنبهای واقع گرایانه

# همجواری نگارگری ایرانی و نقاشی چینی تا انتهای مغول

نقش برجستهای در پالمیر به دست آمده که مربوط به سده نخستین میلادی و دوران حکومت اشکانیان است (تصویر ۹). این اثر به دلیل کاربرد نوعی خطوط پیچ و تاب دار به نقوش ساده شده هنر ایران که همواره به عنوان هویت خاص این آثار معرفی شده اند، اشاره دارد. مقایسه این نقش برجسته با نقاشی ویی چی/یسنگ باعنوان دوشیز گان در کنار در خت (تصویر ۱۰)،



تصویر ۸. لیانگ کان، بامبو، جزیی از تصویر، ۱۴ م. (Sullivan;1967:74).



تصویر۹. دوشیزگان ایستاده در کنار درخت، قرن ۷ م. (Sullivan; 1967: 60).

مربوط به قرن (هفتم میلادی/سده نخست هجری قمری) نشاندهنده گسترش و نفوذ نحوه ترسیم خطوط به سبک ایرانی در نگارههای چینی است که این امر را همچون سنتی رایج طی قرنها در آثار چینی از ابر، آب، درختان و غیره می توان مشاهدهنمود.

تصویر دیگر، مربوط به قمقمهای منسوب به ایران است که از جنس سفال با لعاب قهوهای، روی گلابهای سفید اجراشدهاست(تصویر ۱۱). این ظرف برگرفته از قمقمههای چرمی ایران مناطق آسیای مرکزی با تزئینات انگور چینی است. همانگونه که نویسنده کتاب هنر چین نیز گفته، اصل این نقوش بهصورت قلمزنی بوده و با دقت در جزئیات آن میتواندریافت که به ساقههای سادهشده جام کلاردشت(تصویر ۱۲) بسیار شبیه است(تریگر، ۱۳۸۴: ۱۲۵). این همان نکتهای است که پیشتر باعنوان نقوش تزئینی سادهشده موجود در هنر چین بدان اشارهشد.

همچنین تصویر شکار گورخر مربوط به دور*ااروپوس ۲۰ که* سده دوم میلادی انجامشده(تصویر ۱۳)، نمونهای آشکار از سبک نگار گری دوران اشکانی است که در دوره ساسانیان نیز ادامه پیداکرد. حالت تاختن اسب در این نقاشی دیواری قابل تأمل است به گونهای که، دستان اسب با فاصلهای معین ازهم جداشده حال آنکه پاهای اسب بهم نزدیک تر است. باید تأکیدکرد که این نوع تصویر کردن اسب صفت ویژه نقوش ساسانی است که مورد پذیرش همگان قرار گرفت. نقاشی دیواری چینی از معبد *تونگ کو*<sup>۲۹</sup> مربوط به اوایل قرن پنجم میلادی نشاندهنده سوارانی است که به شیوه اشکانی



تصوير ۱۰.زنان پوشيده در حجاب، پالمير، هنر اشکانی، قرن نخست ميلادی (/http://dome.mit.edu/handle/1721.3/1837).

و ساسانی بر اسب نشستهاند(تصویر ۱۴). همچنین وسیله پشت آیینهای که مربوط به دوره تانگ( ۱۹۱۸ الی ۹۰۶/ اول تا سوم هجری قمری) می شود، دارای طرح ساده شده برگ کنگر است که از نقوش رایج دوران ساسانی است(تصویر ۱۵). هرچند این شیء به روش بر جسته کاری ورق طلا انجام شده و از نظر روش اجرا با شیوه قلمزنی از پشت که در ایران از کاملاً با الگوهای ساسانی سازگاری دارد. مقایسه این تصویر بی نقش شاخ و برگهای تزئینی بر طاق تالار بزرگ کاخ بی انظر زمانی منطبق با دوره تانگ است، نشانگر تأثیر پذیری هر چین در طرح و تاحدی به لحاظ اجرا از هنر ایرانی است.

#### مقایسه تحلیلی عناصر مشترک بین دو هنر

در اینباره که برخی مظاهر نقاشی چینی در نگارگری ايرانى ظهورنموده، ابهامىنيست ليكن اين تجلى مدت زمان طولانی دوامنداشت. تقریباً تمامی آنچه هنر چینی نامیدهمی شود، به سرعت در نگارگری ایرانی مستحیل شد و رنگ و بویی خاص گرفت که می توان گفت دیگر با شکل نخستین خود شباهتی ندارد. بنابر دیدگاه پژوهشگران نگارگری، آشکارترین عنصری که در نگارههای قرن(چهاردهم میلادی/ هفتم هجري قمري) ازچين وام گرفتهشده بهشكل نمايش طبيعت مانند كوهها، درختان، ابر و برخى حيوانات افسانهاى و عناصری همچون گیاهان خاص چینی، است. درکتاب جامعالتواریخ رشیدالدین که اکنون در دانشگاه ادینبرا،<sup>۳۰</sup> نگهداریمی شود، نشانه های جدی از منظره سازی چینی ديدهمى شود. تاريخ مصورشدن اين كتاب به قرن هفتم هجری قمری بازمی گردد که دربردارنده چشماندازهایی زیبا همراه درخت و تپه است. در این کتاب رنگ آمیزی، تنوع زیادی ندارد و ترکیببندی با اجزای فراوان پرشده و از رنگ نقرهای بهره گرفتهشده که بهمرور به آبی گراییدهاست. باید بیان کرد که سنت استفاده از فلزات گرانبهایی همچون طلا و نقره پیشینهای دیرینه دارد و از گذشتههای دور در هنر ساسانی به کاررفته است. بنابر آنچه آورده شد، می توان گفت که در کتاب خواجه رشیدالدین تلفیقی از شیوههای اجرایی ایرانی و برخی عناصر چینی صورت گرفتهاست. از سوی دیگر، اگر به آنچه عناصر چینی شناختهمی شود بادقت بیشتری نگاهشود، باید این گونه نمودیافتن آنها را ردیابی کرده و به این پرسش پاسخداد که این عناصر چگونه دارای هویتی چینی گشته و به صطلاح، خود از کجا آمده اند که در این مقاله مشخصشد که برخی از آنها آشکارا، برگرفته از عناصر ایرانی بودهاند.

ضمن اینکه، درباره قطع تصویرهای نخستین مکتب ایلخانی گفتهمی شود که به طومارهای چینی شباهت داشته و از آنها تأثير گرفتهاست. بدين معنى، كشيد كى بيش ازحد تصویر به صورت افقی، عرض کم و طول زیاد، قابل توجیه است. بااین حال دیری نگذشت که قطع کتاب ها، به گونه ای یک پارچه مورد بازنگری قرار گرفت و از شکلی شبیه به آثار طوماری چینی درآمد. برای نمونه، قطع جامعالتواریخ حدود(۴۳×۳۰) سانتیمتر است که این اندازه ظاهراً برای کتابهای رشیدیه در تمام موضوعات رعایتمی شده است. دو کتاب پراهمیت قرن (چهاردهم میلادی/هفتم هجری قمری) شاهنامه بزرگ و کلیله و دمنه، قطع متفاوتی دارند؛ اولی(۴۱×۲۹) و دیگری(۳۳×۲۳٫۵) سانتیمتراست لیکن در هردو آنها، شکل کار با نقاشی طوماری چین کاملا فرقدارد. البته نباید فراموش کرد که اصولاً شکل و اندازه طومارهای چینی، کاربردی ویژه داشتهاست و با کتاب آرایی، كاملاً ازنظر شكل و استفاده متفاوت بوده است. بدین معنی که طومارها دارای ملحقات فراوانی بوده و تنها بخشی از آن مصورمی شده است. افزون بر این در آن بخش دارای تصویر نیز، قصد بر نمایش اثر بهصورت دایمی و ماندگار نبودهاست. ازین و برای دیدن طومار به روشی خاص، تصویر را اصطلاحا میخواندند. بهبیان دیگر، طومار را روی زمین گزارده و از چپ به راست، طومار را بهقدر فاصلهای که دو دست می توانسته ازهم بازشود، حرکتمی دادند. از یک سو طومار بازشده و ازسوی دیگر، جمعمی شد و در یک زمان، تنها بخشی از تصویر قابل رؤیت بود. این امر بهویژه در طومارهای افقی که به کتاب آرایی های مورد وصف مستشرقین درباره تأثیر گذاری طومار بر نگار گری ایرانی مربوطمی شود، صدق می کند. بدین تر تیب که باوجود شباهت هایی که در جدولهای کشیده برخی آثار دوره ایلخانان درباره طومارهای چینی وجوددارد، بین این دو نوع نقاشی، تفاوتهایی بنیادین قابل بيان است.

ضمن اینکه به دلیل از بین رفتن نسخه های ساسانی هنوز معلوم نیست که آیا در آن زمان تنوعی در قطع کتاب ها بوده است یا نه. برای نمونه، ممکن است برخی کتاب ها به صورت افقی همانند آنچه امروزه به نام قطع خشتی شناخته می شود، وجود داشته که اکنون هیچ نمونه ای از آنها برجای نیست. در این حالت، انجام تصویر به شکل جدول افقی کشیده، اجتناب ناپذیر می شده است و این روش به مرور در کتاب های دارای قطع عمودی به کار می رفته است. در هر حال، این احتمالی است که بدون داشتن نمونه های بیشتر درباره در ستی آن نمی توان اظهار نظر قطعی کرد.



تصویر ۱۱. قمقمه مسافران، اواسط ۸ م.(تریگر،۱۳۸۴ :۱۲۵).



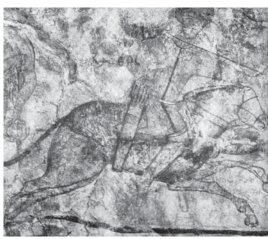
تصویر ۱۳. نقاشی دیواری صحنه شکار، جزیی از تصویر، معتونگ کو، حدود ۴۰۰ م.(Ganne; 1998:126).



تصویر۱۵. نقشمایه انجامشده بر دیوار کاخ بیشابور، هنر ساسانی، قرن ۳ م.(گیرشمن، ۱۳۵۸: ۱۸۸).



تصویر ۱۲. جام کلاردشت، ۶ م.(گدار، ۱۳۵۸: ۸۸).



تصویر۱۴. دورا اروپوس، صحنه شکار، هنر اشکانی (گیرشمن، ۱۳۷۰: ۵۰).



تصویر ۱۶. نقش پشت آینه با طرح برگ و نقشمایه طوماری پرنده و گل، میانه قرن ۸ م.(تریگر، ۱۳۸۰: ۱۲۴)

از دیگر تفاوتهای اساسی نگارگری ایرانی با نقاشی چینی، به کارگیری رنگ است که ازهمان ابتدا خودنمایی کرد. هرچند شدت و تنوع رنگهای به کاررفته در آثار هنرمندان مکتب مغول در مقایسه با سایر مکتبهای نقاشی ایرانی محدود و اندک است لیکن با نگاه به نقاشیهای چینی، تفاوت ساختاری در فلسفه و نگاه هنرمند چینی با نگارگری ایرانی آشکارمی شود. به عبارت دیگر، میان نقاشیهای چینی کمتر می توان به اثری برخورد که بتوان آن را به مفهوم دقیق کلمه، رنگین نامید چراکه اصولاً روش کار در چین، به کربردن فراوان رنگ را نفی کردهاست.

البته، استثناهایی در نقاشی چینی وجوددارد که بهسبب کاربرد بیش از اندازه رنگ بسیار عجیب می نماید حال آنکه استفاده از رنگ در نگارههایی ایرانی کاملاً رایج و درواقع جزئی از ویژگیهای نگارگری ایرانی است. به همین دلیل، رنگها نیز در هنرهای تصویری چین به صورت رقیق و به اصطلاح، روحی استفاده می شوند و حالت قشری، ضخیم و

پرتلألؤ نمی یابند (تصویر های ۴ و ۵). این تفاوت را همان گونه که در لابهلای توضیحات نقاشی چینی آوردهشد، باید در جهان بینی متفاوت این دو فرهنگ جستجو کرد. نقاش چینی در تلاش برای نشاندادن طبیعت نیست و اگر از عناصر طبیعی در آثارش بهرهمی گیرد، بهسبب اهمیتی است که طبیعت در جهان بینی وی دارد. او و تمام انسان ها در طبیعت بهسربرده و جزئی از آن تلقی می شوند. ازین رو، امکانی برای تفوق و برتری بر طبیعت که میتواند در ترسیم عینی آن متجلى گردد، وجودندارد. بهبيان ديگر، اگر شباهتى بين آنچه هنرمند چینی نشانمیدهد با طبیعت وجوددارد، تنها برای نمایش سرسپردگی انسان نسبتبه طبیعت است و بس(حسامی، ۱۳۸۹: ۴۲). بدین لحاظ شباهتی بین اندیشه ایرانی و چینی بهچشممیخورد که هیچکدام به ثبت واقع گرایانه طبیعت علاقهای نداشته و از این نظر، در تقابل با نگاه غربی قرارمی گیرند که بحث دراین باره خود، نیازمند مجالی دیگر است.

| سلسله يوان                        | مكتب ذن                           | سونگ جنوبی                        | ايلخانى              | ساسانی                 | ویژگی/مکتب      |
|-----------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------|----------------------|------------------------|-----------------|
| كم                                | کم                                | بسیار کم                          | زياد                 | زياد                   | تنوع رنگ        |
| كم                                | بسیار کم                          | بسیار کم                          | زياد                 | زياد                   | شدت رنگ         |
| كم                                | بسیار کم                          | بسیار کم                          | زياد                 | زياد                   | غلظت رنگ        |
| دارد                              | دارد                              | تدارد                             | دارد                 | دارد                   | دورگیری         |
| بسيار                             | بسيار                             | بسيار                             | كم                   | كم                     | منظره           |
| دور و نزدیک                       | دور                               | بسيار دور                         | نزدیک                | دور و نزدیک            | فاصله چشم انداز |
| ندارد                             | دارد                              | ندارد                             | دارد                 | نا معلوم               | بيان حالت       |
| دارد                              | دارد                              | بەندرت                            | دارد                 | دارد                   | فيگور انسان     |
| دارد                              | دارد                              | بەندرت                            | دارد                 | نمونەاي نيست           | زمينة ساختمانى  |
| متنوع                             | متنوع                             | روبرو                             | روبرو                | روبرو                  | زاويه ديد       |
| متنوع                             | متنوع                             | دور                               | ميانه                | نزدیک                  | دوری و نزدیکی   |
| پرپيچ و تاب                       | پرپيچ و تاب                       | كلى                               | پرپيچ و تاب          | خطى                    | درختان          |
| مواج                              | محو                               | محو                               | مواج                 | مواج                   | آب              |
| محو                               | محو                               | غبارآلود                          | آبی/طلایی (تخت)      | نامعلوم                | آسمان           |
| پرحالت<br>(گرایش به اسب)          | پرحالت                            | پرحالت                            | پرحالت               | پرحالت                 | حيوانات         |
| پیچیدہ و پر اجزاء                 | سادہ                              | متمرکز در یک<br>گوشه              | پیچیدہ و<br>پر اجزاء | پیچیدہ و<br>پر اجزاء   | ترکیب بندی      |
| کاغذ یا ابریشم/<br>طومار و بادبزن | کاغذ یا ابریشم/<br>طومار و بادبزن | کاغذ یا ابریشم/<br>طومار و بادبزن | كاغذ/كتاب            | پوست/<br>کتاب یا دیوار | محل نقاشى       |
| دارد                              | به ندرت                           | دارد                              | دارد                 | دارد                   | نقوش تزيينى     |

جدول مقایسه ای نقاشی ایران و چین از سدهی سوم تا سیزدهم میلادی، بر اساس نمونه آثار ارائه شده در مقاله

(نگارنده)

مطالعه تأثیر متقابل نقاشی ایران و چین در سددهای هفتم و هشتم هجری قمری

# نتيجه گيرى

همان گونه که در جدول مقایسهای مشخص گردیده، نقاشی چینی با تفاوت و تنوع در اجرا و بیان، نسبتبه نگارگری ایرانی وجود داشته و درصورت بررسی دقیق شباهتها متوجه می شویم که هنرمند ایرانی تنها به گرفتن برخی عناصر محدود از نقاشی چینی بسنده کردهاست. تعدادی از این عناصر نیز ریشه چینی خالص ندارند و ییشتر از سرزمینهای غربی چین و به خصوص از خود ایران گرفته شدهاند. بنابر اصل تاثیرمتقابل فرهنگها بر یکدیگر، تمدنهای ایران و چین نیز از هم تاثیر گرفته و همچنین بریکدیگر تاثیر گزاردهاند و لذا هرگز نمی توان این طور اظهار نظر نمود که تاثیر یکسویه هنر چین بر ایران اتفاق افتاده است. بهطور مثال ابر تشی، که در نگارگری ایرانی به عنوان عنصر وارداتی شناخته میشود و یا صخرههای مرجانی شکل برای فضاسازی نقاشی ها مورد استفاده قرار گرفته در هنر چین نیز رواج داشته است. لیکن سوال اینجاست که چرا از چشم اندازهای وسيع و دوردست نقاشی چينی يا از طراحی های سريع مكتب ذن و يا نگاه دقيق به طبيعت چينی در نگاره های ایرانی خبری نیست؟ همان گونه که در این مقاله نشان داده شد تمامی این موارد از نقطه نظر زمانی پیش ازهجوم مغولان به ایران در چین وجود داشتهاند. به چه دلیل است که هنرمند ایرانی به گرفتن برخی موارد بسنده کرده است؟ بدیهی است که او آنچه با روح نگارگری و خصوصیات نقاشی و اندیشه ایرانی سازگار بوده را از هنر چین برگزیده و به مرور، شکلی جدید بخشیده و تا آنجا پیش رفته است که دیگر این عناصر، وارداتی به نظر نمی رسند. استفاده در موقعیتی نوین و ایجاد ترکیب بندی تازه، منجر به ظهور هنری شده است که نمی توان تقلیدی نامید بلکه به روشی نوآورانه هویتی یافته که آنرا از سایر هنرها متمایز نموده است و آیا قابل تشخیص بودن دربین سایرهنرها، چیزی جز داشتن هویت، معنی می گردد؟

پىنوشت

۱- همچون بازیل گری در کتاب "نقاشی ایران" ص ۱۳.

2- Tun Huang

3- Ernst kuhnel

۴- در اینباره می توان به (گری، ۱۳۶۹: ۳۳ ) مراجعه نمود.

۵- این شاهنامه رابه دلیل اجرا درزمان سلطان ابوسعید بهادرخان می توان شاهنامه *ابوسعیدی* نیز نامید.

- 6- Expressive
- 7- Li T'ang

8- Hui-tsung

- 9- Chao Po-chu
- 10- Li Sung
- 11- Ming Huang
- 12- Ch'an
- 13- Zen
- 14- Bodhidharma
- 15- Buddhapriya
- 16- Hui-neng
- 17- Kuan-hsiu
- 18- Lohan
- 19- Taoism

۲۰ - Neo-Confucianism این اندیشه از بازگشت مجدد به تعالیم کنفوسیوس، فیلسوف چینی قرن ۶ ق.م. پدید آمد و ازقرن ۱۶

میلادی به بعد به چشم میخورد.

21- Meng Fu
22- Jen-Fa
23- Kao K'o-kung
24- Han Kan
25- Ch'ien Hsuan
26- Kuan Tao-sheng
27- Li K'an
28- Doura Europos
29- Tung Ku
30- Edinbourgh

٧۶

منابع

- پوپ، آرتر اپهام.(۱۳۸۷). سیری در هنر ایران. جلد ۹ و ۱۰، انتشارات علمی و فرهنگی.
  - تریگر، مری.(۱۳۸۴). **هنرچین**. ترجمه فرزانه طاهری، فرهنگستان هنر.
  - دانش پژوه، محمد تقی. (۱۳۵۲). گنجور وبرنامه او، دوره ۱۰ ۱۳، (۱۱۹، ۱۲۰ و ۱۳۵).
    - · حسامی، منصور.(۱۳۸۹). **نشان از بی نشانی**. هنرهای زیبا، (۴۴)، زمستان ۱۳۸۹.
      - شریفزاده، عبدالمجید.(۱۳۷۵). تاریخ نگارگری درایران. حوزه هنری.
- کونل، ارنست.(۱۳۸۷). تاریخچه نقاشی مینیاتور و طراحی. ترجمه پرویز مرزبان در "سیری در هنر ایران"، زیر نظر آرتر پوپ و فیلیس اکرمن، انتشارات علمی و فرهنگی.
  - گدار، آندره.(۱۳۵۸). هنر ایران. ترجمه بهروز حبیبی، انتشارات دانشگاه شهید بهشتی.
    - گری، بازیل.(۱۳۶۹). نقاشی ایران. ترجمه عربعلی شروه، انتشارات عصرجدید.
- گیرشمن، رمان.( ۱۳۷۰). **هنرایران دردوره پارتی وساسانی**. ترجمه بهرام فرهوشی، شرکت انتشارات علمی وفرهنگی.
- مونره دو یار، اوگو.(۱۳۸۷). **پیوند های هنرمانوی با هنرایرانی**. ترجمه پرویز مرزبان "در سیری در هنر ایران"، زیر نظر آرتر پوپ و فیلیس اکرمن، انتشارات علمی و فرهنگی.
- Ebrey, P. B. Walthall, A. & Palais, J. B. (2006). East Asia: A Cultural, Social, and Political History. Boston: Houghton Mifflin Company.
- Ganne, E. (1998). Le Grand Dictionnaire de la Peinture. Paris: EDDL.
- Langlois, J. D. (1981). China under Mongol Rule. Princeton: Princeton University Press.
- Lesbre, E. & Jianlong, L. (2005). La Peinture Chinoise. Paris: Hazan.
- Sims, E. Marshak, B. I. & Grube, E. J. (2002). Peerless Images: Persian Painting and its Sources. New Haven: Yale University Press.
- Siren, O. (1982). Chinese Painting: Leading Masters and Principles. (7 vols). New York: Ronald Press.
- Sullivan, M. (1967). Chinese and Japanese Art. London: Grolier.
- Zhivopis' drevnego, P. (1954). Paintings of Ancient Panjikant. Moscow: Routledge & Kegan Paul.
- http://dome.mit.edu/handle/1721.3/1837/access date: 24/7/2012

دریافت مقاله: ۹۱/۲/۱۰ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# تأثیر نقشمایههای جانوری منسوجات ساسانی بر نقوش پارچههای ماوراءالنهر

حسين مهر پويا\* زهرا دهقاني\*\* حميد عالىنژاد\*\*\*

چکیدہ

آثار هنری دوران ساسانی، آخرین مرحله از هنر ایران باستان به شمارمی روند. نقش های حیوانی در هنر ساسانی از لحاظ زیبایی ظاهری و مفاهیم نمادینی که دارند، به عنوان شاخصه های مهم هنر ایران شناخته شده اند. در بررسی مقایسه ای هنر ماوراء النهر، اشتراکات هنری این دو منطقه (ایران و ماوراء النهر) کاملاً چشمگیر است. در این میان، تقلید از نقش های مختلف ساسانی به ویژه نقش های حیوانی در هنر پارچه بافی این منطقه، بسیار معمول بوده است. بنابر آنچه گفته شد، چگونگی تبادل نقش های جانوری و دلایل ایجاد چنین اشتراکات هنری بین هنرمندان این مناطق، از پرسش های اصلی پژوه ش حاضر هستند.

آثار هنری ایران که از راههای مختلف سیاسی، مذهبی، فرهنگی و تجاری به ماوراءالنهر آوردهمی شدند، اشتراکاتی را بین نقشها و طرحها ایجادکردهاند. دراینباره، اثبات تأثیر نقش مایههای حیوانی ساسانی بر هنر پارچه بافی ماوراءالنهر پس از بررسی ویژگیهای ظاهری و مفاهیم نمادین آنها در هنر ساسانی، با روشی توصیفی و شیوههای انتقال نقوش و دلایل وجود شباهتهای هنری میان این دو منطقه با نگاهی تاریخی بررسی شدهاند. همچنین، با مقایسه تطبیقی نمونههای به دست آمده و بیان وجوه اشتراک و افتراق آنها چنین به دستآمد که این نقش مایه ها بیشتر از راه تجاری ابریشم به این مناطق آورده شده و به دلیل اشتراکات مذهبی که میان ساکنان این نواحی و ایرانیان وجودداشت، مورد توجه قرار گرفتند. درنهایت، می توان گفت که نقش های به کاررفته بر پارچههای ماوراءالنهر با اندک تفاوتی مستقیماً از روی نقش مایه های هنر ساسانی، تأثیر پذیرفته اند.

كليدواژگان: منسوجات ساسانی، ماوراءالنهر، نقشهای نمادین، نقشهای جانوری.

\*استادیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه سیستان و بلوچستان، زاهدان.

\*\*دانشجوی کارشناسی ارشد، رشته پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه سیستان و بلوچستان(نویسنده مسئول). kimiya.art1979@yahoo.com

\*\*\* کارشناس ارشد فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه شیراز.

#### مقدمه

تمدن غنی و باشکوهی که دوره ساسانیان در ایران ایجادشد، در پیشرفت تمدن و فرهنگ ملل آسیا و اروپای شرقی، اهمیت فراوانی داشت. ایران در این دوران، میان امپراتوری روم شرقی در غرب و هندوستان و چین در شرق قرار گرفتهبود. ازینرو، واسطه دادوستد و تجارت کشورها رونق فراوانی داشت. درنتیجه چنین موقعیتی، مبادلات فرهنگی و هنری نیز بین این همسایگان، بسیار و به شکلهای گوناگون صورت می گرفت.

دولت ساسانی در همان اوایل حکومت خود، با آگاهی کامل از صنعت نساجی و گسترش کارگاههای بافندگی در مراکز مختلفی چون فارس و خوزستان، زمینه مساعدی را برای رشد و شکوفایی آن پدیدآورد. تنوع و زیبایی نقشهای منسوجات ساسانی، توانست بازارهای جهانی را بهسوی خود کشاند. این طرحها افزون براینکه، بر داشتی صادقانه از طبیعت ایران بودند، مفاهیم نمادین مربوط به مذهب و ادبیات ایران را هم با خود همراهداشتند که باعث تأثیر عمیق آنها می شد. طرحها و منسوجات ایرانی نه تنها در حوزه فرهنگی ایران، شمال آفریقا، خاور میانه، آسیای مرکزی و بخش هایی از اروپای شرقی و جنوبی مورد پذیرش و دلخواه بودند بلکه در کشورهایی مانند ژاپن و چین که خود از فرهنگی بس ژرف برخورداربودند نیز، از آنها تقلیدمی شد (ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۲). نقوش پارچههای ساسانی چنان مورد قبول هنرمندان قرار گرفتهبود که تا قرنها پس از فروپاشی حکومت ساسانی، پویایی خود را حفظ کردند. با فتح ایران بهدست اعراب، کارگاههای سنتی همچون نساجی از رونق نیافتادند و به کار خود برای حاکمان جدید ادامهدادند. نمونه آن، کارگاههای نساجی در ایران، سوریه و ماوراءالنهر بودند که در آنها همچنان پارچههایی به سبک ساسانی تولیدمی شد (Wilson, 1975: 11)

ماوراءالنهر از سرزمینهایی است که بهدلیل دادوستدهای تجاری، اشتراکات بسیاری با فرهنگ و هنر ایران دارد. ازینرو، پرسش قابل طرح در این تحقیق، درباره چگونگی انتقال نقشهای حیوانی و نحوه بازتاب آنها در هنر ماوراءالنهر است. پرسش ارائهشده، این فرضیه را در پاسخ بهدنبال خواهدداشت که بسیاری از عناصر هنر ایران، همچون نقشهای حیوانی محصور در حلقههای مرواریدنشان، از راههای مختلف سیاسی، مذهبی و تجاری وارد هنر و فرهنگ سرزمینهای ماوراءالنهر شدند و بهدلیل وجود اشتراکات فرهنگی و مذهبی میان آنان، تا مدتهای طولانی بهعنوان تزئینات وابسته به هنر ایشان، استفادهشدند.

هدف کلی از نگاشتن پژوهش حاضر، ضمن معرفی نقشهای حیوانی هنر ساسانی، آشکارنمودن سهم هنر ایران در شکوفایی فرهنگ و هنر دیگر کشورها از جمله ماوراءالنهر است. چراکه باوجود اسنادی مبنیبر وجود این اشتراکات، بسیاری از محققین و پژوهشگرانی چون *بلنیتسکی*، سهم هنر ایران را در شکوفایی هنر ماوراءالنهر نادیدهمی گیرند. با اینهمه، آنان از این دوران باعنوان دوران پس از کوشانیان یادمی کنند تا از این طریق، هنر متعلق به منطقه خراسان و ماوراءالنهر را هنری خودساخته و مستقل معرفی کنند. با بررسی آگاهانه گفته پرویز ورجاوند، این امر را اثبات کرد که روحی واحد بر تمامی این آثار حاکم است چراکه باز گوکننده حقیقتی است که وابستگی و عضویت آنها را در یک خانواده بزرگ و مریشهبودن آنها را توجیهمی کند(بلنیتسکی، ۱۳۶۴). این

تلاش نگارندگان در این مقاله، برآن بوده تا با بررسی روابط ایران با سرزمینهای همسایه خود مانند ماوراءالنهر که مدتها تحت سیطره قلمرو ایرانیان بود، تأثیر نقش مایه های ایرانی بهویژه نقش های پارچه های ساسانی را بر این منطقه بررسی کنند و با شیوه تطبیقی، اشتراکات نزدیک هنر ساسانی و ماوراءالنهر را بهاثبات رسانند. همچنین، ارتباط نزدیک میان این مناطق و دلایل تأثیر پذیری از هنر ساسانی را هم بیان کنند. چراکه باوجود شواهد بسیار در این زمینه، پژوهش های اندکی همراه با مقایسه ای تطبیقی برای روشن شدن وجوه اشتراک و نحوه تأثیر پذیری این دو منطقه از یکدیگر، نگاشته شده است. ازین رو، این پژوهش می تواند گامی مثبت در جهت روشن مودن نکته های مبهم در این باره باشد و سهم هنر ایران را در شکوفایی هنر اقوام و ملل دیگر هرچه بهتر آشکار سازد.

#### پيشينه تحقيق

در بررسی تأثیر نقش مایه های منسوجات ساسانی بر هنر پارچه بافی ماوراءالنهر، آثار اندکی دردست است که بیشتر آنها یا هنر ماوراءالنهر را معرفی کرده و یا تنها، اشارهای کوتاه به شباهت های هنر ایران و ماوراءالنهر نمودهاند. برای نمونه، بانییت کی(۱۳۶۴) در "خراسان و ماوراءالنهر" مفصل، آثار هنری ماوراءالنهر را بررسی کرده و نمونه های یافت شده از این دوران را معرفی کرده است. در این کتاب باوجود شباهت های آشکار برخی از آثار با نمونه های ساسانی، نویسنده نه تنها اشارهای به تأثیر پذیری هنر مندان این مناطق از یکدیگر نموده، بلکه تلاش کرده تا هنر این مناطق را هنری خود ساخته

بخواند. بااین همه، تالبوت رایس (۱۳۷۲)، در کتاب "هنرهای باستانی آسیای مرکزی تا دوره اسلامی" ضمن معرفی آثار این منطقه از تأثیراتی سخنمی گوید که هنر آسیای مرکزی از مناطق مختلفی چون ایران پذیرفته است. درپایان هم، افزون بر اشاره به نقش های دیواری برجای مانده از این دوران، به این نتیجه می رسد که بسیاری از نقوش دست بافته های سغدی با تأثیر پذیری از هنر ایران پدید آمده اند.

همچنین، رقیه بهزادی(۱۳۸۶)، در فصل پنجم کتاب خود "قومهای کهن در آسیای مرکزی و فلات ایران" افزون بر معرفی فرهنگ و تمدن حاکم بر این منطقه، به بیان اشتراکات فرهنگی و هنری میان ساکنان فلات ایران می پردازد. وی انتقال نقوش مؤثر دانسته است و با استناد بر آثار باقی مانده از این دوران، وجود شباهتهای هنری در این مناطق را امری آشکار می داند. بااینکه چنین منابعی انتشار و چاپ شده، لیکن در هیچیک از آنها نقوش جانوری به کاررفته روی پار چههای ایران و ماوراء النهر و یا نحوه تأثیر پذیری آنها از یکدیگر، به طور ویژه بررسی نشده است.

#### روش تحقيق

پژوهش حاضر ازجهت ماهیت، بنیادی و ازحیث هدف پژوهشی تاریخی است که نگارش آن به شیوه توصیفی۔تطبیقی وگردآوری اطلاعات آن با روش کتابخانهای انجامشدهاست. نمونهها نیز ازطریق دریافت ویژگیهای عمومی و مشترک آثار ساسانی و دستبافتهها و نقاشیهای دیواری ماوراءالنهر جمعبندی و دستهبندیشدهاند. در تجزیه و تحلیل دادهها



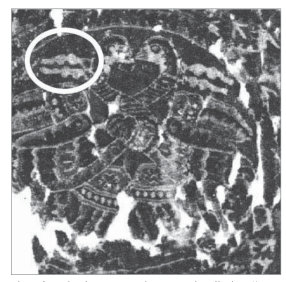
تصویر ۱. پارچه ابریشمی، تصویر دو مرغابی همراه با روبانهای سلطنتی ساسانی که از ناحیه گردن بههم گرهخوردهاند. دوران ساسانی، سده ۶ میلادی(http://www.flickr.com).

هم، از شیوه کمّی و کیفی و روش نشانهیابی و تطبیقی بهره گیری شده است. ازین رو، پس از معرفی نقش های حیوانی منسوجات ساسانی و تبیین شیوه های مختلف انتقال نقوش به هنر ماوراءالنهر، نقش ها تجزیه و تحلیل و درنهایت، مقایسه و وجوه اشتراک و افتراق آنها به وسیله انطباق نمونه ها بیان شد.

# کاربرد نقوش حیوانی در هنر ساسانی

هنرمندان ساسانی با انگیزههای فرهنگی، بازرگانی و سیاسی، آثاری هنری با نقش و نگارهایی درخور آنها میآفریدند. ظرفهای زرین و سیمین همراه پارچههای ابریشمین جزو مهمترین و ارزشمندترین آثار هنری دوران ساسانی بهشمارمیروند که سرشار از نقشمایههای حیوانی هستند. چون که مراکز ساخت این آثار از قرنهای ۶-۴ میلادی در انحصار شاهان ساسانی بودهاست، میتوان این گونه استنباط کرد که جنبه تبلیغی و سیاسی در ساخت آنها مدنظربوده و بهعنوان صلههای شاهانه در مبادله هدایا به کارمی فتهاند (ویسهوفر، ۱۳۸۵: ۲۰۶).

نقش مایه های تزئینی به کاررفته بر آثار ساسانی بیشتر درون قاب های دایر مای به صورت جداگانه یا مماس برهم، تصویر شدهاند. نقوش درون آنها، گاه به شکل منفرد و گاه به طور قرینه که در این صورت کاملاً از تقابل و تقارن پیروی می کنند، ترسیم شدهاند (روحفر، ۱۳۸۰: ۴ و ۵). از جمله این نقش ها می توان به نقش های حیوانی که خود به سه دسته؛ پرندگان، جانوران چهار پا و حیوانات خیالی یا تر کیبی تقسیم می شوند، اشاره نمو (تصویر های ۱ و ۲).



تصویر ۲. بشقاب فلزی با نقش پرندههای محصور در حلقههای مرواریدنشان، دوران ساسانی، سدههای ۲-۶ میلادی(Pop,1960:216).

# تأثیر نقش ایدهای جلوری منسوجات ساسانی **خ** بر نقوش پارچههای ماوراءالنهر

#### نقوش پرندگان

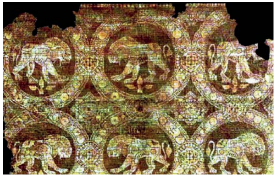
یکی از نقشهای زیبا و مورد توجه هنرمندان دوره ساسانی، نقش پرندگان مختلف است که بسیاری از آنها دارای مفاهیم نمادین مذهبی نیز هستند. در کیش زرتشتی پرندگان با اهورامزدا، ایزد بزرگ و مظهر قدرت نیک، ارتباط نزدیکی دارند(گانتر و جنت، ۱۳۸۳: ۲۳۴). استفاده از نقشهای پرندگانی چون عقاب، خروس و طاووس در این دوره بسیار رواجداشتهاست(606 ,1960). برای نمونه، عقاب نمادی از ورثرغنه<sup>۱</sup> یا ایزدبهرام و یا خروس سفید است که سپیدهدم دیو ظلمت را میراند و مؤمنین را به عبادت فرامی خواند. همچنین این پرنده، نمادی از ایزد سروش(پورداوود، ۱۳۷۷: آبهاست(همان: ۱۵۹).

#### نقوش چهار پايان

نقش یک جفت بز کوهی یا حیوانات دیگر که به صورت انفرادی، جفتی و متقابل، به عنوان طرحهایی برای تزئین پارچهها، ظرفهای فلزی، گچبری و حتی مهرهای ساسانی کاربرد بسیار داشت، از جمله نقوش چهار پایان است (تصویر ۳). حیواناتی همچون اسب، شیر، قوچ و گراز از نقوش مورد علاقه ارتباط نزدیک داشتند. برای نمونه در کتاب اوستا اسب، قوچ و گراز شکلهای مجسم از ایزد ور ثرغنه معرفی می شوند که در نبرد نیکی بر شرّ مشار کت دارند (فریه، ۱۳۷۴: ۱۵۳).

#### نقوش تركيبى

آفریدن نقوش ترکیبی و حیوانات خیالی مانند شیر بالدار، اسب بالدار و... در هنر خاور نزدیک از پیشینهای طولانی برخورداراست. افزودن بال روی بدن انسان یا حیوان، نشانه ایزدی و نماد قدرت و محافظت است. بسیاری از حیوانات در فرهنگهای باستانی، دارای نیروی سحرآمیز هستند. این حیوانات با ترکیبشدن، تبدیل به جانوران دورگه بالدار



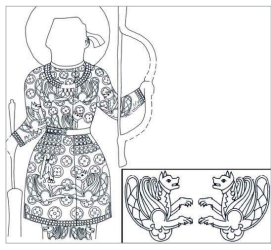
تصویر ۳. منسوج ابریشمی با نقش شیرهای متقابل، دوران ساسانی، سده ۶میلادی(http://www.filckr.com).

و منحصربه فرد می شدند که نگهبان مقاومتناپذیر معابد و قصرها بودند(هال، ۱۳۸۹: ۳۱). سیمرغ<sup>۲</sup>، نمونهای از این حیوانات خیالی است که دوران ساسانی بسیار مورد توجه هنرمندان بودهاست. این پرنده، در اوستا با نام "سئن" معرفی شده که در فرهنگ فارسی به معنای پارسا و دانایی است(پورداوود، ۱۳۷۷: ۵۷۵). برخی از این نقوش مانند سیمرغ، وابسته به مفاهیم مذهبی دین زرتشت هستند. ازینرو، در هنر ایران جایگاه ویژهای دارند. نمونه این نقش روی لباس شاه در نقش برجسته طاق بستان، دیده می شود (Harris, 1993: 68).

#### حلقههای مرواریدنشان

حلقههای مدور درواقع، بخشی مهم از ترکیببندی نقوش حیوانی هستند. «حلقههای مرواریدنشان یا شمسههای دورمرواریدی در هنر ساسانی، حاصل الگوبرداری مستقیم از چهرهسازی گچبری شده پارتیان در قابهای مدور بوده است. دایره رمز یا تعویذی نیرومند شمردهمی شد؛ تاج شاهی ساسانیان مستدیر بود؛ بسیاری از شاهان نیز تاج خود را به حلقههای مروارید و نیم تاجهای مروارید می آراستند. شکل دایره با شمسه تبرک داشت و اهمیت نقش مایه درونی خود را به تأییدمی رساند. در پارچه بافی نیز، قابهای مدور دور مرواریدی، فضایی مناسب را برای جادادن هر واحد نقش فراهم می آورند. این خود، تأییدی است بر آنکه ابریشمینه ها در صف اول متعلقات شاهانه قرار می گرفتند» (فریه، ۱۳۷۴: ۱۵۳).

کاربرد نقوش پرندگانی مانند خروس، مرغابی، سیمرغ و یا حیواناتی مانند گراز درون حلقههای مرواریدنشان، از تزئینات رایج گچبریها و فلزکاریهای دوران ساسانی است(تصویر ۲). این آثار بدین سبب اهمیتدارند که در بررسی نقوش پارچههای ساسانی قابل استناد هستند. چراکه در طراحی



تصویر ۴. تصویر پادشاه خسرو دوم، طاق بستان، سدههای ۲-۶ میلادی (ریاضی،۱۳۸۲ :۱۰۳).

نقش پارچههای این دوران، از نقوش مشابه گچبریها و فلزکاریها پیرویمیکردند. اگرچه مفهوم این حیوانات بهطور قطع روشن نیست اما، همانگونه که اشارهشد هر حیوان میتواند مظهر یک ایزد نیکوکار باشد یا بهنوعی با نشانهای خانوادگی دوران ساسانی در ارتباط باشد (گیرشمن، ۱۳۷۰: ۲۰۰).

#### مناطق باستاني ماوراءالنهر

آسیای مرکزی(ماوراءالنهر) در گذشتههای دور، بخشی از قلمرو حاکمیت ایران بهشمار می فتهاست. در این سرزمین بهلحاظ فکری و فرهنگی، آمیزههایی از مظاهر فرهنگ و تمدن ایران در آثار باقیمانده از ادوار کهن، بهچشممیخورد. در روزگار باستان، ترکستان غربی به سه بخش نسبتاً کوچک؛ سغد، فرغانه و خوارزم تقسیممی شد. سغد به پیوست خوارزم که تا نواحی سفلای آمودریا (جیحون) ادامهداشت، در منطقهای قرار داشت که امروزه جنوب ازبکستان و تاجیکستان را تشکیلمیدهد. این نواحی با فرغانه مرز مشترک داشتند. سده ششم پیش از میلاد، این سه کشور پس از پیوستن به متصرفات هخامنشیان، مُنضمات باارزشی برای قلمرو ایرانیان بودند(تالبوت رایس،۱۳۷۲: ۲۲-۴). بنابر سنگنوشتههای بیستون و تختجمشید، داریوش منطقههای سغد و خوارزم را جزو کشورهایی میداند که تحت فرمان او درآمدند(بلنيتسكي، ١٣۶۴: ١٩). پس از فروپاشی سلسله سلوکیان جانشینان اسکندر، سده دوم پیش از میلاد، سغد بهصورت بخشی از قلمرو تخاریان یا آنچه معمولاً كوشان ناميدهمي شود، درآمد. تاآنكه زمان خسرو اول پادشاه ساسانی، این نواحی دوباره به سرزمین ایران متصل شدند (همان: ۸۷). بسیاری از نقش مایه های ایرانی بهدلیل ویژگیهای خاص، زیبایی بینظیر و مفاهیم گسترده و مشتر کی که داشتند، به فرهنگ سغدی واردشدند و با سبک جانوری آنان درهم آمیختند و تا مدتهای طولانی بهعنوان عناصر وابسته به فرهنگ آنها استفادهشدند. به گونهای که پس از فروپاشی ساسانیان، بسیاری از سبکها و سنتهای هنری ساسانی از راه ماوراءالنهر به عرصه هنرهای اسلامی منتقل شدند.

#### چگونگی انتقال نقشها و دلایل ایجاد اشتراکات هنری

بااینکه ماوراءالنهر در دورههایی بخشی از سرزمین ایران قلمدادمی شد لیکن، دارای آداب و رسوم و فرهنگ و هنر خاص خود بود. هنرمندان این مناطق در نتیجه دادوستد یا مهاجرت مانویان به سرزمین آنها، از هنر ایران تأثیرات بسیاری پذیرفتند. هرچند دراین باره نباید از اشتراکات مذهبی و روابط سیاسی میان ایران و این مناطق چشم پوشی کرد.

درزمینه چگونگی ایجاد اشتراکات هنری بین این مناطق، به موارد زیر میتوان اشارهنمود.

#### اشتراكات مذهبي

نخستین و مهمترین دلیل پذیرش نقشمایههای هنری و نقوش حیوانی ازسوی ساکنان مناطق ماوراءالنهر، اشتراکات مذهبی میان ایرانیان و مردم مناطق آسیای مرکزی است. این چنین بیانشده که دشتهای گسترده آسیای مرکزی موطن زرتشت، پیامبر بزرگ ایرانیان، بودهاست. وی نخست توانست یکی از فرمانروایان محلی به نام گشتاسب را به دین خود درآورد. بدین گونه گسترش دین زرتشتی در بخشهایی از آسیای میانه ازسر گرفته شد (هیلنز،۱۳۷۵: ۱۶). بااینکه به دربار شاهان هخامنشی واردشد لیکن، این امر مسلماست بودهاست. در دوران اشکانی نیز هنگامی که سغدیان تحت رهبری پارتها درآمدند، به دین زرتشت گراییدند که این خود انگیزه معنوی برای استفاده از نمادهای وابسته به دین زرتشت را فراهم ساخت (تالبوت رایس، ۱۳۷۲: ۸۷).

#### اشتراكات فرهنگى

افزونبر مذهب، بین ساکنان دو منطقه اشتراکات فرهنگی نزدیکی هم وجودداشت. استفاده از داستانهای بزمی و رزمی مربوط به افسانهها و اساطیر ایران باستان در نقاشیهای دیواری ماوراءالنهر، خود نشانی از این ارتباطات فرهنگی و هنری است(خپکوا و خاکیموف، ۱۳۷۲: ۹۵). حماسههای قهرمانانی چون رستم و سیاوش یا تصویر ایزدان ایرانی مانند میترا از موضوعات مورد علاقه ساکنان ماوراءالنهر بودهاست که بر نقاشی دیواری مناطق آسیای مرکزی نیز، تصویرشدهاند.

#### روابط سياسى

اواخر دوران ساسانی، براثر ضوابط سیاسی و کشورداری آن زمان در ماوراءالنهر، حکومتهای محلیای پدیدآمدهبودند که گاه حتی حکمرانان محلی عنوان شاه داشتند. بااینکه از نوعی استقلال برخورداربودند، همگان فرمانبردار حکومت مرکزی به شمارمیآمدند(بلنیتسکی، ۱۳۶۴: ۲۱). دراین میان نمایندگان و سفیران همواره برای انجام مراسم تشریفاتی، بین حاکمان دو منطقه در رفتوآمد بودند. پارچه ها و ظرفهای فلزی ساسانی از مهم ترین هدایای شاهانه بودند که برای شرکت در مراسم مختلف فرستادهمی شدند. همچنین زیبایی فاخر لباس شاهان و تجملات درباری ایران، حکومتهای شرق و غرب را به تقلید از آنها، تشویق می کرد(آ.کوریک، شرق و غرب را به تقلید از آنها، تشویق می کرد(آ.کوریک،

تأثير نقشمايەھاى جانورى منسوجات ساسانى بر نقوش پارچەھاى ماوراءالنھر

دیواری که از سدههای ۴ تا ۷ میلادی برجایمانده و به تازگی شی*شکین*<sup>۳</sup> آنها را کشف کرد، مشاهدهنمود(تصویر۵). تصویرهایی از گریفنهای بالدار، موجودات افسانهای ترکیبی، تزئینات و نوارهای آرایشی و پارچههایی با نقوش ساسانی یا حتی سفیران و کاروانهای حمل هدایا که با خود پارچههایی را با نقوش ساسانی میبردند، همگی گویای تأثیرات عمیق هنر ساسانی بر هنر این مناطق باستانی است.



تصویر ۵. سمت چپ: نقاشی دیواری از ور گومن و همراهانش. شخص وسط درحال حمل پارچهای با نقش شیر بالدار است. سمرقند، سده ۷میلادی (پوگا خپکوا، ۱۳۷۲). سمت راست: نقش پارچه ابریشمی که دردست یکی از همراهان است و بهعنوان هدیه بردهمی شود.

#### تجارت در جاده ابریشم

جاده تجاری ابریشم را میتوان از دیگر عوامل مهم در انتقال نقش مایه های هنری ساسانی به سرزمین های شرقی و غربی، دانست. راه ابریشم که به دست ووتی<sup>†</sup> امپراتور سلسله هان<sup>۵</sup>، در زمان اشکانیان به شکل منسجم برقرارشد، از سرزمین چین آغاز می شد و از راه فرغانه، سغد و خوارز م میگذشت و به شمال ایران می رسید (کمالی، ۸۵،۱۳۸۵). نظر فرم و محتوا، نزدیکی فراوانی به هم دارند. وجود جاده ابریشم، یکی از دلایل این نزدیکی و مشابهت است چراکه از دیرباز، مهم ترین راه تجاری و ارتباطی بین شرق و غرب بودهاست. این راه، چین را به امپراتوری روم شرقی (بیزانس) می رساند و عاملی اساسی در تبادل فرهنگهای گوناگون به شمار می رفت (Bloom&Blair, 1998: 98).

روابط تجاری میان چین و ایران در این دوران بسیار زیادشد زیرا، هنر ایران در روزگار سلسله تانگ از توجه ویژهای برخوردارگشت. آنچنان که، تاجران چینی در این دوره برای فروش ابریشم خام و خرید محصولات ایرانی ازجمله فرش و پارچه، به ایران سفرمی کردند(دورانت، ۱۳۷۱: ۱۷۳۳). بسیاری از آثار هنری ایران از همان مسیر جاده ابریشم بهسمت سغد و ماوراءالنهر و از آنجا به کشور چین و

حتی ژاپن بردهمیشد. با کاوشهای برخی از شهرهای ماوراءالنهر همچون پنجکنت، افراسیاب، ورخشا و نیز بسیاری از آبادی های دیگر آثار فراوانی یافتند که نخست آنها را متعلق به کارگاههای ساسانی میدانستند. این امر آشکارا، نشانگر ارتباط ساسانیان و رفت وآمدهای سیاسی و تجاری بین آن دو در این منطقه است و ثابتمی کند که بازر گانان توانگر، ابریشم و دیگر پارچهها و ظرفهای سیمین و دیگر فلزات را در این منطقه دادوستد می کردهاند (فرای، ۱۳۸۰: ۵۶۰). ازسوی دیگر، سغدیان در دوران ساسانی تلاش کردند که تا اندازه بسیاری از استقلال بهرهمندشوند و با بهره گیری از این آزادی نسبی، از روابط خود با همسایگان چینی سودبرند و نهایت، بر بخشی از راه ابریشم که از میان قلمرو آنان می گذشت، مسلط شوند (تالبوت رایس، ۱۳۷۲: ۸۹). همین امر، سبب پدیدآمدن کارگاههای بافندگی در برخی از شهرهای ماوراءالنهر شد که به پیروی از منسوجات ایرانی، پارچههای ابریشمی به سبک ساسانی تولیدمی کرد.

#### مانويان

درنهایت، می توان از پیروان دین مانی<sup>2</sup>، به عنوان عامل دیگر انتقال نقش مایه های هنر ساسانی به مناطق ماوراءالنهر یاد کرد. آشکار است که دین مانوی قرن ۳ میلادی در ایران ایجادشد. اساس دین مانی و آموزش های او بر تصویر گری می فرستاد تا دین او را در این مناطق رواج دهند. پس از آنکه مانویان به دلیل مخالفت پیشوایان دین زر تشتی در ایران، تحت تعقیب و آزار و شکنجه قرار گرفتند به سوی کشور های شرقی و شمالی که ایرانیان هم در آنجا فراوان بودند، مهاجرت کردند و در سغد اقلیتی مستقل را تشکیل دادند. مانویان به خاطر منشأ ایرانی خود، طبعاً باردیگر نفوذ و تأثیر هنر ایرانی را در این مناطق گسترش دادند(فرای، ۱۳۸۰: ۲۸۲).

# وجوه اشتراک نقوش پارچههای ساسانی و ماوراءالنهر نقوش اصلی

گزینش نقوش جانوری در این پژوهش بهعنوان اصلی ترین نقوش، بهدلیل اهمیت آنها است که عبارت است از اختصاص یافتن این نقوش به جانوران. بااین وجود، بیان این نکته ضروری است که گاهی در متن یک پارچه، درخت زندگی، نقش اصلی را ایفامی کند و جانوران بهعنوان محافظان آن درخت کنارش جای می گیرند. گراز یکی از نقوش مهم نمادین در هنر ساسانیان بود. نقش سرگراز نهتنها در گچبری های ساسانی بلکه بر پارچه های این دوران نیز به کار می رفت. کاربرد این نقش یکی از وجوه اشتراک نقوش ساسانی و منسوجات ماور اءالنهر است.

بهرهگیری از نقوش حیوانات ترکیبی افسانهای، از ویژگیهای مرسوم تزئینات دوران ساسانی است. این حیوانات که در ارتباط نزدیک با نمادهای دین زرتشتی بودند، بر آثار ماوراءالنهر نیز ظاهر شدند. بسیاری از آثار دوره ساسانی با نقش پرندگان مزینشدهاند. در متون مقدس از زیبایی ظاهری و باطنی پرندگانی مانند طاووس که پرندهای بهشتی است و خروس سفید که نمادی است از ایزد سروش، یادشدهاست. نقش این پرندگان که بر سیمینهها و منسوجات ساسانی بهوفور یافتمی شود، زینتبخش بسیاری از پارچههای بهدستآمده از ماوراءالنهر نیز، بود.

نقوش حیوانات چهارپایی مانند قوچ و یا اسب که بر پارچههای ماوراءالنهر نیز دیدهمیشوند، تجسمی از ایزدان زرتشتی بهرام و تیشتر هستند. کاربرد این نمادها بهواسطه اشتراکات مذهبی که در این مناطق وجودداشت، بسیار رایجبود(جدولهای ۴–۱).

#### نقوش ثانوى

افزونبر نقوش جانوری، هنرمند از عناصر و نقشمایههای گوناگونی برای تزئین در تر کیببندیها استفاده کرده که بیشتر آنها مفاهیم نمادین دارند. بااینکه برخی از این نقوش دارای اهمیت بسیاری هستند لیکن در این پژوهش در درجه دوم قرارمی گیرند. ازینرو، این دسته از نقوش باعنوان نقوش ثانوی بررسی شدهاند. استفاده از نقش درخت زندگی در ترکیب با نقوش حیوانی، کاربرد فراوان داشت. درخت زندگی با مفهوم نمادین جاودانگی و بیمرگی، از مهمترین نقوش مذهبی مورد استفاده در هنر ساسانی بهویژه دستبافتههای این دوره بود که در نقشهای پارچههای ماوراءالنهر نیز دیدهمی شود.

گاهی اوقات نقش سنتی درخت مقدس، به صفهای متشکل از دو برگ نخل تقلیل می ابد که حیوانات به گونه ای متقارن و ایستاده روی برگ های آن، نمایش داده می شوند (گیر شمن، ۱۳۷۰: ۲۳۳). این نقش، هرچند ریشه در هنر بین النهرین داشت لیکن، توجه هنر مندان ساسانی را به خود جلب کرد. این نقش ها همراه با منسوجات بافته شده به آسیای میانه و شرق دور همچون چین و ژاپن نیز، راهیافت.

روبانهای سلطنتی که نماد فرّ ایزدی بودند، به اهورمزدا و پادشاه و حیوانات مقدس نمادین اختصاصداشتند. این نماد، ازدیگر وجوه اشتراک نقشهای منسوجات ایران و ماوراءالنهر به شمارمی رود. حلقه ها و نوارهای مواج بر جامه، تاج و کلاه شاه و یا گردن و بدن حیوانات ظاهر، نمایان می شدند. پادشاهان ساسانی اعتقاد خویش به ماهیت ربانی برای مقام شاه را به شکلهای گوناگون ترویج می دادند. نقش یک پرنده در مرکز حلقه های مرواریدنشان که یک گردنبند به نوک گرفته، نمادی دیگر از "خورنه" شاهی است. این

گردنبند با سه آویز در اوایل سده هفت بر گردن چهرههای شاهی نمایانشد(Sarkhosh Curist, 1998:85). این نقش را میتوان از دیگر ویژگیهای مشترک در ترکیببندی نقوش حیوانی این مناطق، دانست.

شمسههای دورمرواریدی موسوم به حلقههای مرواریدنشان، از لحاظ مفهومی با نماد دایره و شمسه مقدس در ارتباطاند و نشانی از فرّ ایزدی هستند. درحقیقت، کاربرد حلقه نشانگر اهمیت معنوی نقوشی است که در آنها قراردارند. این نقش، از عناصر خاص هنر ساسانی است و نهتنها روی منسوجات بلکه، بر ظرفهای سیمین، سکهها، گچبریها و حتی تاج شاهان ساسانی هم، به کار رفتهاست. هنرمندان ماوراءالنهر نیز، از همان سبک برای محصور کردن نقوش حیوانی خود بهرهبردهاند.

از دیگر وجوه اشتراک نقوش در حلقههای مدور، استفاده از هلال ماه بودهاست که مانند حلقههای مرواریدنشان، روی تاج شاهان ساسانی هم، دیدهمی شود. این نقش در ترکیببندی درونی حلقههای مرواریدنشان کوچک تر بهعنوان نقطه اتصال حلقهها به کار می رفته است (ریاضی، ۱۳۸۲ : ۱۳۳۱).

#### تركيببندى نقوش

هنرمندان ساسانی در چیدمان عناصر صحنه از ترکیب بندی های گوناگونی استفاده کردهاند که کاربرد آنها را در هنر ماوراءالنهر نیز، می توان دید. ترکیب بندی ردیفی (افقی) حیوانات، از دوران ساسانی روی پارچهها به کارمیرفته اما پیش از آن، چند نمونه اندک از دوران هخامنشی هم یافتشده است. همچون نقش شیر(نماد میترا یا مهر)، گیریفنهای بالدار و گاو در نقش برجستههای تختجمشید و آجرهای لعابدار شوش و حتی فرشهای نقشدار این دوره مانند پازیریک(همان: ۱۳۷). این شیوه ترکیببندی حیوانات، بر پارچەھاى ماوراءالنھر ھم اعمال شدەاست. تركيببندى متقارن، از پر کاربردترین سبکهای تزئین هنر دوران ساسانی است؛ نقش حیواناتی که برابر درخت زندگی ایستادهاند، یا در حلقههای مرواریدی جداگانه بهشکل جفتی روبهرو و پشتبهپشت هم قرار گرفتهاند. این سبک تزئین که بیشتر بر پارچههای ساسانی دیدهمی شود، بسیار محبوب بوده و نه تنها بر آثار هنری ماوراءالنهر بلکه، بر پارچههای بیزانسی و اسلامی هم که خود متأثر از پارچههای ساسانی هستند، نمایانمی گردند. ترکیب حلقههای مرواریدنشان در نقوش منسوجات ساسانی و ماوراءالنهر در بیشتر موارد از سبکی مشابه پیرویمی کنند. بدین گونه که دایر مهای مماس برهم از چهار جهت اصلی با حلقههای مرواریدنشان کوچکتر حاوى نقش هلال ماه بههم متصل شدهاند.

# جدول ۱. نقوش اصلی

|                                                                           | وجوه اشتراک نقوش ساسانی و ماوراءالنهر                                                                      |                                                                                                     |   |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|--|--|
| وجه اشتراک                                                                | نقوش ماوراءالنهر                                                                                           | نقوش ساسانی                                                                                         |   |  |  |
| بهره گیری از نقش سر حیوان (گراز) داخل<br>حلقههای مرواریدنشان (نگارز) داخل | نقش سر گراز روی لباس یکی از همراهان<br>ورگومن بر نقاشیهای دیواری سمرقند،<br>سده۲میلادی(ریاضی، ۱۳۸۲: ۲۵۰).  | تچبری ساسانی با نقش سر گراز از دامغان،<br>موزه فیلادلفیا(گیرشمن، ۱۳۷۰: ۲۰۰).                        | ١ |  |  |
| بهرهگیری از نقش حیوانات خیالی همچون<br>سیمرغ(نگارندگان).                  | نقش سیمرغ روی لباس ور گومن<br>در نقاشیهای دیواری سمرقند،<br>سده ۲میلادی (ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۵).                | تصویر سیمرغ بر پارچه ابریشمی،<br>ایران ساسانی، سده ۶ میلادی. موزه<br>سلطنتی لیون (فریه، ۱۳۷۴: ۱۵۲). | ٢ |  |  |
| استفاده از نقش پرندگان<br>(نگارندگان).                                    | پارچه ابریشمی با نقش دو مرغابی متقارن،<br>سغد، سده ۸میلادی<br>(www.asianart.com)                           | منسوج ابریشمی با نقوش قوچهای ردینی،<br>ایران شرقی، سدههای ۸-۲میلادی<br>(www.metmuseum.org, p2).     | ٣ |  |  |
| استفاده از نقش جانوران چهار پا مانند قوچ<br>(نگارندگان).                  | نقش قوچ روی پارچهای اهدایی، نقاشی<br>دیواری صف اسبهای اهدایی از سمرقند،<br>سده ۷ میلادی(ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۲). | منسوج ابریشمی با نقوش قوچهای ردیفی،<br>ایران شرقی، سدههای۸-۲ میلادی<br>(www.metmuseum.org, p2).     | ۴ |  |  |

تأثير نقشمايههای جانوری منسوجات ساسانی بر نقوش پارچەهای ماوراءالنهر

جدول۲. نقوش ثانوی

|                                                                                                                            | رجوه اشتراک نقوش ساسانی و ماوراءالنهر                                                                                | )                                                                                          |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| توضيحات                                                                                                                    | نقوش ماوراءالنهر                                                                                                     | نقوش ساسانی                                                                                |   |
| بهرهگیری از نقش درخت زندگی بهعنوان<br>محور تقارن(طرح مدادی درخت زندگی<br>از پارچه ساسانی با نقش بهرام گور)<br>(نگارندگان). | منسوج ابریشمی با نقش دو گاو دربرابر<br>درخت زندگی، سغد، سدههای ۹-۶میلادی<br>(www.metmuseum.org, p1)                  | قطعه ابریشمی با نقش بهرام گور درحال<br>شکار، سدههای ۸-۲میلادی، میلان<br>(Harris, 1993: 70) | ١ |
| استفاده از برگهای درخت نخل به شکل<br>صفه که نمادی تقلیل یافته از درخت<br>زندگی است(نگارندگان).                             | پارچه ابریشمی با نقش دومرغابی متقابل<br>ایستاده بر صفهای از برگ نخل، سغد، سده<br>۹میلادی (www.asianart.com).         |                                                                                            | ٢ |
| استفاده از روبان های در حال اهتزاز که از<br>نمادهای ساسانی است(نگارندگان).                                                 | SIC Little                                                                                                           | C. A. S. S.                                                                                | ٣ |
| استفاده از گردنبندها که نمادی دیگر از فر<br>شاهیاند (نگارندگان).                                                           | نقش طاووس همراه روبان و گردنبند روی<br>اباس شخصی در نقاشی دیواری سمرقند،<br>سده ۲میلادی(ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۶).           | بشقاب فلزی با نقش پرنده محصور در<br>مدالیون، سده ۶ میلادی.<br>(Pop, 1960: 216.)            | k |
| استفاده از حلقههای مرواریدنشان برای<br>محصور کردن نقوش.                                                                    | نقش اسب بالدار همراه روبان های سلطنتی<br>روی لباس شخصی در نقاشی دیواری<br>سمرقند، سده ۷میلادی<br>(ریاضی، ۱۳۸۲: ۴۴۸). |                                                                                            | ۵ |

نشريه مطالعات تطبيقي هنر (دوفصلنامه علمی- پژوهشی) سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۳۹۲

ادامه جدول۲. نقوش ثانوی

| النهر                                                     | جوه اشتراک نقوش ساسانی و ماورا <sup>.</sup> | .9          |   |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------|---|
| توضيحات                                                   | نقوش ماوراءالنهر                            | نقوش ساسانی |   |
| استفاده از نقش هلال ماه که از نمادهای<br>دوره ساسانی است. |                                             |             | Ŷ |

 وجوه اشتراک نقوش ساسانی و ماوراءالنیز

 نقوش ساسانی
 نقوش ماوراءالنیز
 وجه اشتراک

 استفادی
 استفاده از ترکیب منقارن.

 ۲
 استفاده از ترکیب منقان و ترکیب منقان و ترکیب منقان و ترکیب میزانت.

#### جدول۳. ترکیببندی

(نگارندگان)

#### وجوه افتراق نقوش در بافتههای ماوراءالنهر

کاربرد نمادهای محلی در ترکیب نقوش و جایگزین کردن این عناصر بهجای نقشمایههای هنری ایرانی، یکی از مهمترین وجوه افتراق این نقوش است. برای نمونه، می توان از نقش گوزن شمالی نامبرد که از نمادهای ویژه ماوراءالهنر

است(تصویر ۶). این حیوان میان اقوام آسیای مرکزی بسیار مقدس شمردهمی شد و ارزشی معادل اسب نزد سوار کاران این منطقه داشت. گرچه فرم متقارن این نقوش مشابه نقوش ساسانی است لیکن گوزن شمالی، برای مردم شمال آسیا نماد ماه است(شوالیه و گربران، ۱۳۸۵: ۷۷۸). تأثير نقشمايههای جانوری منسوجات ساسانی بر نقوش پارچههای ماوراءالنهر



شمالی رودررو، سغد، سدههای۹-۸ میلادی .(http://www.metmuseum.org)



تصویر ۶. قطعه ابریشمی با نقش گوزنهای تصویر ۷. پارچه ابریشمی با نقش دومرغابی متقارن، سغد، سده ۸ میلادی (تالبوت رايس،١٣٧٢: ١٠۵).



تصویر ۸. پارچه ابریشمی با نقش دوگوزن متقارن، سغد، سده ۸ میلادی (تالبوت رايس،١٣٧٢: ١٠۵).

| نقوش | افت اق | وحوه | .۴.  | حدوا |
|------|--------|------|------|------|
| تعوس | التراق | وجوه | ·' ( | جدور |

| و ماوراءالنهر                                                                            | وجوه افتراق نقوش ساساني |             |   |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------|---|
| وجه افتراق                                                                               | نقوش ماوراءالنهر        | نقوش ساسانی |   |
| نقش گوزن شمالی از نقوش نمادین ماوراءالنهر بوده که<br>جایگزین نقوش نمادین ایرانی شدهاست.  |                         | No.         | ١ |
| طرحها در هنر ماوراءالنهر سادگی بیشتر و ظرافت کمتری<br>دارند.                             |                         |             | ۲ |
| ظرافت حلقههای مدور دور نقوش نیز تغییرکرده آنچنانکه<br>از ظرافت و سادگی آنها کاستهشدهاست. |                         |             | ٣ |

(نگارندگان)

نقوش پارچههای سغدی در مقایسه با نقوش پارچههای ساسانی، از سادگی بیشتر و ظرافت کمتری برخوردارند. این نقوش بیشتر به فرمهای هندسی و سبکدار و انتزاعی نزدیکتر میشوند ازینرو، از لطافت و سرزندگی حیوانات به کاررفته در آنها، کاستهمی شود (تصویر ۷). فرم حلقههای مرواریدنشان نیز در پارچههای سغدی تغییر کردهاست. این

حلقهها، ضخيمتر يا بسيار باريكتر هستند كه با نقوش هندسی یا دایرههای درشت و نامنظم پرشدهاند. شاید این امر بهدلیل تفاوت در شیوههای بافت پارچه بودهاست چراکه، صنعتگران ساسانی در نقشاندازی روی پارچهها، مهارت و استادی خاصی داشتهاند(تصویر ۸).

S نشریه مطالعات تطبیقی هنر (دوفصلنامه علمی– پژوهشی) سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۳۶۲

#### نتيجهگيرى

با بررسی و مقایسه آثار بهدست آمده از دوران ساسانی و نمونه های مشابه در ماوراء النهر، می توان شباهت های بسیاری را بین آنها مشاهده نمود. بنابراین، در این باره پاسخ به چگونگی انتقال نقوش جانوری هنر ساسانی به ماوراء النهر می توان بیان داشت که تجارت در جاده ابریشم، مهم ترین دلیل انتقال نقش مایه ها به شمار می فته است. نقش مایه های جانوری بیش از هر چیز بر پارچه ها و فلزات ساسانی ظاهر شدند. از آنجا که این اشیا جزو ارز شمند ترین کالاهای تجاری ای بودند که در مسیر جاده ابریشم تاجران آنها را مبادله می کردند، می توان چنین گفت که نقوش از راه تبادلات فرهنگی و تجاری که در طول این جاده صورت می گرفت، به ماوراء النهر راه می یافت.

هجوم پناهندگان سیاسی در دورانی که تعقیب و گریزهای مذهبی در ایران آغازشدهبود، دلیل دیگری بر نحوه انتقال این نقوش است. ازجمله این پناهندگان میتوان به مانویان اشارهنمود که اصول تعلیمات خود را بر تصویرگری بنانهادهبودند و پس از مهاجرت خود به این مناطق، باعث رونق یافتن این نقوش شدند. همچنین نقوش جانوری هنر ساسانی، از راه روابط سیاسی میان دو کشور همراه با هدایای ارسالی ازسوی دربار ایران، به سرزمینهای ماوراءالنهر واردشدند و هنرمندان این منطقه را تحت تأثیر خود قراردادند.

پس از بررسیهای انجام شده میتوان مشاهدهنمود که بیشتر نقوش جانوری بهکاررفته روی پارچههای ماوراءالنهر، بر پایه نقشمایههای هنری، مضامین و نمادهای وابسته به فرهنگ ایران شکل گرفتهاند. براین اساس، در پاسخ به دلایل وجود اشتراکات هنری در این مناطق میتوان بیانداشت؛ مهمترین دلیلی که هنرمندان را به کاربرد موتیفهای هنری مشابه تشویق میکرد، اشتراکات مذهبی و پذیرش دین زرتشت در شرق بود. چراکه، همراه دین زرتشت نمادهای اسطورهای و مذهبی این دین نیز به مناطق یادشده، راه یافتند.

بنابر مطالب ارائهشده در جدولها، می توان فرضیه وجود اشتراکات هنری و فرهنگی را هم بین ایران و ماوراءالنهر تأییدکرد. مقایسههای انجامشده بیانمیدارد که نقوش بجز تفاوت اندکی که در طراحی نقوش و یا استفاده از مضامین مربوط به فرهنگ ماوراءالنهر دارند، در هر دو منطقه از شباهتهای بسیاری برخوردارند. بیشتر نقوش ریشههای یکسان دارند. باتوجه به دلایل بیانشده در متن پژوهش، درستی این امر مورد تأئید قرارمی گیرد که هنر پارچهبافی ماوراءالنهر نهتنها در کاربرد نقوش جانوری بلکه در چگونگی ترکیببندی عناصر و جزئیات نقوش نیز، از سبک ساسانی پیروی کردهاست.

#### پىنوشت

۱- ورثرغنه یا بهرام، از ایزدان زرتشتی است که ده چهره دارد و گراز محبوبترین چهره او بین زرتشتیان است(هیلنز، ۱۳۷۵: ۴۱). ۲- بر بلندای البرز، یکی از راز آمیزترین مخلوقات اسطورههای ایرانی به نام سیمرغ زندگیمیکند. در شاهنامه او، در حساسترین لحظات پدیدارمیشود تا به افسونی، میرندگان را جانی دوباره بخشد. این پرنده شگفتانگیز تأثیر زیادی بر نسلهای متمادی هنرمندان داشتهاست(آلن و دیگران، ۱۳۸۴: ۱۰۹).

- 3- Shyshkin
- 4- Wutti
- 5- Hun

۶- مانی بنیان گذار آیین مانوی، مردی ایرانی بود که سال ۲۱۶م.، در بابل چشم بهجهان گشود. مانویت یک کیش ویژه گنوسی است که به دوگانگی مطلق میان ماده و روح قایل است. این دو بننگری هم مادی و هم معنوی است. آنها معتقدبودند که روح نیکوست و سر چشمهاش قلمرو جاودانی نور است. ماده و کارکردهای جسمانی، برابر با شرّ هستند. پیش از هر چیز، رستگاری هنگامی رخمیدهد که انسان بر این وضعیت آمیختگی آگاهشود. این آگاهی، نخستین شرط آزادی نور از ماده و بازگشت آن به سرچشمه راستین خویش است (کلیم کایت،۴۸۱۳۸۴).

۷- خورنه شاه بهعنوان امری الزامی برای گزینش الهی او بهعنوان فرمانروا تلقیمی شد. خورنه، تأثیری پایدار بر پادشاهی ساسانیان داشت. ازاینرو، هرکس که دارای خورنه می شد فرمانروای به حق بود و هر شورشی علیه او محکوم به شکست بود(ویسهوفر، ۱۳۸۵: ۲۱۱). | تأثير نقشمايههای جانوری منسوجات ساسانی | بر نقوش پارچههای ماوراءالنهر ٨٩

- آ، کوریک، جیمز.(۱۳۸۴). ا**مپراتوری بیزانس**، ترجمه مهدی حقیقتخواه. چاپ دوم، تهران: ققنوس.
- آلن، تونی و دیگران.(۱۳۸۴). **سرور دانای آسمان**، ترجمه زهره هدایتی و رامین کریمیان، چاپ اول، تهران: نشر نی.
  - بلنيتسكي. آ. (۱۳۶۴). خراسان و ماوراءالنهر، ترجمه پرويز ورجاوند. چاپ اول، تهران: گفتار.
  - بهزادی، رقیه.(۱۳۸۶). **قومهای کهن در آسیای مرکزی و فلات ایران،** چاپ سوم، تهران: طهوری.
    - پورداوود، ابراهیم.(۱۳۷۷). **یشتها،** جلد۱، چاپ اول، تهران: اساطیر.
- تالبوت رایس، تامارا.(۱۳۷۲). **هنرهای باستانی آسیای مرکزی تا دوره اسلامی،** ترجمه رقیه بهزادی، چاپ اول، تهران: انتشارات تهران.
- دورانت، ویل.(۱۳۷۱). ت**اریخ تمدن،** جلد۳(قیصر و مسیح)، ترجمه ابوالقاسم طاهری، چاپ سوم، تهران: آموزش و پرورش انقلاب اسلامی.
- خپکوا، گالینا پوگا و خاکیموف، اکبر.(۱۳۷۲). **هنر در آسیای مرکزی،** ترجمه ناهید کرمی زندی، چاپ اول، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - روحفر، زهره.(۱۳۸۰). نگاهی بر پارچهبافی دوران اسلامی، چاپ اول، تهران: سازمان میراث فرهنگی.
  - ریاضی، محمدرضا.(۱۳۸۲). **طرحها و نقوش لباسها و بافتههای ساسانی،** چاپ اول، تهران: گنجینه هنر.
  - شوالیه، ژان و گربران، آلن.(۱۳۸۵). **فرهنگ نمادها،** ترجمه سودابه فضائلی، چاپ اول، تهران: جیحیون.
    - فریه، ر، دبلیو.(۱۳۷۴). هنرهای ایران، ترجمه پرویز مرزبان، تهران: فرزان.
  - فرای، ریچارد نلسون.(۱۳۸۰). تاریخ باستانی ایران، ترجمه مسعود رجبنیا، چاپ اول، تهران: علمی و فرهنگی.
    - كليم كايت، هانس يواخيم. (١٣٨۴). هنر مانوى، ترجمه ابوالقاسم اسماعيل پور، چاپ اول، تهران: اسطوره.
      - کمالی، علیرضا.(۱۳۸۵). **مروری بر تحولات نگارگری در ایران،** چاپ اول، تهران: زهره.
- گانتر، سی و جنت، پل.(۱۳۸۳). **فلزکاری در دوران هخامنشی، اشکانی، ساسانی،** ترجمه شهرام حیدرآبادیان، چاپ اول، تهران: گنجینه هنر.
- گیرشمن، رومن. (۱۳۷۰). هنر ایران در دوران پارتی و ساسانی، ترجمه بهرام فرموشی، چاپ دوم، تهران: علمی و فرهنگی.
- ویسهوفر، ژوزف.(۱۳۸۵). **ایران باستان( از ۵۵۰ پیش از میلاد تا ۶۵۰ بعد از میلاد**)، ترجمه مرتضی ثاقبفر، چاپ اول، تهران: ققنوس.
- هال، جیمز.(۱۳۸۹). فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب، ترجمه رقیه بهزادی، چاپ چهارم، تهران: فرهنگ معاصر.
  - هیلنز، جان.(۱۳۷۵). شناخت اساطیر ایران، ترجمه ژاله آموزگار و احمد تفضلی، چاپ چهارم، تهران: آویشن.
- Bloom, J. & Blair, S. (1998). Phaidon. London: British Library.
- Curtis, V. S. (1998). The Art and Archeology of Ancient Persia. London & New York: I.B. Tauris.
- Harris, J. (1993). 5000 Years of Textiles. London: British Museum Press.
- Pop, A. U. (1960). A Survey of Persian Art. (vol:1, part 2). London: Oxford University Press.
- Wilson, R. P. (1957). Islamic Art. London: Ernest Benn Limited.
- http://www.flickr.com/photos/27305838@N04/4371301142/in/photostream/London(access date:1/6/20011).
- http://www.metmuseum.org/collections/search-the-collections/60046568 (access date: 11/6/2011).
- www.asianart.com/exhibitions/aany2006/carlo3.html (access date: 1/6/2011).

#### منابع

دریافت مقاله: ۹۰/۱۱/۱۹ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# مطالعه تطبیقی سرلوحه شمارههای نخست روزنامههای وقایع اتفاقیه و دولت علیه ایران\*

الهه ينجهباشى\*\* ابوالقاسم دادور \*\*\*

#### چکیدہ

روزنامههای وقایع اتفاقیه و دولت علیه ایران، از اصلیترین روزنامههای زمان قاجار بودند. این روزنامهها، دارای سرلوح رسمی دولت ایران در آن زمان هستند که نشان از اهمیت و رسمیبودن آنها دارد. دو هنرمند بزرگ دوران قاجار، میرزا علیقلی خویی، هنرمند مردمی و پرکار دوران قاجار سرلوح روزنامه وقایع اتفاقیه را و میرزا ابوالحسنخان غفاری(صنیعالملک)سرلوح روزنامه دولت علیه ایران را در روزنامهها مصورکردهاند.

تلاش نگارندگان در مقاله حاضر برآن بوده تا با معرفی روزنامههای وقایع اتفاقیه و دولت علیه ایران از وجه بصری و هنرمندان آنها، به شباهتها و تفاوتهای سرلوحه این دو روزنامه با تأکید بر ارزشهای بصری آنها که هدف این پژوهش نیز هست، دستیابند. آنچه در این پژوهش مورد بررسیقرارگرفته، اهمیت روزنامههای قاجار و تزئینات اطراف نشان رسمی دولتی است آنچنانکه، کیفیت و ظرافت تصویرها و نقشهای اطراف شیر و خورشید نیز، متفاوت تصویرشدهاند. بنابر آنچه بیانشد، پرسشهای این مقاله بدینتر تیب است:

هماهنگی موجود در فضای تزئینی اطراف نشان شیروخورشید، چگونه طراحی شده است.

در طراحی سرلوحههای دو روزنامه وقایع اتفاقیه و دولت علیه ایران، چه تفاوتها و شباهتهایی دیدهمیشود.

روش تحقیق به کار گرفته شده، توصیفی - تاریخی است و روش گردآوری اطلاعات، اسنادی و کتابخانهای با توجه به منابع مکتوب و آثار هنری آن دوران است. نهایت، آنچه در بخش نتیجه گیری به دست آمد این است که هر دو روزنامه دارای سر لوحه هایی خلاقانه بوده و متأثر از اتفاقات روزنامه ها هستند. افزون براینکه، آثار میرزاعلیقلی خویی عامیانه و آثار صنیع الملک، رسمی و درباری اند.

**کليدواژگان:** سرلوحه روزنامه وقايع اتفاقيه، سرلوحه روزنامه دولت عليه ايران، چاپ سنگي،.

\*\*دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا(س)، تهران(نویسنده مسئول). elaheh\_141@yahoo.com

<sup>\*</sup> این مقاله، برگرفته از رساله دکتری الهه پنجهباشی رشته پژوهش هنر دانشگاه الزهرا(س) باعنوان "بررسی تطبیقی پیکرنگاری درباری دوره متقدم و متأخر قاجار"، بهراهنمایی دکتر ابوالقاسم دادور است.

#### مقدمه

عصر قاجار را می توان دورانی دانست که تأثیریذیری از هنرهای غربی که شروع آن از دوره صفویه بود، در آن شدتگرفت. زمان ناصرالدین شاه<sup>۱</sup> قاجار، تغییراتی در هنر این دوران رویداد، بهسبب تماس گسترده ایران با اروپا و سیاست استعماری دولتهای روسیه و انگلیس، سرنوشت آن با سیاست کشورهای دیگر آمیخته شد. مجموعه این عوامل افزون بر تحولات داخلی، دگر گونی های اجتماعی بزرگ و عمیقی را پدیدآورد. توسعه صنعت چاپ، رواج باسمه، بنیان گذاری مدرسه دارالفنون، ایجاد ارتش، پیدایش روزنامه، فرستادن دانشجویان به فرنگ، گسترش افکار دموکراتیک، تماس با فرهنگ غرب و پرورش متفکرانی همچون: میرزا تقیخان امير كبير ، ميرزا أقاخان و ميرزا فتحعلى أخوندزاده، تحولي را در نظم و نثرفارسی ایجادکرد. پیدایش عکاسی و تأثیر این صنعت بر هنر نقاشی نیز، از مسائل اجتماعی تأثیر گذار بر هنر این عصر است. دوران پنجاه ساله سلطنت ناصرالدین شاه، طولانی و بهنسبت آرام بود و امکان پرداختن به امور هنری و ذوقی برای شاه، شاهزادگان و درباریان وجودداشت. در چنین شرایطی، دو گروه از هنرمندان رشدکردند. یک گروه، هنرمندانی مردمی بودند که با شیوه سنتی و عامیانه برمبنای تجربیات خویش، دست به خلق هنر میزدند. گروه دیگر، هنرمندان درباری بودند که ریاست کارگاه یا نقاش خانه همایونی را داشته و دارای لقب نقاش باشی بودند. این هنرمندان، با تأثیر از رئالیسم<sup>۳</sup> اروپایی و سلیقه دربار، آثار خود را میآفریدند. آنچه در مقاله پیش رو مورد بررسی قرارگرفته این است که روزنامههای چاپ سنگی قاجار از تزئینات سرلوحهها برخوردارند و هر سرلوحه با دیگر سرلوحهها، متفاوت تنظيم شدهاست.

بنابر آنچه گفتهشد این پژوهش که ماهیتی تاریخی دارد، درراستای مطالعه روزنامههای دوران قاجار و تزئینات و تقسیمات سرلوحههای آنها شکل گرفتهاست. در روزنامههای مورد بحث تزئینات، متفاوت از یکدیگر ترسیمشده و هماهنگ با فضای تصویری دوران قاجار است. بدینمنظور، در مقاله حاضر مستقیماً از سرلوحههای روزنامههای وقایع اتفاقیه و دولت علیه ایران، استفادهشده و کیفیت تصویرهای ترسیمی هنرمندان آنها، بررسی شدهاست. ضمن اینکه، چگونگی مصورشدن تزئینات و هماهنگی آنها با فضای سرلوحه روزنامهها و تأثیر نگاه هنرمندان بر کیفیت آثار نیز، در این پژوهش تحلیل شدهاست. برای تحلیل، از شیوه تطبیقی بهره گیری شده و با تکیه بر این روش، تلاش شدهاست تا شباهت، تفاوت و کیفیت آثار هم، بررسی شوند. برای چنین تبیین و بررسیای، روزنامه

وقایع اتفاقیه اثر میرزا علیقلی خویی نقاش و تصویرپرداز مردمی و روزنامه دولت علیه ایران زیرنظر میرزا ابوالحسنخان غفاری از هنرمندان تحصیل کرده چاپ و نقاشی در اروپا، گزینش شدهاست. آخرین موردی که در این مقاله به آن پرداخته شده، تطبیق سرلوحه روزنامه ها است. نهایت، آنچه در بخش نتیجه گیری به دست آمد، این بود که سر لوحه روزنامه دولت علیه ایران به قلم میرزا ابوالحسن غفاری دارای هماهنگی بیشتر بوده، مدرن تر ترسیم شده و از وقار، تنوع تصویری، ظرافت و هماهنگی نیز برخورداراست.

## روش تحقيق

این مقاله مبتنیبر روش تحقیق تاریخی- توصیفی و شیوه گردآوری اطلاعات آن هم، از گونه اسنادی(کتابخانهای) است. رویکرد آن، تطبیقی است بنابر این رویکرد، سرلوحه روزنامهها و شباهت و تفاوت و تزئینات آنها با یکدیگر تطبیق داده شدهاست. درپایان هم، تطبیق خصوصیات سرلوحهها و نتیجه برتری کیفیت و ظرافت تصویری سرلوحه روزنامه دولت علیه ایران اثر میرزا ابوالحسن خان غفاری مشخص می شود.

#### پيشينه پژوهش

چاپ سنگی، بخشی از هویت و فرهنگ ایرانی در دوران قاجار است. روزنامه های چاپ سنگی معمولاً با کتاب های این دوران بررسی شدهاند. افشار مهاجر (۱۳۸۴) در کتاب "هنر مند ایرانی و مدرنیسم"، به این نتیجه رسیده که علت استفاده از چاپ سنگی، شباهت آن با خط نسخ است که مورد پذیرش ايرانيان بودهاست. ضمن اينكه، تزئينات اطراف صفحه عنوان روزنامهها نیز، متأثر از فضای تصویری و فرهنگی دوران قاجار است. هاشمی دهکردی(۱۳۶۳)، در مقاله خود تزئینات اطراف شیروخورشید را برگرفته از فضای نقوش تذهیب و تشعیر میداند. جلالی جعفری(۱۳۸۲) در کتاب "نقاشی قاجاریه نقد زیبایی شناسی" که بخشی از پایان نامه دکتری اوست، کادرهای دوره قاجار را متأثر از فضای سنتی معماری ایران دانسته و براین باور است که هنرمند قاجار آن را همواره آگاهانه به کار گرفته است. ذکاء (۱۳۴۲و ۱۳۸۲)، حسینی (۱۳۷۷) و *اولریش مارزلف*<sup>۴</sup>(۱۳۴۷) نیز، در پژوهشهای خویش درباره چاپ، آثار میرزا ابوالحسن خان صنیع الملک و میرزا علیقلی خویی را ارزیابی و بررسی کردهاند.

با این همه، آنچه موضوع این پژوهش را از دیگر پژوهشها متمایزمی کند این است که در مقاله پیشرو کوشششده تا با رویکردی تطبیقی و بهره گیری از پژوهشهای یادشده، سرلوحه روزنامههای دولت علیه ایران و وقایع اتفاقیه بررسی و تزئینات آنها و کیفیت و نگاه هنرمندان مورد تطبیق قرار گیرد. روزنامهماي

مطالعه تطبيقى سرلوحه شمارمماى نخست وقايع اتفاقيه و دولت عليه ايران

#### پیشینه چاپ سنگی در ایران

کتابهای فارسی پیش از اینکه در ایران بهچاپرسند، در كشورهايي مانند: هندوستان(بمبئي وكلكته مصر (قاهره)، اروپا(لندن،پاریس،رم) وترکیه(استانبول) چاپمی شدهاند. نخستین چاپخانه سنگی، زمان محمدشاه قاجار در ایران، آغاز به کار کرد. پس از احداث آن، چاپخانه های دیگری پاگرفتند که سیستم حرکت آنها ابتدایی و شبیه چرخ چاه بود(شهریباف، ۱۳۶۸: ۱۴۱–۱۴۰). پیش از آنکه اصطلاح مطبعه و چاپخانه در ایران رایجشود، اصطلاحات باسمه، باسمه خانه، باسمه چی، کار خانه، دار الطباعه و مطبع رایجبودهاست(افشار،۱۳۴۵: ۲۸). چون پیدایش کتابهای چاپ سنگی و استفاده از عناصر بصری برای پیامرسانی و انتقال مفاهیم و محتوای کتاب به مردم، پدیدهای مهم و مؤثر در حیات فرهنگی و هنری کشور است و ازآنجاکه می توان از تجارب هنری آن برای رسیدن به زمینههای تازه بهرهبرد، هرگونه بررسی دقیق هنری در اینباره، سودمند به شمار می رود. بر رسی ای کوتاه و اجمالی در این زمینه نشانگر آن است که حرکت کتابسازی و کتابآرایی چاپ سنگی، دقیقاً مبتنیبر حرکتهای پیشین کتابسازی و کتابآرایی بودهاست. همچنین، کاربرد عناصر بصری و سایر اصول از همان مبانی هنری دورههای گذشته همچون استفاده از سطر، جدول، کتابت و تصویر گری مخصوص صفحههای ویژه و مناسبتهای معین، پیرویمی کنند. درباره تزئین صفحات هم، عناصر بصری با جلوهای تازه تکرارشدهاند. باتوجه به حذف رنگ در تذهیب و آرایش صفحات، از طراحی و اسلیمی و ختایی و امثال آنها بهره گیری شده است. نکته مهم دراین باره، مسأله بیان تصویری و مجلسسازی است که ضمن حفظ اهمیت تصویر و تأکید بر سادگی طرح بنابر حذف رنگ، تزئینات، لباس افراد و بنای ساختمانها، محدود یا بسیار خلاصه شده است. در عوض، بر قدرت طراحی و بیان تصویری تأکیدشدهاست. به گونهای که در این زمینه، شیوههای طراحی کاملاً براساس زمانه قاجار تصویرشدهاند.

## آرایش سرلوحه در روزنامههای چاپ سنگی دوران قاجار

آرایش صفحههای روزنامه در چاپ سنگی همراه تزئینات درون آن وکلیه فنون دیگری که درآنها به کارمی فت، بر گرفته از کتابها و نسخههای خطی دورههای گذشته بود. تأثیر هنر غربی که اواخر دوره صفوی شروعشدهبود، دوره قاجار به اوج خود رسید. شیوه اروپایی، افزون بر نقاشیها و تصاویر کتابها، بر تذهیب و گل و بوته سازی کتاب آرایی هم، کار ساز بود. قاعدتاً این تأثیر به کتاب های چاپ سنگی هم منتقل شد

و آنها را نیز، تحت تاثیر خود قرارداد. این امر، امکان آن را فراهممیآوردکه صفحه بزرگی از متن، روی لوح سنگی چاپشود و خود، زمینه تازهای را برای هنر نقاشی قاجار پدیدآورد(فریه،۱۳۷۴: ۲۳۰). در هنر کتابت ایرانی، هماهنگی چشمنواز و ارزشمندی بین عناصر اصلی؛ نگاره، متن ادبی، خوشنویسی و تذهیب و حاشیهها و دیگر تزئینات صفحه محکم، به هماهنگی ارزشمند اجزا با یکدیگر منجرمیشود. بیشترین خطی که دوره قاجار رایجبوده، نستعلیق است. ازنظر فنی، هماهنگی نستعلیق با خط فارسی بهدلیل سه ویژگی آن: ۱. گردی و قوس فزاینده، ۲. کاربرد متناسب و مشخص پهنا و کلفتی متغیر خط و ۳. انعطاف پذیری افزودهشده به شکل و ترکیب عمودی حروف است.

سیر طبیعی خط نستعلیق به گونه مشخص و عینی، توانایی آن را داشت که آهنگ شعر فارسی را در خود بازتابدهد. ورود صنعت چاپ به ایران و پذیرش و استقبال از چاپ سنگی به خاطر شباهت آن به نسخههای خطی، سببشد تا خوشنویسان گوناگونی ظهور کنند که بیشتر با خط نستعلیق برای کتابها و نشریههای چاپ سنگی خوشنویسی می کردند (افشار مهاجر، ۱۳۸۴: ۱۴۰ – ۱۳۹).

در چاپ سنگی، عنصر خط بسیار مهم است و ازنظر فنی، با روش چاپ سنگی تطابق بیشتری دارد. برای نشاندادن سایهروشن و مشخص شدن حالت سهبعدی عناصر تصویری، از تکرار خطوط کنار یکدیگر استفادهمی شده است. بدون آنکه، تلاشی برای ایجاد پرسپکتیو مانند نقاشیهای غربی که همزمان با آنها کارمی شد، مد نظر باشد. حالت سهبعدی عناصر موجود در تصویر، با تکرار خطوط کنار یکدیگر تداعیمی شود. این حالت، چیزی نزدیک به سطح است. نور، معمولا از روبهرو بوده جایی که چشم تماشاگر تصویر قرار گرفته، نور بر تصویر تاباندهمی شده است. هیچ گاه، سایه های شدید و طولانی در این تصویرها دیدهنمی شد آن چنان که، تأثیر گذار و چشمنواز هم بودهاست. نخستین صفحه از روزنامه صفحه عنوان، نامیدهمی شد. معمولا در این صفحه، عنوان به خط نستعلیق و یا انواع خطوط همراه با طراحیهای تزئینی نوشتهمی شد و مطالب روزنامه هم، با این صفحه آغازمی گردید. این صفحه، همیشه تزئینات بسیار جالبی داشته و بیشتر، بین یکسوم تا دوسوم صفحه را دربر می گرفته است. این تزئینات، معمولاً با تذهیب و گاه استفاده از نقشهای تشعیر ساختهمی شد. نقش ها بیشتر شامل گل و بوتههای ختایی و اسلیمی همراه با شکل سازی هایی از حیوانات بهویژه شیروخورشید که نشان رسمی دولت ایران با نقوش هندسی و تذهیب است، بودند(هاشمی دهکردی،۱۳۶۳: ۹۵). براساس علم نجوم، نشان دولت عليه ايران را شمس در اسد که همان شیروخور شید باشد، قرار دادهاند (اصغرزاده، ۱۳۸۷: ۴۵-۴۵). نشان شیروخورشید به طور رسمی از زمان محمدشاه قاجار، به پیروی از دولتهای اروپایی که هریک نشان ویژهای داشتند، بهعنوان نشان رسمی دولت ایران استفادهشد (افشار مهاجر،۱۳۸۴ : ۸۸). شکل شیر وخورشید، درترکیب کلی سرلوحهها نمایشی است. بدینمعنی که نقشها در وسط و دوطرف، بهصورت مثلث یا نیمدایره است. بالای سرلوحه را تارک یا تاج می گفتند. چراکه نقش آن به تاج شباهتداشت. یائین سرلوحه، عموماً کتیبهای بود که بر آن بیشتر بسمالله الرحمن الرحيم ويابه گونه خلاصه، بسمالله نوشتهمي شد (هاشمي دهکردی،۹۵:۱۳۶۳). بیشتر این تصویرها، درون طرح خاصی همراه با عناصر بصری شامل: ترنج، سرترنج، لچک، گوشواره و شمسه تزئین می شده است. همان گونه که مارز لف می گوید «صنعت مشخصه این گونه تصویر پردازی ها این است که چون یک دوره از مجالس تصویر حکم نمونه را می یابد و تثبیت میگردد، تقلیدهایی که ازآنپس در تصویرها میشود تنها با اختلافاتی بس ناچیز است.»(مارزلف،۱۳۴۷: ۳۸). نقاش دوره قاجار، کادر برخی از آثار خود را برحسب فضای معماری سنتی مشخص می کند. بدین سبب، در بیشتر آثار نقاشی این دوره باتوجهبه تاقچهها و معماری آنها ضلع بالایی، کادری قوسی شکل دارد. ریشه این کار میتواند در قوانین معماری سنتی ایران باشد که درباره شکلهای قوسدار همچون ورودی مسجدها و شبستانها مشخص می شد. ذوق و قریحه هنرمند ایرانی در صفحهآرایی پیوند نوشته،کادر و تصویر از این مورد جدانیست به گونهای که، نگار گر نقش مؤثری را در کادربندی و گزینش نوع کادر دارد(جلالی جعفری،۱۳۸۲: ۴۸–۴۷). ادراک هندسی کادر در نقاشی قاجار، برگرفته از فضاهای سنتی معماری ایران است و هنرمند آگاه این دوره، از آن برای تزئین کتابها نیز، بهرهمی گرفتهاست.

# روزنامه وقايع اتفاقيه و روزنامه دولت عليه ايران

روزنامه وقایع اتفاقیه پانزده سال پس از کاغذ اخبار، اولین روزنامه فارسی، در سومین سال سلطنت ناصرالدین شاه با تشویق و همت میرزاتقیخان امیرکبیر منتشرشد. وزیر دانشمند ناصرالدین شاه، امیرکبیر، برای بیداری ایرانیان به اقدامات بزرگی دستزد. انتشار روزنامه وقایع اتفاقیه همزمان با احداث مدرسه بزرگ دارالفنون<sup>۵</sup>ازاین موارد است. پس از شهادت امیرکبیر بهدستور میرزاآقاخان نوری(۱۲۶۷ه.ق)، روزنامه وقایع اتفاقیه، با مدیریت میرزا جبار ناظمالمهام، آغاز

به کار کرد. نخستین شماره این نشریه، روز جمعه پنجم ربیع الثانی(۱۲۶۷ه.ق)، با جمله یا اسدالله غالب و شیروخورشید رقم شده که در دوطرف آن صورت دو درخت نقش بسته بود. وسط آن هم عنوان روزنامه، اخبار دارالخلافه، همراه با فرماني از ناصرالدینشاه چاپشد(صباگردی مقدم،۱۳۸۹: ۱۵). از شماره دوم این روزنامه دوستون بدون تصویرسازی است. تنها، تصویرسازیهای موجود در این روزنامه، تصویرهای شیروخورشید هستند که معمولا در یکسوم ابتدای صفحه اول قرار گرفتهاند. در هر شماره، نحوه تصویرسازی این شیروخورشیدها تغییرمی کردهاست. از نظر چگونگی صفحه آرایی نیز، این روزنامه بهنسبت شیوه ثابتی داشته و تا پایان نیز، به همان روش صفحهبندی شدهاست. خرید روزنامه وقايع اتفاقيه براى تمام امراى دولت، حاكمان، مباشرين، اعیان و تاجران و صاحب منصبان نظام، اجباری بوده است. مسلم است که هدف امیرکبیر از راهاندازی این روزنامه آن بودکه تمام کسانی که به گونهای در انجام امور دولتی دخالتدارند، افرادی آگاه و آشنا به پیشرفتهای ممالک خارج باشند. از روزنامه وقایع اتفاقیه درکل ۴۷۱ شماره انتشاریافت. شماره ۴۷۱ این روزنامه، ۲۸محرم ۱۲۷۷ه.ق. با نام وقايع، زيرنظر ميرزابوالحسن خان، منتشرشد.

روزنامه وقايع از شماره ۴۷۲ در تاريخ ۵ صفر ۱۲۷۷ ه.ق، بهنام روزنامه دولت عليه ايران كه اولين روزنامه مصور دولتی است، تغییر نامیافت و مسئولیت رسمی آن هم به میرزاابوالحسن خان غفاری واگذارشد. پس از این شماره اداره روزنامه تابع وزارت علوم شد که تا شماره ۵۹۲ يعني ۱۲۰ شماره، منتشرشد. این نخستین روزنامه مصوری بود که در تهران انتشار يافت (آرين پور، ١٣٥٣: ٢٣٨). مير زابوالحسن خان غفاری، روزنامه را به تصویرهایی بسیار عالی مصورساخت و افزونبر اخبار درباری، تصویرهایی نیز از رجال، شاهزادگان و حاکمان در آن ترسیم کرد. شیوه صفحه آرایی این روزنامه متنوعاست. ستونبندی آن هم بهصورت افقی و عنوانها به گونه عمودی کنار متن قرار گرفتهاند. سراسر روزنامه به خط نستعلیق است و عنوان ها و متن به آسانی، قابل تشخیص و جدا ازیکدیگر هستند. تصویرها به گونهای زیبا، لابهلای نوشتهها جای دارند. تصویرهای شیروخورشید در این روزنامهها، هماهنگتر از روزنامه وقایع اتفاقیه طراحی شدهاند که شاید به دلیل ثابت کردن درایت صنیع الملك است. تزئينات مدرن اين روزنامه، به گونه زيبايي در سرلوحه، عنوان و متن مطرحشدهاست. انتشار روزنامه مدت بسیاری طول کشید آنچنان که، ۱۹۶ شماره از آن منتشرشد (صدرهاشمی،۱۳۷۷: ۳-۲). تنوع در طراحی نشان

شیروخورشید، در چشم و ابروهای خورشیدها دیدهمی شود. بهظاهر، نشان شیروخورشید تنها در روزنامههای دولتی قابل مشاهده است و روزنامههای خصوصی حق استفاده از این نشان را نداشتهاند. این نشان، گاه با تصویرها و نقشهایی مانند شاخههای زیتون، درخت و فرمهای هنری تزئینی ارائهشده است. گاه نیز، ساده و بدون وجود تصویر و نقش دیدهمی شود. همچنین، در برخی از روزنامه ها شکل قرینه سازی برای نقش شیروخور شید، به کار گرفته شده است. تصویرسازی شیروخورشید، بیشتر درفضایی خالی قراردارد چنان که، تر کیب نوشته و تصویر بسیار چشمنواز است. بیشتر تصویرهای شیروخورشید، در فضایی قرینه کنار گل و بوته، درخت، نقوش اسلیمی و طاق قرار گرفتهاند. تصویر سازی معمولاً یکسوم بالای صفحه را دربر گرفته است (رضوانی،۱۳۷۵: ۳). این روزنامه تا شماره ۶۶۸ تاریخ هفتم(۱۲۸۷ ه.ق) به شرح اخبار دربار، وزارتخانهها، اخباردارالخلافه(پايتخت) و ولايتهاى ايران و ممالك خارجي پرداخت.

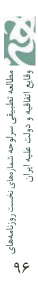
## سرلوح روزنامه وقايع اتفاقيه بەقلم ميرزا عليقلى خويى

بااینکه میرزاعلیقلی خویی، از پرکارترین تصویرگران کتابهای چاپی عهد قاجار بود لیکن، درباره زندگی او اطلاعات کمی دردستاست. بااینهمه، بنابر انتشار اندک و منابع تطبیق دوران کاری این هنرمند و آثار نوشتهشده بهدست او با اوضاع اجتماعی زمان قاجار می توان به نتایجی در زندگی وی، دستیافت. او از اهالی آذربایجان بوده و در شهرخوی متولدشده است (صمدی، ۱۳۸۸: ۲۶). محمدعلی *کریمزاده تبریزی* درکتاب "احوال و آثار نقاشان قدیم ایران <sup>ا</sup> درباره خویی چنین آوردهاست «او از نقاشان ساده کار و خوشدست دوره ناصری بهشمارمی آمد و آثار این هنرمند در اغلب کتابهای چاپی رقمدارد. از مهمترین آثار او، تصاویر چاپی شاهنامهای است که در دوره ناصری چاپشده و یکی از آن تصاویر که اسیرشدن خاقان چین بهدست رستم را نشانمیدهد بهرقم میرزا علیقلی خویی است.»(کریمزاده تبریزی،۱۳۶۳: ۳۱۷). علیقلی خویی، دوران جوانی خود را در شهر تبریز گذراند. همزمان با تحولات فرهنگی و هنری و ورود صنعت چاپ به ایران، طبق سنت آموزش آنزمان نزد پدرش شاگردی و آغاز بهفعالیت کرد. مجموعهای از آثار از او در تبریز پیداشده که قدرت تخیل فوق العاده این هنرمند را آشکارمیسازد. پس از انتقال چاپخانهها به تهران، علیقلی به کار در آنجا مشغول شد. از سال های ۱۲۶۷ تا ۱۲۷۲ ه.ق.، سی و پنج جلد کتاب را تصویر سازی کرد که بیست نسخه آن مرقوم

و اکنون، تمامی آنها موجوداست. ایرج افشار، این هنرمند را صورتگر مجلسساز میخواند. علیقلی خویی، هنرمندی پرکار و حرفهای بود و باوجود آثار بسیارش، درشمار نقاشان کارگاههای وابسته به دربار قرارنگرفت. اوج فعالیت کاری وی، از دهه شصت تا نیمه اول دهه هفتاد قرن سیزده ه.ق بود. خویی در طول دوره کاری خود، بیش از ۱۲۰۰ تصویر گوناگون را ترسیم کرد. در طراحی دقیق جزئیات، حالت چهره، حرکات بدن و طراحی حیوانات و طبیعت پردازی، صاحب شیوه شخصی بود. در آثار او تأثیر هنر پیکرنگاری سنتی هم، دیدهمی شود. این هنرمند، با حفظ سنت های نگار گری به فضای دوبعدی تصویر پایبند بود و هیچگاه شیفته طبیعت پردازی و پرسپکتیو غربی نشد و توانست با نوآوری و تخیل خود در حیطه سنت تصویری ایران، پیشرفتکند. کتابهایی همچون: طوفان البكاء، عجايب المخلوقات، خمسه نظامى، شاهنامه فردوسی، گلستان سعدی، مصیبتنامه، دیوان حافظ و حمله حیدری، ازجمله آثار نگارگری این هنرمند خلاق است. نسخه چاپ سنگی کتاب هزارویکشب مصور سال ۱۲۷۲ ه.ق.، از آخرین آثار خویی است(افشار،۱۳۴۵: ۹۳). تحقيقات وي كه بهصورت تخصصي آثار چاپ سنگي ایران را بررسی کردهاست، بیشترین اطلاعات را درباره وی، ارائهمیدهد. بنابر دیدگاه وی، بیشتر شیروخورشیدهای سرلوح روزنامه وقايع اتفاقيه سالهاى اول، بهدليل شباهت زیاد آن با شیروخورشیدهای تصویرشده در سرلوح کتاب روضة الصفا چاپشده سال ۱۲۷۰–۷۴ ه.ق.، بهقلم عليقلي خویی است(صمدی،۱۳۸۸: ۲۶). در آثار او، از سنت پرداز برای نشان دادن فضا در آثار استفاده شده و عناصر تزئینی بدون سايەروشن تصويرشدەاند. عليقلى، بەسبب استفادەنكردن از رنگ با پرکردن یا کاستن هاشورها، تأکید خود را بر تفاوت گذاشتن میان اشیا گذاشتهاست.

آخرین آثار او که دارای امضا هستند، مربوط به سال آخرین آثار او که دارای امضا هستند، مربوط به سال طوفانالبکاء و روضهٔ الصفا. در آخرین جلد کتاب روضهٔ الصفا، امضای عبدالرحیم شیرازی سال ۱۸۵۴م./۱۲۷۱ه.ق.، دیدهمیشود. سبک کار شیرهای روی صفحه اول روزنامه، شباهت به شیرهای این کتاب داشته که نشریه عبدالمحمد درتهران، آن را چاپ کردهبود. این نشریه قبلاً، سه اثر از علیقلی خویی را به چاپ رساندهبود: شاهنامه فردوسی، قانون نظام و گلستان سعدی(ینجهباشی،۱۳۸۷: ۱۱–۸).

شیرهای تصویرشده در سرلوحه روزنامه وقایع اتفاقیه که بهقلم خویی است، زمان طولانی ثابت بوده و از تاریخ ۱۱ذیالقعده ۱۲۷۱ه.ق.، ناگهان تغییرمیکنند(تصویر ۲).





تصوير ۲. سرلوحه وقايع اتفاقيه پس از عليقلي خويي(همان).

در سرلوحههای ابتدایی این روزنامه، وضوح بیان، وحدت و تناسب تصویر با متن بهچشم می خورد. محدودیت تکنیک چاپ سنگی دربرابر توانایی ها و تخیل میرزاعلیقلی خویی، شکسته شده و هنرمند از آن برای عمق بخشیدن به تصویر ها استفاده کرده است. تنوع طرح در هر شماره، اغراق در تصویر ها و نشان دادن حالت هایی مانند سردرگمی و تحیر در شیر ها، به طنز تلخی در آثار او اشاره می نماید. خطهای تزئینی و پرپیچ وخم اطراف کار در حکم امضای مخفی آثار او بوده که در ترکیب بندی آثار پیشین وی نیز، دیده می شود. سرلوحه روزنامه وقایع اتفاقیه (تصویر ۱)، از عناصر تزئینی زیر بر خوردار است:

- سرلوح دارای بخشهای مختلف و منظم است و نشان شیروخورشید، در شماره نخست میان دو درخت ولی در شمارههای بعدی، درون دو نیمدایره داخل هم قرار گرفتهاست.
- خورشید با چهره قاجاری و ابروان پیوسته مانند شاهزادگان این دوره است.
- عنوان روزنامه درون کتیبهای بالای سرلوح بهخط نستعلیق نوشتهشده که بهترتیب شامل نام روزنامه و تاریخ انتشار آن است.

- در شماره نخست، عبارت اسدالله الغالب دیدهمی شود.
- متن به خط نستعلیق و در دو ستون تنظیم شده است.
- در شماره نخست، فضای اطراف شیر با درخت وگل و بوتههای تزئینی، پرشدهاست.
- در فضای خارجی باقیمانده بین جدولها و نیمدایره سرلوح بهای روزنامه، آدرس و محل توزیع روزنامه را به نستعلیق کتابت کردهاند.

## سرلوح روزنامه دولت عليه ايران بهقلم ابوالحسن غفاری

میرزا ابوالحسن خان فرزند میرزامحمد که در شجره خاندان او ابوالحسن مستوفى كاشانى يادشدهاست، حدود سال ۱۲۲۹ه.ق. تولدیافت. از دوران اولیه زندگی این هنرمند اطلاعی دردست نیست(کریمزاده تبریزی،۱۳۶۳: ۲۳). از خاندان غفاری، هنرمندان بسیاری برخاسته اند که در پیشرفت هنر ایران و نیز سیر تحول هنر نقاشی در دو قرن اخیر تأثیر فراوان گذاشتهاند. هنرمند شاخصی که در شکل گیری چاپ سنگی دوران قاجار نقش اساسی داشته، میرزاابوالحسن غفاری است. وی در تهران، زیرنظر استاد مهرعلی، نقاشی را فراگرفت. میرزا ابوالحسنخان غفاری موسوم به ابوالحسن ثاني – صنيع الملك، از نقاشان دوران ناصرالدین شاه است. وی در جوانی برای تکمیل هنر خود به ایتالیا رفت و پس از بازگشت درمجموع، معیارهای نوینی را در هنر ایران مطرح کرد. میرزا ابوالحسن خان، به عنوان یک چهره پیشرو در نگارگری ایران بعد از بازگشت و فراغت از تحصیل، توانست زمینههای لازم را برای ارائه هویت خاص ایرانی منطبق با نیازهای زمان خود ترسیم کند. وی از سال ۱۲۲۷ه.ق.، افزونبر فعالیتهای هنری گسترده خویش با بنیان گذاری نخستین مدرسه نقاشی ایران (مجمع دارالصنایع)، تلاش تازهای را برای معرفی و اشاعه چاپ سنگی و انتشار روزنامه وقايع اتفاقيه ، آغازكرد. سال ١٢٨٣ ه.ق.، رياست کلیه امور چاپخانههای ایران به او واگذارشد. این روزنامهها که نام آنها در زیر هم آوردهشده، با نظارت و راهنمایی و مدیریت هنری صنیعالملک، ادارهمیشدند:

- روزنامه دولت علیه ایران(با تأثیر از نقوش اروپایی در صفحهآرایی)،
  - روزنامه دولتی(بدون تصویر)،
  - روزنامه دولتی یا ملت سنیه ایران،
  - روزنامه علمي يا روزنامه دولت عليه ايران.

صنیعالملک را بهدلیل پیشگامی در کارهای چاپ و طراحی، صفحهآرایی روزنامهها و تصویرسازی برای آنها، مدیریت هنری چند روزنامه، نسخه شش جلدی نفیس

مشخصات و خصوصیات روحی و ظاهری اشخاصی را که مدل او قرارمی گرفتند، بهخوبی می شناخته و با قدرت دید و دست قوی تصویر می کردهاست (ذکاء،۱۳۸۲ : ۵۴). نوآوریهای او در عرصه چهرهنگاری، تحولی را در هنر نقاشی قاجار ایجادکرد آنچنانکه، کسی در زمینه روانشناسی صورتگری به پای او نرسید(پاکباز، ۱۳۷۹: ۱۶۲). این هنرمند کوشید به تلفیق تازهای از سنتهای تصویری ايرانی- اروپايی دستيابد. رعايتنكردن دقيق پرسپكتيو که کاملا انتخابی وآگاهانه بودهاست، نمایانگر گرایش او به سنتهای تصویری ایرانی است(همان: ۳). صنیعالملک نخست، به تکچهرهنگاری سیاهقلم شاهزادگان، درباریان، رجال قاجار و نیز برجستگان غیردرباری (اطبا، بازرگانان و...) پرداخت و با همان شیوه دیرینه، واقعیت درونی و شخصیت چهرهها را نمایان می ساخت (تصویر های ۳ و ۴). وی، به تدریج قلمرو فرهنگ سیاهقلم را گسترشداد و با مصور کردن رویدادها و حوادث درباری، تصویرهای خود را به مرتبه خبرنگاری و اطلاعرسانی پویا همراه با تصویر، بالابرد(سمسار،۱۳۷۹: ۵۲).

بخش وقایع و اتفاقات نیز، دارای تصویر بوده که شامل ۱. تصویرهای تمام قد، ۲. تصویرهای نیمتنه، ۳. مناظر و ۴. تصویرهای مربوط به وقایع و حوادث است. تنها، بخش آگهی بدون تصویر منتشر می شده است(دانش، ۱۳۸۰:۱۸۱). صنیع الملک در عرصه چهره نگاری واقع گرایانه، تنها به خصوصیات ظاهری توجه نمی کرد بلکه، حالات و شخصیت افراد را نیز بانهایت دقت تصویر می کرد. کمتر هنرمندی در دوره قاجار توانست در عرصه صور تگری روانشناسانه هم دیف او شود. وی، افزون بر صور تگری به موضوعهای اجتماعی نیز



تصوير ۴. ميرزا حسين خان قزويني سپهسالار (همان).

هزارویکشب و تأسیس اولین مدرسه دولتی نقاشی، پدر هنر گرافیک ایران خواندهاند (افشارمهاجر،۱۳۸۴: ۹۹). وی با روحیهای یویا و جستجوگری که داشت، توانست طی مدت اقامتش در ایتالیا، افزونبر کسب تجارب نقاشی به امور چاپ و لیتوگرافی نیز بیردازد و اصول آنها را بیاموزد. صنيعالمک پس از بازگشت به وطن، سال ۱۲۷۷ه.ق.، توانست سرپرستی اداره انطباعات را برعهده گرفته و چهارصد شماره از روزنامه یادشده را با دقت و ظرافت خاص، به گونهای آبرومند چاپکند. آشکاراست که در شکلگیری این اقدام دشوار تنها پشتيبان او، ذوق و ابتكارات هنرمندانهاش بود. وی، بسیاری از مشکلات وکمبودها را با یاری گرفتن از خلاقیت خویش برطرفساخت و توانست شخصاً دستگاه چاپ سنگی را در ایران آماده استفاده کند(منشی قمی، ۱۳۵۹: ۲۷). ابوالحسن خان، نام روزنامه را به دولت عليه ايران، تغيير داد و با كاغذ بهتر و قطع بزرگتر و خط خوب منتشرساخت. در سرلوح این روزنامه، نقش شیروخورشید که در هر شماره، نقاشی آن تجدیدمی شد، به چاپ می رسید (ذکاء، ۱۳۴۲: ۱۶). وی در نخستین شماره روزنامه، تکچهرهای از خود را چاپکرد و نهایت، توانست پنجاه و هفت تصویر از رجال دربار را برای روزنامه فراهم آورد. ناصر الدین شاه، کارهای او را بسیار پسندید و هفت ماه پس از شروع کار او، در شماره ۵۲۰، تاریخ ۲۷ شوال۲۷۸ه.ق.، او را به لقب صنیع الملک مفتخر كرد (فلور و اختيار، ١٣٨١: ٥٢). صنيع الملك بيش از همه به انسانها علاقمند بود و بههمین علت، تعداد فراوانی تک چهره از قیافه های مختلف از خود بهیاد گارنهاده که بیشتر آنها با پرداز نقطه کارشدهاست. وی از روی فراست،



تصوير ٣. محمد رحيم خان علاءالدوله (ذكاء،١٣٨٢: ١٥۴).

توجه نشانداد. این امر سببشد تا این جنبه از آثار او در هنرمندان پس از خودش، تاثیر گذار باشد(پاکباز،۱۳۷۹: ۱۶۲). صنيع الملک در اين سالها، مصورسازی نسخه خطی هزارویکشب<sup>۷</sup> را که اکنون در کتابخانه کاخ گلستان<sup>۸</sup>، نگهداری می شود، با دستیاری شاگردانش در مجمع دارالصنایع ٔ مدت هفت سال، بهانجام رسانيد(ذكاء،١٣۴٢: ۴۶). آثار طراحي و سیاهقلم او را میتوان همچون پلی دانست که پیکرنگاری درباری را به نقاشی کمال الملک<sup>۱۰</sup> می پیوندد. وی، با آنکه از شیوههای هنر غرب چیزها آموختهبود، هیچگاه خود را دربرابر آنها نباخت. همین اصل است که او را میان هنرمندان ایرانی متمایزمیسازد و موقعیت و عزت هنریاش را بین دوستداران نقاشى اصيل ايرانى بالامىبرد. صنيعالملك، در کارهای چاپیاش با اسلوب نقطه پردازی کارمی کرده آن چنان که آثارش از توازن، هماهنگی، ظرافت و دقت هنرمندان پیشین ایرانی برخورداراست (کریمزاده تبریزی،۱۳۶۳: ۵۴). ابوالحسن خان، شش سال پایانی زندگی خود را با همت و پشتکار، به انتشار روزنامه و امور چاپ گذراند. ضمن اینکه وی گرداندن امور نقاشخانه دولتی را هم برعهدهداشت. او افزونبر انتشار روزنامه و شبیهسازی از شخصیتهای زمانه، تصویر خود را با نقاشی باسمه بهیادگارگذاشتهاست(ذکاه،۱۳۴۲: ۱۶). از تاریخ ۱۲۸۳ ه.ق.، دیگر نامی از صنیعالملک در روزنامهها و نوشتهها دیدهنمی شود. وضع روزنامهها به گونهای شد که دگرگونشدند و ارزشهای تصویری و کیفیت خود



تصویر۵. سرلوحه دولت علیه ایران بهقلم صنیعالملک (روزنامه دولت علیه ایران، ۱۳۷۰: ج۲)

را ازدستدادند حتی، نقش شیروخورشید سرلوح آنها هم، بهصورت زشتی درآمد(تصویر۶). شخصیت صنیعالملک از چند لحاظ قابل بررسی است؛ او هنرمندی خلاق و بسیار فعال بود. باآنکه زمان حساسی را در اروپا(ایتالیا) گذراند، هرگز تحت تأثیر ذهنیت و جهانبینی اروپائیان قرارنگرفت و تلاش کرد با حفظ ارزشهای نگارگری سنتی ایران، تصویرهایی منطبق با تحولات زمان خود بیافریند(حسینی،۱۳۷۷: ۸۳).

زیر است(تصویر۵): ۱. در این روزنامه، سرلوح نسبتبه روزنامههای پیشین بزرگتر شده، به گونهای که نیمی از فضای نخستین صفحه

را گرفتهاست و دارای عناصر بصری هم هست. ۲. تصویر شیروخورشید، با طراحی رئالیسم ارائهشدهاست

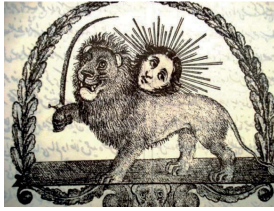
که شیری غرّان با شمشیری درحرکت دیدهمیشود. ۳. قرارگرفتن شیروخورشید درون یک نیمدایره، همراه با طراحی برگی از بید است.

۴. فضای خارجی تصویری با دو ستون و سرستونهای پیچان است که نهایت، تبدیل به طراحی از طاقنماهای رایج دوره قاجاری شدهاند.

۵. عنوان روزنامه در صدر سرلوح، با نستعلیق نگاشته شده است. ۶. در دو ردیف حاشیه بالا و پائین همانند روزنامه های پیشین، تاریخ انتشار و قیمت و محل توزیع آنها نوشته شده است. ۷. متن با خط نستعلیق و سطرها، ممتد است.

# مطالعه تطبیقی سرلوحههای آثار میرزاعلیقلی خویی و ابوالحسنخان غفاری

در بررسی تطبیقی آثار، آنچه در نگاه نخست مشترک بهنظرمیرسد؛ بهرهگیری از نشان رسمی دولت ایران یا همان نشان شیروخورشید است. این نماد، تنها در روزنامههای رسمی و دولتی دیدهمی شود که گاه با تصویرها و نقشهایی مانند:



تصویر ۴. سرلوحه روزنامه دولت علیه ایران پس از صنیعالملک (همان)

درخت، فرمهای تزئینی و گیاهان ترکیبمی شود. ازین رو، برای بررسی بهتر وجوه اشتراک و افتراق این سرلوحهها، در جدول ۱ به آنها اشارهمی شود. در مرحله نخست آنچه باید به آن توجهداشت، روش کار و تکنیکی است که هر دو هنرمند، میرزاعلیقلی خویی و ابوالحسنخان غفاری، برای خلق آثار خود به کاربرده اند و آن استفاده از تکنیک چاپ سنگی است که بهلحاظ اجرا بسیار محدود است. در سرلوحههای میرزا علیقلی خویی ترکیبی از ذهنیت، فضای انباشته از گیاهان همراه شیروخور شید، تصویر شدهاست. حال آنکه در آثار صنيعالملك، سرلوحهها حالت طبيعت گرايانه داشته و تلفيق فضاى واقع كرايانه، خالى و انتزاعى اطراف، تركيبي مدرن تر از زمان خود را ایجاد کردهاست. شخصیت شیر در سرلوحه های صنیع الملک، جلوه ای از واقع گرایی داشته، رسمی، باعظمت و درباری، ولی در آثار خویی کم تحرکتر و بدون خشونت تصویر شده است. آثار خویی را می توان تصویر هایی با وضوح بیان و متناسب با متن دانست. محدودیت تکنیک در آثار او نسبتبه میرزا ابوالحسن غفاری، آشکارتر است. در روزنامه وقايع اتفاقيه، تقسيمات منظم و مختلفي

به چشممی خورد. برای نمونه، شیر میان دو نیم دایره به صورت پرکار، همراه با گیاهان و درختان تزئینی پوشانده شده است.

نوشته یا اسدالله غالب، بالای شیروخورشید در هیچ شماره دیگری از وقایع اتفاقیه دیدهنمی شود. دم شیر بهسمت بالا بوده و چشم را بهسمت نوشته هدایتمی کند. در سرلوحه روزنامه دولت علیه ایران، شیری غرّان با شمشیری در حال حرکت در فضایی خالی که تنها تزئین آن برگ بیدی است، مصور شده است. فضای اطراف شیر تزئینات نداشته و بر نشان شیروخورشید تأکیدمی کند و ترکیب مدرن آن، بر آگاهی هنرمند اشارهمینماید. خورشید دراثر صنیع الملک با كيفيت و تنوع بالاتر، شبيه نقاشى زنان قاجار باظرافت و دقت در تابشهای اطراف دیدهمی شود. دم شیر بهطرف پائین بوده و به ابتدای برگ بید ختممی شود. این نتایج در جدول۲، قابل مشاهده است.

در بررسی تطبیقی این سرلوحهها براساس نتایج بهدستآمده، شباهت و تفاوتهایی دیدهمی شود که در جدول ۳ خلاصه شده است. با مطالعه تطبیقی این سرلوحه ها، مى توان دريافت كه آثار صنيع الملك داراى كيفيت بالاتر، طراحی و ظرافت دقیق تری است. در هر دو روزنامه سرلوحهها، به نشان دولتی وفاداربوده و تنها تغییراتی در آن ایجادکرده لیکن، نگاه ویژه هنرمندان باعث ایجاد آثاری متفاوت شدهاست.

| ميرزاابوالحسن غفارى | میرزاعلیقلی خویی | سرلوحه روزنامه            |
|---------------------|------------------|---------------------------|
| نقطەپردازى          | هاشور            | روش استفاده از چاپ سنگی   |
| دارد                | دارد             | استفاده از شیروخورشید     |
| بسيارزياد           | دارد             | تنوع درآثار               |
| بسيارزياد           | متوسط            | هماهنگی بین متن و تصویرها |
| دارد                | ندارد            | تصويرها بهجز سرلوحه       |
| بسيارزياد           | ندارد            | واقع گرايي                |
| بسيارزياد           | دارد             | تخيل                      |
| دارد                | بسيارزياد        | تزئينات                   |
| ندارد               | دار د            | نوشته در نشان سرلوح       |

جدول ۱. وجوه اشتراک و افتراق در سرلوحهها

(نگارندگان)

جدول ۲. بررسی تطبیقی نقش شیر و خورشید

| ميرزا ابوالحسن غفاري | میرزاعلیقلی خویی | سرلوحه روزنامه                                            |
|----------------------|------------------|-----------------------------------------------------------|
| دارد(بزرگ)           | دارد             | تقسيمات متفاوت سرلوح                                      |
| ندارد                | دارد             | نوشته غیر از نام روزنامه درمتن                            |
| دارد                 | دارد             | خط متن(نستعليق)                                           |
| دارد(كم)             | دارد(بسیار زیاد) | فضاي تزئيني اطراف شيروخورشيد                              |
| دارد                 | دارد             | جدول و نیمدایره سرلوح، هماهنگی با<br>فضای هنری دوره قاجار |
| دارد                 | دارد             | محل وتوزيع روزنامه به خط نستعليق                          |
| دارد                 | دارد             | نشان شيروخورشيد                                           |

(نگارندگان)

جدول۳. خصوصیات تصویرهای سرلوحه روزنامهها

| خصوصيت آثار                                                                                                 | خورشيد                        | شمشير               | شير                                           | سرلوحه روزنامه   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------|------------------|
| تنوع کم، نشاندادن حالت درشیر، تنها<br>تصویر درسرلوحه، استفاده از خط در نشان<br>شیر و خورشید و تزئینات زیاد. | ظرافت کم و شبیه<br>زنان قاجار | ایستاده و<br>معمولی | آرام، انتزاعی، عامیانه،<br>ساده، ذهنی و ثابت. | میرزاعلیقلی خویی |
| تنوع زیاد، دارای تصاویر درباریان، تزئینات                                                                   | ظرافت زياد، تنوع و            | ايستاده و           | درحركت، شخصيت                                 | ميرزاابوالحسن    |
| كم دراطراف و قرينهسازي.                                                                                     | شبيه زنان قاجار.              | رسمى                | تصویری، غرّان و رسمی.                         | غفارى            |

(نگارندگان)

#### نتيجهگيرى

در سرلوحههای روزنامههای زمان قاجار، از عناصر بصری برای تزئین استفادهشدهاست. این عناصر بصری به جذابیت سرلوحهها که بهسبب محدودیت تکنیک رنگ در آنها حذفشدهاست، یاریمیرساند. طراحی قوی و سادگی طرح در چاپ سنگی مهم و تأثیرگذار است. در این بررسی، دو نمونه آرایش سرلوح در دو روزنامه مهم زمان قاجار مشاهدهشد. در اثر میرزاعلیقلی خویی اینچنین بهدستآمد که سرلوح دارای تقسیماتی است و فضای اطراف آن با فضای تزئینی وگیاهان و درختان پوشاندهشدهاست. همچنین، نشان شیروخورشید، میان دو درخت قرارگرفته که در شمارههای بعد حذفشدهاست. در اثر میرزاابوالحسن غفاری، سرلوحه بزرگتر از پیش نیمدایره بوده و نوشته یا اسدالله غالب نیز، دیگر نیست. در اثر میرزاابوالحسن غفاری، سرلوحه بزرگتر از پیش طراحیشده و دارای دقت و ظرافت بیشتری در طراحی بودهاست. تصویر واقعگرایانه بوده و باوجود محدودیت تکنیک مانند نقاشی تصویرشدهاست. فضای اطراف شیروخورشید هم، خلوت و با تأثیر از طاق نماهای دوره قاجار بسیار زیبا و مدرن طراحی شدهاست.

نهایت، چنین نتیجه گیری می شود که هردو هنرمند در کارشان از خلاقیت بالایی برخورداربوده و برای آفرینش سرلوحه روزنامهها از تخیل و واقع گرایی و نشان دولتی بهره گرفته و از عناصر تزئینی ایرانی برای ترکیب بندی فضای اطراف بهره جستهاند. دراین میان، سبک میرزاعلیقلی خویی درحد توانایی و آگاهی هنرمند، با شناخت از طراحی و آمیختن آن با تجربه و تخیل، قابل احترام است. درعین حال، خصایص و ویژگیهای آثار میرزاابوالحسن غفاری گویای این مطلب است که تحصیل وی در اروپا، تأثیر آگاهانه از هنر غرب و آمیختن آن با ارزشهای نگارگری سنتی ایران، سبب شده تا ابداع و آفرینش تصویری وی در ترکیبهای جدید، مدرن و متنوع سرلوحهها همراه با مهارت تکنیک، فصلی تازه را در هنر چاپ و لیتوگرافی ایران بگشاید.

پىنوشت

- 1- King Naseredin
- 2- Amir Kabir
- 3- Realism
- 4- Orlich Marzlouf
- 5- Darolfonoon

#### ۶- بعد از وقایع اتفاقیه، روزنامههای شرف و شرافت نیز، از جنبههای تصویری و هنری ویژهای برخوردارشدند.

- 7- Hezar va Yek Shab
- 8- Golestan Palace
- 9- Darol Sanayeh
- 10- Kamal ol Molk

1.1

- منابع
- افشارمهاجر، کامران. (۱۳۸۴). **هنرمند ایرانی و مدرنیسم**. تهران: دانشگاه هنر.
- افشار، ایرج.(۱۳۴۵). کتابهای چاپ قدیم درایران و چاپ کتابهای فارسی در جهان، مجله هنر و مردم، تهران، ش۴۹: ۲۸-۲۲. اصغرزاده، مجید.(۱۳۸۷). تاریخچه پرچم ایران(ازباستان تاامروز)، تهران: اسماء.
  - آرین پور، یحیی.(۱۳۵۳). از صبا تا نیما، جلد۲، تهران: امیر کبیر.
  - پاکباز،رویین.(۱۳۷۹). نقاشی ایران از دیرباز تا امروز، تهران: نارستان.
    - \_\_\_\_\_ د**ائرهالمعارف هنر**، تهران: فرهنگ معاصر.
- پنجهباشی، الهه. (۱۳۸۷). بررسی تصویر عزرائیل و اسرافیل در عجایب المخلوقات قزوینی به قلم میرز اعلیقلی خویی،
   همایش بین المللی نسخه شناسی، قم. ۲۳ ۸.
  - جلالى جعفرى، بهنام. (١٣٨٢). نقاشى قاجاريه نقد زيبايى شناسى. تهران : كاوش قلم.
  - حسینی، مهدی.(۱۳۷۷). **فصل نامه هنر**. میرزا ابوالحسن خان غفاری و داستان هزار ویکشب. (۳۵)، ۸۷–۸۱.
    - دانش، محمدهادی.(۱۳۸۰). کتاب ماه هنر، ابوالحسن غفاری پدرگرافیک ایران، (۱۱)، ۱۱۸–۱۱۳.
    - ذکاء، یحیی.(۱۳۴۲). میرزاابوالحسن صنیع الملک غفاری، **مجله هنر و مردم،** تهران، (۱۰و۱۱)، ۲۳-۱۶.
- روزنامه دولت علیه ایران.(۱۳۷۰). جلد اول (۵۵۰–۴۷۲) و جلد دوم (۱۵۰–۵۵)، کتابخانه ملی جمهوری اسلامی ایران: قم.
- رضوانی، اسماعیل.(۱۳۷۵). مقدمه روزنامه وقایع اتفاقیه و کتابخانه ملی و مرکزمطالعات وتحقیقات رسانه، جلد۱، تهران:کتابخانه ملی جمهوری اسلامی ایران.
  - سمسار، محمدحسن.(۱۳۷۹). کاخ گلستان گنجینه کتب و نفایس خطی، تهران: سیمین وزرین.
    - شهریباف، جعفر. (۱۳۶۸). تاریخ اجتماعی تهران در قرن ۱۳، جلد ۳. تهران: اسماعیلی.
- صمدی، هاجر و لاله یی، نعمت.(۱۳۸۸). تصاویر شاهنامه فردوسی به روایت میرزا علیقلی خویی، تهران: فرهنگستان هنر.
- · صباگردی مقدم، احمد. (۱۳۸۹). فصل نامه بین المللی تحلیلی پژوهشی گندم، بخشی از تاریخ مطبوعات، (۱۵)، ۱۷ ۱۳.
  - صدرهاشمی، محمد.(۱۳۲۷). ت**اریخ جراید و مجلات،** تهران: کمال.
- فلور، ویلم، چلکووسکی، او مریم، اختیار.(۱۳۸۱).نقاشی و نقاشان دوره قاجاریه، ترجمه یعقوب آژند، تهران: ایل شاهسون بغدادی.
  - فریه، آر،دبلیو.(۱۳۷۴). هنرایران، ترجمه پرویزمرزبان، تهران: فرزانروز.
- کریمزاده تبریزی، محمدعلی.(۱۳۶۳). احوال و آثار نقاشان ایران برخی از مشاهیر نگار گر هند و عثمانی، لندن: مستوفی.
  - منشی قمی، حسین.(۱۳۵۹). مقدمه گلستان هنر، تهران: کتابخانه منوچهری.
- مارزلف، اولریش.(۱۳۴۷). مجله هنر و مردم، هنرتصویرگری درکتابهای چاپ سنگی زمان قاجار، ترجمه بیژن نجیبی، (۳۰)، ۳۹–۳۱.
  - هاشمی دهکردی، حسن.(۱۳۶۳). چاپ سنگی حیات تازهای درکتابت، فصلنامه هنر. (۷)، ۹۷-۹۱.

دریافت مقاله: ۹۱/۱/۳۰ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# نسبت طبیعت و معماری از منظر هستیشناسی اسلامی پژوهشی در خانههای سنتی فلات مرکزی ایران با تمرکز بر چهار خانه شاخص دریزد، نائین و کاشان

سميرا عادلى\*

چکیدہ

حوزه اندیشه معاصر، نمایانگر شکل گیری نظریههای گوناگونی است که هریک با جستجوی رابطهای هماهنگ میان انسان و طبیعت، عرصه هستی شناسانه نوینی را ارائهمیدهند. این امر، به اعمال رویکردهای متفاوتی نسبت به طبیعت در معماری منتج شده است. گوناگونی مبانی نظری مطرح شده و رویکردهای معماری مبتنیبر آن، خود گواهی روشن بر نبود توافق در فهم شایسته طبیعت و نسبت حقیقی میان طبیعت و معماری است.

در مقاله پیشرو، تلاش نگارنده برآن بوده تا با پاسخ *گ*ویی به این پرسش که رابطه حقیقی طبیعت و فضای سکونت انسان، چگونه محققمیشود و شرح نسبت ذاتی طبیعت و معماری، به تبیین کیفیت حضور طبیعت در فضای سکونت انسان و انشای رویکردهای معمارانه به طبیعت در دو عرصه؛ مبانی نظری و کاربردی بپردازد.

روند پژوهش بدین گونه است که نخست با تکیه بر روش استدلال منطقی در ساحت اندیشه اسلامی بهعنوان پشتوانهای مبتنیبر غایت و ذات انسان و طبیعت، این مهم به اثباترسیده که تحقق کیفیت حقیقی معماری و غایت مقدر آن در چگونگی و کیفیت ارتباط آن با طبیعت در سطوح و مراتب مختلف، استوار است. سپس، اشکال گوناگون حضور طبیعت در بناهای مسکونی معرفی شده و نهایت، به تبیین رویکردهای شایسته معماری به طبیعت با استناد بر کیفیت حضور طبیعت در فضای سکونت انسان، پرداخته شده است.

برای دستیابی به آنچه گفتهشد، با استناد به روش تحقیق مبتنیبر زمینه، رویکردهای معماری سنتی به طبیعت با تمرکز بر خانههای فلات مرکزی ایران در منطقههای کاشان(خانه بروجردیها و عامریها)، یزد(خانه لاریها) و نائین(خانه پیرنیا)، همچون الگویی شایسته از ارتباط با طبیعت، بازکاویشدهاند. آنچه پژوهش حاضر در فرجام کار برآن تأکیددارد، توجه به حضور چندجانبه طبیعت در تمامی وجوه و مراتب معنایی مترتب بر آن در قالب دو رویکرد کلان؛ همآوایی و کمال بخشی معماری به آنها است.

**کلیدواژگان:** طبیعت، معماری، هستیشناسی اسلامی، خانههای سنتی ایران.

\* مربی، دانشکده هنر و معماری صبا، دانشگاه شهید باهنر، کرمان.

sa\_adeli@uk.ac.ir

# نسبت طبیعت و معماری از منظر هستیشناسی اسلامی پژوهشی در خانههای سنتی فلات مرکزی ایران با تمرکز بر چهار خانه شاخص دریزد، نائین و کاشان

### مقدمه

در دوران معاصر نظریههای بسیاری با مبانی فکری متفاوت، رابطه میان انسان و طبیعت را تبیین کردهاند. پیرو آنها، رویکردهای معماری به طبیعت نیز در سطوح مختلف و با راههای گوناگون، نمودیافتهاند. طبیعت، همواره بهعنوان شالوده و زیربنای شکل گیری نظریههای معماری مطرحبوده و تنها نیمه دوم قرن بیستم، اوج نفوذ تفکر مدرن در معماری، وقفهای در این روند رویداده است (forty, 2000: 220). گوناگونی رویکردهای معماری به طبیعت، ناشی از تنوع مبانی فکریای است که شاکله چنین رویکردهایی را دربرمی گیرد. این گونه بهنظر میرسد که اساسی ترین مسأله در تنوع و بعضاً تناقض موجود در جهان بینی و نوع نگاه به طبیعت، نبود توافق در فهم شایسته طبیعت و نسبت حقیقی میان انسان و طبیعت است. ازینرو، تبیین رویکردهای معماری به طبیعت بر مبنای نگرشی اصیل و مبتنی بر حقیقت از لی ابدی می تواند به احیای کاستی های موجود و فراموش شده در نوع نگاه به طبیعت معماری کنونی، یاریرساند.

پژوهش حاضر، تحقیقی کیفی و هدفمحور است و پرسش اصلی آن این است که باتوجهبه مفهوم و جایگاه حقیقی طبیعت و خاستگاه و غایت حقیقی معماری، چه رابطهای میان طبیعت و فضاهای انسانساخت وجوددارد؟ بهبیان دیگر این پژوهش، با طرح چنین پرسشی می کوشد تا به اهداف زیر دستیابد.

الف. فهم شایسته نسبت حقیقی میان طبیعت و معماری، ب. تبیین رویکردهای شایسته معماری به طبیعت، ج. انشای مراتب حضور طبیعت در عرصه فضای انسانساخت باتوجهبه رویکردهای طرحشده.

از آنجاکه لازمه تبیین چنین رویکردهایی، استناد بر پشتوانه فکری اصیل و مبتنی بر حقیقت انسان و طبیعت است؛ این مقاله در دو حوزه مبانی فکری و کاربردی شکل گرفته است. در حوزه مبانی اندیشه عرصه هستی شناسی اسلامی، زیربنای فکری بحث را دربرمی گیرد. حوزه کاربردی، با تکیه براین روان دوره اسلامی بهویژه در حوزهٔ بناهای مسکونی قرار گرفته در فلات مرکزی، نمونه ای شایسته از هم آهنگی میان معماری و طبیعت در سطحی متعالی و ژرف به شمارمی رود که نشأت گرفته از بطن اندیشه اسلامی است. براین مبنا چهار خانه سنتی؛ خانه بروجردی ها و عامری ها در کاشان، خانه لاری ها در یزد و خانه پیرنیا در نائین به عنوان نمونه هایی آشکار از این معماری متعالی بررسی شده اند. این بخش،

با استناد بر نسبت تبیینشده میان طبیعت و معماری و برمبنای اشکال و مراتب مختلف حضور طبیعت در نمونههای بیانشده، رویکردهای کلان معماری مسکونی به طبیعت را تبیینمیکند.

#### پيشينه تحقيق

بررسی منابع مربوط به موضوع مقاله حاضر، بیانگر آن است که پژوهشهای انجامشده با محوریت نسبت طبیعت و معماری در اندیشه اسلامی، مطالعات پراکنده و اجمالی ای را دربرمی گیرد که درمجموع با نگاهی موردی، عناصر طبیعی و یا برخی ابعاد و وجوه آن را در بسترهای گوناگون و متفاوت از بستر پژوهش پیشرو بررسی کردهاند. در یک ارزیابی اجمالی می توان اشاره نمود که رویکرد بیشتر پژوهشهای انجامشده جزئىنگر بودهاست. بازشناسى جايگاه عناصر طبيعى در معماری سنتی بهصورت موردی(طوفان، ۱۳۸۵) و یا در بستر باغهای ایرانی\_اسلامی(نقره کار، ۱۳۸۷؛ زمانی و دیگران، ۱۳۸۸)، مطالعه نحوه تجلی بعد معنوی عناصر و خصیصههای طبیعت در معماری همچون نور و هندسه طبيعت (بوكهارت، ١٣٨١؛ بلخاري قهي، ١٣٨۴ و ١٣٨٨) و تأکید بر الهام معمار از ابعاد پنهان طبیعت در معماری اسلامی(ندیمی، ۱۳۷۸)، نمونههایی از چنین پژوهشهایی به شمار می روند. همچنین *اردلان و بختیار (۱۳۹۰)*، در کتاب حس وحدت با تمرکز بر مفاهیم درونی معماری سنتی در ایران دوره اسلامی به گونه موردی چگونگی تأثیرپذیری معماری سنتی از طبیعت را بررسی کردهاند لیکن، مستقیم وارد مباحث هستی شناسی اسلامی نشدهاند (اردلان، ۱۳۹۰). در تحقیقی دیگر ابعاد گوناگون توسعه پایدار با تأکید بر نگرش اسلامی در شهرهای بیابانی ایران ارزیابیشدهاست. بااینکه در این پژوهش، بازکاوی شایستهای در اندیشه اسلامي صورت گرفته اما باتوجهبه ابعاد گوناگون توسعه پایدار، پرداختن به بعد زیستمحیطی در حوزه کاربردی، دغدغه اصلی آن نبودهاست(نقیزاده، ۱۳۸۰). در بررسی دیگری، رویکردهای معاصر معماری مبتنی بر طبیعت با تأکید بر سرشت معماری(نورمحمدی، ۱۳۸۸) مطالعه شده است. این پژوهش نیز، با دیدگاهی کاملاً متفاوت از حوزه فکری پژوهش حاضر نگاشته شده است. بنابر آنچه گفته شد، مقاله حاضر افزونبر مدنظر قراردادن و بهره گیری از نگرش موردی و نگاه به جزئیات در یک افق مشخص، نهایت رویکردهایی کلان و کلیدی معماری را، بهطور خاص معماری مسکونی، به طبيعت ارائه خواهدداد. ضمن اينكه، به بررسى نسبت میان طبیعت و معماری نیز در دو ساحت اندیشه اسلامی

بهعنوان بستر و پشتوانهای مطمئن در مواجهه با این دو مقوله خواهدپرداخت.

## روش تحقيق

روش تحقیق به کار گرفته شده، بهره گیری از راهبرد تحقیق تلفيقى؛ روش استدلال منطقى و روش تحقيق مبتنىبر زمینه<sup>۲</sup> برای پاسخ به پرسشتحقیق است. در ساحت مبانی اندیشه، مطالعه اسنادی و کتابخانهای و استدلال منطقی مبنای توصيف، تحليل و تفسير مقاله است. همچنين، با استناد بر روش تحقيق مبتنى بر زمينه (Strauss & Corbin, 1998)، اَشکال، مراتب و چگونگی حضور طبیعت با گزینش چهار خانهٔ سنتى مسكونى فلات مركزى بهعنوان منبع اصلى شاهد، در سه مرحله کدگذاری باز، محوری و انتخابی<sup>۳</sup>، بازکاوی و تجزیه و تحلیل شدند. نهایت، رویکردهای کلان معماری به طبیعت با تکیه بر کدهای بهدست آمده تبیین شدند. از روش مقایسه موارد مشابه<sup>۱</sup>، بررسی دیگر بناهای مسکونی موجود در مناطق بالا و اشعار مرتبط با بناهای مورد نظر هم، برای ارتقای توان تحلیلی مقاله بهره گرفته شد. دو روش یادشده بهنوعی خود، مکمل یکدیگر بوده و بهمثابه معیار ارزیابی صحت روند سپریشده و نتایج بهدست آمده از هریک از روشهای یادشده در دو حوزه مبانی فکری و کاربردی عمل مي كنند.

#### طبيعت از منظر معناشناختى

در اندیشه اسلامی، طبیعت مادر روح آدمی است و کیفیتهای ذاتی طبیعت، مبنای اصلی حیات و روح آدمی معرفی شدهاند(مطهری، ۱۳۷۳: ۲۰۹)<sup>۵</sup>. آیه چهارده سوره مبارکه مؤمنون «ثم انشاناه خلقناه آخر»، بهروشنی بیان کننده جریان و سریان چنین تفکری است. در این مکتب، انسان موجودی طبیعی\_آن جهانی است که طبیعت زادگاه روح و بستر تکامل اوست(همان:۲۱۰)<sup>2</sup>. با تأمل درباره نگرش اسلام به طبیعت و مطالعه و تحلیل آرای متفکران اسلامی<sup>۷</sup> در این زمینه، طبیعت در چهار مرتبه و سطح قابل شناسایی است: الف. بهمثابه تجلی عینی ذات الهی و واسطه انسان با خالق، ب. در معنای سرشت ذاتی پدیدهها، ج. در معنای نیروی تحریک و تغییر عناصر و د. طبیعت در معنای شی جسمانی.

# الف.طبیعت بهمثابه تجلی عینی ذات الهی و واسطه مؤثر ار تباط انسان با خالق

در این مرتبه، طبیعت واجد وجهی الهی و قدسی است. آیه «قُل مَن بیّده مَلَکوت کُل شیء» (مؤمنون/ ۸۸)، نهتنها مبین جاریبودن حکم خداوند بر اشیا است بلکه، بیانگر آن

است که منشأ وجودی تمامی پدیدهها، در ماوراء طبیعت بهدست خداوند است. طبق بينش اسلامي، نظام طبيعت به حكم حكمت خداوند از مثل اعلاي كل وجود در نظام الهي سرچشمهمی گیرد و بازتابدهنده آن است (نصر، ۱۳۸۶: ۱۲۳). از دیدگاهی ژرفتر میتوان گفت که منظومه طبیعت، چیزی جز حقیقت الهی نیست که خود را در وجود پدیدهها متجلى كردهاست^. طبيعت، فقط بهدست خداوند و در نتيجه اراده او تكوین نیافته بلكه، از ذات خداوند مشتق شده است (همان). در جای جای کتاب آسمانی قرآن، خداوند طبیعت و عناصر طبیعی را یک سره آیت و نشانه خود خوانده (مطهری،۱۳۶۷: ۶۷) و در بسیاری موارد همچون(اعراف/۱۴۳، فیل/۳و۵، نمل/۲۲، قصص / ٣، نحل / ١۴ و تين / ١) از آنها با سوگند ياد كرده است. نام گذاری برخی از سورههای قرآن به نام عناصر طبیعت و مترادفدانستن برخى عناصر و پديده هاى طبيعى با مصاديقى از جهان معنا و ملكوت، گواهي روشن بر تمثيلات آن جهانی مترتببر طبیعت و عناصر طبیعی آن است ۲. تأکید بر جنبه الهي و نيايشي طبيعت نيز، از مواردي است كه در سطرسطر قرآن بهچشممیخورد(نصر، ۱۹۳:۱۳۷۵). در متون اسلامی، تماس با طبیعت و تفکر و مداقه در آن، راهی به سوی خداشناسی (مطهری، ۶۷:۱۳۶۷) و ساحتی برای تداوم و تقویت حس تذکر در انسان است که مؤکداً انسان به آنها سفارششدهاست<sup>۱۰</sup>.

## ب. طبیعت در معنای سرشت و کیفیت ذاتی

طبیعت در این مفهوم ویژگیهایی ذاتی، نهادی و اجتناب ناپذیری را دربرمیگیرد(ابنسینا بهنقل از نصر، (۳۳۲:۱۳۵۹). طبیعت با این ویژگیها برای متمایزکردن و هویت بخشیدن به چیزی بهویژه هویت معنوی، درونی و غیر مادیای که در حرکت و افعالِ آن عنصر یا پدیده متجلی است، بهکاربردهمیشود.

# ج. طبيعت در معناى عامل تغيير و حركت

بسیاری از اندیشمندان همچون ابنسینا، اخوانصفا و ابوریحان براین باورند که طبیعت در معنای نیروی تحریک و اصل تغییر، عنصر را تاحدی که برای آن میسرباشد، بهسوی کمال طبیعی و ذاتی خود میکشاند. با چنین دیدگاهی، طبیعت جنبه فعال حرکت و انبساط حقیقت الهی است(نصر، ۹۲:۱۳۵۹).

## د. طبیعت در معنای شیء جسمانی و عالم وجود

طبیعت همان عالم وجود، عالم اجسام و ظاهر است (نصر، ۲۸:۱۳۸۵؛ ابنسینا بهنقل از نصر، ۲۹:۱۳۸۵). چنین

وجهی از طبیعت، تمامی عناصر و پدیدههای طبیعی پیرامون انسان همچون آب، خاک و درخت یا بهعبارتی کالبد طبیعت را دربرمی گیرد.

تعریفهای ارائهشده از طبیعت بهترتیب، مراتبی از یکدیگرند. با یک ارزیابی کوتاه از معانی بیانشده، طبیعت را میتوان مشتمل بر سه قلمرو معنایی متمایز دانست: ۱. عناصر طبیعی و کالبد طبیعت، ۲. ویژگیهای ذاتی و قوانین حاکم بر طبیعت و ۳. معنا و تمثیلات آن جهانی مترتببر طبيعت(نقىزادە، ١٣٨٠: ٤٣). براين مبنا، طبيعت در مرتبهای از عالم وجود و منظومه هستی قراردارد. در مرتبهای دیگر، تمامی عناصر و پدیدههای طبیعی در عالم خلقت است که خود واجد سرشت و کیفیت ذاتی (طبیعتی) هستند و آنها را بهسوی کمال و جایگاه طبیعی شان، میبرد. پذيرش هرگونه تغيير و حركتي در اين منظومه، مطابق و هماهنگ با ویژگیهای درونی و ماهیت آن عنصر یا پدیده معنامی یابد که از آن با نام قوانین تنظیم کننده روابط بین عناصر و پدیدههای طبیعی(نظم الهی)، یادمی شود. این قوانین، نیروهایی ذاتیاند که نمایانگر توازن حرکت ماندگار در طبيعت هستند وبنابر تدبير الهي، به مخلوقات نظم بخشيده و هماهنگی و تناسب را در پدیدهای طبیعی و همچنین، در ارتباط پدیدههای طبیعی با یکدیگر ایجادمی کنند(نصر، ۱۳۵۹: ۳۵۸). منظومه طبیعت در مرتبهای بالاتر از مراتب ییشین خود، در نظام الهی ریشهدارد و بازتابدهنده آن است. براین مبنا، کل حقیقت عالم طبیعت، متشکل از تجلیات اسما و صفات مختلف الهي است كه درواقع، اصل مستند همه حقایق و پدیدههای این جهان هستند و تنها، درنتیجه استناد به اسمای الهی به وجود آمده اند (نصر، ۱۳۸۶: ۱۲۴). ضمناینکه، مسیر استکمالی مقدرشده خود را تا تحقق نظام احسن سيرمي كنند.

# نسبت میان انسان و طبیعت

عالم خلقت، بستر تکامل و مسخر انسان معرفی شده است. خداوند، از انسان بهعنوان جانشین خود در طبیعت نام می برد و تمامی طبیعت و عالم خلقت را مسخر او<sup>۱۱</sup> قرار می دهد. از آنجا که انسان برای حیات در جهانی دیگر خلق شده، عالم طبیعت به منزله بستری برای صلاحیت یافتن و تکامل انسان برای ورود به حیات ابدی، به منصه ظهور رسیده است (مطهری، ۲۱۳۱۲ (۲۱۰: از سوی دیگر، اندیشه وحدت ذاتی انسان و طبیعت بیانگر آن است که کیفیات ذاتی و ویژگی های سرشتی طبیعت، مبنای اصلی حیات و روح آدمی اند. ازین رو در بینش اسلامی طبیعت در نسبت با

انسان بهمنزله زادگاه روح آدمی، هم سرشت با او و درعین حال بستر تکامل و مسخر او نگریستهمی شود.

براین مبنا، جایگاه انسان در ارتباط با طبیعت از دو جنبه مختلف قابل طرح و بررسی است. نخست آنکه، انسان بهمثابه عالم صغير، خود بخشى از عالم كبير (طبيعت) است. طبيعت، طبق تدبير الهى موجوديت يافته و عناصر طبيعي بنابر اصول تکوینی جاری و ساری در آنها و نظام وجودی خاص خود، بهسمت کمال مطلوب خویش در حرکت هستند. چنانچه هر جزءاز مسیر معینی که برای آن تعیین شده، منحر ف شود سبب اختلال در منظومه هستی خواهدشد. در چنین وضعیتی، اجزای دیگر عالم وجود به پامی خیزند تا کار این موجود را تعدیل و اصلاح کنند. در غیر این صورت، تمامی اسباب جهان علیه او قیام کرده و با نیروهایی که پروردگار برای دفاع از حريم ذات و حفظ وجودشان در آنها بهامانت گذاشته، آن جزء را پایمال خواهندساخت(طباطبایی،۱۳۷۴: ۲۴۷). درنتیجه، پیروی از قوانین طبیعت و هماهنگی با ویژگیهای سرشتی آن عاملی بنیادین در مسیر بهتر زیستن انسان در طبیعت بهشمارمی رود. چراکه، اراده انسان نمی تواند نظامات حاکم بر طبیعت را برهمزند بلکه می تواند، مطابق قانون های کلی خلقت عمل کند<sup>۱۳</sup> (همان: ۲۵۰ ؛ نصر، ۴۰۲:۱۳۵۹). ازینرو، یکی از مهمترین مجموعه ویژگیهای تأثیرگذار بر افعال انسان، طبیعت و ویژگیهای ذاتی و قوانین حاکم بر آن است. بدین مفهوم که بهرهمندی انسان از طبیعت در یک رابطه استكمالي بهمعنى استقلال از قوانين و ضرورتهاي طبيعي نيست بلكه، شناخت حقيقي آنها در پرتو ارتباطشان با وجود مطلق است(نصر، ۱۳۵۹: ۳۵۹). با تابع کردن افعال انسان به اراده جهتدار این قوانین و متصف کردن فعالیتهای انسان به صفات فعل الهي ميتوان بيش از پيش، وحدت خود را با طبیعت نه تنها احساس بلکه، عملی کرد و در مسیر كمال خود گامبرداشت.

از سوی دیگر، مسخرشدن عالم طبیعت بر انسان و مطرحشدن آدمی در مقام خلافت الهی<sup>۱۴</sup>، مسئولیتی را بر دوش آدمی مقابل طبیعت درعین بهرهمندی از آن قرارمی دهد (نهج البلاغه، مقابل طبیعت، دعانون عمومی عالم طبیعت، تحول و تکامل است (طباطبایی، ۲۳۶۸: ۲۲۶؛ نصر ۱۳۵۹: ۳۹،۴۰۳ و ۳۵۷)<sup>۹</sup> . در طبیعت، غایت هر چیز کمال آن است (همان: ۲۲۳ ابن خلدون به نقل از جمشیدیها، ۱۳۷۷: ۶۲) که با حرکت، از حالت بالقوه به بالفعل در می آید (طباطبایی، ۶۸،۱۳۶۸). در تفکر الهی، تمامی فعالیت های انسان دربرابر طبیعت و هرگونه دخل و تصرفی در آن ضمن حفظ نظام، اعتدال و هماهنگی ای که بر عالم حکمفرماست، نه تنها باید از هر گونه

فساد و تباهی و آسیب به طبیعت دور باشد بلکه، به اصلاح و کمال آن نیز، منجرشود(هود/۶۱)<sup>۱۷</sup>. بدین معنی که انسان با تغییر در شتاب و یا نوع این کمال جویی و کمک به اصلاح و عمران عناصر و پدیدههای طبیعی منحرف شده از مسیر مطلوب، توان طبیعت را برای دستیابی به کمال خود افزایش دهد(نقیزاده، ۶۸۱۰:۸۹۰). نقش انسان در کمال بخشیدن به طبیعت به ویژه در تفکر الهی، امری بنیادین و اساسی در فعالیت های انسانی به شمار می رود.

ازین رو، انسان دربرابر طبیعت نقش و جایگاه ویژهای دارد که همانا هماهنگی، اصلاح و کمال بخشی به طبیعت در مسیر استکمالی مقدر شده برای آن است. حضور انسان در طبیعت نه تنها تلاشی برای حرکت در مسیر کمال خویش است<sup>۸۱</sup> بلکه، کوششی است برای پیوستن به بخشی از کلیت فراگیر (طبیعت) و هویت بخشیدن به طبیعتی که در آن مأواکر ده است. آدمی، هنگامی به صورت اصیل در طبیعت سکونت می گزیند که بگذارد عناصر و پدیده های اطراف او افزون بر نظام وجودی و طبیعت خاص خود، آزادانه حضور داشته باشند و در مسیر استکمالی مقدر خود حرکت کنند. بر مبنای آنچه گفته شد، کمال بخشی به طبیعت به عنوان

خلیفهالله و هماهنگی و هم آوایی با آن را همچون جزئی از منظومه طبیعت، میتوان دو مؤلفه بنیادین در نسبت انسان با طبیعت قلمداد کرد. باتوجهبه چگونگی تعامل و نسبت مقدر میان انسان و طبیعت، رابطه آفرینشهای انسانی با طبیعت به طور عام و معماری به گونه خاص، در شکل متعالی خود مشمول قدر و نسبتی ویژه است.

### معماری درنسبت با طبیعت؛ کمالبخش و هم آوا

در تفکر اسلامی، انسان با صناعت و آفرینش خود بهمثابه یک فعل انسانی باید زمینه تحقق ماهیت اصلی و ذاتی طبیعت و پدیدههای طبیعی را به گونه وحدتیافته ای فراهم آورد. ضمن اینکه، به پدیده ها و نعمت هایی که در دسترس وی قرار گرفته است، کمالی که آن اشیا بنابر طبیعت خود از آن ضامن بقا و تداوم سیر تکاملی آنها در بطن منظومه هستی باشد. بنابراین اصلاح، کمال بخشی و تکامل طبیعت، یکی از میان، معماری به عنوان فضایی دربر گیرنده زندگی انسان، از مهم ترین صناعت ها (ملاصدرا، ۱۳۸۲: ۲۷-۲۶) و نتیجه آفرینش انسان در طبیعت به شمارمی رود (بور کهارت، ۱۳۷۶: ۳۴). نهایت، فضاهای انسان ساخت می بایست بستری را برای دریافت کردن محیط طبیعی و حرکت در مسیر استکمالی

مقدر آن، فراهم آورند. رسالت معماری همچون دیگر هنرها<sup>۲۰</sup>، بهرهورساختن محیط انسان- طبیعت(جهان) است(همان: ۸۶) تا آنچه را هست به سود آنچه بایدبشود، تعدیل کند(جعفری،۱۳۷۵: ۲۵ و۲۶). براین مبنا، غایت معماری تنها ساخت سرپناهی برای رفع نیازمندیهای انسان و سکونت وی نیست بلکه، غایت کمال بخشی به انسان و در کنار او محیط و طبیعتی است که معماری در آن و پیرو آن بهوقوع پیوستهاست. ازین رو، کمال بخشی به طبیعت و عناصر طبیعی را می توان هدف غایی معماری در تعامل با طبیعت دانست.

از دیگرروی، براساس اندیشه وحدت ذاتی انسان و طبیعت، افعال انسانی و آفرینشهای او بهمثابه جزئی از منظومه طبيعت بايد در تداوم، تطابق و هماهنگي كامل با كيفيات و قوانین حاکم بر پهنه هستی باشند و از بروز هر گونه انشقاق و انحراف از مسیر طبیعی دوری گزینند. چراکه هر گونه انحرافی از این مسیر، نهتنها معماری را از حقیقت و هدف وجودی خود جدامی سازد بلکه، زمینه نابودی آن را نیز فراهم می آورد. بسیاری از اندیشمندان اسلامی بر لزوم هماهنگی و انطباق آفرینندگیهای انسان با طبیعت در وجوه گوناگون آن تأکیدداشتهاند. آن چنان که، جلال الدین دوانی یکی از عرفای بهنام اسلامی، کمال صنعت را در گرو تشبه به طبیعت میداند(دوانی بهنقل از نجیب اغلو، ۱۳۷۹:۱۶۰). همچنین، لزوم هماهنگی با ویژگیهای ذاتی و سرشتی عناصر طبیعی (طباطبایی،۱۳۶۹؛۱۳؛بورکهارت،۱۳۸۱؛۱۳۴ ونصر، ۴۲۴؛۱۳۸۰)، بازنمایی وجوه نشانهای و معنوی طبیعت و هماهنگی با قوانین طبیعی(نصر، ۲۱۳:۱۳۸۰ و بورکهارت،۷۷:۱۳۸۱)، الهام از حالت و طرز عملکرد طبیعت (نصر، ۲۱۳:۱۳۸۰) و بهره مستقیم و حتی تقلید از صورتهای طبیعت(بلخاری قهی،۲۲۲:۱۳۸۴)، از مواردی است که مورد توجه عالمان دین قرارگرفتهاست. چنین ساحتی از آفرینش را میتوان مشمول هم آوایی با طبیعت دانست.

بنابر آنچه گفتهشد، هم آوایی با طبیعت و اصلاح و کمال بخشی بدان، دو بعد بنیادین رویکردهای معماری به طبیعت هستند. هم آوایی با طبیعت، به منزله هماهنگی میان فضاهای انسان ساخت با طبیعت در وجوه سه گانه متر تب بر آن است که مشتمل بر الف. طبیعت کالبدی، ب. ویژگی های ذاتی و قوانین طبیعت و ج. تمثیلات آن جهانی طبیعت (وجه معنوی و نشانه ای) است. تکامل طبیعت و کمال بخشی بدان نیز به معنای کشف ویژگی ها، استعدادها و وجوه پنهان طبیعت و به فعلیت در آوردن قابلیت های به امانت گذاشته شده در آن، ضمن احترام و نظر به بعد وجودی معنوی، معنایی و تمثیلات آن جهانی وابسته به طبیعت است.

1.4

# مراتب حضور طبیعت در معماری خانههای سنتی فلات مرکزی ایران

اعمال رویکردهای بیانشده بر طبیعت در فضای انسان ساخت، در گرو اعمال نسبت معین و بسامانی میان معماری با طبيعت است. اين امر ارجاعات ويژه به طبيعت را با خود همراه دارد که سبب حضور طبیعت در ابعاد گوناگون و با شیوه های مختلف در فضای سکونت انسان خواهدشد. یکی از راههای دستیافتن به چنین معرفتی، بازجست خطمشی معماری سنتی در تعامل با طبیعت است؛ معماریای که به گواهی تاریخ، مصداقی حقیقی و عینی از نگرشی شایسته و بایسته به طبیعت قلمدادمی شود. براین مبنا و با استناد بر روش تحقیق مبتنی بر زمینه، شیوههای گوناگون رجوع معماری به طبیعت در چهار خانه سنتی ازطریق مشاهده میدانی شناسایی شدند.<sup>۲۱</sup> سپس، در مرحله کدگذاری محوری مقولههای موجود باتوجهبه ابعاد و وجوه سهگانه طبیعت (خصوصیات پدیده)، نوع و چگونگی تعامل صورت گرفته میان معماری و طبیعت از منظر نوع و میزان همراهی، تأثیر یذیری و تأثیر گذاری بر طبیعت(ویژگیهای تعاملی) و عوامل زمینهای همچون اقلیم فکری سازندگان بنا کدگذاری و طبقهبندی شدند. نهایت، با بررسی روابط میان کدهای موجود، رویکردهای کلان معماری به طبیعت استخراج و تبیینشدند. نتایج بهدستآمده از این بررسی نیز، بیانگر وجود دو رویکرد کلان هم آوایی و کمال بخشی به طبیعت در این گونه از معماری است. درادامه، با یک جمعبندی از مراحل انجامشده، رویکردهای معماری مسکونی به طبیعت و پیرو آن اشکال حضور طبیعت در این نوع از معماری، معرفي خواهدشد.

## مراتب حضور طبیعت با استناد بر رویکرد همآوایی

معماری سنتی در حوزه بناهای مسکونی، معماریای



تصویر ۱. نمایی از بادگیرهای خانههای کویری در شهر یزد. بهر ممندی از قابلیتهای بستر برای تأمین شرایط آسایش، از راهکاری رایج در معماری مسکونی گذشته ایران به شمار میآید (www.irandesert.com).

هم آهنگ و سازگار با طبیعت و مجموعه ویژگیها و نظامات حاکم بر آن است. چنین رویکردی به طبیعت در تمامی سطوح و مراتب وجودی آن، بهروشنی در این گونه از معماری قابل پی گیری است. آنچه پس از این می آید، اشکال مختلف حضور طبیعت است که منتج از چنین رویکردی بدان است و با توجه به ابعاد و وجوه سه گانه طبیعت، بررسی و باز کاوی شده اند.

#### رجوع به طبیعت کالبدی در معماری

بناهای مسکونی، مصداقی از حضور بارز و شایسته عناصر طبیعی در محیط معمارانه سکونت انسان است. عناصر طبیعت بهطور مستقیم در معماری حضوردارند. چنین حضوری را میتوان در دو قالب؛ طبیعت بهعنوان بستر و طبیعت بهعنوان یک عنصر در معماری، مطرح کرد.

# طبيعت به عنوان بستر

هیچ اثر معماری سنتی را نمیتوانیافت که بدون شناخت محیط خود و برقرارکردن رابطه با آن، توفیق ماندگاری و حیات یافتهباشد<sup>۲۲</sup>. معماری در بستر طبیعت ریشهمیدواند؛ از آن الهاممیگیرد و نهایت، با آن درهم آمیخته و پیوندمییابد. با حضور طبیعت بهعنوان بستر، از ویژگیهای مطلوب آن دراینگونه معماری، بهرهگرفته شدهاست(تصویر ۱) و در صورت مطلوبنبودن برخی ویژگیها شدماست(تصویر ۱) و در صورت مطلوبنبودن برخی ویژگیها بهخدمت گرفتهشدهاند(تصویر ۲). از میان این عوامل و پتانسیلهای طبیعی میتوان به مواردی چون توپولوژی بستر، پتانسیلهای حسی طبیعت که با حواس پنجگانه در آن محل، شرایط جغرافیایی طبیعت شامل: آب، خاک و پوشش گیاهی، شرایط اقلیمی طبیعت (نور،باد، رطوبت و...) و نهایت، چشماندازهای طبیعت اشارهنمود.



تصویر ۲. خانه پیرنیا. نظام خاص پر و خالی بناهای مسکونی(حیاط های مرکزی) که بهترین انتخاب برای کنترل و تعدیل شرایط نامساعد محیطی است(www.naghsh negar. ir).

طبيعت بهعنوان يك عنصر معماري

طبيعت خود مى تواند به عنوان عنصر و يكى از اجزاى معماری، در محیط سکونت انسان مطرحشود. در چنین وضعیتی، طبیعت به چندین نوع مختلف در شاکله معماری حضورمی یابد: الف. حضور عناصر طبیعت در معماری، ب. حضور مواد و مصالح طبیعت در معماری وج. حضور پدیدههای طبيعت در معماري.

الف. حضور عناصر طبيعت در معمارى: آب، درخت، نور و... همچون بخشی از اجزا و عناصر موجود در معماری مطرحمی شوند. در این حالت جنبه های زیبایی شناختی، خصوصیات فرهنگی، مسایل عملکردی، نیازهای مطرح و ویژگیهای عناصر طبیعت، منجر به شیوههای گوناگونی از این حضور می شوند.

ب. حضور مواد و مصالح طبيعت در معماری: يکی از خصوصیات بارز معماری سنتی، بهره گیری از مصالح طبیعی و بومآورد است. استفاده این گونه از مصالح، معماری را ضمن تأمين منافع اقتصادي، زيستمحيطي و تنظيم مناسب شرايط محیطی در هماهنگی با محیط طبیعی قرارمیدهد. این انتخاب باتوجهبه عواملي همچون دردسترسبودن، هماهنگي با محيط، قابليت بازگشت به محيط، اصول زيبايي شناختي و مطلوبیت فضایی صورت گرفتهاست.

ج. حضور پدیدههای طبیعت در معماری: پدیدههای طبيعى همچون روز، شب، تغيير فصلها و زمان حتى عوامل فرسایشی نیز، فضاهای معماری را هرلحظه دچار دگرگونیمی کنند. این پدیدهها، نقش عنصری کیفیتدهنده به فضای سکونت انسان را برعهدهدارند و کیفیت ادراکی متفاوتی را به معماری میبخشند(تصویر ۳).

#### رجوع به وجه ذاتی و سرشت طبیعت در معماری

با به کار گیری رویکرد هم آوایی به طبیعت، معماری در کنار

----

همآهنگی با عناصر و پدیدههای طبیعی و بهرهمندی از حضور مستقیم آنها، در مرتبهای بالاتر با کیفیتها و ویژگیهای ذاتی و ماهوی طبیعت و عناصر طبیعی، همراه و همآهنگ است. چنین مرتبهای از حضور طبیعت در معماری مسکونی با استناد بر اندیشه وحدت ذاتی انسان و طبیعت، به همآهنگی میان معماري با سرشت طبيعت و سرشت ذاتي انسان منتج گشته و تضمین کننده آفرینش معماری است که در انطباق کامل با منظومه طبیعت و در مسیر صحیح و بایسته آفرینش گری انسان، قرار دارد. هم آوایی با طبیعت، هم سویی با ویژگیهای ذاتی آن و قوانین طبیعی است. این چنین ویژگیهای ذاتی را می توان در کیفیاتی چون صداقت، تعادل، آرامش، وحدت، تكرار و تنوع و جنبههای زیبایی شناختی طبیعت، همچنین فرایندها و مکانیسمهای موجود در طبیعت مانند روند پیدایش و رشد و روند سازگاری، جستجوکرد.

# حضور فرایندهای طبیعی در آفرینش معماری - فرایند سازگاری

در طبيعت، هر موجود خود را با محيط اطرافش سازگارمی کند (اخوان صفا به نقل از نصر، ۱۱۸:۱۳۵۹) و این امر، بقای هر نوع را از طریقی مطابق با وضع آن نوع امکان پذیر می سازد (همان: ۳۵۸). در حقیقت ساز گاری، روح تمام قوانین طبیعت است که از وحدت درونی طبیعت سرچشمهمی گیرد. چنین ویژگیای در فرایند رشد و پیدایش طبيعي بهروشني قابل پي گيري است. در منظومه طبيعت، گونههای زیستی متنوعی وجوددارد که هر گونه، از الگوها و ساختارهای مشابهی پیرویمی کند و تنها باتوجهبه شرایط بستری که در آن رشدمی کند و در هم آهنگی و انطباق با آن، تغییراتی را به خود می پذیرد. چنین آفرینشی در طبیعت، در جریان یک روند تدریجی رخمیدهد و سببمی شود هر جزء با شرایط خود کاملاً هم آهنگ و سازگار باشد. شکل گیری بناها و سکونتگاههای سنتی و رشد آنها نیز، همین طور



تصویر ۳. خانه لاریها در یزد، پدیدههای طبیعی همچون چگونگی تابش خورشید در ساعات مختلف روز، کیفیتهای ادراکی متفاوتی را در فضای خانه ایجادکردهاست. (www.yazdfarda.com)

1.9

بودهاست. بناها و خانههای مسکونی، از مجموعه نظامها و ساختارهای مشابهی در معماری خود پیرویمی کنند و براساس مناسبات خاص طبیعت و محیط پیرامون خویش همچون ویژگیهای زمین، دسترسیها(مسیرهای ارتباطی، آب و ...) و مجموعه عوامل اقتصادی تفاوتهایی در آنها دیدهمیشود. میزان رشد و بزرگشدن این پدیدهها نیز، حد و اندازهای داشته که با قابلیتهای طبیعی منطقه مشخصمیشدهاست. همین نحوه و میزان رشد، از تخریب طبیعت و بهره کشی از آن جلوگیریمی کردهاست.

سازگاری میان رویدادهای طبیعی با یکدیگر و میان هر رویداد و بستر وقوع آن در طبیعت، نمونهای دیگر از این ادعاست که آشکارا در معماری سنتی مسکونی قابل پی گیریاست. رویدادهایی که این معماری بهخودمی بیند در سه عرصه؛ رویدادهای انسانی(مجموعه فعالیتها و رفتارهای انسانی)، رویدادهای طبیعی(منتج از جریانات طبیعی) و رويدادهاى مكانيكى (تحولات مصنوعات انسان ساخت) قابل دستهبندی است(الکساندر،۵۱:۱۳۸۱). در این میان، رویدادهای انسانی در انسجام خاصی با رویدادهای طبیعی قراردارند به گونهای که، رویدادهای طبیعی گاه مکمل و بستر وقوع فعالیتهای انسانی بهشمارمی آیند. تمامی رویدادهای یادشده، منطبق و هم آهنگ با سرشت و ذات موجودیتی که از آن ناشی شدهاند، انسان و طبیعت، به وقوع پیوسته و با یکدیگر و کالبد و نسبتهای مترتببر آن نیز رابطهای درهمتنیده و عاری از هرگونه تنش و اغتشاش دارند. آنچنان که، هر رویداد با عنصر کالبدی و کیفیات و نسبتهایش که در آن بوم و فرهنگ شناختهشدهاست، معنامی یابد<sup>۳۲</sup>.

همچنین در این گونه از معماری، علاوهبر همآهنگی و سازگاری میان رویدادها با ظرف وقوع آنها، سطوح مختلف کالبدی، عملکردی، سازهای، زیبایی شناختی، معنایی و... نیز در تعاملی پویا و سازگار و همآهنگ با یکدیگر، به معماری کلیتی واحد می خشند. وجود طاقچه ها در معماری بناهای مسکونی، از جریان چنین ویژگیای حکایت دارد. شکل گیری طاقچه ها، بیانگر سازگاری و همآهنگی سطوح مختلف سازهای، کالبدی، عملکردی و زیبایی شناختی است. در سطح سازهای ایجاد فرورفتگی در جداره های باربر از طریق کاهش جرم سازه، موجب سبک شدن سازه بنا می شود. افزون براینکه، نمایش چنین فرورفتگی هایی در کالبد بنا و ایجاد ریتم در جداره، کیفیت بصری مطلوبی را همراه دارد. از دیگرسو فضای ایجاد شده برای نگهداری برخی اشیا و

تجلی مفهوم ساز گاری در ابعاد یادشده مستلزم آن است

که هر جزء، از توانایی تطبیق پذیری با محیط و اجزای پیرامون خود برخوردارباشد. بدین منظور، برای ساز گارکردن هر جزء با عوامل تأثیر گذار بر آن، افزون بر داشتن معرفتی عمیق نسبت به عوامل یادشده، عشق، مراقبت و حوصله و مواجهه بیواسطه و حضوری با آن را خواستاراست.

# حضور خصوصیات کیفی طبیعت در معماری

ویژگیهای ذاتی طبیعت را میتوان در کیفیتهایی همچون صداقت، تعادل، وحدت، تکرار و تنوع و عمق معنایی جستجوکرد که به مواردی از آنها درادامه، اشارهمی شود. صداقت

هرآنچه طبیعی است، دربرابر طبع خود صادق است. از تمامی زواید و لایههای دروغین به دور است و همانی را که هست، بی هیچ کم و کاستی در درجات و مراتب مختلف عرضه می کند. به دیگر سخن، میان بعد آشکار و ابعاد پنهانی که شامل می شود، تزویر، اختلاف و بعضاً تناقضی وجودنداشته بلکه بعد آشکار، خود مبین وجوه دیگر است. معماری مسکونی سنتی را به درستی می توان دربردارنده این مفهوم دانست. معماری در چنین مفهومی، مکانی است که تا هر چیز بتواند، آن باشد که می خواهدباشد. تجلی چنین مفهومی را در بناهای مسکونی، می توان در موارد زیر بازجست.

الف. احترام به سرشت اجزا و مصالح: شامل کاربرد اجزا، عناصر طبیعی و انسانساخت و مصالح در بنا است که باتوجه ویژه به کیفیت ذاتی آنها، صورت گرفته است. تحقق چنین امری در گرو هماهنگی و هم سویی کار کرد مورد انتظار از این عناصر و مصالح با ویژگیهای ذاتی آنها است که خود مستلزم درک صحیح و همه جانبه الزامات کار کردهای موجود، کیفیات ذاتی عناصر و نهایت، اعطای کار کرد متناسب با آن کیفیات به آن جزء است.

ب. هماهنگی میان کالبد و عملکرد: رابطه میان کالبد و عملکرد بنا و در مرتبهای بالاتر معنای وارد بر آن که مربوط با کارکرد فضا است، از هرگونه تظاهر دروغین بهدور است. به گونهای که کالبد بهدرستی مبین عملکرد، رفتار و معنایی است که از آن انتظارمیرود و براساس آن شکل گرفته است. نظام درون کوچی در بناهای مسکونی و الگوی حیاط مرکزی، مسأله محرمیت و نظام پر و خالی بناهای مسکونی (حیاط اندرونی و بیرونی)، نمونه هایی از این دست هستند.

**ج. هماهنگی میان سازه با کالبد:** میان لایه ساختاری (سازهای) بنا با کالبد و پوسته بیرونی آن، رابطهای خوانا و شفاف وجوددارد به طریقی که کالبد خود معرف و بیانگر لایه سازهای است که براساس آن ایستاشدهاست. هیچ عنصر

تزئینی خود را در مقام سازهای نشاننمیدهد و هیچ جزء سازهای با کالبد و پوستهای کاذب پنهاننمیشود(پیرنیا، ۱۹:۱۳۸۷). بهسخن دیگر، معماری ایرانی از پنهان کردن آنچه بهدرستی در بنا از آن بهرهبرده، هیچ ابایی نداشتهاست.

#### تعادل

بنیان طبیعت، بر تعادل بناشدهاست<sup>۲۴</sup>.تعادل از ماده کلمه عدل، بهمعنای قرارگیری هر شیء در جایگاه خاص خودش است. حضور چنین ویژگیای در معماری مسکونی بهمفهوم توازن میان ابعاد و وجوه مختلف آن مکان است<sup>۲۵</sup>. در چنین وضعیتی به کلیه ابعاد عملکردی، روانشناختی، زیباییشناختی و مسایل فنی و تکنیکی به سهم خود و به گونهای عادلانه توجهشدهاست. افزون بر آنچه گفته شد این امر، تعادلی پویا را در این معماری منجر شده است.

## عمق معنايي

طبیعت دارای لایهها و بطون متعدد و متنوعی است که چگونگی تجلی و ادراک آنها، به مخاطب و شرایط پیرامونی آن بستگی دارد. دراین مقام همراه صداقت و خلوص، تمامی لایهها در نخستین برخورد بر بیننده آشکارنمیشوند و بستهبه احوالات مخاطب و شرایط محیط، فهم لایههای مغتلف، محققمی گردد. معماری گذشته ایران با بررسی مفاهیم گوناگون نمادپردازی و بهره گیری از هنرهای انتزاعی، در آفرینش فضاهایی برخوردار از سطوح معنایی مختلف و البته قابل فَهم و ادراک برای همه مخاطبین خود، بسیار موفق بودهاست. به گونهای که محیطی تأمل برانگیز را در عین روایی و خوانایی خلق کردهاست<sup>۲۶</sup>.

## تكرار و تنوع

در یک اثر طبیعی، آنچه آشکارمینماید، وحدت درعین کثرت است. طبیعت، شامل مجموعهای از ساختارها و الگوهایی است که تکرارمی شوند. همان گونه که پیش تر بیان شد، این الگوها و ساختارها از نظم و تدبیر واحدی پیروی می کنند



تصویر ۴. خانه عامریها. چرخه تکرار و تنوع در مقیاس خرد در جزئیات بناهای مسکونی گذشته بهروشنی قابل درک و فهم است (khashanshenasi.blogfa.com).

که اساس آن مرهون حقیقت والایی است که بازتاب نظم اعیان ثابته و در تحلیل نهایی، منعکس کننده اصل الهی است (نصر، ۱۳۸۶:۱۳۸۶) و موجب وحدت ذاتی الگوها با یکدیگر میشوند. اگرچه این الگوها در طبیعت پیوسته تکرارمیشوند لیکن، وحدت ذاتی آنها در تعامل با یکدیگر و سازگاری کامل با شرایط بستر و زمینه رویدادشان، سبب ایجاد پدیدهها و عناصر بی همتایی میشوند. معماری الهام گرفته از طبیعت نیز، باید از این خصلت برخوردارباشد. بدینمعنا که بنای طبیعی دارای همان تعادل بین تکرار و تنوع است. چنین ویژگیای، بهروشنی در مقیاس بناها و بافتهای مسکونی معماری سنتی، قابل پی گیری است(تصویرهای ۴ و ۵).

# حضور قوانین طبیعت در معماری

هنگام پرداختن به پدیدهای طبیعی، باید نگرشی جامع به قوانین طبیعت را در مرکز توجه فرایند آفرینش قرارداد. درصورت پیروی کردن از قوانین طبیعت و دارابودن منطق درونی و ساختاری، حتی یک فرم کاملاً ساختمانی و مصنوع دست بشر هم میتواند در هماهنگی کامل با طبیعت باشد. در این میان، قوانین و اصول بنیادین و خدشهناپذیر شکل دهنده معماری سنتی به طور عام و معماری بناهای مسکونی به طور خاص، هم سو و سازگار با قوانین حاکم بر نظام هستی هستند. از بین این قوانین میتوان به قانونهای جاذبه، استفاده از کمترین انرژی، چرخه دوران حیات از پیدایش تا فرسودگی و زوال و همزیستی و تکامل از طریق عناصر منطقهای اشارهنمود.

# مراتب حضور طبیعت در معماری با استناد بر رویکرد کمالبخشی

کمال بخشی به طبیعت در بناهای مسکونی سنتی به دو شکل؛ ۱. تجلی نمادین و سرشت محور طبیعت کالبدی و ۲. برگردان وجه تمثیلی و معنوی طبیعت و عناصر طبیعی به زبان معماری، انتزاع طبیعت در معماری، محقق شده است.



تصویر۵. شهر تاریخی یزد. تکرار دانههای بهظاهر مشابه، تنوع منحصربه فردی را در معماری و شهرسازی ایران موجبشدهاست. درحالیکه هیچیک از بناها شبیه همنیستند(www.yazdchto.ir).

نسبت طبیعت و معماری از منظر هستی شناسی اسلامی بژوهشی در خانههای سنتی فلات مرکزی ایران با تمرکز بر چهار خانه شاخص دریزد، نائین و کاشان

حضور نمادین و سرشتمحور طبیعت کالبدی در معماری

حضور مستقیم عناصر طبیعی در بناهای مسکونی که در بحث رویکرد همآوایی هم بدان اشارهشد، گاهی با تأکید ویژه بر جنبههای نمادین آنها صورتمی گیرد که بیشتر بیان کننده امری الهی و اعتقادی است. درواقع، نحوه و چگونگی حضور عناصر طبیعی در فضای انسانساخت، بیانگر چگونگی نگاه انسان سنتی به طبیعت در وجه معنوی و سرشتی آن است. برای نمونه، چگونگی ظهور آب در معماری گذشته در سطحی، وام گرفتن از حضور عنصری طبیعی در معماری و بهرهمندی از امکانات عینی و کیفی آن(رویکرد همآوایی) و در سطحی دیگر، برگرفته از تمثیلات آن جهانی مترتب برآن در نگرش اسلامی است. معمار گذشته با شناخت قوانین، ویژگیها و رفتار آب(سرشت و وجه ذاتی) و درک نقش و تمثیل ارتباط آن با انسان، آب را به درون معماری آورده و بهیاری آن به مرکزیت و وحدت در معماری جلوه بخشیده است (تصویر ۶). تمثیلات قرآنی از بهشت، چشمههای جوشان و نهرهای روان الگوی الهامبخش معمار در به کارگیری رویکردهای معمارانه با حضور آب و گاه دیگر عناصر طبیعت در فضای سكونت بودهاست.

یکی دیگر از مصادیق بارز چنین حضوری از عناصر طبیعت در معماری مسکونی، چگونگی مواجهه با نور و رویکردهای معمارانه بدان است. نور را میتوان بهجرأت، عامترین صفت حق در نگرش اسلامی بهشمارآورد<sup>۲۷</sup>. اندیشه وحدت وجود و نور<sup>۸۸</sup>، بهشایستگی در چگونگی حضور نور در معماری گذشته قابل پی گیری است. ورود نور از مرکز سقفی گنبدیشکل و بازی بی مانند نور و تاریکی، از وجودی واحد و مراتب نزولی آن از تعین اول تا عالم ماده حکایتدارد(تصویر ۲)<sup>۲۹</sup>. ازسوی طریق کشف و تربیت عناصر پنهان آن برای حضور در معماری تحقق می یابد. آدمی از این طریق، آنچه را طبیعت بدان نیازمنداست در مکان سکونت خود، بدان می بخشد. در اینباره میتوان به حضور آب و فضای سبز در سکونت گاههای در این اره رود.

#### انتزاع طبیعت کالبدی در معماری؛ بازنمایی وجه معنوی طبیعت

در این حالت، نه کالبد عناصر و پدیدههای طبیعت بهصورت محسوس که به گونه انتزاعی <sup>۳</sup> شده آن، در معماری حضورمییابند. دراینجا، طبیعت انسانی شده نمادی بر یک امر اعتقادی و آنجهانی است. در این مقام، الهام شاید مهم ترین شیوه آموختن و اقتباس انسان از طبیعت محسوب شود. بروز آموزههای مرتبط با این گونه از حضور طبیعت، هرچند خود را به گونه مستقیم در معماری متجلی نمی کند بااین حال، پس

از هضم در نیروی ادراکی انسان در مصنوعات وی بهنحوی آشکار، قابل پی گیری است. دراینباره می توان به هندسه و نظم موجود در معماری اسلامی \_ایرانی و آرایهبندی بناها بهویژه بناهای مسکونی گذشته همچون هندسه، آرایه و نقوش که بیان متعالی نظم و هندسه طبیعت است، اشارهنمود. برای نمونه، در اسلیمی نقشمایههای گیاهی با خطوطی درهم پیچیده و درهم تنیده به صورت انتزاعی تصویر شده اند. این نقشهای ظریف که دیوارهای برخی از بناهای مسکونی را پوشاندهاست، نماد برخی تمثیلات آنجهانی و یادآور رموز نهان در پس حجاب عالم ماده است(بوکهارت، ۱۳۸۱: ۱۴۶)، (تصویر ۸). همچنین نور و خورشید، بهمثابه نماد حضور نور مطلق بر عالم ماده، در تصویر گری نقوش هندسی انتزاعی به گونه شمسه متجلی گردیده است (تصویر ۹). مقرنس نیز، تمثیلی از فیضان نور در عالم مخلوق خداوند است که چون چلچراغی برسر انسانها نور رحمت و معنویت می گستراند(بلخاری قهی، ۳۷۸:۱۳۸۸). نمونه هایی این چنین که حضور متعالی طبیعت در معماری را بهتصویرمی کشند در این گونه از معماری بیشمارند.



تصویر ۶. خانه بروجردیها. حضور آب در فضای خانه درسطحی، حضور عینی و کیفی و درسطحی دیگر، حضور تمثیلی و نمادین این عنصر طبیعی را با خود همراهدارد(www.anobanini.ir).



تصویر ۲. خانه عامریها. نور بهعنوان لطیفترین عنصر طبیعی در همنشینی عناصر کالبدی معماری، معانی بسیاری را تداعیمیکند (www.hamshahrionline.ir).

117



تصویر ۸. خانه بروجردیها. نمونهای از نقشهای کارشده در بناهای مسکونی، نقشهای اسلیمی بیانگر حضور نمادین طبیعت در معماری است (www.naghsh negar.ir).



تصویر ۹. خانه عامریها. با حضور شمسه در مرکز گنبد، تمثال نوری از تصویرگری عینی فاصله گرفته و به گویش انتزاعی خود نزدیکمیشود (www.naghsh negar.ir).

# نتيجهگيرى

بنابر آنچه بیان شد، نسبت معماری با طبیعت از دو بعد؛ معماری بهمنزله یک جزء از منظومه طبیعت و معماری بهمنزله نتیجه فعل آفرینش انسان در طبیعت قابل پی گیری است. ابعاد یادشده، زیربنای تبیین رویکردهای معماری به طبیعت را دربرمی گیرند. براین مبنا، مطرحشدن معماری بهمثابه جزئی از طبیعت، مستلزم هماهنگی و همآوایی با منظومه طبیعت است. ازسوی دیگر، با درنظر گرفتن معماری بهعنوان نتیجه یک فعالیت انسانی در طبيعت و يذيرش دو اصل بنيادين؛ وحدت ذاتي انسان و طبيعت و كمال بخشي انسان به طبيعت در آفرينش خود، معماری نیز همسرشت طبیعت و کمالبخش بدان است. بهدیگر سخن، همآوایی با طبیعت و تکامل و کمالبخشی بدان، دو رویکرد شایسته و بایسته معماری به طبیعت قلمداد می شوند. باتوجه به وجوه سه گانه مترتب بر طبیعت، وجه کالبدی، ویژگیهای ذاتی و سرشتی و وجه معنوی و نشانهای طبیعت، دو رویکرد بیان شده شیوهها و اشکال گوناگون حضور طبیعت را در فضای انسانساخت موجبمی شوند. هم آوایی با طبیعت خود در دو ساحت: الف. حضوربخشی عینی و بهره مستقیم از عناصر، پدیدهها و قابلیتهای طبیعی در معماری و ب. تسری ویژگیهای ذاتی و سرشتی طبیعت و پیروی از قوانین طبیعی در عرصه فضاهای انسانساخت قابل بررسی است. تحقق چنین امری، هماهنگی میان سرشت و ذات فضای معماری با سرشت طبیعت و در معنایی دیگر، هماهنگی میان طبیعت این دو مقوله را با یکدیگر همراه خود به ارمغان خواهدآورد. ازسوی دیگر، رویکرد نمادین و سرشتمحور انسان به عناصر و پدیدههای طبیعت از دو راه: ۱. تجلی عینی طبیعت کالبدی با استناد بر سرشت و وجه وجودی آنجهانی و الهی مترتببر آنها و ۲. برگردان و انتزاع وجه تمثیلی و معنوی طبیعت به زبان معماری و حضوربخشیدن به وجوه پنهان شده طبیعت کالبدی برمبنای اعتقادات و باورهای حقیقی، امکان کمال بخشی به طبیعت را در کنار همآوایی و همآهنگی با آن در فضای سکونت او فراهم می آورد. توجه به رویکردهای ارائهشده، میتواند بهعنوان راه برونرفت معماری کنونی از ابتلایی که در برقراری رابطه با طبیعت در مراتب مختلف و به شکل و سیاقی حقیقی گریبان گیر آن است، مطرح شود.

پىنوشت

- 1- Logical argument
- 2- Grounded Theory
- 3- Open, axial and selective coding
- 4- Related case

۵- چنین برداشتی بهروشنی بیانگر اعتقاد به اندیشه وحدت ذاتی انسان و طبیعت است.

۶- آیه" یا قوم انما الحیوه الدنیا متاع و ان الاخره هی دار الاقرار "(غافر/۳۹)، مبین چنین دیدگاهی در اندیشه اسلامی است. همچنین میتوان به آیههای (آلعمران/۱۸۵)، (انعام/ ۳۲)، (رعد/۲۶)، (رعد/۲۶)، (حدید/۲۰) و (عنکبوت/۶۴) اشارهنمود.

۷- برای دستیابی به فهمی شایسته از طبیعت اندیشهها و آرای ابوعلیسینا، سهروردی و ملاصدرا، افکار بنیانگذاران سه حکمت مطرح اسلامی (مشاء، اشراق و متعالیه) و متفکرینی چون اخوانصفا، ابوریحان بیرونی، ابنعربی، ابنخلدون، علامه طباطبایی، علامه جعفری، مرتضی مطهری و سیدحسین نصر بررسیشده و معانی مترتببر طبیعت از دیدگاه آنان با استناد بر روش استدلال استقرائی استخراج شده است.

٨- قرآن كريم در آيه " وَلِله الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجْهُ الله إِنَّ الله وَاسِعٌ عَلِيمٌ "(بقره/ ١١٥) به اين حقيقت اساسي درباره وحدت وجود، اشارهنمودهاست.

۹- از آن جمله میتوان به تعابیری "چون الله نور السموات و الارض"(نور/۳۵)، "جنات تجری من تحت الانهار"(فتح/ ۵)، "قلوبکم من بعد ذلک فهی کالاحجار"(بقره/۷۴) و همچنین (هود/۷)، (نساء/ ۶۵)، (واقعه/۵۲)، (اعراف/ ۱۴۳)، (نحل/ ۱۴و۶۸)، (واقعه/۵۲) و (کهف/ ۱۰۹)، اشاره کرد.

۱۰ - "فانظر الی اثار رحمت الله کیف یحیی الارض بعد موتها ان ذلک لمحی الموتی و هو علی کل شیء قدیر "(روم/ ۵۰)، همچنین(روم/ ۱۹)، (بقره/ ۱۶۴)، (فاطر/ ۲۷و۲۸) و (نحل/ ۶۶).

١١- "الم تروا ان الله سخر لكم ما في السموات و ما في الارض ... "( لقمان/٢٠)، همچنين(نحل/١٢)، (جاثيه/ ١٣) و (الحج/6۵). ١٢- "يا قوم انما هذه الحيوه الدنيا متاع و ان الاخره هي دار القرار "(مومن/٣٩).

١٣- در قرآن كريم آيات متعددى به اين امر اشاره نموده اند. از آن جمله "و ما انتم بمعجزين فى الارض و ما لكم من دون الله من ولى و لا نصير "(شورى/٣١) همچنين (طلاق/٣) و(يوسف/٢١).

۱۴- برگرفته از آیه شریفه"… انی جاعل فی الارض خلیفه…"(بقره/۳۰) و همچنین(انعام/ ۱۶۵).

۱۵- در قرآن کریم آیات بسیاری به مسئولبودن انسان دربرابر طبیعت و نعمتهای الهی اشارهنمودهاند. همچون(صافات/۲۴)، (التکاثر/۸)، (الاسراء/۳۶) و (ابراهیم/۷).

۱۶- "...ربنا الذي اعطى كل شيء خلقه ثم هدى"(طه/۵۰) همچنين(شعراء/ ۸۷ ) و (روم/۲۷ )، مبين وجود چنين حقيقتي در طبيعت است.

۱۷- "هو انشأكم من الارض و استعمر كم فيها"(هود/۶۱) ."و لا تفسدوا فى الارض بعد اصلاحها، ذلكم خير لكم ان كنتم مومنين"(اعراف/ ۸۵). همچنين آيات شريفه(اعراف/ ۳۱)، (بقره/۳۴)، (شعرا/۱۵۱-۲)، (يونس/۸۳) و(هود/ ۱۱۶) آشكارا گوياى چنين تفكرى در نگرش اسلامى هستند.

۱۸- مستند به آیههای ۲۵و۳۶ سورههای یونس و بقره. برای اطلاعات بیشتر ر.ک. تفسیر این آیات در تفسیر المیزان.

۱۹- هنر بروفق کلی ترین بینش اسلامی از هنر، روشی برای شرافت روحانی بخشیدن به ماده است(بور کهارت، ۱۳۷۶: ۸۱؛ نصر،۷۷:۷۷-۷۷). ۲۰- طبق نظریات ملاصدرا، فعل هنری فعلی صناعی است. ازاینرو، معماری به مثابه یک صناعت، هنر نیز محسوب می شود(ملاصدرا، ۱۳۸۱:۱۳۸۱).

۲۱- برای اطمینان از درستی دامنه شناساییشده، از روش مقایسه موارد مشابه، بررسی برخی دیگر از خانههای سنتی در مناطق یادشده و بررسی پارهای اشعار موجود در وصف خانههای کویری نیز، بهره گرفته شدهاست.

۲۲- در آمیختگی و تأثیرپذیری معماری از طبیعت بهعنوان یک اصل بنیادین و از ویژگیهای نخستین معماری سنتی برشمرده شدهاست (ر.ک. فلامکی، ۱۳۶۵: ۹۰).

۲۳- شعر "روشنی، من، گل، آب" سهراب سپهری روایتگر وجود رویدادهای یادشده در جریان زندگی روزمره ساکنان معماری گذشته است. ۲۴- با استناد بر آیه شریفه" و السماء رفعها و وضع المیزان"(الرحمن/۷)، عدل الهی بهصورت تعادل و توازن در عالم خلقت تجلی یافتهاست.

۲۵- "وضع شیء فی موضعه"؛ این تعبیر بسیار مشهور درباره عدل، دقیقاً راوی مشخصی ندارد. هرچند مورد تأئید عقل و اجماع علما است.

۲۶- حضور چنین ویژگیای در معماری گذشته، بهروشنی در شعر "گل کاشی" سهراب سپهری هم قابل پی گیریاست.

۲۷- آیه شریفه" الله نور السموات و الارض"(نور/۳۵)، مبین جایگاه والای نور در اندیشه اسلامی است.

۲۸- چنین نگرشی برگرفته از اندیشههای حکمت اشراقی است(نصر،۱۳۸۲: ۸۶-۵۵).

۲۹- چنانچه علامه طباطبایی میفرماید «همه اینها دربرابر خدا خاضع و ذاتاً دربرابر او مُنقادند و خضوع و ذلت خود را بهنحو تکوینی(گسترانیدن سایه بر زمین) اظهارمیدارند.». 110

۳۰- در اینجا باید وجه تمایز میان هنر انتزاعی اسلام و هنر انتزاعی جدید را خاطرنشان کرد. هنرمندان جدید در انتزاع، جوابی بیواسطهتر و سیال تر و فردتر برای تکانههای غیرعقلانی که از ناخودآگاهی برمیخیزد، مییابند. ازلحاظ هنرمند مسلمان برعکس، هنر انتزاعی، بیانگر قانونی است و به مستقیمترین وجه، وحدت در کثرت را نمودارمیسازد(ر.ک. بورکهارت، تیتوس،۱۳۸۱).

#### منابع

- اردلان، نادر و بختیار، لاله.(۱۳۹۰). حس وحدت؛ سنت تصوف در معماری ایرانی. ترجمه ونداد جلیلی، تهران: علم معمار رویال.
- الکساندر، کریستوفر.(۱۳۸۱). معماری و راز جاودانگی: راه بی زمان ساختن. ترجمه مهرداد قیومی بیدهندی، تهران:
   دانشگاه شهید بهشتی.
  - بلخاری قهی، حسن. (۱۳۸۴). حکمت، هنر و زیبایی(مجموعه مقالات). تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.

- بورکهارت، تیتوس.(۱۳۷۶). مدخلی بر اصول و روش هنر دینی. **مبانی هنرمعنوی(مجموعه مقالات)،** ترجمه جلال ستاری. زیرنظر علی تاجدینی. تهران: حوزه هنری سازمان تبلیغات اسلامی. ۸۹–۷۹.
- \_\_\_\_\_\_ نظری به اصول و فلسفه هنر اسلامی**، مبانی هنرمعنوی(مجموعه مقالات)،** ترجمه غلامرضا اعوانی، زیرنظر علی تاجدینی. تهران: حوزه هنری سازمان تبلیغات اسلامی. ۵۱–۳۱.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۸۱). هنر مقدس. ترجمه جلال ستاری، تهران: سروش.
  - پیرنیا، محمدکریم.(۱۳۸۷). معماری ایرانی. تألیف دکتر غلامحسین معماریان، تهران: سروش دانش.
    - جعفری، محمدتقی.(۱۳۷۵). زیبایی و هنر از دیدگاه اسلامی. تهران: کرامت.
- جمشیدیها، غلامرضا.(۱۳۷۷). پژوهشی در چگونگی تفسیر مقدمه ابن خلدون. نامه علوم اجتماعی، (۱۲)، ۶۷–۵۵.
- زمانی، احسان؛ لیلیان، محمدرضا؛ امیرخانی، آرین و اخوت، هانیه.(۱۳۸۸). بازشناسی و تحلیل جایگاه عناصر موجود در باغ ایرانی با تأکید بر اصول دینی\_آئینی. **باغ نظر**. سال ششم، (۱۱)، ۳۸–۲۵.
- طباطبایی، سید محمدحسین.(۱۳۷۴). تفسیر المیزان جلدهای۲ و۸. ترجمه سید محمدباقر موسوی همدانی، قم: دفتر انتشارات اسلامی.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۶۸). اصول فلسفه و روش رئالیسم. جلد۴، پاورقی مرتضی مطهری، تهران: صدرا.
  - · طوفان، سحر.(۱۳۸۵). بازشناسی نقش آب در حیاط خانههای سنتی ایران. **باغ نظر،** (۶)، ۸۱-۷۲.
- قوامی شیرازی، صدرالدین محمد(ملاصدرا).(۱۳۸۱). **المبدأ و المعاد**، تصحیح و تحقیق و مقدمه محمد ذبیحی و جعفر شاهنظری، تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۸۲). **مجموعه اشعار**. مقدمه و تصحیح محمد خواجوی، تهران: مولوی.
- مرتضی، هشام.(۱۳۸۷). اصول سنتی ساختوساز در اسلام، ترجمه ابوالفضل مشکینی و کیومرث حسینی، تهران: مرکز مطالعاتی و تحقیقاتی شهرسازی و معماری.
  - مطهری، مرتضی.(۱۳۶۷). مسأله شناخت. تهران: صدرا.
    - \_\_\_\_\_.(۱۳۷۳). **انسان کامل**. تهران: صدرا.
- فلامکی، محمدمنصور.(۱۳۶۵). معماری بومی در ایران. **معماری بومی**(مجموعه مقالات). تهران: مؤسسه علمی و فرهنگی فضا.
  - ندیمی، هادی.(۱۳۷۸). حقیقت نقش. مجموعه مقالات دومین کنگره ارگ بم، تهران: میراث فرهنگی.
  - نجيباغلو، گلرو.(۱۳۷۹). هندسه و تزئين در معماری اسلامی. ترجمه مهرداد قيومی بيدهندی، تهران: روزنه.
    - · نصر، سیدحسین.(۱۳۵۹). نظر متفکران اسلام درباب طبیعت. تهران: خوارزمی.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۷۵). هنر و معنویت اسلامی. ترجمه رحیم قاسمیان. تهران: دفتر مطالعات دینی هنر.
    - - \_\_\_\_\_\_(۱۳۸۵). **سه حکیم مسلمان**. ترجمه احمد آرام. تهران: علمی و فرهنگی.

- \_\_\_\_\_.(۱۳۸۶). دین و نظام طبیعت. ترجمه محمدحسن فغفوری. تهران: حکمت.
- نقره کار، عبدالحمید. (۱۳۸۷). در آمدی بر هویت اسلامی در معماری و شهرسازی. تهران: وزارت مسکن و شهرسازی، شرکت طرح و نشر پیام سیما.
- نقیزاده، محمد.(۱۳۸۰). جهان بینی اسلامی، توسعه پایدار و شهرهای بیابانی ایران. محیط شناسی، (۲۷)، ۷۷-۶۱.
- نورمحمدی، سوسن.(۱۳۸۸). ضرورت درک سرشت فضای معماری با استناد به رویکردهای معاصر مبتنیبر طبیعت. هنرهای زیبا، (۲۷)، ۵۸-۴۹.
  - نهج البلاغه.(ترجمه و شرح)(۱۳۶۷). ترجمه سيد على نقى اصفهانى(فيض الاسلام). جلد ۴-۱.
- Forty, A. (2000). Words and Buildings: A Vocabulary of Modern Architecture. London: Thames & Hudson.
- Strauss, A. & Corbin, J. (1998). Basics of Qualitative Research: Techniques and Procedures for the Developing Grounded Theory. London: Sage Publication.
- www.Irandesert.com (access date: 04/09/2011)
- *www.Yazdfarda.com* (access date: 04/09/2011)
- www.yazdchto.ir (access date: 04/09/2011)
- www.Aobanini.ir (access date: 04/09/2011)
- http:// media. Farsnews.com/media/8803/image reports (access date: 02/03/2012)
- www.naghshnagar.ir (access date: 04/09/2011)
- www.hamshahrionline.ir (access date: 06/09/2011)

دریافت مقاله: ۹۰/۱۱/۱۹ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

# مطالعه تطبیقی مفهوم روششناسی و نظریه از منظر پژوهشهای کمّی و کیفی با تأکید بر نظریهپردازی در معماری

نيلوفر ملک\*

#### چکیدہ

صاحبنظران براینباورند اندیشمندانی که میخواهند نظریه پردازی کنند، باید از دو نوع دانش تخصصی بر خوردار باشند؛ دانش، نسبت به پدیده ای که برآنند تا در مورد آن تئوری سازی کنند و دانش، نسبت به روش شناسی های نظریه پردازی. تدوین اسلوب پژوهش هم خود، شاخه ای جداگانه از علم است که تحت عنوان روش شناسی شناخته می شود. روش شناسی، دانشی متمر کز بر فرایندها و ابزارهای به کار گرفته شده در نظام دانش اندوزی و روند به کار گیری آنها است. این دانش را می توان ترجمه اصول یک پارادایم به زبان روش تحقیق بیان کرد. براین اساس، نظریه در مبنایی ترین شکل آن، یک الگو است. نظریه از هنگامی تکوین یافت که بشر در برخورد با واقعیت ها نظریه در مبنایی ترین شکل آن، یک الگو است. نظریه از هنگامی تکوین یافت که بشر در برخورد با واقعیت ها به جای افسانه پردازی به تعقل پرداخت و به کشف روابط علّی میان پدیده ها اهتمامورزید. نظریه در عین حال جمع بندی گذشته، جان بخشیدن به حال و شفاف سازی آینده است. در دنیای امروز، هر رشته علمی به تعریفی مناسب از نظریه نیازمنداست. رشته معماری نیز از این قاعده جدانیست. معماران و طراحان، در مراتب حوزه های گوناگون با نظریه در ارتباط هستند. اما به وسیله نظریه حوزهٔ تمایز در حوزه های معماری با سایر رشته علمی علمی به روشنی مشخص نشده است. این ایم و سیله نظریه حوزهٔ تمایز در حوزه های معماری با سایر رشته های علمی و توجه به ویژگی ها و ضرورت های آن است.

بنابر آنچه گفته شد، تلاش نگارنده در این مقاله برآن بوده تا با بررسی تطبیقی – تحلیلی موضوع یاد شده و مطالعه کتابها، مقالهها و منابع معتبر در حوزه روششناسی و نظریهپردازی، دو مفهوم کلیدی روش و نظریه را در پژوهشهای کاربردی بررسی کند و معانی و رویکردهای متفاوت این دو مفهوم را از دو منظر کمّی و کیفی بیان کند. همچنین، ویژگیهای نظریه معماری را هم ارزیابی کند تا از این طریق، بهتر بتوان به ویژگیهای نظریه در رشته معماری پیبرد.

**کلیدواژگان**: روششناسی کیفی، روششناسی کمّی، نظریه، طراحی معماری، نظریهپردازی در معماری.

\* استادیار دانشکده معماری و شهر سازی، دانشگاه هنر اصفهان.

# مقدمه

آنچه تحت عنوان روش شناسی شناخته شده، در سه سطح متفاوت قابل بررسی و تأمل است: در سطح اول، روش شناسی متوجه شیوه عرضه و ارائه مطالب است. به بیان دیگر، آئین نگارش پژوهش است که چگونه باید مسئله بحث را تحریر فنون و انواع روش های پژوهش است. آشنایی با فنون آماری، پیمایش، تحلیل محتوا، شیوه تنظیم، پرسش نامه و سایر شگردهای جمع آوری و پردازش داده ها در این سطح، مورد پارادایم ها و گزینش میان پارادایم های رقیب در حوزه پرسش تحقیق است (فی، ۱۸:۱۳۸۳).

از آنجاکه حوزههای پژوهشی اغلب بسیار پهناور هستند، لازم است که پلهایی میان پروژههای پژوهشی و بدنه عمومی دانش در حوزه پژوهش موردنظر ایجادشود تا از طریق آنها، تجمع یافتههای پژوهش گران عمارتی یکپارچه و بههمتنیده را شکلدهند. چه درغیر این صورت، محصول نهایی همنشینی پروژههای پژوهش، بیشباهت به کورههای تجرپزی نخواهدبود. این وظیفه، در حوزه دانش برعهده نظریه نهاده شمارمی روند به شکلی که، پژوهش های بدون نظریه <sup>۱</sup> از بسط دانش به شیوهای منظم و نظام مند ناتوان هستند. نظریههای به یکدیگر و بدنه عمومی دانش متصل می کنند تا بدین ترتیب عمارتهای منسجمی را به جای تلنباری از آجرهای نامنظمی به وجودآورند که دارای روابط درونی معنی دارند.

در فرایند تکامل هر رشته، زمانی است که موضوعات فکری مهمی که آن رشته مبتنی بر آنهاست، از یک حوزه مبهم و آشفته وارد حوزه تحقیق عقلانی می شوند. در چنین زمان هایی، محققان، دانشمندان و پژوهش گران و دانشجویان شروع به تمرکز و توجه دقیق بر موضوعاتی نظیر روش های تحقیق، روش شناسی(مطالعه تطبیقی روش ها)، فلسفه، فلسفهٔ علم، و دیگر موضوعات مربوط می کنند که از طریق آنها، زمینه پژوهش شکل می گیرد. در بسیاری از رشته ها، این فرایند مستلزم و دربردارنده مطالعه دقیق نظریه سازی و روش شناسی نیز، هست. معماری، رشته ای جذاب با قابلیت های فرایند می او است. معماران، براساس آموزش و تجربه فرامی گیرند و با استعداده ایشان زیباتر و بهتر می سازند. ااین که معماری، در ظاهر به ساخت و ساز معانی دیگری بااین و موان روانی و اجتماعی آن سبب ساز معانی دیگری می گردد که نیاز به کنکاش و یافتن دارد. بسیاری معماران،

از موضع بیرونی به معماری نگاهمی کنند و سپس، در مورد آن نظریه پردازی می کنند. این نظریه ها در مواردی، پیش تر از محصول معماری گامبرمی دارد و پس، نقش هدایت گر آثار معماری را دارد. برخی از معماران بزرگ، نخست نظرات خویش را در قالب طرحهایی اجرانشده مطرح می کنند. ازاین رو، تلاش در نشان دادن رویکرد کالبدی نظرات خود دارند تا بدین تر تیب، بتوانند سایر معماران را با خود یک سو و همراه کنند.

بسیاری از طراحان و معماران، عمل طراحی را رشتهای از اعمال میدانند که درونی و غیرقابل تمایز است (لنگ،۴۲:۱۳۸۱). برایان لاوسون<sup>۲</sup> درکتاب "طراحان چگونه میاندیشند"، بیان می کند «طراحی در جهان صنعتی فعالیتی حرفهای شده است. اکنون، طیف وسیعی از طراحان هستند که برای طراحی اشیایی با مقاصد خاص، آموزش دیده و تربیت شده اند. طراحان گرافیک، تصاویر بی شماری را که مشاهده می کنیم، به تصویر می کشند. طراحان صنعتی اشیایی را که در زندگی روز مره خود از آنها بهره می گیریم، می آفرینند و معماران، بناهایی را طراحی می کنند که در آنها زندگی و کار می کنیم.» (لاوسون، ۱۳۸۴).

#### پيشينه تحقيق

منابع، مقالهها و کتابهایی را که بحث نظریه در معماری بررسی کردهاند، می توان به دو دسته کلی بخش بندی کرد: منابعی که به نظریه پردازی پرداختهاند، شامل کتابها و مقالههایی هستند که نظرات معماران بزرگ و صاحبنام و سبکهای معماری را بیان کردهاند. دسته دوم، منابعی است که با عنوان نظریه شناسی مطرح می شوند و به طور خاص به ماهیت نظریه و نظریه پردازی در معماری اشارهدارند. کتابهای جانلنگ <sup>((۱۹۸۲))</sup> والتر کرافت <sup>†</sup>(۱۹۹۴)، مایکل هیز<sup>۵</sup>(۲۰۰۰)، جانسون <sup>\*(۱۹۹۴)</sup> و آلبرتو پرزگومز <sup>۷((۱۹</sup>۸۳)) ازاین دست هستند. لیندا گروک و دیوید وانگ (۱۳۵۶) نیز، درباره روش شناسی کتابهای روش تحقیق با نگاشتن کتاب روش تحقیق در معماری، مطالب کامل و گستردهای را در این زمینه بیان کردهاند.

*ایرانمنش*(۱۳۸۴)، با نگارش مقالهای تحت عنوان "جستارهایی در تعریف نظریه و مراتب و شرح نظریه"، تعریفهای گوناگون نظریه را ارائهمی دهد. همچنین *انصاری*(۱۳۸۹)، در "جستاری در نظریه معماری و مراتب آن"، تلاش در معرفی واژه نظریه و ریشه شناسی آن و دسته بندی نظریه در حوزه معماری دارد.

تفاوت ساختاری رشتههای طراحی بهویژه معماری با سایر علوم و رشتهها، دو پرسش زیر را ایجادمیکند:

- نظریه در معماری از چه ویژگیهایی برخوردار است و چه تفاوتها و شباهتهایی با نظریات در حوزههای دیگر پیدامی کند.
- یک معمار برای نظریه پردازی نیاز به دانستن چه علوم دیگری دارد؟.

برای پاسخ به این پرسش ها، لازم است تا سه گام اصلی طی شود. نخست، مفاهیم روش شناسی و نظریه بررسی شوند سپس، منابع مختلفی که به موضوع نظریه پردازی در معماری توجه کردهاند، ارزیابی شوند و نهایت، جایگاه نظریه معماری میان مراتب مختلف نظریه شناسی مطرح گردد.

## روش تحقيق

روش تحقیق در مقاله پیش رو، گونهای تحقیق تطبیقی – تحلیلی است که در آن، از رویکردهای نظری نیز استفاده شده است. همچنین در تدوین این مقاله از منابع کتابخانه ای و مطالعه کتاب ها و مقاله های داخلی و خارجی برای تکمیل اصول و مبانی موردنظر که تحت عنوان منابع نظریه معماری است و همچنین، منابع در حوزه روش شناسی و نظریه پردازی بهره گیری شده است. از این طریق، بهتر می توان ویژگی و حوزه کاربرد این معانی را در معماری شناخت و به جایگاه نظریه در معماری دستیافت.

## روششناسی

روششناسی را به دوگونه میتوان تعریف کرد: در شکل نخست، روششناسی برابر با مدل پژوهشیای شناختهمی شود که هر محقق برای هر پروژه ویژهای آن را به کارمی گیرد. در این سیاق، روش شناسی اجمالاً دانش پایه مرتبط با موضوع تحقیق، روشهای پژوهش^ مرتبط با پرسش تحقیق و نهایت، چارچوب به کار گرفته شده در آن زمینهٔ به خصوص را دربرمی گیرد. بنابراین قابل پذیرش است که هر پژوهشگر در هر پروژه پژوهشی میتواند از روش شناسی ویژهای بهره گیرد، چرا که هر پروژه دارای طبیعت منحصر به فردی است که رویکرد خاص خود را میطلبد. رهیافت دوم در تعریف روش شناسی، آن را در ارتباط با زمینههای نظری و انتزاعی پارادایمها قرارمیدهد. در این سطح منظور از روششناسی، مدلی است که اصول نظری و چهار چوبهای هدایت کننده پژوهش را در قالب یک پارادایم خاص دربرمی گیرد. بهبیان دیگر، روششناسی را میتوان برگردان اصول یک پارادایم خاص به زبان روش تحقيق دانست(Sarantakos, 1998: 22).

# روششناسی پژوهش: کمّی و کیفی

می توان دو رویکرد اصلی به روش شناسی تحت عنوان روش شناسی کمّی<sup>۹</sup> و کیفی <sup>۱۰</sup> ارائه نمود. روش شناسی کمّی، زبان متغیرها و فرضیهها است. با بررسی این روش شناسی، چنین به دست میآید که روش شناسی کمّی اسلوبی است که با قصد تبیین پدیدهها، اعم از طبیعی و اجتماعی، به دنبال رویه ای قانون گذار است تا از آن طریق، با صورت بندی گزارهها، علل وقوع پدیدهها یا فرایند این وقوع را مشخص کند. مبانی نظری این رویکرد روش شناسانه را می توان در شناخت شناسی اثباتی به دست آمده از فلسفه عمل گرایانه <sup>۱۱</sup> جان *دیوئی*<sup>۱۲</sup> و *ویلیام جیمز*<sup>۱۲</sup> نیز، جست وجو کرد. کمّیت گرایی یا همان تأکید بر سنجش مبتنی بر راهکارهای آماری و کمّی سازی از یک سو و رفتار گرایی به معنی تکیه بر مطالعه انحصاری رفتار قابل مشاهده از دیگرسو، مهم ترین راهبردهای این رویکرد روش شناسانه به شمارمی روند(34-15:11).

ازطرفی، روششناسی کیفی را میتوان زبان موردها و زمینهها نامید. پژوهش کیفی بهصورت عام، هر نوع پژوهشی است که در آن یافتههای تولیدشده، محصول رویههای آماری و کمیسازی اطلاعات نباشد (Anselm&Strauss 1990:17,). اینچنین روششناسیای، رهیافتی تأویلی به پدیدههای اجتماعی است. این رویکرد روششناسی کیفی را میتوان نقطه مقابل رویکرد تبیینی روششناسی کمّی بهحساب آورد. تأويل درواقع، تخصيص دادن معنا به پديدهها است(Lawrenc, 2000: 122). روش شناسی کیفی، سر شتی طبیعت گرا دارد. بهبیان دیگر، پدیدهها را در سامانه طبیعی شان مطالعه و بررسیمی کند. این رویکرد، بدون استفاده از فرضیهها و رویههایی که ممکن است باعث محدودشدن افق دید، نقطه تمركز، دامنه عمل و گستره مطالعه شوند، بهشكلي آزاد به پدیدهها نزدیکمی شود و آنها را بدون دستکاری مورد پژوهش قرارمیدهد. در این رهیافت، فرضیه شرایط از پیش تعیین شدهای برای پژوهش نیست بلکه، هدف پژوهش بەشمارمىرود(Mildred, 200:15).

نهایت باوجود اینکه، صورتبندی شدن دستور العمل های مدونی همچون نظریه برآمده از زمینه<sup>۱۲</sup> در گفتمان و روش شناسی کیفی این رویکرد، روش آزادانه تری را به نمایش می گذارد و تلاش می کند تا از تن دادن به رویه های خشک و دستوری خودداری کند بااین حال، روش شناسی را می توان رویکردی تلقی کرد که صنعت اصلی آن انعطاف پذیری است.



# مشابهتها و تفاوتهای روششناسی کمّی و کیفی

روش شناسی کمّی و کیفی در شکل ناب خود، همچون دو سر طیفی هستند که حالتهای متنوعی از آنها میان این دو حدّ نهایی، قابل شناسایی است. بهزبان دیگر، نسخههای اصلاحشده یا حتی ترکیبی از این دو را میتوان در عمل، مورد استفاده قرارداد. این حالتهای میانه که شباهتهای بیشتری به مدلهای پژوهشی مییابند، درواقع چهارچوب مفهومیای هستند که پیشفرضهای بنیادین پروژههای پژوهشی را دربرمی گیرند (Aistickos) 1998: 41).

گروهی از روششناسان، این دو رویکرد را در تضادی ذاتی با یکدیگر تلقیمی کنند که تفاوتهای بنیادین دارند. در مقابل برخی دیگر، روششناسی کیفی و کمّی را در شکل آرمانیشان، دو حدّ نهایی طیف واحدی درنظرمی گیرند که تنها در شرایط استثنایی، قابلیت کاربرد دارند(جدول ۱). تفاوت های این دو رویکرد در شکل آرمانیشان نشانگر جنبههای گوناگونی از روششناسی است.

با مقایسه میان روش های کمّی و کیفی، گاه منازعهای درباره شایستگیهای ذاتی هر کدام از این روش ها درمی گیرد. هواداران روش های کمّی، دقت بالا و قابلیت اعتبارسنجی این دسته از روش های کمّی، دو مواداران روش های کمّی بر روش های کیفی میدانند. دربرابر، هواداران روش های کیفی، نابسندهبودن روش های کمّی را در بسیاری از انضباط ها یادآور شدهاند و انعطاف و انطباق پذیری روش های کیفی را با بسیاری از موضوعات به ویژه در حوزه علوم رفتاری و اجتماعی، دلیلی بر برتری ذاتی این دسته از روش ها قلمدادمی کنند. حال آنکه، واقعیت این است که هیچ کدام از این دو روش به شکل از پیش تعیین شده ای، بهتر از روش دیگر نیست.

روششناسان پژوهش<sup>۱۵</sup>، طی سالهای گذشته، از به کارگیری روشهای ترکیبی پشتیبانی کردهاند. آنان، چنین می پندارند که تلفیق کردن شگردهای کمّی با فنون کیفی، نتایج قابل اعتمادتری را برای پروژههای پژوهشی رقم خواهدزد.

درراستای ایجاد مبنایی برای نظریهسازی در پژوهش

مفهوم طراحي معماري

طراحی و معماری، بهتراست ابتدا تعریفهای استفاده شده در این مقاله مشخص شوند. بیشتر تعریفهای طراحی در سه ویژگی مشترک هستند. نخست اینکه، ماهیت طراحی به یک فرایند اشاره می نماید. دوم اینکه، این فرایند معطوف به هدف است. هدفهایی از قبیل طراحی، حل مسائل، برطرف ساختن نیازها، بهبود شرایط یا ساخت محصولی جدید یا مفید است (25 :Simon,1982).

از طرفی طراحی معماری، گونهای ساماندادن و نظم بخشیدن انتزاعی و تازه به محیط و فضا است که در آن انتظام اجزا منجربه انتظام فرایندها برای پاسخ گویی به هدفهای ویژه می گردد. این تعریف کلی از فرایند طراحی است و شبیه به عوامل طرح و ویژگیهای ذهنی خود طراح در مراتب گوناگون است که محقق می شود.

طراحی می تواند پیشینه ای به اندازه انسان مدرن داشته باشد. اگرچه ابزارهای سنگی، دستی و خانههای انسان اولیه نیز، بهاحتمال طراحى شدهباشند (Van Akan, 2005: 386). طراحى فرایندی است حیاتی، قابل دسترس و لذت بخش و سازنده که در ماهیت، فرایندی خلاقانه است(چینگ، ۱۹۹: ۲۴). طراحی در زمینه معماری، نوعی فعالیت مربوط به آفرینش طرحها و پیشنهادهایی است که معمولاً برخی اوقات آن چیزی را که وجوددارد به چیزی که بهتر است، تبدیلمی کند (برادبنت، ۴۸:۱۳۷۹). در روند طراحی، نخست باید بتوان اجزا(عوامل) را نظمداد. عوامل مؤثر را می توان به عوامل موجود و عوامل آتی یا وضع موجود و وضع خواسته شده، دسته بندی کرد. بهعبارتی دیگر در اهداف طرح، نکته اساسی درباره عوامل و شرایط این است که همه آنها به گونهای در فرایندهایی دخالتدارند که بر طرح اثر گذارند. روند طراحی، باید به شکلی باشد که بتواند این فرایندها را در جهت دست یابی به هدفهای طرح ساماندهد. این فرایندها، کیفیتهای گوناگون دارند که مهار آنها مستلزم مهارتهای فراوانی است آن چنان که،

| روش کمی                                   | روش کیفی                                 |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| انباشت پذير و جمع پذير                    | تکثیر پذیر و تعاملی                      |
| جزءگرا و تحلیلی                           | کل گرا                                   |
| نتيجه محور                                | فرايند محور                              |
| تمركز بر آزمون و تصديق واقعيت ها          | تمرکز بر فهم از منظر پژوهشگر             |
| تعمیم مبتنیبر شمول (از نمونه به کل جامعه) | تعميم مبتنىبر تشابه ويژگىها و زمينهها    |
| جهت گیری علّی متمرکز بر نظریه آزمایی      | جهت گیری اکتشافی متمرکز بر نظریه فرآینی  |
| عینی: نگاه به خارج و با واسطه به دادهها   | ذهنی: نگاه به داخل و بلاواسطه به داده ها |

جدول۱. مقایسه تطبیقی روشهای کیفی و کمّی

(نگارنده)

بدون یک الگوی اساسی، ساماندهی اجزا ممکننیست.

امروزه، طراحی در تحول کلی محیط نقش مهمی دارد به طوری که، فرایند طراحی اکنون، معنای جدیدی به خود گرفته است. همچنان که طراحان روزبه روز کارهای مهم تری را بردوش می گیرند، طراحی نیز تأثیر بیشتر و گسترده تری از قبل برجای می گذارد. هرچند موفقیت مصنوعات تکاملی و سنتهای شغلی، بیانگر آن است که بسیاری از انسان ها قادر به انجام طراحی هستند بااین حال، ناکامی در طراحی معماری نیز، فراوان است. عمده ترین دلایل آن عبار تند از: نبود روش و نبود ادراک نظام مند و جامع و شکاف میان دانش و آمادگی که نظریه و پژوهش در اینجا، نقش مهمی را ایفامی کند (lawrence, 2000: 421).

# مفهوم نظريه

اگر پژوهش را برعهده گرفتن و انجامدادن کنشی تعریف کرد که با هدف افزایش شناخت و آگاهی از جهان، اعم از طبیعی و اجتماعی، صورت می پذیرد؛ نظریه را می توان نظامی از تصورات انتزاعی به هم تنیده تلقی کرد که با هدف تلفیق و سازمان دهی دانش به وجود می آید (Ibid:126). در چنین صورتی، نظریه را می توان ابزار ساخته شده تفکر انسانی دانست که مشاهدات متفرق ثبت شده در سامانه های مختلف را، از طریق فرایندهای شناختی ویژه ای موسوم به اندیشیدن<sup>۹</sup>، یک پارچه کرده و دانشی مدون می کند (کالوین و رنو، ۲۳۱:۵۷۵).

نظریه، در مبنایی ترین شکل آن یک الگو<sup>۱۷</sup> است. الگویی است که با نشاندادن عناصر یک پدیده در نسبت با یکدیگر، آن پدیده را توصیف می کند. فرق میان یک علم و یک مهارت<sup>۱۸</sup>، تفکر نظاممندی است که در نظریه سازمان دهی شدهاست. مهارت، به معنای توانایی انجام کار است.

بعضی مهارتها، دربردارنده آزمایش نیز هستند. نظریه، این امکان را فراهممیآورد تا مشاهدات سازماندهی و چارچوببندیشوند. همچنین، به پژوهشگر اجازه پرسیدن دیدن و انجامدادن میدهد. نظریه، کمکمیکند تا پژوهشگر پاسخهایی کلی را که دیگر انسانها در زمانها و مکانهای دیگر نیز، از آنها استفادهمیکنند، ارائهدهد. بنابر نظر دمینگ<sup>۱۰</sup>،

جدول۲. مقایسه مفهومی نظریه از دیدگاه کیفی و کمّی

«تجربه به یک پرسش پاسخخواهدداد و یک پرسش از نظریه نشأتمی گیرد»(Best & Kahen, 1993: 38).

نظریهها، جنبههای ذاتی پروژههای پژوهشی هستند، بهشکلیکه، پروژههای تحقیقی فاقد نظریه از بسط دانش به شیوهای منظم و نظاممند ناتوانهستنداند.

بنابراین نظریه پردازی از منظر کیفی، به نتیجه و تأملاتی گفتهمی شود که دربردارنده تعمیم های تحلیل داده ها، براساس تشابه، ویژگی ها و زمینه ها و پیوندهایی میان مقولات انتزاعی ناشی از تحلیل های غیر آماری است. از دیدگاه کمّی هم ناشریه، رابط بین متغیرهای وابسته و مستقل پژوهش، یا سایر ساختهای تشکیل دهنده یک پدیده که معمولاً تعیین کننده مقدار و جهت ارتباط میان متغیرها است و سرشتی ریاضی دارد، به شمار می ود.

#### ماهيت نظريه

هنگامی که به نظریه اشارهمیشود، دو پرسش یکی درباره نیاز به نظریه و دیگری، درباره ماهیت نظریه مورد لزوم، مطرحمیشود. نظریهها را میتوان ابزارهایی دانست که آدمیان را در انتظام بخشیدن به جهان پیرامون یاری رسانده و درباره چگونه رفتار کردن درون آن، راهنمایی می کنند. آنها نامیدهمیشود، صید کنند و با عقلانی کردن و توضیح دادن بر آن نامیدهمیشود، صید کنند و با عقلانی کردن و توضیح دادن بر آن چیره شوند (پوپر، ۱۳۷۰: ۶۳). براین اساس، نظریه ها را میتوان گزارههایی کلی به شمار آورد که با هدف تشریح چیستی<sup>۲۰</sup> دیده ها و اجزای تشکیل دهنده آنها یا توضیح دادن چگونگی از این رو، نظریه آفرینی را میتوان تلاشی برای توضیح دادن یا تشریح کردن پدیده ها دانست.

به شکلی ویژه، می توان چنین گفت که نظریه علمی، مجموعه ای منسجم از گزاره های کلی توضیحی ای است که :

- حسی از سازوکار یا فرایند برقرارشدن ارتباط میان پدیدهها یا اجزای یک پدیده را دربرداشتهباشد.
- عمومیت داشتهباشد. بهزبان دیگر، بهاندازه کافی تعمیم یافتهباشد تا بتوان آن را برای توضیحدادن دامنه وسیعی از وقایع منحصربهفرد و مصادیق آنها به کاربرد.

| دیدگاه کمّی                                                 | دیدگاه کیفی                                     |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| سامانهای از ساختهای بههم پیوسته (متغیرها، مفاهیم و تعاریف). | فرایند کشف مقولات انتزاعی از میان دادههای تجربی |
| ساخت مدل های مفهومی میان پدیدهها                            | آگاهی از تعاملات میان مقولهها                   |
| پلی میان متغیرهای مستقل و وابسته                            | تعمیم تحلیلی دادهها، براساس تشابه ویژگیها       |

(نگارنده)

- ابطال پذیر باشد؛ راه را برای شکل دادن به آزمایش ها یا جمع آوری داده هایی که به شکل بالقوه قادر به حل کردن نظریه هستند، نبندد.
- موجز و ساده باشد؛ از فرض کردن نظام ار تباطات پیچیده باوجود نظامهای سادهتر جلوگیری کند.
- باروری<sup>۲۱</sup> داشتهباشد؛ واجد توانایی به وجود آوردن انبوهی
   از دلالتها در حوزههای مختلف باشد.
- شگفتی آفرین باشد؛ بتواند دلالتهای ناآشکاری را به عرصه ظهور رساند (Dimaggio,1995: 391).

ویژگیهای بالا، مواردی هستند که جدا از جایگاه فلسفی پشتیبان نظریه، باید به شکل عام در تمامی ساختهای توضیحدهنده، رعایت شوند تا ساخت مزبور، قابلیت مطرح شدن به تشابه یک نظریه را پیداکند. نکته دیگری که باید آن را پذیرفت این است که نظریه، راهی برای دیدن جهان یا فکر کردن به آن است و صرفاً بازنمودی انتزاعی از آن نیست. چراکه، در راهی گامنهاده شده که نظریه در ارتباطی تنگاتنگ با روش قرار گرفته که این امر، پژوه شگران را باردیگر با دشواری های ناشی از تأثیر پارادایم های روش شناسی روبه رو می سازد (Alvesson, 2000: 37).

براین اساس، دستکم سه نظر متفاوت درباره پاسخ به پرسش در زمینه سرشت نظریه، وجوددارد:

۱. نظریه بهمثابه رهنمود<sup>۲۲</sup>،

۲. نظریه بهمثابه روشنگری<sup>۳۲</sup>،

۳. نظریه بهمثابه روایت<sup>۲۴</sup>.

دیدگاهی که نظریه را نوعی رهنمود میداند، آن را در عمل، راهنمای گزینش اولیه دادههایی تلقیمیکند که برای صورتبندی هرگونه از پژوهش، اعم از کمّی یا کیفی، باید جمع آوریشوند. دیدگاه دوم، نظریه را ابزاری میداند که در طول فرایند پژوهش، محقق را در تحلیل دادهها یاریمیرساند و نهایت، دیدگاه سوم نظریه را محصول پژوهش بهشمارمی آورد (Kathleen, 1989: 536).

# نقش و جایگاه نظریه در پژوهش

بحث درباره نقش و جایگاه نظریه در پژوهش، موضوعی است که مستقیماً تحت تأثیر تعریف نظریه و پیرو آن جایگاه فلسفی و پارادایم پشتیبان این تعریف، قراردارد. هواداران پارادایم طبیعت گرا براینباورند که نیت علم، نظریه است (Kerlinger, 1979:15). آنان با تعمیم این مفهوم به حوزه روششناسی، هدف از پژوهش را تلاشی برای نظریهسازی واقعیت، بیانمی کنند. بدین منظور، نظریه سازی فرایند پسینی است که متشکل از ترکیب کردن، به هم آمیختن، هم آهنگ،

تعدیل و تسهیل کردن یافتههای تجربی ازطریق شکل دادن به مفاهیم انتزاعی قابل تعمیم است. دربرابر، طرفداران پارادایم مثبتنگر و پسامثبتنگر، نظریه را تأمین کننده مبانی مفهومی برای تمامی پژوهشها میدانند. آنان معتقدند که بدون وجود نظریهای هرچند تلویحی و ضمنی درباره حوزهٔ مورد پژوهش امکان کنش، منتفیاست. بدون وجود نظریه، آگاهی از نقطه شروع غیرممکن است (,Sharan داریدی آزمودن مفاهیم انتزاعی گرفتهشده از نظریهها با استفاده از دادههای تجربی بهپیشمی رود و هدف از آن تصحیح، تصدیق و تعمیم مفاهیم است.

# نظریه در معماری

اگر اندازهای بر واژه نظریه تأمل شود، این چنین دریافتمی شود که این واژه، تنها درصورت جدایی بین ذهن و عین قابلیت تحقق دارد. چراکه، نظرافکندن لازمه تأمل در چیزی از بیرون آن است. این، همان جداسازی سوژه و ابژهای است که در مباحث فلسفی جایگاه ویژهای دارد و بهعنوان خصوصیت اصلی عالم مدرن شمردهمی شود (انصاری، ۱۳۸۹: ۲۰).

دستهبندیهای متفاوتی برای نظریههای معماری مطرحشدهاست. *گریمور<sup>۵</sup>،* آنها را بهلحاظ وجوه کاربردی تقسیمبندیمی کند. یک سوی این تقسیمبندی، نظریههایی با وجوه کاربردی گسترده است مانند: نظریه نیوتون و در سوی دیگر آن، نظریاتی مانند: فضای فردی که قلمرو و محدوده شخصی را درزمره نظریههای باکاربری میانه بهحساب می آورد (Groat & Wang,2002:80).

نظریه معماری، خود موجودیتی مستقل از بحث نظریه را در سایر حوزههای دانش بشری دارد و باید آن را بهعنوان یک نظریه اولیه درنظر گرفت و تحلیل کرد (,Whiteman یک نظریه اولیه درنظر گرفت و تحلیل کرد (,Kipnis & Burdett,1992:158 تلاش می کند تا تردید آشفته و عمیقی را در ذهن مخاطب ایجادکند که آنچه را مخاطب بهعنوان نظریه در معماری پذیرفته آنگونه که میاندیشد، نیست (انصاری، ۱۳۸۹: ۲۳). وابستهدانستن نظریه معماری به نظریه در سایر حوزههای علوم، سببمیشود تا نقدهای فراوانی برای نظریههای معماری قائل شوند. درصورتی که، اگر موجودیتی مستقل از سایر حوزههای علوم برای آن درنظر گرفته شود، می توان مارک لیندر<sup>۲۷</sup>، در مقالهای باعنوان نظریه در معماری پدیدآورد. نظم است، معتقداست که نظریه در معماری یک گفتمان محدود است که منابع ایدههای آن برپایه رشتههایی جز

معماری از جمله: فلسفه، ریاضیات، جامعه شناسی استواراست. وی براین باور است که هیچ نظریه ای وجودندارد که معمارانه باشد (Whiteman, Kipnis & Burdett, 1992:167-169).

این بحث و جدل درباره اهمیتدادن و اصالتبخشی به نظریه در معماری و دربرابر، اصیلدانستن تجربه و حرفه در معماری و بیتوجهی به نظریه را میتوان نتیجه دو نوع دیدگاه و تناقض میان آنها یعنی خردگرایی و تجربه گرایی، دانست. یک راه تعریف کلیت نظریه در معماری، جداسازی آن به نظریات اثباتی و هنجاری است. نظریههای اثباتی بهسبب توان تشخیص پیوندهای علّی و امکان پیش بینی رفتارهای موضوع موردنظر پژوهش، سامانههایی توصیفی و تر رویههای علمی را دربرمی گیرند که عرفیاند و به قواعد کلی، تعلقدارند (گروک و وانگ، ۱۳۸۶ : ۸۷).

قوت نظریه هنجاری در این است که انگیزش لازم را برای اقدامات عملی مراحل طراحی پدیدمی آورد. گری مور، براین باور است که نظریههای اثباتی براساس قواعد تجربی، قابل آزمون هستند حال آنکه، نظریههای هنجاری مانند آنهایی که به طراحی عملی مربوطاند، تنها با معیارهای پذیرفتهشده حرفهای یا داشتن ویژگیهای دیرپاییِ قابل آزمون باشند (4) Moor, 1991:

جان لنگ، در کتاب" آفرینش نظریه معماری"، معتقداست که حوزه نظریه های هنجاری، برای کار عملی و معماری طراحی اعتمادپذیری کمی دارد. این درحالی است که وی، تمرین پژوهش های عملی و معماری را برمبنای چارچوب نظری اثباتی بهروشنی مشخص نکردهاست. لنگ، نظریه اثباتی را آن نظریهای میداند که جدا از ارزش داوری بوده و از سمت گیری خاص دوری کند، به تحلیل های جایگزین توجه کرده و قوانین روشن علمی را در مشاهده و تحلیل مدنظر داشته باشد (لنگ، ۱۳۸۱: ۲۲).

#### نظریه پردازی در پژوهش طراحی معماری

تا این اواخر، رشته طراحی افزودهای بر هنر، معماری و صنایعدستی بود. با تبدیل طراحی به رشتهای صنعتی، جدول ۳. مراتب نظریه در معماری و ویژگیهای آنها

مسئولیتهایی پدیدآمد که رشته مطالعات طراحی بهتازگی شروع و به آنها، توجه کردهاست. افزون براینکه، پیچیدهشدن جوامع و افزونی نیازهای فضایی، افزایش اهمیت کار طراحی معماری و همگانی شدن جایگاه آنها را در پیداشتهاست. جایگاهی که زمانی درخور نخبگان و افرادی ویژه بود که با کانونهای قدرت مادی و سیاسی درار تباط بودند. لیکن اکنون، این کار به وظیفه و پیشه بسیاری از دانش آموختگان رشتههای معماری تبدیل شده و به همان اندازه هم، نیاز مند اصول و قاعده پردازی و نظریه سازی شده است.

طراحی امروزه، درحال تبدیل به رشتهای جامع و عمومیت پذیر شدهاست. نظریه عمومی در معماری باید از نظریههای کاربردی<sup>۲۸</sup> و برنامههای عملیاتی پشتیبانی کند. تاکنون، بسیاری از نظریات طراحی دربرگیرنده موقعیتهای بالینی یا نظریات زمینهای بودهاست که با شیوه استقرائی گسترشیافتهاند. این امر ضروری است لیکن، برای نوع پیشرفتی که مدنظر این پژوهش است، بسندهنیست.

یکی از معضلات عمیق در پژوهش طراحی، ناکامی در بسط و ایجاد نظریه زمینهای برمبنای کار طراحی است. درواقع، طراحان بیشتر کار طراحی را با پژوهش اشتباهمی گیرند. بعضی از طراحان و معماران، بهجای بسط نظریه از کار طراحی به واسطه مرتبط سازی و تحقیق استقرائی، به سادگی استدلال مي كنند. استدلال آنان اين است كه عمل طراحي، همان پژوهش درباره طراحی است و پژوهش مبتنی بر عمل فىنفسه، نوعى نظريهسازى است. نظريه طراحى با دانش ضمنی ۲ و تجربی عمل طراحی، یکسان نیست. حال آنکه، دانش تجربی در تمامی رشتههای عملی مهم است. اشتباه گرفتن دانش ضمنی با دانش طراحی بهمعنای مغالطه دو نوع مقوله متفاوت بایکدیگر است. دانش ضمنی، دانشی مبتنی بر تجربه و کاربردی است. نظریه به چیزی فراتر از این نیاز دارد. *مایکل پولانی*<sup>.۳</sup> دراینباره مینویسد «به نظر من، ما دلایل معقولى براى عينىتر قلمدادكردن دانش نظرى نسبتبه تجربه بیواسطه داریم. یک نظریه چیزی فراتر از شخص خود من است. می توان آن را به مثابه یک نظام، نظامی از قوانين مطرح كرد.» (Polonyi, 1974: 95) .

| هدف نظريه                                     | روش اساسی    | راهبرد                             | پايە     | جهتگیری | مراتب نظريه         |
|-----------------------------------------------|--------------|------------------------------------|----------|---------|---------------------|
| شناسایی روابط علّی و امکان<br>پیشبینی پدیدهها | قياسى        | ابتدا نظريه بعدپژوهش               | عقلى     | اثباتی  | نظریه بر پایه برهان |
| درک بهتر ماهیت فرایند طراحی                   | استقرا       | ابتدا پژوهش بعد نظريه              | تجربى    | اثباتی  | نظریه بر پایه تجربه |
| ارائه وضع مطلوب                               | اقناع احساسي | ابتدا پژوهش بعد نظریه<br>سپس تجربه | آيندهگرا | هنجارى  | شبه نظريه           |

(نگارنده)

مطالعه تطبيقی مفهوم روش شناسی و نظريه از منظر بژوهش های کمی و کیفی با تأکید بر نظریه پردازی در کم پژوهش معماری

استنلی فیش"، نظریه معماری را امری جداگانه از عمل نمی داند بلکه نظریه را بهصورت گفتمان عمل و یا بیان عمل مى خواند (Fish, 1989: 329). وى معتقد است كه نظريه نمی تواند هدایتگر تجربه و عمل باشد. جان لنگ نیز، نظریه در معماری را ازجنبه جهت گیری، به نظریه های اثباتی و هنجاری بخش بندی می کند (لنگ،۱۳۸۱: ۳۷). وی، نظریه اثباتی را نظریهای میداند که مبرا از ارزش داوری بوده و از سمت گیری خاص دوری می کند. اما، نظریات هنجاری نه تنها براساس ضوابط شیوهمند آزمون تجربی نه درمعنای دقیق، قابل اثبات هستند، و نه بهطور شيوهمند قابل ابطال. همچون نظریات معماران بزرگی مانند *رابرت ونتوری <sup>۳۲</sup> ک*ه می گوید «کم، کسالت آور است» و میسواندر روهه <sup>۳۳</sup> که بیان می دارد «کم، بیش است» (ایرانمنش،۱۳۸۴: ۱۸). پل جانسون، به تمایز یا مرزبندی مهمی در حوزهٔ کلیت نظریه های معماری اشارهمینماید. از آنجاکه نظریههای اثباتی، روابط علت و معمولی را با هدف پیشبینی آینده شناساییمیکنند و از عصر روشنگری تأکید براین نوع نظریهها تحت تأثیر علوم طبیعی قرارگرفتهاست، بر تصور عمومی از تئوری نیز، تأثیر گذار بودهاند. این نظر جانسون که نظریه معماری بهدلیل کار کرد اقناع کننده تئوری است، در محدوده دیدگاه وی معنادار است. بهنظرمیرسد این ایده نکتهای باارزش برای تحقیق باشد چراکه می توان با آن، امکان تبیین اصول تشکیلدهنده نظریههای معماری را ایجاد کرد (گروک و وانگ، ۱۳۸۶: ۸۴). جانسون در کتاب خود، بیان می کند «دل مشغولی همیشگی من درمورد آنچه باعنوان نظریههای معماری می شنوم، می خوانم و می بینیم این است که ممکن است دراساس نظریه نباشند، قابلیت تعمیمهای کلی و جامع دربارهٔ معماری، مرا به این نتیجه رساندهاست که نظریه به چیزی گفتهمی شود که بیشتر با استدلال و ایده پردازی، امتناع دیگران را نسبتبه باورها و ارزشهای خاص هدف قراردهد.» (Johson, 1994: 35)

برای نمونه، نظریه مکان دیوید کنتر<sup>۳۴</sup> که در ادبیات طراحی محیط مشهود است، به این نکته اشارهمینماید که، محیطهای کالبدی بهدلیل تعامل سه عامل اصلی اهمیتدارند. از، مکان کالبدی، فعالیتی که در آن بهوقوعمی پیوندد و معنایی که از وحدت مکان و فعالیت دریافتمی شود. این سه همراه هم مؤلفههای مکان، خواندهمی شوند.

نسبیت<sup>۳۵</sup> نیز، در کتاب خود به بررسی و جمعآوری نظریههای تئوری پردازان بین سالهای ۱۹۶۵ تا ۱۹۹۵ در حوزه طراحی و معماری پرداختهاست. وی، بیان می کند که با بررسی نظریههای این دوره، می توان تقسیم بندی حوزههای مختلف را در ساخت، معنا، تاریخ، فلسفه و شهر به جریان های فکری پست مدرنیزم، ساختار شکنی، پدیدار شکنی، پساساختار گرایی و فمنیسم ار تباط دارد. وی از این میان، به معماران معاصری همچون: تادائو آندو<sup>37</sup>، ژاک دریدا<sup>۳۷</sup>، پیتر آیزنمن<sup>۲۸</sup>، آلدو روسی<sup>۳۹</sup> و کریستیان نوربرگ شولتس<sup>۴</sup> اشاره کرده و نظریههای آنان را بررسی کردهاست.

گریمور هم، نظریه را «مجموعهای از مفاهیم مرتبط میداند که پدیدههای قابل مشاهده را با ارجاع به مفاهیم غیرقابل مشاهده و انتزاعی تبیینمی کند.» (گروک و وانگ، ۱۳۸۶: ۸۰). تأکید او بر نظریههای تحقیق، محیطرفتار است.

سال ۲۰۰۷، وندی ون<sup>۱</sup> چار چوبی را برای تئوری پردازی و طرح پژوهش<sup>۱۵</sup>. ارائه داد که به نحوی با چار چوبهای دیگر مشابهت و اندکی هم، تفاوت دارد. وی، در کتاب خود ادعامی کند که رسالت اصلی اندیشمندان در یک رشته کاربردی آن است که از یک طرف پژوهشی را انجام دهند که دانش علمی را در آن حوزه بالابرند و از طرف دیگر، آن دانش را برای حل مسائل در عمل به کار گیرند. اندیشمندان در حوزه هایی کاربردی نظیر معماری و مهندسی، باید این رسالت را سرلوحه کار خود قراردهند (که Van de Ven, 2007, 55). بنابر آنچه گفته شد ون دی ون مدعی است که پژوهش تئوری پردازی باید هم به قلمرو آکادمیک و هم به گسترهٔ عمل متعهدباشد.

## نتيجهگيرى

نسبت میان نظریه و روش در رویکرد کمّی و کیفی نسبتی خطی است. اولی نظریه را ملزم بر پژوهش میداند و دومی پژوهش را مقدم بر نظریه قلمداد میکند.

در ساحت دانش اندوزی تجربی ،علاوه بر روش که عهدهدار هدایت و کنترل پروژههای پژوهشی است، مفهوم دیگری نیز وجود دارد که تامینکننده انسجام بدنه دانش است. این مفهوم که نظریه نام دارد در ارتباطی تنگاتنگ با روش قرار دارد. نیت نظریه، ساده کردن واقعیت برای فهم بهتر آن است اما ماهیت نظریه، به عنوان جزئی از اجزاء نظام دانشاندوزی تجربی، خود متاثر از رویکرد روششناسانهای است که در روند یک پروژه پژوهشی اتخاذ می گردد.

از آن جا که دانش طراحی تا حدی در عرصه عمل رشد میکند، دانش طراحی و پژوهش طراحی با یکدیگر همپوشانی دارند. فرایند طراحی از پرسشی آغاز و به پاسخی ختم میگردد. 120

در خصوص اینکه آیا معماری خود تحقیق است یا خیر نظرات متباینی بیان شده است برخی از معماران، معتقدند طراحی به هیچوجه تحقیق نیست، زیرا طراحی واقعیت را تولید می کند و تحقیق واقعیت را کشف کند در مقابل برخی دیگر اعتقاد دارند که فعالیت طراحی را میتوان با الگوهای ریاضی تبیین کرد از دیدگاه آنان فعل طراحی شبیه کار پرداز شگری است که از یک سو اطلاعاتی را دریافت می کند و از سوی دیگر فرمی را بیرون می دهد.

میان طراحی و تحقیق نمیتوان دیواری نفوذ ناپذیر کشید و از طرفی نمیتوان معماری را عملی ریاضیوار و کاملاً نظاممند تلقیکرد. طراحی با نظریه و تحقیق درآمیخته است. وجه دیگر نسبت نظریه با معماری تحقیق درباره طراحی است بعبارت دیگر گاهی خود فرایند طراحی موضوع تحقیق واقع میشود. این کار ممکن است اهداف مختلفی داشته باشد اما میتوان دو هدف کلی را مطرح کرد:

۱) شناسایی مسیر طراحی بهمنظور دستیابی به نحوه عمل جعبه سیاه ذهن تا بتوان براساس آن طراحی را بهبود بخشید و بر احتمال توفیق آن افزود.

۲) شناسایی مسیر طراحی به منظور آموزش پذیر ساختن آن.

از سوی دیگر ماهیت رشته معماری در میان دو جریان خردگرایی و تجربهگرایی شکل میگیرد و معماری بعنوان یک مهارت و حرفه که نشانگر نوع نگاه آدمی به شیوه زیست و فضای زیستی میباشد به دو سوی امور مسائل ذهنی و عینی توجه دارد.

تفکر انتقادی و تحقیق نظاممند مبنای نظریه را تشکیل میدهند. پژوهش ابزارهایی را در اختیارمان قرار میدهد که به تفکر انتقادی و تحقیق نظاممند اجازه میدهد پاسخها را از میدان عمل بیرون بکشند. از طریق نظریه و الگویی که نظریه ارائه میکند آنچه را که طراح معمار میداند با آنچه که را انجام میدهد مرتبط میسازد.

عدهای از صاحبنظران معتقدند که نظریه معماری، خود موجودیتی مستقل از بحث نظریه در سایر حوزههای دانش بشری دارد و باید آنرا بعنوان یک نظریه اولیه در نظر گرفته و مورد تحلیل قرار داد. نوشتن و نشر از ابزار اصلی پرورش نظریه در رشته معماری است. نوشتن در حوزه معماری هم نیاز به علم فلسفه دارد و هم تسلط به ادبیات و همچنین تکنیک و البته نگارش درباره معماری و طراحی خود نیاز به فراگیری دارد. وابسته دانستن نظریه معماری به نظریه در سایر حوزهها موجب گردیده که نقدهای فراوانی به نظریه معماری وارد شود در مورتی که اگر موجودیتی مستقل برای آن قایل شویم و بنیانها و اصول خاص آن را پی بریزیم میتوان جایگاه مناسبی برای نظریه معماری پدید آورد. اهمیت دادن و اصالت بخشی به نظریه از یک طرف و بیتوجهی به نظریه و اصیل دانستن تجربه و حرفه در معماری را میتوان محصول جدال آشکار و دیرینه میان خردگرایی و تجربه گرایی دانست با پذیرش تقسیم بندی تجربه و خرد، اغلب معماران نظری بر هر دو این نگرشها دارند با اصولی که هدایتگر عمل است و تجاربی که تأیید کننده صحت چنین عملی بوده و پشتوانه آن به شمار میآید. بنابراین میتوان آنها را دارای رویکرد دو وجهی عمل گرا – خردگرا بر شمرد. از این رو معماری را نمیتوان فارغ

پىنوشت

1- Atheoretical Research

2- Bryan Lawson

3- Jon Lang

4- W.Kruft

5- M.Heys

6- Johnson

7- Preze-Gomez

۸- یکی از اشتباهات رایج در گزارشهای تحقیقاتی، به کارگیری نابجا و گاه جابه جایی دو اصطلاح روش شناسی (methodology) و روش(method) است. این دو واژه به هیچرو قابل استعمال به جای یکدیگر نیستند چرا که روش شناسی، به ساده ترین بیان، به معنی مطالعه مجموعه روش ها است در حالی که روش به سادگی عبار تند از راهکاری است که برای مطالعه یک موضوع خاص به کار گرفته می شود.

- 9- Quantitative methodology
- 10- Qualitative methodology
- 11- Pragmatistic
- 12- John Dewey (1859-1955)
- 13- William James (1842-1910)

۱۴- grounded theory هرچند روش معروف «نظریه برآمده از زمینه» را آنسلم اشتراس (Anselm Strauss) و ژولیت کربین (Basics of Qualitative) در اثر معروفشان با عنوان اصول پژوهش کفی: رویهها و شگردهای نظریه برآمده از زمینه (Juliet Corbin) در اثر معروفشان با عنوان اصول پژوهش کفی: رویهها و شگردهای نظریه برآمده از زمینه (Juliet Corbin) در اثر معروفشان با عنوان اصول پژوهش کفی: رویهها و شگردهای نظریه برآمده از زمینه (Juliet Corbin) در اثر معروفشان با عنوان اصول پژوهش کفی: رویهها و شگردهای نظریه برآمده از زمینه (Juliet Corbin) در اثر معروفشان با عنوان اصول پژوهش کفی: رویهها و شگردهای نظریه برآمده از زمینه (Research: Grounded Theory procedures and Techniques جدی ای بر این اثر وجوددارد که دربرگیرنده نقطه نظراتی روشنگر درباره ارتباط سرشت این روش نظاممند پژوهشی با روش شناسی کمی می توان به مقاله جرج اگن (Georg Allan) با عنوان "نقدی بر به کارگیری نظریه برآمو از زمینه" بهمثابه یک روش پژوهشی می بودن به مقاله جرج اگن (Acritique of using grounded theoty as a research method روش پژوهشی برآمو با زمینه برآمو از زمینه" بهمثابه یک (می پژوهشی بنه بنه برآمو از زمینه به منابه یک می برای می به می به کارگیری نظریه برآمو از زمینه" بهمثابه یک روش پژوهشی همی با یون "نقدی بر به کارگیری نظریه برآمو از زمینه" بهمثابه یک روش پژوهشی وی بنگریه برآمو از زمینه " بهمثابه یک روش پژوهشی هری بنگرید به می به کار گیری به کار گیری نظریه برآمو از زمینه" بهمثابه یک روش پژوه بنگرید به است.

Brewer, j. & Hunter, A.(1989). A synthesis of styles sage library of social Research, Multi method Research .(175). California: sage.

۱۶- از دیدگاه یونگ اندیشیدن(Thinking) یکی از چهارکنشی است که در سطح ذهن آگاه بهوقوعمی پیوندد. سه کنش دیگر عبارتند از: حسکردن(Sensing)، احساسکردن (Feeling) و شهود (Intuition). درباره انواع شیوههای اندیشیدن بنگرید به طراحان چگونه میاندیشند نگاشته برایان لاوسون و ابهامزدایی از فرآیند طراحی ترجمه حمید ندیمی، دانشگاه شهید بهشتی ۱۳۸۴. 17- Pattern

- 18- Craft
- 19- W. Edwards Deming
- 20- What question
- 21- Fertility
- 22- Theory as prescription
- 23- Theory as enlightenment
- 24- Theory as narrative
- 25- Gary Moor
- 26- Kipnis
- 27- Mark Linder
- 28- Application
- 29- Tacit knowledge
- 30- Michael Polanyi
- 31- S. Fish
- 32- R. Venturi
- 33- Mies Vander Rohe
- 34- Daivid Kenter
- 35- Kate Nesbitt
- 36- Tadao Ando

37- Jacques Derrida
38- Peter Eisenman
39- Aldo Rossi
40- Christian Norberg – schulz
41- Van de Ven

42- Building theory and research

#### منابع

- ایرانمنش، محمد.(۱۳۸۴). جستارهایی در تعریف، شرح و مراتب نظریه، صفه، (۴۱)، ۲۰-۴.
   انصاری، حمیدرضا.(۱۳۸۹). جستاری در نظریه معماری و مراتب آن، نشریه هنرهای زیبا، (۴۱)، ۲۸-۱۷.
   فی، برایان.(۱۳۸۳). پارادایم علوم انسانی، ترجمه مرتضی مردیها، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.
- بنت، براد. آرمسترانگ، چوبی.(۱۳۷۹). **آموزش معماران**، ترجمه سلطانزاده، هرندی و ...، تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی.
  - پوپر، کارل ریموند. (۱۳۷۰). منطق اکتشافات علمی، ترجمه احمد آرام، تهران: سروش.
- چینگ، فرانسیس د.ک.(۱۹۹۰). طراحی فرآیندی خلاقه، ترجمه قندهاری، هورداد. مجله علمی پژوهشی صفه، (۸-۶)، ۱۰۰-۹۲.
- کالویناس. هال و ورنون جی. نوردباری.(۱۳۷۵). مبانی روان شناسی تحلیلی یونگ، ترجمه محمدحسین مقبل، تهران: جهاد دانشگاهی تربیت معلم.
- گروک، لیندا و وانگ، دیوید.(۱۳۸۶)**. روشهای تحقیق در معماری،** ترجمه علیرضا عینیفر، تهران: دانشگاه تهران.
  - لاوسون، برایان.(۱۳۸۴). **طراحان چگونه میاندیشند،** ترجمه حمید ندیمی، تهران: دانشگاه شهید بهشتی.
    - لنگ، جان.(۱۳۸۱).**آفرینش نظریه معماری** ، ترجمه علیرضا عینی فر، انتشارات دانشگاه تهران.
- Alvesson, M. & Deetz, S. (2000). Doing Critical Management Research. London: Sage Publications.
- Best, J.W. & Kahn, J.V. (1993). Research in Education. San Francisco: Jossey Bass Publishers.
- Dimaggio, P.J. (1995). "Comments on What Theory is not", Administrative Science Quarterly.
   (40). 391-410.
- Eisenhardt, K. M. (1989). "Building Theories from Case Study Research". Academy of Management Review. (14). 520- 532.
- Fish, S. (1989). Doing What Comes Naturally: Change, Rhetoric and the Practice of Theory In
   N.C. London: Durham, Literary and Legal Studies Duke University Press.
- Groat, L. & Wang, D. (2002). Architectural Research Method. London: John Wiley & Sons Ltd.
- Heys, K.M. (2000). Architecture Theory since 1968, Mass, Cambridge: MIT Press.
- Johnson, P.A. (1994). The Theory of Architecture: Concepts, Themes and Practices. London: John Wiley and Sons Ltd.
- Kerlinger, F.N. (1979). Behavioral Research: A Conceptual Approach. Philadelphia, PA: Holt, Rinehant, and Winston, Inc.
- Kruft, H.W. (1994). A History of Architectural Theory: From Vitruvious to the Present. New York: Princeton Architectural Press.
- Lang, J. (1987). Creating Architectural Theory: The Role of Behavioral Sciences in Design.
- New York: Van Nostrand Reinhold.
- Lawrence, W. (2000). Social Research Methods: Qualitative and Quantitative Approaches. Boston: Allyn & Bacon.

- Mildred , L. (2000). Palten, Understanding Searches Methods: An Overview of the Essentials, Pyrczac, LA.
- Moore, G. T. (1991). "Linking Environment Behavior and Design Theories: Framing the Debate" In EDRA. (22). 4-18.
- Nesbite, K. (Ed). (1997). Theorizing a New Agenda for Architecture: An Anthology of Architectural Theory. 1965-1995, New York: Princeton Architectural Press.
- Polonyi, M. (1974). Personal Knowledge. Chicago: University Of Chicago Press.
- Preze-Gomez, A. (1983). Architecture of Humanism. A Study in History of Tastes. (second edition). London: Architectural Press.
- Sarantakos, S. (1998). Social Research, Chals Sturt Up, Palgrave Macmillan. South Yarra Australia.
- Sharan, B. M. (1998). Qualitative Research and Case Study Applications in Education. San Francisco: Jossey – Bass Publishers.
- Simon, H. (1982). The Sciences of the Artificial. (second edition). Cambridge, MA: MIT Press.
- Strauss, A. & Corbin, J. (1990). Basics of Qualitative Research: Techniques and Procedures for the Developing Grounded Theory. London: Sage Publications.
- Van Aken, J.E. (2005). "Valid Knowledge For The Professional Design Of Large And Complex Design Process", **Design Studies**. (26). 379-404.
- Van de Ven, A.H. (2007). Engaged Scholarship: A Guide for Organizational and Social Research. London: London University Press.
- Whiteman, J. Kipnis, J. & Burdett, R. (1992). Strategies in Architectural Thinking. Cambridge: MIT Press.

# A Comparative Study of Methodology and Theory from the Perpectives of Quantitative and Qualitative Researches Focusing on Theorization in Architecture

Niloufar Malek\*

# Abstract

Scholars believe that those who want to theorize should possess two types of specialized knowledge: knowledge of a phenomenon about which they want to theorize and knowledge of methodologies of theorization. Codifying the method of research is a separate branch of science which is called methodology. Methodology is a knowledge which focuses on processes and tools applied in the system of knowledge accumulation and the procedures of applying it. This knowledge can be considered as the translation of a paradigm's principles into the language of research methodology. Accordingly, two main approaches to methodology, that are quantitative and qualitative, can be distinguished. On the other hand, theory, in its most fundamental form, is a kind of model. Theory was created when man used logic instead of myth in confrontation with realities and tried to discover cause and effect relations between phenomena. Moreover, theory summarizes the past, animates the present and elucidates the future. Nowadays, each scientific discipline needs an appropriate definition of theory and the field of architecture is not an exception. Architects and designers face with theory in different fields but, comparing with other disciplines, the scope and borders of theory in architecture are not very clear. The application of theory in architecture requires an exact and deep knowledge of theory and paying attention to its characteristics.

By a comparative-analytical investigation of the subject and studying the books, articles and authentic sources in the fields of methodology and theorization, this article aims to explore two key concepts of method and theory in applied researches and elucidate various meanings of the two concepts from quantitative and qualitative perspectives. Furthermore, it investigates the characteristics of architecture theory in order that the features of theory in architecture are understood better.

**Keywords:** quantitative methodology, qualitative methodology, theory, architecture design, theorization in architecture

\* Assistant Professor, Faculty of Architecture and Urban Planning, Art University of Isfahan, Iran

8

Received: 2012/4/18 Accepted: 2012/11/28

# Nature and Architecture in Islamic Ontology A survey on traditional houses of central plateau of Iran with emphasis on four houses in Yazd, Naeen and Kashan

Samira Adeli\*

#### Abstract

Trying to propose a harmonious interaction between human and Nature, new ontological theories have been developed in the course of recent decades, resulting in different approaches to nature in architecture. The multiplicity and variety of these theoretical and practical frameworks is a definite confirmation of the unclear understanding of Nature and its interaction with architecture.

This paper addresses the question what is the true interaction between Nature and the built environment? Clarifying such a relationship between Nature and architecture, different aspects of Nature's manifestation in the built environment and architectural approaches to Nature will be explored both in theoretical and practical points of view. Investigating Islamic doctrine via deductive argument, it is going to be proven that the quality of architecture depends on the quality of its relation to Nature at different levels and aspects. Accordingly, different types of Nature manifestation and architectural approaches to Nature will be presented. Achieving this aim, the approaches of Iranian traditional architecture will be studied by concentration on four houses in Kashan, Naeen and Yazd and using the ground-based method of research.

As a result, this paper is going to emphasize the all-embracing presence of different aspects of Nature through two fundamental architectural notions, i.e. perfection and harmony.

Keywords: nature, architecture, Islamic ontology, Iranian traditional houses

<sup>\*</sup>Lecturer, Saba Art and Architecture Faculty, Shahid Bahonar University, Kerman, Iran

# A Comparative Study of Epigraphs Early Issues of *Vaghaye' Etefaghieh* and *Dolat Ellieh Iran* Newspapers

Elaheh Panjehbashi\* Abolghasem Dadvar\*\*

### Abstract

*Vaghaye' Etefaghieh* and *Dolat Ellie Iran* are among the most important newspapers of Iran in Qajar time. These newspapers had the official epigraph of Iranian government in that time which shows their importance and official status. Two great artists of Qajar period, that are Mirza Aligholi Khoui, the popular and prolific artist of that time and Mirza Abulhasan Khan Ghafari (Sani' al-Molk) illustrated the epigraphs of *Vaghaye' Etefaghieh* and *Dolat Ellie Iran*.

By introducing the artists of the two newspapers and the newspapers from visual aspect, the authors of this article try to demonstrate the visual similarities and differences between the epigraphs of these newspapers via emphasizing their visual values which is the aim of this research. What is investigated in this research is the importance of Qajar newspapers and the decorations around the official emblem of the government so that the quality and delicacies of images and patterns around the emblem of Lion and Sun have been illustrated differently. Accordingly, the questions of this research are as following:

How has the harmony in the decorative space around the emblem of Lion and Sun been designed?

What are the differences and similarities between the epigraphs of *Vaghaye' Etefaghieh* and *Dolat Ellie Iran* newspapers?

The research methodology in this article is descriptive-historical and the data of this research is gathered by using library sources such as written documents and artistic works of that period. Finally, it is concluded that the epigraphs of the two newspapers were creative and affected by the incidents of the newspapers. Moreover, the works of Mirza Aligholi Khoui are popular whereas Sani' al-Molk's works are official and courtly.

Keywords: epigraph of *Vaghaye' Etefaghieh* newspaper, epigraph of *Dolat, Ellie Iran* newspaper, lithography.

<sup>\*</sup> Ph.D. Candidate, Faculty of Art, Alzahra University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Faculty of Art, Alzahra University, Tehran, Iran

6

Received: 2012/4/29 Accepted: 2012/11/28

# The Influence of Animal Motifs of Sassanid Textiles on the Designs of Transoxiana Textiles

Hossein Mehrpouya\* Zahra Dehghani\* Hamid Aalinezhad\*\*\*

#### Abstract

The art of Sassanid period is considered as the last stage of ancient Persian art. Animal motifs in Sassanid art have been identified as an important characteristic of Persian art because of their beauty and symbolic meanings. In the survey of Transoxiana's art, the special influence of Sassanid art is quite remarkable. Imitation of various Sassanid designs, especially animal motifs, was common in the textiles of this area. Therefore, the main questions of this research are about the exchange of animal motifs and the reasons behind such common artistic themes between the artists of this region.

The works of Persian art brought to the Transoxiana through different ways such as political, religious, cultural and commercial, created a number of common designs and motifs. In order to demonstrate the effects of animal motifs of Sassanid art on Transoxiana textiles, after reviewing special physical features and symbolic meanings of animal motifs used in Sassanid art, the reasons for the transfer and effectiveness of such motifs are investigated analytically. Moreover, comparing the obtained samples and explaining their similarities and differences, it is concluded that these motifs were transferred to this area through the Silk trade Road and were welcomed due to religious communalities existed between the residents of this region and Persian people. Finally, it can be said that the designs used in Transoxiana's textiles have been under the direct influence of Sassanid art with a few differences.

Keywords: Transoxiana, Sassanid textiles, symbolic motifs, animal motifs

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art and Architecture, University of Sistan Baluchestan, Zahedan, Iran

<sup>\*\*</sup> M.A. Student, Faculty of Art and Architecture, University of Sistan Baluchestan, Zahedan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> M.A. of Philosophy of Education, University of Shiraz, Iran

# A Study of Interactions between Iranian and Chinese Painting in 12th-14th Centuries

#### Mansour Hessami\*

### Abstract

It is said that Persian painting has always been under Chinese influence after first and second Mongol invasions in thirteenth century (A.D) when Mongol empire was established in Persia. There is no doubt in the lack of artistic and cultural background of Mongols and the influence of Chinese on them. We have also heard of the arrival of Chinese artists with the Mongol governors in Iran but little has been said about how much Chinese art influenced Persian painting. On the other hand, the taste of Mongol conquerors was gradually formed or, better saying, corrected by Persian art and culture. There is not much research about the characteristics of Chinese painting during the Yuan dynasty and the origin of Chinese elements in Persian painting. Exploring these issues, we try to clarify the image of Mongol period. We will focus on the bilateral artistic relationship between Iran and China via looking at some manuscripts of Tabriz School to mention their mutual influence. Among these samples we can name: The Great Shahnameh, Jame' al-Tawarikh by Rashidoddin Fazllollah, Manafe' al-Haywan by Ibn Bakhtishu, Kellila va Demna and some Chinese examples from Sung and Yuan periods such as Kaoku Ming, Li Tang, Chaopu Chu, and some more. Our research shows that Persian art has influenced mutually Chinese art in this era. The research method in this article is comparative and qualitative based on a descriptive-analytical view.

Keywords: Persian painting, Chinese painting, Mongol era, 12th-14th centuries (A.D)

\* Assistant Professor, Faculty of Art, Alzahra University, Tehran, Iran

4

Received: 2012/4/28 Accepted: 2012/11/28

# Intertextual Comparison of Shahrokhi's Illustrated "Meraj Nameh" and Dore's Paintings of Dante's "Devine Comedy"

Neda Vakili\* Asghar Javani\*\*

#### Abstract

Dante's *Devine Comedy*, the greatest European literary work of Middle Ages (1300.A.D), and *Meraj Nameh* (a description of Prophet Muhammad's Ascension written in prose) are regarded as two examples of a spiritual journey to the hereafter. The creation of such works which resulted from religious and ethnic beliefs in the two Western and Eastern cultures has always inspired artists (poets, authors, and painters) throughout different eras. Gustave Dore's illustrations of Dante's *Devine Comedy* in the West and images of the illustrated version of Shahrokhi's *Meraj Nameh* in the East can be considered as comprehensive expressions of Passage phases and description of events in such works. Since the most important references in the mentioned pictures and illustrations are intertextual (narrative – visual) ones - also known as intersemiotic translation- a question raised here is whether it is possible to discover the similarities between the two mentioned works through intertextual reading and comparison of the pictures.

With the assumption of the influence of the Eastern literature–especially *Resaleh Merajieh*– on Dante (as researchers believe) and applying an indirect contrastive– intertextual approach, the present study attempts to introduce and compare the similar pictures from an intertextual– narrative viewpoint.

Previous studies indicate the existence of pictures with similar themes and contents in various phases of the journey such as the prologue, the Hell and the Heaven in the two works which, though similar in content and theme, take different imaginary viewpoints in their manifestation due to basic cultural differences.

**Keywords**: Ilustration, miniature, Dante's *Devine Comedy*, Shahrokhi's *Meraj Nameh*, intertextual

<sup>\*</sup>M.A. Student, Faculty of Visual Arts, Art University of Isfahan, Iran

<sup>\*\*</sup>Assistant Professor, Faculty of Visual Arts, Art University of Isfahan, Iran

Received: 2012/8/5 Accepted: 2012/11/28

# Phenomenological Evolution of Calligraphy in a Semiotic Point of View

Case study of five texts

Mohammad Hatefi\* Hamid Reza Shairi\*\*

#### Abstract

Semiotics is a theory and method which helps us to analyse the creation of meaning and signification in texts by using discourse analysis. The aim of this paper is to explore the semiotic and phenomenological discourse analysis of the visual/verbal interaction in calligraphies. The hypothesis of this research is that any interaction should be meaningful in the framework of the discourse and, regarding the problem of identity, it will necessarily be a tentative relationship. As a conclusion, it can be understood that the text, relying on its material capacity, has changed the situation of the self/other by creating a new pictorial semiosphere and thus there happens a revolution in the relationship between word and image (visual and verbal elements) of the calligraphy in the new world of the text. The research offers us new theoretical frameworks which help us to go beyond the borders of the theory of Kress and van Leeuwen about the motivational character of the signs in the interest of Paris School point of view. Besides that, we can combine the Discursive Systems of Landowski theory with the Somiosphere theory of Lotman and claim that discursive system is another name for semiosphere and vice versa. Finally, the research affirms the view of Lyotard about the anti-discursive character of the 'image' which plays a great role in the world of text for creating an accidental discourse via playing the role of the 'other' in front of the 'text'.

Keywords: phenomenology, discourse analysis, interaction, visual system, verbal system

<sup>\*</sup> PhD, Faculty of Humanities, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup>Associate Professor, Faculty of Humanities, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

2

Received: 2012/5/6 Accepted: 2012/11/28

# A Comparative Study of the Similarities between the Ceramics of the Later pre-Islamic and Early Islamic Periods in Iran

Abbas Akbari\* Mahboubeh Hosseini Yazdinejad\*\*

#### Abstract

The ceramic art of Iran in early Islamic period followed the same way as the historical periods of Iran before Islam (Parthian and Sassanid). Arab's poor knowledge of art caused them to enjoy the fruits of cultural and artistic heritage of their conquered realms. Since their religion inhibited them from eating and drinking in golden and silver dishes, they inclined to use ceramic dishes. They also enjoyed the fruits of ceramic art of pre-Islamic periods in Iran. Hence, a lot of ceramic works of early Islamic period in Iran have been affected by the art of pre-Islamic periods and consequently the similarities between these works resulted in some misunderstandings about the two periods. Therefore, it is necessary to shed light on the similarities between the potteries of the pre-and-after Islamic periods in Iran. It is also necessary to find out the portion of Iranian ceramic art in the success of Muslim ceramic artists all over the world. The present paper tries to investigate the subject analytically and descriptively by using library sources and historical methods. In this article, by Iran we mean the ancient Iranian Empire (particularly Parthian and Sassanid periods), not contemporary Iran with its geographical and political borders.

Keywords: Sassanid, Parthian, ceramic, Islamic ceramic

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art and Architecture, University of Kashan, Iran

<sup>\*\*</sup> M.A. Faculty of Art and Architecture, University of Kashan, Iran

Received: 2011/11/14 Accepted: 2012/4/9

# The Effect of Sassanid Pictorial Traditions on Shiraz School Miniature in Al-e Inju Era

Gholamreza Hashemi<sup>\*</sup> Aliasghar Shirazi<sup>\*\*</sup>

#### Abstract

Fars region, both in pre-Islamic and Islamic periods, was a center for government and consequently for culture and art. This matter caused the growing and improvement of book illustration in this region. There are various illustrated manuscripts in Shiraz School in different periods that prove this. Considering produced manuscripts in this region which are independent of eastern Iran pictorial traditions, the question is: how can be the effect of pre-Islamic pictorial art as an imagery tradition observed in this area? The purpose of this article is to find similar aspects between pre-Islamic imagery tradition and illustrated Shahnama of Al-e Inju in the Fars region. In this article, first, we have had a short survey of picture and book illustration in some of the books of Iranian historians (such as Ibn Balkhi, Masudi, Istakhri etc) and then Sassanid pictorial specifications and the roots of Shiraz School book illustration in Al-e Inju era have been considered. Comparing the proportion and composition of artwork in two Shahnamas of Shiraz School in Al-e Inju period and pre-Islamic survived reliefs is also done in this research. We have chosen analytic-comparative method of research along with library data collection. Regarding historical documents and comparing pictorial elements, it can be said that the pictorial tradition in this area is based on pre-Islamic pictorial tradition and such tradition has a significant role in the formation of Shiraz School.

Keywords: Sassanid, Fars, pictorial tradition, Shiraz School, Al-e Inju

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art, Shahed University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> PhD Candidate, Faculty of Art, Shahed University, Tehran, Iran



# Contents

|   | The Effect of Sassanid Pictorial Traditions on Shi-<br>raz School Miniature in Al-e Inju Era                                                                                      |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | Gholamreza Hashemi, Aliasghar Shirazi                                                                                                                                             |
| • | A Comparative Study of the Similarities between<br>the Ceramics of the Later pre-Islamic and Early Is-<br>lamic Periods in Iran<br>Abbas Akbari, Mahboubeh Hosseini Yazdinejad    |
| • | Phenomenological Evolution of Calligraphy in a Se-<br>miotic Point of View Case study of five texts                                                                               |
|   | Mohammad Hatefi, Hamidreza Shairi                                                                                                                                                 |
| - | Intertextual Comparison of Shahrokhi's Illustraed<br>Meraj Nameh and Dore's Paintings of Dante's<br>Devine Comedy Neda Vakili, Asghar Javani                                      |
| - | A Study of Interactions between Iranian and Chi-<br>nese Painting in 12th-14th Centuries<br>Mansour Hessami                                                                       |
| - | <b>The Influence of Animal Motifs of Sassanid Textiles</b><br><b>on the Designs of Transoxiana Textiles</b><br>Hossein Mehrpouya, Zahra Dehghani, Hamid Aalinezhad 77             |
| • | A Comparative Study of Epigraphs of Early Issues<br>of Vaghaye' Etefaghieh and Dolat Ellich Iran News-<br>papers<br>Elaheh Panjehbashi, Abolghasem Dadvar                         |
| • | Nature and Architecture in Islamic Ontology Asurvey<br>on traditional houses of central plateau of Iran with emphasis<br>on four houses in Yazd, Naeen and Kashan<br>Samira Adeli |
| - | A Comparative Study of Methodology and Theory<br>from the Perpectives of Quantitative and Qualitative<br>Researches Focusing on Theorization in Architecture<br>Niloufar Malek    |
|   |                                                                                                                                                                                   |

# Scientific journal Of Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

#### **Comparative Studies of Art**

#### Vol.3.No.5. Spring & Summer 2013

**Concessionaire:** Art University of Isfahan **Editor-in-charge:** Farhang Mozaffar (Assoc. Professor) **Editor- in-chief:** Mehdi Hosseini (Professor)

#### Editorial Board (in Alphabetical order)

#### Mohammadreza Bemanian

Assoc. Professor, Tarbiat Modarres University

#### Mehdi Dehbashi

Professor, Isfahan University

**Eisa Hojjat** Assoc.Professor, Art University of Tehran

#### Mehdi Hosseini Professor, Art University of Tehran

### Mohsen Niazi

Assoc. Professor, Kashan University

#### Zahra Rahbarnia Assoc. Professor, Alzahra University

Jahangir Safari Assoc. Professor, Shahrekord University

#### AliAsghar Shirazi Assis. Professor, Shahed University

Jalaledin Soltan Kashefi Assoc.Professor, Art University of Tehran

General Editor: Iman Zakariaee Kermani Coordinator: Farzaneh Beshavard

Logo type: Hamid Farahmand Boroujeni Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic Designing: Sam Azarm Persian editor: Bahare Abbasi Abduli.

Sima Shapooriyan

English editor: Ehsan Golahmar Layout: Somayeh Faregh

Address: Journal of Motalea-te Tatbighi Honar. No. 17, PardisAlley(31), Chaharbaqh-e-paeen St. Isfahan. Iran, Art University of Isfahan Postal Code: 81486-33661 Phone: (+98-311) 4460328 - 4460755 Fax: (+98-311) 4460909

E-mail: mth@aui.ac.ir http://mth.aui.ac.ir

## **Referees and Contributors:**

- Kamran Afshar Mohajer(PhD)
- Seyyed Abutorab Ahmad Panah(PhD)
- Ahmad Aminpoor(PhD)
- Morteza BabakMoeen(PhD)
- Mansour Hesami(PhD)
- Alireza Hezhbari Nobari(PhD)
- Mahdi Hosseini(PhD)
- Fataneh Mahmoodi(PhD)
- Farhang Mozaffar (PhD)
- Samad Najarpoor
- Afsaneh Nazeri(PhD)
- Mohammadreza Olia(PhD)
- Parvin Partovi(PhD)
- Mohammadreza Riazi
- Minoo Shafaei(PhD)
- Nader Shayegan Far (PhD)
- Abdolmajid Sharifzadeh (PhD)
- Ali Asghar Shirazi(PhD)
- Iman Zakariyaei Kermani(PhD)

#### **Executive Coordinators:**

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia

• The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.

• No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

• This journal is indexed and abstracted in the following databases: Islamic World Science Citation Database (ISC) (www. ricest.ac.ir) Scientific Information Database (www.sid.ir) www.magiran.com

Sponsored By:



This journal publishes papers in comparative studies and art research fields as well as interdisciplinary fields.



# Instructions for Contributors Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

The biannual journal of *Comparative Studies of Art* accepts and publishes papers in subjects related to art research as well as interdisciplinary subjects.

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.

- Manuscripts must be written in Persian language.

- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.

- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.

- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.

- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

- The papers should be research work done by the authors(s).Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.

- For submitting the article, go to the website of the journal (http://mth.aui.ac.ir) and register your article.

- The letter of publication request and confirmation letter by supervisor professor and co-author should be submitted with the article (these letters can be downloaded from the journal website).

#### **Preparation of Manuscript** Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

#### Abstract

Abstract, written in a separate page in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

#### Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

#### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

#### Research methodology

#### Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

#### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

#### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

#### Endnotes

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

#### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).

- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication. Book title. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. Journal's title. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document.Full electronic address. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

#### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

#### Submission

The paper manuscripts must be submitted in 2 one-sided printed copies in A4 size. The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin, size 12 for Farsi version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages.

In condition, when the received paper manuscripts don't follow the instruction, the journal has right to reject it.

In The Name Of God