بل وال ال ال

#### شیوهنامه نگارش مقاله نشریه علمی- پژوهشی«مطالعات تطبیقی هنر»

- ۱. موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر و پژوهشهای بینرشتهای و هنر میباشد.
- ۲. مقالههای ارسالی نباید قبلاً در نشریهای دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده و یا همزمان برای نشریه دیگری ارسال شده باشند.
  - ۳. مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آییننگارش این زبان باشند.
  - ۴. تأیید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از تأیید نظر داوران، با هیأت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله بر عهدهٔ نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶. نشریه در پذیرش، رَد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی بازگردانده نخواهند شد.
  - ۲. استفاده از مقالههای چاپ شده در این نشریه، در سایر نشریهها و کتابها با ذکر منبع بلامانع میباشد.
    - ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (Research Papers) باشند.
      - ۰۹. نشریه از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۱۰. ارسال نامهٔ درخواست چاپ و تأییدیه استاد راهنما- نویسنده همکار، همراه مقاله الزامی <sup>ا</sup>ست. (قابل دانلود از بخش مجلات در سایت دانشگاه)
- ۱۱. جهت ارزیابی اولیه، باید یک نسخه کامل از فایل مقاله در قطع A4درمحیط Word2007، همراه نامه درخواست چاپ با رعایت
  - موارد مندرج در شیوهنامه و راهنمای تنظیم مقالات، به آدرس الکترونیک نشریه «**مطالعات تطبیقی هنر**» ارسال گردد.
    - ۱۲. مقالهها باید دارای ساختار علمی- پژوهشی داشته و بهترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- مشخصات نویسنده/نویسندگان:این صفحه باید بدون شماره، شامل عنوان کامل مقاله (عنوان مقاله باید کاملا گویا و بیانگر محتوای مقاله باید کاملا گویا و بیانگر محتوای مقاله باید کاملا گویا و بیانگر محتوای مقاله باید کام خانوادگی نویسنده/نویسندگان، همراه رتبهعلمی، نام مؤسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تماس و پست الکترونیکی باشد.
   چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید بهتنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش
   چکیده فارسی: حداقل ۲۵۰ و حداکثر ۳۰۰ کلمه، (باید بهتنهایی بیان کنندهٔ تمام مقاله، شامل: بیان مسأله، سؤال پژوهش، اهداف و روش
   تحقیق، مهمترین یافتهها و نتیجه گیری باشد کنوان مقاله و کلیدواژه (سه تا پنج کلمه) در یک صفحه جداگانه تنظیم گردد.
  - مقدمه: شامل طرح موضوع (بيان مسأله، پرسش يا فرضيه، هدف يا اهداف پژوهش، ضرورت يا اهميت پژوهش) باشد.
    - پیشینه تحقیق
    - روش تحقيق
    - متن مقاله: شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق باشد.
- نتیجه تحقیق: باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمع بندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سؤال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
  - تشکر و قدردانی از همکاری و راهنمایی کسانی که در تدوین مقاله نقش داشتهاند (در صورت تمایل).
- پینوشتها: شامل برابر نهادهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله است، که بهترتیب با شماره در متن و بهصورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع و مآخذ: به ترتيب حروف الفبا برحسب نامخانوادگي نويسنده مرتب گردد (فارسي و لاتين).
- بخش انگلیسی: شامل دو صفحه که در پایان مقاله پس از منابع می آید و شامل مشخصات نویسندگان و ترجمهٔ کاملی از چکیده فارسی است.
- ۱۳. متن مقاله: حداکثر ۱۵ صفحه یکرو (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و تصاویر) و در هر صفحه ۳۲ سطر، با قلم B-Nazanin اندازه ۱۲ وTimes New Roman اندازه ۱۱، تنظیم گردد.
  - ۱۴. کلیهٔ صفحات بهجز صفحه مشخصات نویسنده/نویسندگان باید به تر تیب شماره گذاری شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصویر، نمودار و جدول در مقاله حائز اهمیت است و باید با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت 300 dpi و با فرمتjpg)، ذکر منبع و تعیین محل مناسب در مقاله باشد.
  - عنوان جدول در بالا و مأخذ جدول در زیر جدول، سمت چپ آورده شود؛ عنوان تصویر در پایین و مأخذ، در زیر عنوان درج گردد.
    - ۱۶. شيوه تنظيم منابع (فارسى و لاتين):
    - در متن مقاله: (نام خانوادگی نویسنده، سال انتشار: صفحه)
      - در فهرست منابع پايان مقاله:

کتاب: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). **عنوان کتاب**. جلد. نام مترجم یا مصحح، محل انتشار: نام ناشر. مقاله: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان مقاله. **عنوان نشریه**. شماره نشریه، شماره صفحههای مقاله در نشریه. سند اینترنتی: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (تاریخ). عنوان سند. .*آدرس/ینترنتی* بهطور کامل. بازیابی شده در تاریخ.

- ۱۷. پس از پذیرفته شدن مقاله در ارزیابی اولیه و دریافت تأییدیه از ایمیل نشریه، نویسندگان باید پس از تنظیم مقاله طبق موارد مندرج در شیوهنگارش: دو نسخه از مقاله، اصل نامهٔ درخواست چاپ نشریه، لوح فشرده (CD) حاوی فایل مقاله تنظیم شده (Word و Pdf) و اطلاعات آن را به آدرس دفتر نشریه ارسال نمایند.
  - ۱۸. مقالهای که فاقد شرایط مورد نظر باشد، از فرآیند بررسی خارج خواهد شد.
- ۱۹. جهت آگاهی بیشتر برای تنظیم مقاله، به شیوهنگارش مفصل که در بخش مجلات سایت دانشگاه هنر اصفهان قابل دریافت است، مراجعه نمایید.

#### دو فصلنامه علمي - پژوهشي مطالعات تطبيقي هنر

سال دوم، شماره چهارم، پاییز و زمستان ۱۳۹۱

**صاحب امتیاز**: دانشگاه هنر اصفهان م**دیر مسئول**: فرهنگ مظفر س**ردبیر**: مهدی حسینی

هيأت تحريريه (بهترتيب حروف الفبا): محمدرضا بمانيان دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیتمدرس مهدی حسینی استاد، دانشکده هنرهای تجسمی وکاربردی، دانشگاه هنر تهران عیسی حجت دانشیار، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران مهدی دهباشی استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان زهرا رهبرنيا دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا جلال الدين سلطان كاشفى دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران على اصغر شيرازى استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد جهانگیر صفری

دانشیار، دانشکده ادبیات، دانشگاه شهر کرد محسن نیازی دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه کاشان

مدیر داخلی: ایمان زکریایی کرمانی مدیر اجرایی: فرزانه بشاورد

طراحسرلوحه: حمید فرهمندبروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیک: سام آزرم ویراستار ادبی فارسی: سیما شاپوریان ویراستاران ادبی انگلیسی: احسان گلاحمر، کیوان طهماسبیان، مهدی جعفرزاده صفحهآرا: سمیه فارغ

#### قيمت: ۵۰،۰۰۰ ريال

نشانی: اصفهان، چهارباغ پایین، بین چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷، کد پستی: ۳۳۶۶۹–۸۱۴۸۶ حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه «مطالعات تطبیقی هنر»

> تلفن: ۴۴۶۰۷۵۵– ۰۳۱۱ ۴۴۶۰۳۲۸ فاکس: ۴۴۶۰۹۰۹ ۰۳۱۱

E-mail: mth@aui.ac.ir www.aui.ac.ir/index.php/fa/mth.html

داوران این شماره (به ترتیب حروف الفبا):

دكتر سيد ابوتراب احمديناه دكتر كامران افشارمهاجر دكتر رضا افهمى , ضا اللهداد دكتر محمدرضا اولياء دكتر محمدرضا بمانيان دكتر پروين پرتويى جليل جوكار دكتر محمد خزائى تورج ژوله دکتر علی شیخمهدی دكتر على اصغر شيرازى دکتر جهانگیر صفری مهندس حميد فرهمندبروجني دكتر مريم قاسمىسيچانى دکتر حسن کریمیان دکتر عطاءالله کوپال دكتر قباد كيانمهر دکتر مهدی محمدزاده دكتر غلامحسين معماريان دكتر افسانه ناظرى مهندس نيما ولىبيگ دكتر حسين ياورى

همکاران نشریه:

ناصر جعفرنيا، خديجه ساعدى

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه مطالعات تطبیقی هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم میباشد. استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه مطالعات تطبیقی هنر با ذکر منبع، بلامانع است.

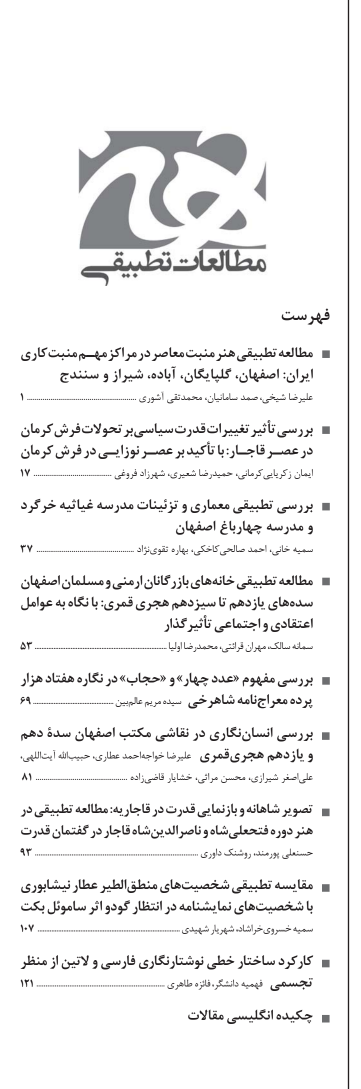
نشریـه «مطـالعـات تطبیقـی هنـر»بـراسـاس مجـوز شمـاره ۸۹/۳/۱۱/۸۹۴۱۲ مورخ ۸۹/۱۱/۱۸ از کمسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی- پژوهشی میباشد.

نشریـه «مطالعـات تطبیقـی هنـر» در پایگـاه استنـادی علـوم کشـورهای اسلامی (ISC) به نشانی http://www.ricest.ac.ir و در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی به نشانیwww.SID.ir و بانک نشریات کشور به نشانی www.magiran.com نمایه می شود.

پروانه انتشار نشریه «مطالعات تطبیقی هنر» از سوی اداره کل مطبوعات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، طی مجوز شماره ۹۱/۱۹۵۲۲ مورخ ۹۱/۷/۹ صادر شده است.

با حمايت:





تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۱۱/۱۱ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۱/۲۱

## مطالعه تطبیقی هنر منبت معاصر در مراکز مهم منبت کاری ایران

اصفهان، گلپایگان، آباده، شیراز و سنندج\*

عليرضا شيخي \*\* صمد سامانيان \*\*\* محمد تقي آشوري \*\*\*\*

#### چکیدہ

این مقاله با مطالعه منبت در دوران اسلامی بهلحاظ ویژگیهای فنی و هنری آغاز می شود و در قالب شیوههای منبت کاری در پنج گروه تخت، محدب، مقعر، شبکه و حجم ادامه می یابد. این تقسیم بندی در تطبیق این هنر با فلزکاری، نگارگری و گچبری صورت گرفته است. هنر منبت در دوران معاصر از فنون و نقوش متنوعی بهره گرفته و پیشینه فرهنگی، هنری و اقلیمی در این مناطق بارز و آشکار است. در اصفهان نقش بومی و هویت ملی شامل طرحهای صفوی و قاجاری و نیز به تَبَع توریستی بودن آن، تأثیر جهانگردان درطول زمان انکارناپذیر است. در جوار آن، عناصر ریزنقش گلپایگان با استفاده از عناصر محلی، نقوش ساده و گیاهان استیلیزه شده بر زمینه شامل طرحهای صفوی و قاجاری و نیز به تَبَع توریستی بودن آن، تأثیر جهانگردان درطول زمان انکارناپذیر است. در جوار آن، عناصر ریزنقش گلپایگان با استفاده از عناصر محلی، نقوش ساده و گیاهان استیلیزه شده بر زمینه بافت دار و گلها با طراحی قاجاری و ابزاری ساده منبت شدهاند. تأثیر اقلیم سنندج با جنگلهای گردو و گلابی بافت دار و گلها با طراحی قاجاری و ابزاری ساده منبت شدهاند. تأثیر اقلیم سنندج با جنگلهای گردو و گلابی بافت دار و گلها با طراحی قاجاری و ابزاری ساده منبت شدهاند. تأثیر اقلیم سنندج با جنگلهای گردو و گلابی بافت دار و گلها با طراحی قاجاری و ابزاری ساده منبت شدهاند. تأثیر اقلیم سنندج با جنگلهای گردو و گلابی بافت دار و گلی ای با سرف، گل نرگس و برگ بید که بافت و ای لی سرف، گل نرگس و برگ بید که از نقوش اصلی این خطه است، با شیوه نیش همآوا شده است. عناصر بومی و نمادهای فرهنگی شیراز عموماً با طراحیهای هنری این خام است، با شیوه نیش همآوا شده است. عناصر بومی و نمادهای فرهنگی شیراز عموماً با طراحیهای هنری می توان صرفنظر کرد. استفاده از ابزار و نقشهای متنوع با نوع شیوهٔ منبت کاری هده و این می می توان صرف کلی و مون گری و می و می ترکه می این که از تأثیرگذاری شهر آباده در از نقوش می می توان صرفی کرد. استفاده از ابزار و نقشهای متنوع با نوع شیوهٔ منبت کاری همور آباده در این خصوص نمی توان صرفز کرد. استفاده از ابزار و نقشهای می می و با نوع شیوهٔ منبت کاری همای و می می توان می می توان می می تری می می توان می می توان می می توان می می توان می می تو می می تو می می توان می می توان می می توان می می تون می می تو می می می تو می می توان می می توان می می توان می می

در این مناطق نقوش، شیوههای به کار گرفته شده، ابزار، مصالح رایج و نوآوریها دستهبندی شده و مورد بحث قرار گرفته است که عناصر مورد مطالعه در جداول جداگانه مقایسه میشود. با توجه به تکمتغیربودن تحقیق، سؤالات اصلی پیرامون سبکهای مختلف منبتکاری، هماهنگی فرم و تکنیک و همچنین اصالت طرحهای هر منطقه است.

روش کلی تحقیق توصیفی و تحلیلی- تطبیقی است. از نظر کاربرد، بنیادی و بهلحاظ رویکرد کیفی است. شیوه جمع آوری اطلاعات براساس مطالعات کتابخانهای و به خصوص پژوهش های میدانی شامل مصاحبه، پرسش نامه و تهیه عکس توسط نگارندگان بوده است. میدان تحقیق کارگاه های دارای تجربه و مهارت مناسب و کافی در شهرهای اصفهان و شیراز و تمامی کارگاه های فعال در شهرهای آباده، گلپایگان و سنندج است.

**کلیدواژهها:** هنرهای چوبی، منبت، اصفهان، گلپایگان، آباده، شیراز، سنندج

\*\*دانشجوی دکترای تاریخ تحلیلی و تطبیقی هنر اسلامی، دانشگاه هنر، تهران. (نویسنده مسئول) ar.sheikhi59@yahoocom (نویسنده مسئول) \*\*\*استادیار، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر، تهران.

\*\*\*\*استادیار، دانشکده هنرهای کاربردی، دانشگاه هنر، تهران.

<sup>\*</sup>این مقاله بر گرفته از پایاننامه کارشناسیارشد علیرضا شیخی با عنوان «بررسی سبکهای منبت کاری معاصر در مناطق شاخص ایران» رشته صنایع دستی بهراهنمایی آقای دکتر صمد سامانیان در دانشگاه هنر تهران است.

#### مقدمه

هنر منبت از هنرهای اصیل ایرانی است که هنوز هویت و ویژگیهای محلی خود را حفظ کرده است. و در مکانهای گوناگون به شیوه های مختلفی اجرا می شود. عدم معرفی ویژگیهای هنری و فنی در مناطق مختلف ایران، آشنانبودن مردم با هنر و فرهنگ خود، محوشدن هنرهای سنتی که ریشه در فرهنگ و آداب این مرزوبوم دارد و نیز ورود منبت بانقش فرنگی بدون هیچ زیربنایی این هنر را به حاشیه راند و بانقش فرنگی بدون هیچ زیربنایی این هنر را به حاشیه راند و فرهنگی که پشتوانه آن است، از کار کرد عملی و حظ بصری بر کنار ماند.

به همین دلیل، هنر منبت کاری روی چوب باید بیشتر مورد تأمل قرار گیرد و به معرفی روش های منبت کاری در اعصار مختلف و توصیف آن در مناطق شاخص ایران پرداخته شود. در عصر حاضر، آشنایی بااین هنر بستری برای مشاهده هویت منبت کاری و نقوش سنتی ایرانی فراهم می آورد که با تلاش و پیگیری می توانیم رسم امانت داری گذشتگان را بهدرستی بجا آوریم و این هنر را به آیندگان انتقال دهیم.

#### پیشینه تحقیق

درخصوص هنر منبت کاری معاصر در ایران منبع مدونی وجود ندارد. کیانمهر (۱۳۸۳) در رساله دکتری خود با عنوان «زیبایی شناسی منبت دورهٔ صفوی» به منبت عصر صفوی و تأثیر عوامل اجتماعی و اقتصادی در آن دوره پرداخته و ویژگی ها و عناصر زیبایی شناسی را مورد تجزیه و تحلیل قرار داده است. شجاعنوری (۱۳۷۷) و پاکیاری (۱۳۸۲) در صفویه»و «بررسی سیر تحول منبت در اصفهان از قرن چهارم تادوازدهم ه.ق.» به بررسی تاریخی این هنر در دوران اسلامی پرداختهاند. در این مقاله در کنار بررسی تاریخی این هنر به تبیین عناصر هنری و فنی آثار در این حوزه از سال ۱۳۰۰

# روش تحقيق

روش کلی تحقیق توصیفی-تحلیلی-تطبیقی بارویکردی کیفی است. شیوه های دستیابی به اطلاعات براساس مطالعات کتابخانه ای و پژوهش های میدانی (مصاحبه، پرسش نامه و تهیه عکس) استوار است. لازم به ذکر است عکس ها توسط نگارندگان جمع آوری شده است.

## شیوههای منبتکاری

طبق اسناد و مدارک مکتوب و بررسی های به عمل آمده، شیوه های منبت کاری را درمجموع می توان در پنج گروه: تخت، محدب، مقعر، شبکه و حجم دسته بندی کرد. شیوه تخت<sup>۱</sup> تا اوایل دورهٔ سلجوقی بیشترین رواج را داشته و به دلیل بعضی مسائل اخلاقی از حجم سازی استفاده نشده است. روسازی و پرداخت آثار به صورت مسطح اجرا شده است. نقوش بیشتر از دورهٔ ساسانی الهام گرفته و به صورت ساده استفاده شده است. در اوایل خط کوفی و سپس خط نسخ به کار رفته است.

در شیوه محدب نقوش و عناصر طراحی بهصورت برآمده و محدب پرداخت شده که این روش از اواخر دورهٔ سلجوقی شروع شده و اوج آن با توجه به دیگر هنرها به خصوص هنرفلزکاری و گچبری در عصر ایلخانی بوده؛ اگر چه این شکل از کار در دورههای بعد هم استفاده شده است.

استفاده از شیوه مقعر در دوره های مختلف تاریخی (از دورهٔ تیموری تا اواخر دوره قاجار) مرسوم بود و پرداخت متفاوت آنها در سه زیرگروه نیش، تیج و جَست مورد بررسی قرار گرفته است. بنابراین، منبت با پرداخت مقعر بسیار کم و ملایم (برجستگی خفیف) که عمق زمینه اثر تا ۱/۵ میلیمتر و از دورهٔ قاجار رواج یافته باشد، در قالب شيوهٔ نيش معرفي مي شود. واژهٔ تيج (كمبرجسته) براي منبتی با روسازی مقعر و اندکی برجسته تر از شیوهٔ قبلی به کار میرود. این شیوه در اواخر دورهٔ تیموری و عهد صفوی بیشترین کاربرد را دارد، عمق زمینه منفی آن ۷-۲ میلی متر و از خصوصیات اواخر دوره صفوی است. در دوره تیموری كارهايي بايرداخت مقعر بهعمق ٧-٢ ميلي متر وعمق زمينه منفی ۲۰-۸ میلیمتر رواج می یابد که برای این شیوه، واژهٔ جَست (نیمبرجسته) انتخاب شده است. از دلایل برجستگی شیوه های جَست و تیج در ادوار مختلف، تعداد سطوحی است که در یک اثر منبت می شده است.

شیوهٔ شبکه را عموماً می توان به نوعی منبت نسبت داد که عناصر طرح در آن درشت، عمق در آثار زیاد و اغلب با شبکه بری همراه است. این روش اگرچه از قرن هشتم هجری در ایران مرسوم شد، کاربرد وسیع آن از دوران قاجار با ورود مبلمان به ایران آغاز و رفته رفته بر گسترش آن افزوده شد. «در این عصر منبت کاران به دلیل تماس بیشتر با غرب و آشنایی با شیوه های استادان اروپایی از تأثیر آنها برکنار

نماندند و این تأثیر ازطریق منبت کاران ایتالیایی و فرانسوی بر هنرمندان عهد قاجار مشهوداست» (صنیعی، ۱۳۵۱: ۶۵). همچنین، حسین صنایع پرور می گوید: «افرادی چون موسی آقایان که تحصیل کردهٔ آلمان بود، در رواج منبت با نقش فرنگی نقشی بسزا داشتهاند» (شیخی، مرداد ۱۳۸۶ الف).

شیوهٔ حجم اگرچه در دوره های مختلف به صورت محدود دیده می شود، از دورهٔ قاجار با توجه به توسعه روابط در قالب های طبیعی و ساده شده فراگیر شد. با ورود مبلمان، حجم جایگاه ویژه ای پیدا کرد. این سیر در عهد پهلوی و بعد از آن به صورت تزئینی یا کاربردی در صنعت مبلمان به کار گرفته شد.

# اصفهان

از اوایل عهد پهلوی، مهاجرت برخی هنرمندان منبت کار آباده از یک سو و از سوی دیگر رابطه ای که اصفهان با هنر منبت پیش از این داشت و تاکنون نیز دارد، زمینه ساز شکوفایی و رونق بیشتر منبت کاری در اصفهان شد. در همین ایام هنرستان هنرهای زیبا شکل می گیرد و هنرمندان حرَف مختلف براي آموزش و خلق آثار گرد هم مي آيند و نقوش سنتى ايرانى را روى وسايل جديد منبت كارى مى كنند. استادان عیسی بهادری، احمد امامی، اصغر صنیعی و... در طراحی سنتی و اجرای منبت مشغول و تعدادی به تهران دعوت می شوند و در کارگاه منبت وزارت فرهنگ و هنر سابق به خلق آثار یا مرمت دَر کاخها می پردازند. در بین استادان هنرستان نام کسانی چون حسن داوران پور هم دیده می شود که دست ساخته های ایشان بر استفادهٔ درست از نقش چوب در کار یا توجه ویژه به بالابودن کیفیت چوب تکیه داشته است. در کنار این گروه، استادان دیگری نیز با سبک و سياق متفاوت مشغول به كار بودند. استادحسين صنايع پرور می گوید: «موسی آقایان که تحصیل کردهٔ آلمان بود، پس از جنگ جهانی اول به اصفهان می آید و به کمک من و آقای چایچی به راهاندازی کارگاه مبل سازی با طرح و نقش جدید دست میزند. انواع فرمهای پیچک، گلفرنگ و برگ چدنی با عمق زیاد یا ترکیب نقوش سنتی با فرنگی و عمق کم روی آثار منبت می شدند» (همان). «یکی از مشکلاتی که هنرستان هنرهای زیبا برای منبت کاری ایرانی ایجاد کرد، اجرای طرح های فرنگی در منبت کاری و مبلسازی بود» (همان، ۱۳۸۷). کم کم هنرمندان به این سمتوسو گرایش

پیدا کردند و هنرهای ظریفی که در هنرستان تولید میشد، مورد بی مهری (به دلیل زمان و هزینه) قرار گرفت و فعالیت اغلب کارگاهها به ساخت وسایل بزرگ و منبت درشت روی آنها منعطف شد.

هماکنون نقوش مورد استفاده طرحهای خارجی، آثار طراحی و نگارگری استادان اصفهان یا تلفیق عناصر سنتی و فرنگی است. با افزایش بازار تقاضا و به تبع آن افزایش تولید و استفاده از دستگاه های صنعتی، اکثر کارگاه ها به حومه یا خارج از شهر مثل هفتون، جی و دولت آباد منتقل شد و تولیدات پس از آماده شدن به فروشگاه های سطح شهر، به خصوص دروازه شیراز، انتقال می یابد. در کنار این بحث جا دارد به قلمکارسازی اصفهان نیز به عنوان یک شیوۀ تخت ساده اشاره شود که روی چوب گلابی، چنار یا زالزالک انجام می شود.

# طرح و نقش (جدول۱)

نقش هایی که در اصفهان روی چوب منبت می شوند، به پنج دسته قابل تقسیم است:

دسته اول طراحی های سنتی است. نوع طراحی این گونه به شیوهٔ صفویه و قاجاریه نزدیک است. هم چنین، از طرح های هخامنشی نیز استفاده می شود. دسته دوم نقش های فرنگی است مثل گلفرنگ، برگ چدنی و ...؛ طی پنجاه سال اخیر مقدار زیادی از نقوش سبک های هنری باروک و روکوکو اجرا شده است. دسته سوم ترکیب نقش ایرانی و فرنگی است. دسته چهارم تصاویر حیوانات و پرندگان به صورت طبیعی یا ساده شده است و در دسته پنجم، نقش و بافت چوب در ساخت اشیا مد نظر است.

## گلپایگان

گلپایگان همان که در مآخذ اسلامی «جرباذقان» نامیده شده است (جعفری، ۱۳۷۹: ۱۱۰۲)، به لحاظ ویژگی های طبیعی محل زندگی برخی حیوانات وحشی است که تأثیر این مطلب در منبت کاری این شهر واضح است. «در این منطقه جعبههای زردرنگ می سازند که دارای نقش برجسته است و جنگ حیوانات را نشان می دهد» (دالمانی، ۱۳۳۵: ۳۷۳). شرکت تعاونی منبت کاران در آذر سال ۱۳۵۰ به منظور بهبود وضع صنعتگران، تأمین مواد اولیه و فراهم آوردن امکانات لازم جهت فروش تأسیس می شود. منبت کاری در این منطقه هنوز تقریباً طبق همان روال سنتی انجام می شود. استاد علی مختاری به عنوان یکی از استادان این شهر پس از عزیمت به تهران در سال ۱۳۰۲ شمسی با نظر مساعد کمال الملک منبت را برای اولینبار به صورت رسمی در مدرسه صنایع مستظرفه تهران تدریس می کند. اشیا ارزندهای که زمانی در جایجای زندگی مردم کاربری داشت، کم کم رونق خود را از دست داد و این در حالی است که اکنون فقط سه کار گاه در این شهر مشغول فعالیت است.

## طرح و نقش (جدول۲)

طرح و نقش روی اشیا ساخته شده را می توان به چهار گروه طبقهبندی کرد: دسته اول طرحهای سنتی شامل نگاره های گیاهی تا اندازه ای استیلیزه شده، اسلیمی و گلومرغ است که فرم گلها به دورهٔ قاجاریه نزدیک است. گل گرد سادهٔ متداخل از نقوش بومی محسوب و به شیوه مقعر (تیج) روسازی می شود. دسته دوم تصاویر شخصیت های علمی، ادبی یا تصاویر روایی است که زندگی روزانه مردم را بهنمایش می گذارد و اطراف این نقوش با ریسه بتهای تزئین می شود. دسته سوم حیوانات بومی منطقه و جدال شیر و اژدها است که به صورت مجسمه یا در لابه لای گیاهان ظاهر می شود. نقوش گیاهی به کاررفته در گلپایگان خلاصه و استیلیزه شده که منحصر بهفر د است، اگر چه این نقوش به لحاظ اجرا تا اندازهای زمخت تر اجرا می شوند، همین حالت پریمیتیو<sup>۳</sup>بودن آن، حالوهوایی خاص بدان می دهد و هویت ویژهای را آشکار می کند. عموم این کارها در کادر مستطیل ارائه می شود که دارای حاشیه ای از طرح ختایی یا فاقد آن است و دسته چهارم، خط به همراهی گلوبوته است.

# آباده

منبت کاری چوب در آباده، که یکی از صنایع اصیل محلی به شمار می رود، از چنان رونقی بر خور دار بوده است که مسافر ان در گذر از این شهر نمونه های متعددی از این محصولات را به عنوان سوغات خریداری می کردند. از دست ساخته های عالی این منطقه در سفرنامه ها و خاطرات توریست هایی که به ایران آمده اند، به نیکی یاد شده است. «منبت مایی که به ایران آمده اند، به نیکی یاد شده است. «منبت کاری آباده از زمان شاه عباس اول با مهاجرت منبت کاران از شهرستان بوانات آغاز می شود» (شیخی، ۱۳۸۷). «منبت کاری آباده شهرت جهانی داشته و نمونه های آن زینت بخش موزه هاست» (شریف، ۱۳۴۵: ۱۷). قاشق سازی

یا همان قاشق شربتخوری آباده خودنمایی بیشتری دارد. این قاشقها که چندتکه و بسیار کموزن است، در اوج ظرافت هستند. «منبت آباده هنری است که اغلب مردم با آن آشنا بوده و کمابیش کار می کنند و می توان آن را هنر بومی آباده برشمرد»(شیخی، تیر ۱۳۸۶ پ).وسایل ساخته شده در تمام شئون زندگی مردم به خصوص مراسم جشن و سرور کاربرد زیادی داشت که هویتی اصیل و انکارناپذیر به آن می بخشید. منبت کاران این دیار هنوز از وسایل بسیار ابتدایی استفاده می کنند و نقوش اصیل و سادهٔ آن از صفای دل هنرمندان خبر می دهد. اگرچه تعداد کارگاه های منبت این شهر در حال حاضر به تعداد انگشتان یک دست هم نمی رسد، این

# طرح و نقش (جدول۳)

نقوش این منطقه در سه دسته قابل تقسیم است: دسته اول شامل گل و گیاهان بومی ازجمله گل سرخ، گل نرگس و برگ بید است. گیاهان و گل ها در فرم های حلزونی و درختان با برگهای ساده طرح و اجرا شدهاند. نقوش گیاهی به کاررفته در منبت کاری آباده به نقوش ختایی نزدیک تر هستند و کمتر در آنها از نقوش فرنگی استفاده شده است. دسته دوم، تصاویر انسانی در قالب نگارگری، نق آوش هخامنشی و... است که عموماً در کنج اشیایی چون تخته شطرنج به کار می رود و دسته سوم، خط شامل نسخ و ثلث است که بر رحل و جعبه قرآن نقش می بندد.

# شيراز

این شهر در زمینه منبت قدمت زیادی ندارد و رواج این هنر به اواخر دهه پنجاه برمی گردد. پس از مهاجرت استادانی چون استاد بهرام منبتی استعداد بالقوه این هنر در شهر شیراز رو به شکوف اشدن مینهد. اگرچه تعداد کار گاههای فعال زیاد نیست، با خلاقیت هایی که در زمینه منبت انجام شده است، استفاده از چاقوهای دودم و طرح های زیبا آثار هنرمندان شیرازی را در ردیف کارهای برتر قرار داده است.

# طرح و نقش (جدول۴)

نقوش به کاررفته به پنج دسته تقسیم می شود: دسته اول، طرح سنتی ملهم از نقوش سنتی و بومی آباده. دسته دوم، طرح گلومرغ، تخت جمشید و نگار گری است. گلومرغ از

طرحهای هنرمندان شیرازی مثل لطفعلی صور تگر انتخاب می شوند. دسته سوم خطوط نسخ و نستعلیق است که در لابه لای دیگر نقوش به کار می روند. دسته چهارم، گل و گیاهان طبیعی و بومی منطقه به خصوص گل نرگس است که به صورت دسته گل یا تم ام زمینه با گل نرگس و با روسازی مقعر (تیج) و بسیار ظریف اجرا می شود و آخرین گروه نمادهای خاص شیراز مثل نگاره های تخت جمشید، مقبرهٔ حافظ و سعدی، درخت سرو و... است که المان های فر هنگی شیراز را بیان می کند و از نظر تر کیب بندی معمولاً در وسط اثر اجرا می شود و دور تادور با نقوش گلو گیاه آباده و یا گل نرگس کامل می شود.

#### سنندج

ساخت فرآوردههای چوبی در شهر سنندج زبانزد خاص و عام است. نازک کاری چوب حدود ۱۲۰ سال است که در این منطقه رواج دارد. براساس آمار سازمان صنایعدستی ایران در سال ۱۳۵۳ «شهر سنندج دومین مرکز تولید تختهنرد است». سنندج چون «در میان جنگلهای انبوه گردو، گلابی و کیکم قرار گرفته، از دیرباز به ساخت مصنوعات چوبی شهرت داشته است» (بیگی، ۱۳۶۳: ۶۵). نقشهای ابرمانند، مواج و گرههای چوب گردو بهترین پذیرای تعبیر هنری مورد نظر هنرمندان است. طبق نظر اهل فن، خاندان نعمتیان رواج دهندهٔ این هنر بوده اند. اکنون علاوه بر شیوهٔ تخت، از سایر شیوه های منبت کاری با نقش گروبرگ نیز استفاده می شود. کارگاه های مرتبط با این هنر همگی در محدودهٔ موزهٔ ملک سنندج واقع شده است.

#### طرح و نقش (جدول۵)

نقوش در این منطقه به چهار دسته قابل تقسیم است: دسته اول، به کارگیری طرح و نقش چوب است که هنرمند با توجه به ذوق و سلیقه و با درنظر گرفتن عناصر تجسمی چوب را انتخاب می کند. ترکیب بندی در این سری از آثار براساس نقوش طبیعی چوب و با نظر گرفتن زیبایی های امده است، انتخاب می شود. این گروه عمده آثار سنندج را تشکیل می دهد که هنرمندان سنندجی با نبوغ هنری خود توانسته اند با استفاده مناسب از این خارق عادت بودی طبیعت، آنها را در آثاری ارزنده در قالب هنرهای چوبی

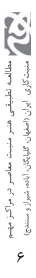
متفاوتی ارائه کنند. همچنین، در ساخت آثار زیادی نیز با نگاهی عمیق به چوب از ویژگی های رنگی و نقش چوب استفاده کردهاند. دسته دوم گلوبرگ ساده است که عموماً گل در مرکز طرح و برگها به صورت چندلیی هستند. دسته سوم تصاویر روایی و نگارگری است. دسته چهارم، انسان های در حال کار، پرندگان و حیوانات باطرح واقعی اند که در قالب حجم ارائه می شوند.

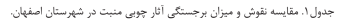
در نازک کاری، پس از انتخاب چوب و نوع چیدمان آن، چوب با ضخامت دو تا سه میلیمتر برش می خورد و از دو طرف روی چوب پایه نصب می شود. درواقع، سه لایه چوب در این گروه از اشیاء به همدیگر پرس شدهاند و در سایر اشیاء مراحل کار شامل چسباندن طرح، دوربُری، زمینه درآوری و زیرورواندازی نقش و درنهایت روسازی، پرداخت و رنگ کاری شئ است (متن آثار یا همان زمینه منفی بافتدار می شود تاناهمواری و کاستی اثر، کمتر دیده شود).

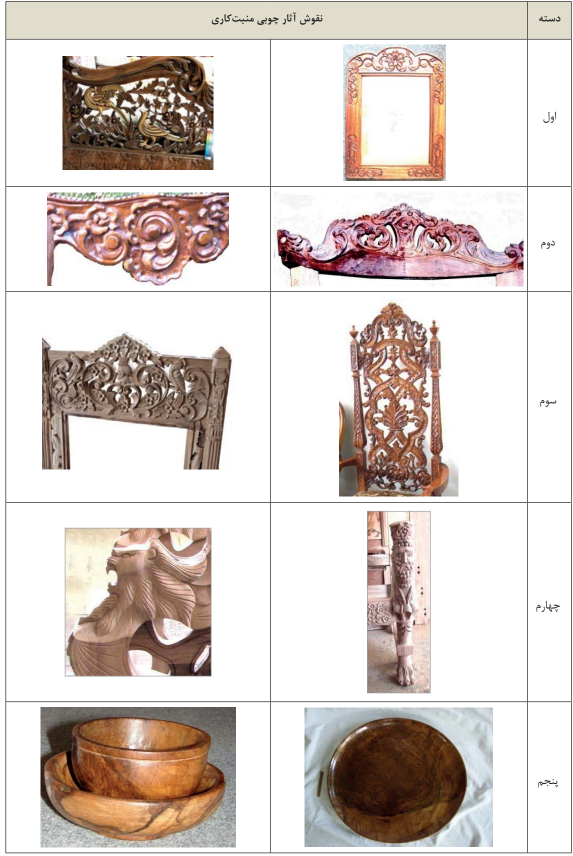
#### بررسى و تطبيق

در این قسمت به بررسی و تطبیق هنر منبت کاری در شهرستان های آباده، شیراز، اصفهان، گلپایگان و سنندج پرداخته می شود.

هریک از جداول به عنوان جداگانهای مربوط می شود که در سیر هنر منبت کاری تأثیر گذار است. مطالعه هریک از این فاکتورها در اماکن مختلف، دیدی کلی و وجوه افتراق و اشتراکات آن را در نواحی مختلف به دست می دهد. سعی بر این است که موضوع مدنظر در هر شهرستان مختصر و موجز بیان شود تا امکان بررسی و مقایسه آن با دیگر شهرها به آسانی صورت پذیرد.







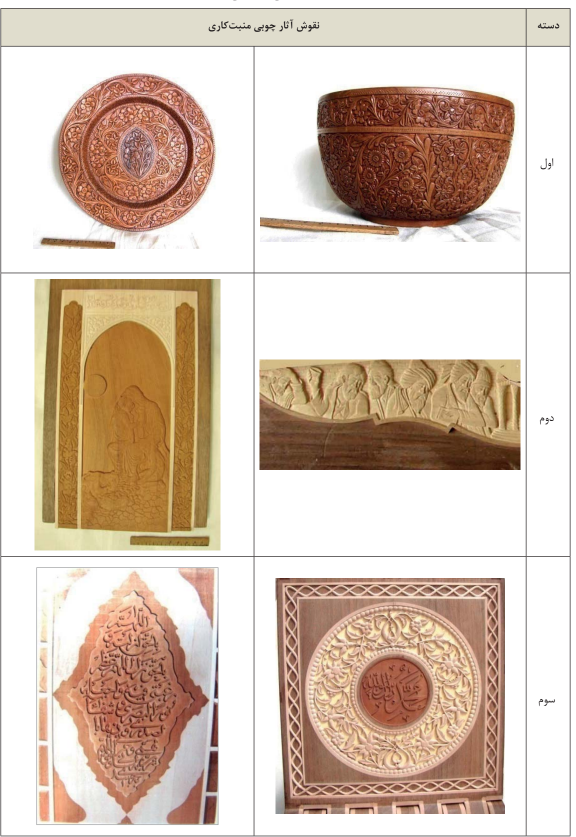




جدول۲. مقایسه نقوش و میزان برجستگی آثار چوبی منبت در شهرستان گلپایگان.

(نگارندگان)

الشريه مطالعات تعلينقى هنر (دوفصلنامه علمى- پژوهشى) > اللار دوم، شماره چهارم، پاييز و زمستان ۱۳۹۱ >

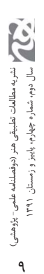


جدول۳. مقایسه نقوش و میزان برجستگی آثار چوبی منبت در شهرستان آباده.

مطالعه تطبيقی هنر منبت معاصر در مراکز مهم منبت کاری ایران (اصفهان کلپایکان آباده شیراز و سندج)

٨

(نگارندگان)





جدول۴. مقایسه نقوش و میزان برجستگی آثار چوبی منبت در شهرستان شیراز.



جدول۵. مقایسه نقوش و میزان برجستگی آثار چوبی در شهرستان سنندج.

مطالعه تطبيقی هنر منبت معاصر در مراکز مهم عنبت کاری ايران (اصفهان گليايگان، آباده، شيراز و سنندج)

۱۰

| ویژگیهای طرح و نقش در منبت کاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | شهرستان  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| گلوبوته گاهی همراه با تصاویر حیوانی یا در ترکیب با خط در نقوش این ناحیه بهکار رفته است. طراحی گلها بهسبک قاجاری<br>است. همچنین تصاویر انسانی از شخصیتهای ادبی، هنری، تصاویر روایی و داستانی نیز بهکار گرفته میشود.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | گلپایگان |
| بهصورت کلی نقش و طرح به دو دسته قابل تقسیم هستند: نقوش طراحیهای سنتی که به نقوش دوره صفویه و قاجاریه نزدیکی<br>دارند و نیز نقشها و طرحهای دوره هخامنشی که ممکن است از تصاویر حیوانات یا عناصر گیاهی در آن استفاده شود. دسته<br>دوم، نقوش فرنگی است که در قالب گلفرنگ، پیچک، برگ چدنی و گل زنبق، لاله، میخک و به کار گرفته میشود. نقوش دیگر<br>نیز از تلفیق این دو گروه بر اشیاء منبت میشوند. از دیگر طرحها، تصاویر حیوانی و پرندگان بهصورت طبیعی یا سادهشده و نیز<br>استفاده از نقش چوب و انتخاب آگاهانه آن جهت استفاده در شئ است. | اصفهان   |
| گلوبوته ساده و بومی مثل گل سرخ، گل نرگس و برگ بید از نقوش اصلی این خطه است. تصاویر انسانی در قالب طرح نگارگری،<br>چهرهٔ شاعران و نقوش هخامنشی، درختچهها و بوتههای پیچان، گلوبرگهای ریز، خطوط بهخصوص نسخ ازجمله طرحهای<br>مورد استفاده در شهر آباده هستند.                                                                                                                                                                                                                                                                          | آباده    |
| طراحی سنتی، گلومرغ، نگارگری و نقوش تخت جمشید و کنار این سری، گل و گیاهان طبیعی منطقه مثل گلوبرگ بهصورت<br>تمامطرح است. خطوط و نمادهای شیراز نیز استفاده میشوند. در انتخاب طرح گلومرغ، عموماً طراحیهای هنرمندان شیرازی<br>مثل لطفعلی صورتگر بهکار رفته است. همچنین نقوش آباده با اندک تغییراتی منبت میشوند.                                                                                                                                                                                                                         | شيراز    |
| استفاده از طرح و نقش چوبهایی مثل گردو و گلابی با رعایت اصول و مبانی تجسمی، تصاویر گلوبرگ بهصورت بسیار ساده،<br>گلی در مرکز و برگ در حاشیه، تصاویر نگارگری و تخت جمشید و احجام طبیعی نیز ازجمله این نقوش هستند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | سنندج    |

#### جدول۷. مقایسه و تطبیق تراکم نقوش در حوزههای منبتکاری

| ویژگیهای تراکم نقوش در منبتکاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شهرستان  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| تراکم نقوش بهدلیل نقش مورد کاربرد در اغلب آثار زیاد است. استفاده از طرح گلوبوته و حیوانات روی اشیاء تقریباً فشرده ولی<br>تصاویر انسانی تراکم کمتری دارند و زمینه منفی بیشتر خودنمایی میکند. بهدلیل استفاده از چوب گلابی، نقش چوب برای<br>هنرمندان گلپایگان اهمیت چندانی ندارد.                                                                           | گلپایگان |
| تراکم طرح در آثار و اشیایی که در آنها از طراحی سنتی استفاده شده، نسبتاً زیاد و در اشیایی مثل مبلمان که از طرحهای فرنگی<br>یا تلفیق نقش سنتی و فرنگی استفاده شده، بهدلیل نوع اجرای نقش و بهتر دیدهشدن آن، کمتر و دربرخی موارد، بسیار تُنُگ<br>و خلوت است. اعتقاد هنرمندان این شهر در بهکاربردن نقش چوب بهعنوان یک عامل اصلی، در هنر منبتکاری دیده می شود. | اصفهان   |
| نقوش بسیار متراکم اجرا میشوند. هنرمندان آباده معتقدند که نقش چوب طرح و نقش منبتشده را گم میکند لذا برای منبت<br>از چوب گلابی استفاده میکنند که نقش بهخصوصی ندارد.                                                                                                                                                                                        | آباده    |
| ازسویی در یکسری از آثار تراکم بهقدری زیاد است که زمینه منفی در طرح دیده نمیشود و این خود باعث پیدایی فضایی<br>جدید و زیبا شده است. از سوی دیگر بهطور عموم در بیشتر آثار شیراز تراکم بالایی بهچشم میخورد و در گلومرغ فقط مقداری<br>فضای باز دیده میشود که مکمل طرح است.                                                                                   | شيراز    |
| به طور کلی چون در منبت سنندج از طرحهای درشت استفاده می شود، تراکم آن کم است، زمینه طرح بافت دارشده تا<br>خلوتبودن اثر را تااندازهای جبران کند.                                                                                                                                                                                                           | سنندج    |

| حوزههای منبت کاری | کاربردی) در | (تزئینی و تزئینی- آ | ل دستساختهها | مقايسه و تطبيق | جدول۸. ه |
|-------------------|-------------|---------------------|--------------|----------------|----------|
|-------------------|-------------|---------------------|--------------|----------------|----------|

| دستساختههای منبتکاری شده                                                                                                                                                                                                  | شهرستان  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| از اشیاء تزئینی قابهای تصویری و سینی، و از اشیاء تزیینی-کاربردی جای دستمالکاغذی، جای قاشقوچنگال، جعبه در<br>اندازههای مختلف، رحل، شکلاتخوری، انواع قاب آینه، عصا، ملاقه چوبی، قلمدان و ساعت                               | گلپایگان |
| قالب قلمکار، مبل، صندلی، کاناپه، کمد، بوفه، دراور، تابلو، عصا، ظروف مثل گلدان، کاسه، قندان، جعبهها، مجسمههای طبیعی<br>و برساوشده، ظروف به تعداد کم که بهصورت تفننی یا آزمایش چوب برای استفاده در دیگر وسایل ساخته شدهاست. | اصفهان   |
| آثار ساخته شده کاربردی و تزئینیاند. قاب عکس، کاسه و کوزهٔ چوبی، زیرپایی جهت حنابستن پای عروسان، قاشق های<br>شربتخوری، سینی، بشقاب، جعبه، جادستمال کاغذی، قلمدان، تخته شطرنج، تابلو، رحل قرآن و قاب آینه                   | آباده    |
| اشیاء کاربردی ازقبیل عصا، جعبههای متنوع، قندان، قاب در، قلمدان، سرمهدان، تختهنرد، جاکلیدی، میز و قاب آینه و از اشیاء<br>تزئینی به بشقاب، سینی، گلدان، کوزه چوبی، تابلو و قاب آن میتوان اشاره کرد.                         | شيراز    |
| تختهنرد و تخته شطرنج، قلمدان، کیف، قاب آینه، جعبهها در اندازههای مختلف، وسایل بسیار زیادی که با ناز ککاری بهانجام<br>رسیده و احجام بهصورت تزئینی است.                                                                     | سنندج    |

| حوزههای منبت کاری | ی چوب در  | کندہ کاری روی | شيوەھاي  | و تطبيق | جدول٩. مقايسه |
|-------------------|-----------|---------------|----------|---------|---------------|
|                   | ) · ) « C |               | <u> </u> | 0       |               |

| شیوههای کندهکاری روی چوب                                                                                                                                                                                                                                 | شهرستان  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| شیوهٔ تیج در گلوبوته، حیوانات و تصاویر انسانی در قالب تابلو، آینه و، شبکه در صحنههای روایی، شیوه تخت با نقش بته، بر<br>گرد تصاویر انسانی و خطوط و حجم، اگرچه بسیار اندک ولی بهصورت تفننی کندهکاری شده است.                                               | گلپایگان |
| شیوهٔ تخت برای قالب قلمکار، تکنیک تیج توسط هنرمندانی که از طراحیهای سنتی استفاده کردهاند و نیز تلفیق نقوش گیاهی<br>پیچک، شبکه بُری در مبلمان، حجم در آثار کاربردی مثل مبلمان یا صرفاً تزئینی. این احجام بهصورت نمادین، ساده شده یا<br>طبیعی منبت میشوند. | اصفهان   |
| شیوهٔ نیش در عناصر گلوبر گهای پیچان، گل سرخ و گل نرگس همراه با بر گهای زیاد با روسازی بسیار روان و هماهنگ اصلی ترین<br>شیوهٔ منبت در این شهر بهشمار میرود. شیوهٔ تخت هم برای روسازی خط به کار میرود.                                                     | آباده    |
| شیوهٔ نیش در طرح سنتی، نقش تخت جمشید، گلومرغ، تیج در منبت گلهای طبیعی یا نقوش سنتی که بر تابلوهای بزرگ با<br>مغار نقش میبندد، جَست در تصاویر روایی و گلوبوتههای خاص شیراز که بر درها یا تابلوها منبت شدهاند.                                             | شيراز    |
| شیوهٔ تخت در ناز ککاری که عمدهٔ آثار را تشکیل میدهد، جَست در گلوبرگ در نرد و شیوهٔ حجم.                                                                                                                                                                  | سنندج    |

| ابزار (چاقو و مغار) منبت کاری                                                                                        | شهرستان  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| از چاقوی منبت در این شهرستان استفاده نمیشود. ابزاری بهنام قلم بهجای چاقو کاربرد دارد که از آن زمخت ر است. مغارها نیز | 15115    |
| در انواع مختلف به کار میروند. در این شهر از مغار چشمبلبلی برای دادن بافت به زمینه استفاده میشود.                     | گلپایگان |
| استفاده از چاقوی منبت با دمهای ریز و ظریف با کاربریهای متفاوت و درکنار آن استفاده از انواع مغار در این شهر مرسوم     |          |
| است. قابل ذکر است که برای تزئین برخی اشیاء کاربردی از هردو نوع این ابزار هنگام کنده کاری استفاده می شود. دَم چاقوی   | اصفهان   |
| اصفهان در دولبه، صاف است.                                                                                            |          |
| چاقوی منبت با دستهای کوتاه و تیغهای ظریف مهمترین ابزار منبتکاری است. در این شهر از مغار برای کندهکاری استفاده        | آباده    |
| نمیشود.                                                                                                              | 8001     |
| در بیشتر آثار از چاقوی منبتی استفاده میشود که برعکس چاقو در سایر شهرها از دو طرف گوه شده است. این عمل باعث           |          |
| کاربری بهتر این وسیله میشود و بهخصوص روی خطوط راحتتر و روانتر حرکت میکند. نیز از مغارهای مختلف برای اجرای            | شيراز    |
| طرحهای سنتی استفاده میشود.                                                                                           |          |
| در این شهر از چاقوی منبت بهدلیل نوع منبت و درشتبودن آن استفاده نمیشود. مغارهای استفادهشده تیغهای کوتاهتر و انواع     |          |
| متنوعی دارد.                                                                                                         | سنندج    |

| مصالح- چوب و رنگ مورد استفاده در منبتکاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | شهرستان  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| گردو و گلابی از چوبهای مورد استفاده است. تا قبل از دهه ۶۰ از لاکالکل و رنگ سقز استفاده می شد و بعد از آن مواد رنگی<br>صنعتی مثل پلیاستر، سیلر، کیلر و روغن جلا برای حفاظت و جلای چوب به کار گرفته می شود.                                                                                                                                  | گلپایگان |
| بیشتر گردو و در مبلمان راش، افرا و حتی بهتازگی ممرز استفاده میشود. چوب راش و افرا بهدلیل هماهنگی رنگی بیشترین<br>مصرف را دارند. ابتدا از رنگهایی مثل لاکالکل و سپس رنگهای پوششی شفاف و مات صنعتی استفاده میشد. رنگهای<br>پوششی مات شامل طلایی، نقرهای، سفید و طیف قرمز هستند و رنگهای شفاف عبارتاند از: پلیاستر، نیم پلیاستر، کیلر و سیلر. | اصفهان   |
| گردو، فوفل، نارنج، عناب و از همه بیشتر چوب گلابی کاربری دارند. تاحدود سی سال قبل از روغن بزرک، روغن منداب و<br>لاکالکل برای رنگ استفاده میشد و اکنون از رنگهای پوششی شفاف سیلر و کیلر استفاده میشود.                                                                                                                                       | آباده    |
| چوب عناب، شمشاد، آبنوس، بقم و بیشتر گردو و گلابی مورد استفادهاند. از رنگها درابتدا از لاکالکل، روغن بزرک، روغن الیف<br>یا جلا و بعد، از رنگهای پوششی شفاف صنعتی استفاده میکنند. رنگهای پوششی مات کاربرد زیادی ندارند.                                                                                                                      | شيراز    |
| برای منبت فقط از گردو و در نازککاری گاهی از گلابی و کیکم استفاده میشود. از رنگ لاکالکل تاحدود سیسال قبل و بعد<br>از آن از رنگهای صنعتی برای پوشانندگی استفاده میشود. رنگهای صنعتی مات کاربردی ندارد.                                                                                                                                       | سنندج    |

| حوزههای منبتکاری | تطبیق نوآوری در | ول۱۲. مقایسه و | جد |
|------------------|-----------------|----------------|----|
|------------------|-----------------|----------------|----|

| نوآوری در منبتکاری                                                                                              | شهرستان  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۱- تصویرسازی شخصیتهای ادبی، علمی و هنری که با استاد علی مختاری آغاز شد.                                         |          |
| ۲- گل گرد متداخل با روسازی مقعر.                                                                                | گلپایگان |
| ۳- منبت تصاویر عامیانه همراه با مثلهای فارسی و مضامین اخلاقی و فرهنگی.                                          |          |
| ۱ - استفاده از طرح کله شیر در مبلمان.                                                                           |          |
| ۲- کاربرد کیفیت نقش چوب.                                                                                        |          |
| ۳- استفاده مناسب از نقوش پیچک و گلفرنگ در آثار سنتی مثل قاشق شربتخوری و هماهنگی طراحی و اجرا در اثر.            | اصفهان   |
| ۴- دستگاه شبکهبُری که علاوه بر تمیزی، در وقت نیز صرفهجویی میکند.                                                | 04       |
| ۵- شبکهبُری نقش و چسباندن آن بر زمینه، علاوه بر سرعتدادن به کار، باعث ظرافت و صافبودن زمینه است.                |          |
| ۶- استفاده از نقوش گرفتوگیر بر قید میزها و مبلمان.                                                              |          |
| استفاده از چوب دولایه، تیره و روشن (گردو و گلابی) روی پایه اصلی کار که پس از منبتشدن اثر، زمینه تیرهرنگ و عناصر | آباده    |
| و نقوش بهرنگ روشن دیده میشوند. این عمل علاوه بر تنوع و تضاد، دید بهتر و هماهنگی زیباتری را بهنمایش می گذارد.    | •        |
| منبت برخی اشیاء با طرحی کاملاً مثبت و بدون هیچگونه زمینه منفی با طرح و نقش کاملاً متراکم از گلهای نرگس یا گل    |          |
| های دیگر همراه با پرندگانی روی شاخهها از نوآوریهای هنرمندان منبتکار شیراز است. منبت گلومرغ را بهشیوهٔ جَست      | شيراز    |
| انجام میدهند و گلوبرگها را کاملاً برجسته میسازند تا باعث دید بهتر آن بر اشیاء شود.                              |          |
| کاربری بهینه نقش و رنگ چوب و انتخاب بهجای آن در اشیاء و درکنار آن رعایت اصول مبانی تجسمی در ساخت اشیاء.         | سنندج    |

#### نتيجهگيرى

شاخصههای اقلیمی، فرهنگی و میزان حضور سنت و اصالت در هنر منبت ایرانی مشهود است. آنچه به هنر منبت کاری معاصر در ایران ارزش می دهد و آن را در جایگاهی والا می نشاند، اصیل بودن نقش مایه ها و شیوه های منبت کاری سنتی ایران است. هویت در هنر منبت معاصر ایران با وجود تأثیر و تأثرات بر گرفته از دیگر سرز مین ها، هنر مندان را بر آن داشته است تا طرحی نو بیافرینند و زایش هنر سنتی را که نمی توان محدود به زمانی خاص دانست، بارور و آن را در زمینه های مختلف خلق کنند. منبت معاصر در مناطق مختلف جایگاهی متفاوت نسبت به هم دارد. نقوش و طرحهای بومی و فرهنگی، مثل طرح صفوی و قاجاری، و تأثیر جهانگردان بر اصفهان به تَبَع توریستی بودن این شهر در طول زمان شهر نمایان می شود. عناصر ریز نقش گلپایگان، تأثیر اقلیم سنندج و جنگل های گردو و کنده کاری در شت تر بر این اشیا کاملاً واضح است. تنوع هنر منبت در ایران را در کنده کاری های نرم، روان آن با منبت نسبتاً در شت تر بر این اشیا کاملاً واضح است. تنوع هنر منبت در ایران را در کنده کاری های نرم، روان آن با منبت نسبتاً در شت تر می تر این اشیا کاملاً واضح است. تنوع هنر منبت در ایران را در کنده کاری های نرم، روان آن با منبت نسبتاً در شت تر حاشیه اشیایی مثل شطرنج می توان دید. عناصر بومی در برخی مناطق از نظر فرم آن با منبت نسبتاً در شت تر حاشیه اشیایی مثل شطرنج می توان دید. عناصر بومی در برخی مناطق از نظر فرم ملاحت خاصی به آثار می دهد. از طرفی، نقوش سنتی ساده شده در گلپایگان با عمق بیشتر و به شیوهٔ نیش شده است ولی در اصفهان به دلیل نوع طرح و کاربری با بر جستگی بیشتر اجرا می شود و شیوهٔ مورد استفاده از شبکه و حجم است. ابزار و وسایل در چگونگی تولید اشیا نقش مهمی دارند. بنابه نوع ابزار به کار گرفته شده، نقش و فرم متفاوتی حاصل می شود. هنرمندان آباده و شیراز با چاقوی ریز و کارآمد منبت کاری، آثاری با طرحهای متراکم و ظریف به ارمغان می آورند. در گلپایگان استفاده از مغار تُقّه علاوه بر چاقو، ظرافت کنده کاری روی چوب را کمتر می کند و زمینه منفی اشیا برعکس آثار تولیدی آباده و شیراز بافت دار می شود و علاوه بر این که چشم را روی نقش متمرکز می کند، ناهمواری زمینه را می پوشاند. این امری است که بنا به نوع ابزار مورد استفاده در سنندج با درشتی منبت در حاشیه آثار نمایان تر می شود و نتیجه بهره گیری از مغار است. این کار در اصفهان علاوه بر کاربرد چاقو و مغار، شیوهٔ شبکه بری را پیش روی هنرمندان می گذارد.

نوع چوبهای مورد استفاده در شهرهای مختلف بر گرفته از طبیعت منطقه است یا بسته به عوامل اقتصادی و تجاری متغیر است. به کار گیری چوبهایی با بافت متراکم مثل گردو و گلابی یا عناب و نارنج در شیراز، گلابی در آباده و گلپایگان، گردو در سنندج و انواع چوبهای صنعتی در اصفهان حکایت از این موضوع دارد. البته عقیدهٔ قارمندان در استفاده از نقش چوب و نمود آن در اشیا کاربریهای متنوعتری را رقم زده است. با این وصف در آباده، شیراز و گلپایگان عموماً از چوب گلابی، بهدلیل کمنقش بودن و از گردو در اصفهان و سنندج بهدلیل گرهها و نقوش مواج آن بیشتر استفاده می شود. نوع نقش و فرم به کاررفته بر تولیدات تأثیر می گذارد و ملاحظه می شود که نقش سنتی و فرنگی در اصفهان بر مبلمان و در دیگر شهرها فرم سنتی و عناصر بومی بر اشیایی ازقبیل تابلو و اشیا کاربردی-تزیینی ظاهر شده است. حجم در اصفهان به صورت کاربردی و در سنندج به مورت تزئینی اجرا می شود. نوآوریهایی بدیعی که در هر پنج منطقه دیده می شود، روایت کننده وابستگی و ظهور خلاقیت هنرمند ایرانی هر ناحیه به عوامل فرهنگی، هویتی و اقلیمی است که بدان اشاره شد و نمونهای بارز از اصالت سنتی در می شود این که مسائل اقتصادی نقش بسزایی در این هناره شد و نمونهای بارز از اصالت سنتی در می شود این که مسائل اقتصادی نقش بسزایی در این هنر دارند و شاخص شدن آن افول کیفیت آثار را به همراه داشته است، هنوز اثری روشن و ماندگار از هویت و هنر اصیل ایرانی را در خود به یادگار دارد.

پىنوشت

- ۱-شیوهٔ تخت به سه روش انجام شده است: الف-کتیبه ای: زمینه کاملاً ساده و عمق زیاد است و در دوره های بعدی هم تداوم پیدا می کند؛ ب- حکاکی؛ ج-گل و برگدار: که در این نوع، خط و حاشیه که شامل تزئینات گیاهی است، باهم اجرا شده و عمق زمینه منفی آن نسبت به خط کمتر است.
- ۲- بهنظر استادان فن، در هنر منبت روسازی مقعر اختصاص به شرق دارد و کارهای ایرانی غالباً با این شیوه پرداخت شدهاند، درحالی که واژههای فرنگی رولیف (تخت و بسیار کمبرجسته)، بارولیف (نیمبرجسته) و اورولیف (تمامبرجسته) که در برخی مراکز آموزشی برای طبقهبندی منبت به کار میروند، مناسب نیستند زیرا اختصاص به منبت غربی دارند که نوع پرداخت آنها محدب است. از اینرو، برای نام گذاری زیر گروههای شیوهٔ مقعر از واژههای ایرانی استفاده شده است. از آنجاکه ریشه کلمه منبت، «رویاندن» و «رویانده شدن» است و عناصر گیاهی به صورت طبیعی و ساده شده بیشترین کاربرد را در هنر منبت آن روز گارداشته است، پس از مطالعه و تفحص بسیار در این مورد، از گویش محلی اصفهان و فارس بهره گیری شد. در گویش این دو منطقه و برخی مناطق دیگر ایران، به سرزدن یا نمودار شدن جوانه گیاه از خاک، «نیشزدن»؛ به برآمدن گیاه «تیج کشیدن» و به رشد نسبی جوانه گیاه «جَست» گفته میشود.

# منابع و مآخذ

- احسانی، محمدتقی. (۱۳۶۸). **هفتهزارسال هنر فلزکاری در ایران**. تهران: علمی- فرهنگی.
- احمد صنیعی استاد منبتکار اصفهانی. (بهمن و اسفند ۱۳۵۱). **هنر و مردم،** (۱۲۴ و ۱۲۵)، ۶۸-۶۵.
- اعتمادالسلطنه، محمدحسنخان. (۱۳۶۳). **چهلسال تاریخ ایران در دوره پادشاهی ناصرالدین شاه**. به کوشش ایرج افشار (المآثروالآثار). جلد ۱. تهران: اساطیر.
  - ایرانشهر. (۱۳۴۳). مجموعهمقالات. جلد ۲. تهران: دانشگاه تهران.
- ایولف، هانس. (۱۳۷۲). **صنایعدستی کهن ایران**. ترجمه سیروس ابراهیمزاده. چاپ اول. تهران: انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی.
  - بروگش، هینریش. (۱۳۶۸). **سفری به دربار سلطان صاحبقران**. ترجمه مهندس کردبچه. چاپ دوم. تهران: اطلاعات.
    - بیگی، حسن. (۱۳۶۳). **مروری بر صنایعدستی ایران**. سروش، سال ۶ (۲۵۲).
- پاکیاری، سارا. (۱۳۸۲). **بررسی سیر تحول منبت در اصفهان از قرن ۱۲-۴ ه.ق**. پایان نامه کارشناسیارشد پژوهش هنر. دانشگاه تربیتمدرس.
- جعفری، عباس. (۱۳۷۹). گیتاشناسی ایران دایرهٔالمعارف جغرافیایی ایران. جلد سوم. چاپ اول. تهران: مؤسسه جغرافیایی و کارتوگرافی گیتاشناسی.
  - دالمانی، هانریرنه. (۱۳۳۵). **سفرنامه از خراسان تا بختیاری**. ترجمه فرهوشی. تهران: گیلان.
  - زکی، محمدحسن. (۱۳۲۰). **صنایع ایران بعد از اسلام.** ترجمه محمدعلی خلیلی. تهران: اقبال.
    - ستوده، منوچهر. (۱۳۴۹). **از آستارا تا استارباد**. جلد اول. تهران: انجمن آثار ملی.
      - \_\_\_\_\_(۱۳۵۱). **از آستارا تا استارباد**. جلد دوم. تهران: انجمن آثار ملی.
- \_\_\_\_\_ (۱۳۶۶). **از آستارا تا استارباد**. جلد چهارم. تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی- اداره کلانتشارات و تبلیغات.
  - شجاعنوری، نیکو. (۱۳۷۷). **منبت ایران**. رساله کارشناسیارشد پژوهشهنر. دانشگاهتهران. (راهنما: دکتر یعقوب آژند).
    - شریف، سیدعبدالرحیم. (۱۳۴۵). **تاریخ و جغرافیای شهرستان آباده**. تهران: موسوی.
- شیخی، علیرضا. (خرداد ۱۳۸۶، مرداد ۱۳۸۶ الف، ۱۳۸۷). مصاحبه منتشرنشده با قبادکیانمهر، حسین صنایع پرور، کمال مسایلی، علی صنیعی، اکبر داوری، صنیعی و خانواده حسن داوران پور: درباره بررسی پیشینه منبت در ایران و منبت در اصفهان. کارگاهها، منازل مسکونی و دانشگاه هنر اصفهان.
- \_\_\_\_\_(تیر ۱۳۸۶ الف). مصاحبه منتشرنشده با محمد رضا توسلی، محمد ابراهیم توسلی و غلامرضا غدیری: درباره منبت در گلپایگان. کارگاههای گلپایگان.
- \_\_\_\_\_(تیر ۱۳۸۶ ب). مصاحبه منتشرنشده با غلامحسین حیدر پناه، هاشم معارفی، ماجد شهریاری و محمدرضا یکزمان: درباره منبت در آباده. کارگاهها و اداره صنایع دستی آباده.
- \_\_\_\_\_(مرداد ۱۳۸۶ ب). مصاحبه منتشرنشده با احمد نعمتیان، عبدالحمید نعمتیان، محمدرشید تکربی، توفیق محمودی، صابر محمودی و سید ماجد حسینی: **درباره منبت و نازک کاری در سنندج**. کارگاهها و موزه سنندج.
- کیانمهر، قباد. (۱۳۸۳). ارزشهای زیبایی شناسی منبت سبک صفوی. رساله دکتری پژوهش هنر. دانشگاه تربیت مدرس.
  - گلاک، جی. و پنتون، کارل. (۱۳۵۵). سیری در صنایعدستی ایران. تهران. بانک ملی.
- نقشبندی، سروه. (۱۳۸۴).بررسی سیر تحول نقش مبلمان در زندگی اجتماعی مردم ایران از گذشته تا ورود مدرنیته. پایاننامه کارشناسیارشد پژوهش هنر. دانشگاه هنر.
- Islamic Art. (1987). Vol 2. New York: Oxford University Press.
- Dimand, Ms. (1930). A Hand Book of Mohammad and Decorative Art. New York: The Metropolitan Museum Art.
- Pope, A. (1938-39). A Survey of Persian Art. Vol 3, 6, 7. London: Oxford University Press.
- Wilkinson, Ch. (1987). Nishapur. New York: Metroprlitan Museum of Art. 266-7, 294-5.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۹/۲۷ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۱/۲۱

# **بررسی تأثیر تغییرات قدرت سیاسی بر تحولات فرش کرمان در عصر قاجار** با تأکید بر عصر نوزایی در فرش کرمان

ايمان زكرياييكرماني\* حميدرضا شعيري \*\*شهرزاد فروغي\*\*\*

چکیدہ

فرش یکی از مهمترین هنرهای اصیل و سنتی ایران به شمار می آید که در طول تاریخ هنر این سرزمین یکی از پویاترین نظامهای گفتمانی را شکل داده است. در جغرافیای فرش ایران منطقه کرمان همانند ستارهای در خشان می در خشد. از مهم ترین ویژگیهای فرش کرمان این است که به خوبی توانسته است با تحولات فرهنگی و سیاسی ایران همراه شود و به شایستگی صورت بندی های معرفتی و گفتمان های رایج در فرهنگ ایرانی را بازنمایی کند. نظام گفتمانی فرش کرمان سابقه و پیشینه کهنی دارد و با گذر زمان فرازونشیب های متعددی را تجربه کرده است. مرچند که نمونههای موجود فرش کرمان نشان دهنده آن است که سابقه این هنر در این منطقه به دوره های قبل از موید می رسد، در خشان ترین دوره تحولات قالی کرمان پس از عصر صفویه در دوران قاجار روی می دهد و می توان تأثیر مؤلفه های قدرت سیاسی و اقتصادی را در نظام گفتمانی فرش کرمان در عصر قاجار به خوبی مشاهده کرد. به ویژه قدرت سیاسی – اقتصادی را در نظام گفتمانی فرش کرمان در عصر قاجار به خوبی مشاهده کرد. به ویژه قدرت هی اسی ای اقتصادی حاکمان محلی چه نقشی در تحولات فرش کرمان در معر قاجار به خوبی مشاهده کرد. به ویژه قدرت هی این ای می ایر و اقتصادی را در نظام گفتمانی فرش کرمان در عصر قاجار به خوبی مشاهده کرد. به ویژه قدرت هیاسی – اقتصادی حاکمان محلی چه نقشی در تحولات فرش کرمان در این داشته اند؟ در این مقاله با تکیه بر مبانی نظری گفتمان قدرت میشل فوکو، تحولات فرش کرمان در عصر رونق که با توجه به تحولات تاریخی فرش کرمان آن را عصر نوزایی نام نهاده ایم، بررسی می شود و نتیجه قابل تأمل در این مقاله این است که قدرت های سیاسی و اقتصادی مهم ترین عوامل شکل دهنده نظام گفتمانی فرش کرمان در این مقاله این است که

**کلیدواژهها:** فرش کرمان، گفتمان قدرت، فرش قاجار، دوره نوزایی فرش کرمان

\*\*\* دانش آموخته کارشناسی ارشد هنر اسلامی، دانشکده هنر ادیان و تمدنها، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*</sup> دانشجوی دکترای پژوهش هنر، دانشکده هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران. (نویسنده مسئول) (zakariaee@modares.ac.ir \*\* دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

بررسی تأثیر تغییرات قدرت سیاسی بر تحولات فرش کرمان 🗸 🖌

مقدمه

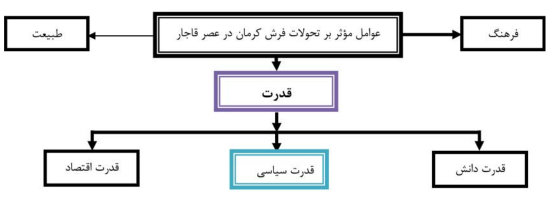
فرش یکی از یویاترین نظامهای گفتمانی هنر ایران به شمار میآید. نظام گفتمانی به مجموعههای بزرگ معنادار اطلاق می شود و نشانه های بریده شده و جداافتاده از بافت و موقعیت بافتی در آن فاقدارز شاند. گفتمان کار کردی فرایندی دارد، به این معنا که رابطه همنشینی با حرکت پیش رونده و عموما كمال كرا بر آن حاكم است. گفتمان شرايط عبور از جبر نحوی را فراهم می سازد و همین امر سبب می شود ساختارهای اولیه ذخیرهشده در حافظه زبانهای دیداری كنشكران گفتمان به ساختارهای تحول یافته، منحصر بهفرد و ویژهای تغییر یابد (شعیری، ۱۳۸۸: ۶۹). گفتمان دامنهای فرازبانی، فرانشانهای، فراموقعیتی و فرابافتی دارد که می تواند برای نشانه سطوح برونهای، درونهای و جسمانی، ابعادی مانند روایی، کنشی، شناختی، پدیداری، عاطفی و تنشی و ... قائل گردد (همان: ۷۰). نظام گفتمانی موجب تعامل دو نظام همنشینی و جانشینی می شود که در کنار یکدیگر موجب بسط و توسعه معنا می شوند. درواقع، نظام گفتمانی فضایی ایجاد می کند که همه اشکال بتوانند در آن حضور یافته و در رقابتی سازنده با یکدیگر به اثبات برتری خود از دیگر رقبا بپردازند.

نظام گفتمانی فرش در کرمان سابقهای طولانی دارد و چنین به نظر می رسد که همانند سایر مراکز قالی بافی ایران، این هنر قبل از عصر صفویه در این شهر وجود داشته است اما برمبنای اسناد مدقن می توان اولین اوج هنر فرش کرمان را به عصر صفوی نسبت داد. با توجه به افول هنر فرش در ایران پس از دوره صفوی، این هنر در کرمان هم چنان حیات درخشان خود را ادامه داد و فرش کرمان در دوران افشاریه و زندیه از بهترین فرشها و پررونق ترین مراکز فرش بافی بوده است. با مطالعه سیر تحول فرش کرمان می توان دومین عصر رونق فرش کرمان را در دوران قاجاریه

مشاهده کرد که در این عصر بهطور عمومی فرش ایران از رونق قابل توجهی برخوردار میشود و کرمان که همیشه ارتباط تاریخی و هنری خود را با تاریخ و هنر ایرانزمین حفظ کردهاست، در این عصر یکی از درخشان ترین دورههای خود را تجربه می کند. با مطالعه تحولات فرش کرمان در عصر قاجار می توان نتیجه گرفت که چندین عامل مهم در تحولات فرش کرمان مؤثر بودهاند که برآیند آنها تحولات فرش کرمان را شکل می دهد. در این فرایند روبه رشد مؤلفه هایی مانند اقتصاد، قدرتهای سیاسی، پیشینه فرهنگی و فنی، توانایی و مهارت هنرمندان طراح و بافنده، اقلیم و مواد و مصالح مرغوب مؤثر بودهاند که می توان آنها را در قالب نمودار ۱ طبقه بندی و دسته بندی کرد.

بر اساس طبق وبندی مؤلف ههای تأثیر گذار بر نظام گفتمانی فرش کرمان در عصر قاجار می توان مؤلفه هایی مانند دین، ادبیات، آداب و رسوم و امثال آن را جزء عوامل فرهنگ طبقه بندی و اقلیم، جغرافیا و تمامی امور طبیعی را جزء طبیعت و درنهایت اقتصاد و سرمایه، تحولات سیاسی و میزان دانش، مهارت، ذوق، استعداد و توانایی های ذاتی هنرمندان را جزء عامل قدرت دسته بندی کرد. در این مقاله با توجه به پرسش اصلی می توان قدرت سیاسی را یکی از مهم ترین عوامل مؤثر بر تحولات فرش کرمان در عصر قاجار شناسایی و بررسی کرد.

با مرور پیشینهٔ این پژوهش می توان به نیاز مبرم حوزهٔ تاریخ فرش کرمان به این گونه از مطالعات تاریخی و تحلیلی پی برد زیرا این گونه از مطالعات می تواند زمینهٔ تحلیلهای عمیق تر در حوزههای اجتماعی و طرح و نقش را فراهم سازد بنابراین این مقاله با مطالعه تحولات فرش کرمان برمبنای تحولات سیاسی به دنبال اثبات این نتیجه احتمالی خواهیم بود که قدرت سیاسی مؤلفهٔ مؤثری در تحولات فرش کرمان



نمودار ۱. الگوی عوامل مؤثر بر تحولات تاریخی فرش کرمان در عصر قاجار. (نگارندگان)

در عصر قاجار بوده است. به عبارت دیگر بررسی تطبیقی تغییرات قدرت سیاسی و تحولات فرش کرمان میتواند تا حدود قابل توجهی نقش مؤلفهٔ قدرت را در نظام گفتمانی فرش کرمان آشکار سازد و دستیابی به این امر مهم میتوان به عنوان مهمترین هدف این تحقیق مطرح شود.

دوره مورد مطالعه در عصر قاجار دوران رونق فرش ایران است که با توجه به تحولات فرش کرمان در این دوران آن را عصر نوزایی نام نهادهایم؛ زیرا دوران نوزایی در فرش کرمان احیای مجدد فرش کرمان پس از عصر کلاسیک صفوی است. این عصر از زمان حکومت وکیل الملک اول آغاز می شود و در عصر حکومت عبدالحسین میرزا فرمانفرما حاکم کرمان به اوج خود می رسد. در این عصر می توان تحولات کیفی و کمی فرش کرمان را بی سابقه دانست. دوره نوزایی براساس تحولات طرح و نقش قالی کرمان به سه عصر «ترمه»، «سبزیکار یا بهارستان» و «باز گشت» تقسیم شده است.

# پیشینه تحقیق

در ارتباط با فرش کرمان و به ویژه تحولات فرهنگی و اجتماعی آن مطالعات قابل توجهی صورت نپذیرفته است اماز کریایی کرمانی (۱۳۹۱)در پژوهش خود به تحولات فرش کرمان در عصر قاجار به صورت مفصل پرداخته و دورههای تاریخی فرش این منطقه را طبقه بندی کرده است. علاوه بر این در حوزهٔ فرش کرمان صباحی (۲۰۰۵) کتابی به زبان ایتالیایی نوشته که جزو معدود پژوهش های تخصصی در ارتباط با فرش کرمان است. کتاب صباحی از نظر اطلاعات تاریخی مروری کلی و گذراست اما از منظر منابع تصویری اثری ارزشمند به حساب می آید.

ادواردز (۱۹۷۵) در پژوهشی که برمبنای تجربیاتش در دوران مسئولیت در شرکت او.سی.ام نوشته به طور مفصل برخی از وقایع فرش کرمان در دوران قاجار را مرور نموده که این پژوهش بیشتر با بیانی تاریخی به فرش کرمان پرداخته و در آن تحلیل خاصی صورت نپذیرفته است. فورد<sup>۱</sup> در کتاب "فرشهای شرقی"<sup>۲</sup> (۱۹۹۳) برخی از مهمترین مناطق فرشبافی، نقش های رایج فرشهای شرقی و به ویژه ایران و کرمان را مورد معرفی و بررسی قرار میدهد. میباشد که در این کتاب همانند ادواردز تجربیات خود را مکتوب کرده است. "فرشهای بزرگ جهان"<sup>۲</sup> کتابی ارزشمند است که به کوشش برینستین<sup>۹</sup> و همکارانش (۱۹۹۶) در مورد فرشهای قدیمی و کهنه جهان و به ویژه فرشهای آسیایی نگاشته شده است. تقریباً دو فصل این کتاب کاملاً

به فرشهای ایران اختصاص یافته که اطلاعات خوبی از فرشهای عصر صفوی کرمان در آن موجود میباشد. بنت<sup>۵</sup>، (۲۰۰۳) در کتاب "فرشها و قالیهای جهان"<sup>۶</sup> بسیاری از نظریات و فرضیات فرششناسی را در مورد فرشهای شرقی و بهویژه ایران مطرح کرده است. وی در این کتاب تحلیل و طبقهبندی جدیدی در مورد فرشهای گلدانی عصر صفوی اثر آنکویتیل<sup>۸</sup> (۲۰۰۳) میباشد که بهصورت مروری و در قالب یک دانشنامه کوچک بیشتر در مورد مباحث تاریخی و ایر آنگویتیل<sup>۸</sup> (۲۰۰۳) میباشد که بهصورت مروری و در ویژگیهای فرش کرمان مطالبی را در خود جای داده است. پژوهش مانند فرشهای دوران قاجاریه (اتیک ۱۳۸۴) و تاریخ فرش: سیر تحول و تطور فرشبافی ایران (حشمتی رضوی فرش: سیر تحول و تطور فرشبافی ایران (حشمتی رضوی موجود دارند که بیشتر بر جنبههای تاریخی موضوع تأکید دارند.

وزیری (۱۳۸۵ الف و ب) در دو اثر ارزشمند خود که در عصر قاجار نوشته و توسط محمد ابراهیم باستانی پاریزی تصحیح و تحشیه نویسی شده است، ضمن اشاره به تغییرات حکومتهای سیاسی کرمان، برخی از مشاهدات خود در مورد فرش کرمان در عصر قاجار را ثبت کرده است که در انجام این تحقیق بسیار مفید و کارا بوده است. احمدی (۱۳۸۶) نیز در کتاب فرماندهان کرمان اطلاعات مفیدی در مورد حاکمان قاجاری کرمان نوشته که در بخش دادههای تاریخی بسیار مورد استفاده قرار گرفته است.

# روش تحقيق

این پژوهش از نظر هدف جزء دسته پژوهش های توسعه ای قرار می گیرد زیرا باعث توسعه دانش فرش شناسی بر مبنای سایر دانش های بشری مانند تاریخ سیاسی و منطقه ای است و روش تحقیق آن تاریخی – تطبیقی است. در مطالعات تاریخی این پژوهش نیاز به سازمان دهی داده ها و اطلاعات وجود دارد که گاه این داده ها با تحولات حکومت های سیاسی مطابقت دارد و گاه به وجود شخص یا جریان خاصی متکی است و زمانی جریان های اقتصادی را نیز دربرمی گیرد. در فرایند مطالعات تاریخی در ایران، تاریخ سیاسی اهمیت ویژه ای دارد و این مسئله عجیب نیست چراکه نوع حکومت های سیاسی در بستر تاریخ ایران شکل دهنده جریانات فکری و اندی شهای بوده اند. شاید این که حکومت های تاریخی ایران قمواره اتصالی محکم به دین داشته اند، مهم ترین عامل قدرت آنها در شکل دهی جریانات فرهنگی باشد و این اتصال نه به معنای دینداری حاکمان بلکه به معنای بهره گیری از قدرت دین در بین توده عامه بوده است. از این روی در مطالعات تاریخی، نقاط اوج و حضیض مظاهر فرهنگی به جریانات قدرت سیاسی وابسته است. بنابراین عجیب نیست که معیار تاریخ سیاسی در تقسیمات مکاتب هنری ایران وارد شود. مکتب عباسی، ایلخانی، تیموری، صفوی و قاجار از جمله مظاهر این وابستگی است.

بهطور کلی، تاریخ فرش کرمان فرایند پرتحولی است که نقاط مبهم و تاریک زیادی دارد. متأسفانه هنوز مطالعات جدی برای روشنسازی ابهامات این تاریخ صورت نپذیرفته است و تنها منبعی که بخشی از این ابهامات را رفع کرده، کتاب فرش دارالامان کرمان در عصر قاجار است که نوشته نگارنده و در حال چاپ است. طبقهبندی دورههای تاریخی فرش کرمان برمبنای همین تحقیق بنیان گذاشته شده است. نگارندگان برای تسهیل شناخت روند تاریخی فرش حاکمان کرمان در عصر قاجار و دوره نوزایی پرداختهاند. حاکمان کرمان در عصر قاجار و دوره نوزایی پرداختهاند. نقش و طرح فرش و تاریخ آن تأثیر می گذارد و فرض بر آن است که بررسی تأثیر تحولات سیاسی و اقتصادی فرش

روش گردآوری دادهها در مرحله اول کتابخانهای و در مراحل بعد با استفاده از روش میدانی مصاحبه و مشاهده در رجوع به موزهها و دیدار و مشاوره با صاحبنظران این حوزه مطالعاتی بوده است.

#### مبانی نظری

شاید بتوان مباحث مربوط به مؤلفه قدرت را در نظریات فلسفی نیچه جستجو کرد. اراده معطوف به قدرت یکی از مهمترین نظریات فلسفی نیچه بهشمار میآید. این نظریه وی را اندیشمند فرانسوی، میشل فوکو، به مباحث اجتماعی، سیاسی و زبانی وارد کرد و در نتیجه بنیانهای مطالعات تحلیل گفتمان قدرت در حوزه علوم اجتماعی مطرح شد. میشل فوکو، متفکر فرانسوی، از مؤثرترین متفکران قرن میشل فوکو، متفکر فرانسوی، از مؤثرترین متفکران قرن بیستم است. بعضی از صاحب نظران اصلاً او را فیلسوف نمی دانند بلکه او را متفکر و اندیشمند حوزههای مختلف علوم اجتماعی می شناسند. فوکو در اندیشههای خود، جایگاه بسیار مهمی برای مسائل اجتماعی و به ویژه «قدرت» در نظر گرفته و بیشترین توجه فلسفی خود را به مفهوم و ماهیت قدرت معطوف داشته است.

میشل فوکو در مباحث تبارشناسانه خود بر سه چهره قدرت، یعنی: «قدرت گفتمانی»، «قدرت دیسیپلینی» و «قدرت مشرف

بر حیات» مطالعه می کند که «قدرت گفتمانی» مد نظر این پژوهش است. از نظر فوکو، قدرت گفتمانی یا «قدرت حاکم» قدرتی است که «بهجای آن که بر بدنها و آنچه بدنها می کنند اعمال شود، روی زمین و تولیدات آن اعمال میشود. ویژگی این قدرت آن است که قدرتی مستقیم است و با دست انداختن بر داراییهای جامعه و مستقل از کنش و واکنش با پیکر جامعهای که ملت را میسازد و هویت خود را با آن یکی میداند، تداوم می یابد» (رهبری، ۱۳۸۵: ۱۳۸).

تعبیر فوکو درباب قدرت به صورت یک نظریه مطرح نمی شود، چراکه این تعبیر صرفاً جنبه توصیفی دارد و خارج از متن و غیرتاریخی نیست. فوکو آنچه درباره قدرت ارائه کرده است، تحلیلهای قدرت می نامد و آن را مقابل نظریه قرار می دهد (خوش روزاده، ۱۳۸۲: ۱۷۸). «ز دیدگاه فوکو، قدرت چیزی نیست که در مالکیت دولت، طبقه حاکمه یا شخص حاکم باشد. برعکس، قدرت یک استراتژی است. قدرت نه یک نهاد، نه یک ساختار بلکه وضعیت استراتژیکی پیچیده و کثرت روابط میان پدیده هاست» (سلیمی نوه، آن گرفتارند. افراد جامعه مالک یا کارگزار قدرت نیستند بلکه مجرای آن هستند.

یکی از مقولات مهم دیگر در برداشت فوکو از قدرت که مد نظر این پژوهش نیزهست، تحلیل رابطه دانش و قدرت است. به عقیده وی، قدرت مولد دانش است؛ به عبارت دیگر، قدرت و دانش مستقیماً بر یکدیگر دلالت دارند، یعنی نه مناسبات قدرتی بدون ایجاد حوزهای از دانش و همبسته با آن وجود دارد نه دانشی که مستلزم مناسبات قدرت نباشد و مناسبات آن را پدید نیاورد، امکان وجود می یابد. «از نگاه فوکو علم و دانش نمی توانند خود را از ریشه های خویش متمایز سازند، بلکه عمیقا با روابط قدرت درآمیختهاند. به گونهای که هرجا قدرت اعمال شود، دانش نیز تولید می شود. براساس طرز تلقى حاكم بر عصر روشنفكرى، دانش تنها وقتى ممكن مىشود كه روابط قدرت متوقف شده باشند اما از نظر فوکو قدرت و دانش ملازم یکدیگرند و از این رو هیچ حوزهای از دانش را نمی توان تصور کرد که متضمن روابط قدرت نباشد و هیچ رابطه قدرتی بدون تشکیل حوزهای از دانش متصور نیست» (همان: ۵۴).

از مباحث مطرحشده می توان چنین نتیجه گرفت که ترکیب نیرومندی از دانش و قدرت، که بدن انسان یکی از موارد تجلی آن است، درحقیقت ساخت کلی قدرت را تشکیل می دهد. قدرت و دانش نسبت به یکدیگر خارجی نیستند بلکه درطی تاریخ، متقابلاً مولد و سازنده یکدیگر بودهاند.

چنان که آشکار است، روابط درونی میان دانش و قدرت از نوعی هستند که به همان سهولت، درک و فهم نمی شوند. «باید بپذیریم که قدرت و دانش مستقیماً متضمن یکدیگرند، هیچ رابطه قدرتی بدون تشکیل حوزهای از دانش مربوط بدان وجود ندارد و هیچ دانشی هم وجود ندارد که در عین حال متضمن و موحد روابط قدرت نباشد. بنابراین، چنین فاعل شناختی را نباید براساس فاعل شناختی که از نظام قدرت فارغ است یا فارغ نیست تحلیل کرد بلکه برعکس فاعل شناخت، موضوعات شناخت و اسلوب های شناخت باید به عنوان اثرات و نتایج مختلف چنین تضمین های متقابل دانش و قدرت و تغییر شکل های تاریخی آنها تلقی شوند» (طبسی، ۱۳۸۳: ۳۶).

# فرش کرمان از ابتدا تا دوره قاجار

جغرافیای کرمان در طول تاریخ چندهزارساله سکونت در این منطقه، رشد صنایع نساجی کرمان را بهدنبال داشته و در میان منسوجات بدون تردید، فرش یکی از کاربردی ترین دست بافتههای بشری است. اسناد موجود شروع بافت فرشهای پرزدار در کرمان را به عصر صفوی میرسانند اما پذیرفتن این واقعیت کمی دشوار است. بدون تردید فرش قبل از عصر صفوی در کرمان وجود داشته اما اسناد مدقن بر این ادعا بسیار اندک است. بسیاری از فرششناسان غربی در مورد عدم وجود فرش در کرمان در دوران پیش از صفوی به سفرنامه ماركوپولو استناد مىكنند. ادواردز نيز بر اين باور است كه قالیبافی با روی کار آمدن صفویان در کرمان آغاز شده است. او در کتاب قالی ایران مینویسد: «کرمان در صنعت فرش سابقه بسیار طولانی دارد ولی هیچ گونه سندی دال بر وجود فرشبافی قبل از سده شانزدهم میلادی در این شهر نیست. حتی مارکوپولو، سیاح ونیزی، که در قرن سیزدهم از این شهر دیدن کرده و صورت مفصلی از فعالیتهای ساکنان آن تهیه کرده است، قلابدوزی و سوزندوزی را در این صورت ذکر کرده ولی از قالیبافی کرمان سخنی به میان نیاورده است. حتی سترنج که بادقت تمام آثار ۲۴ جغرافیدان مسلمان را بررسی کرده، به هیچ موردی در باب صنعت قالى بافى كرمان برنخورده است» (ادواردز، ۲۲۷: ۱۳۵۷). اما والتر هاولى در كتاب فرشهاى قديمي و جديد شرقى سابقه بافت فرش در کرمان را بیش از هزار سال تخمین میزند که علاوه بر پیوستگی بافت در این سابقه، کیفیت عالی بافتهها قابل توجه است (Hawley, 1970:113). از همان صدر اسلام منسوجات كرماني كف اتاقها و تختهاي قصر خلفاي اسلامی را پوشش می داد (Ibid). همچنین، بسیاری از

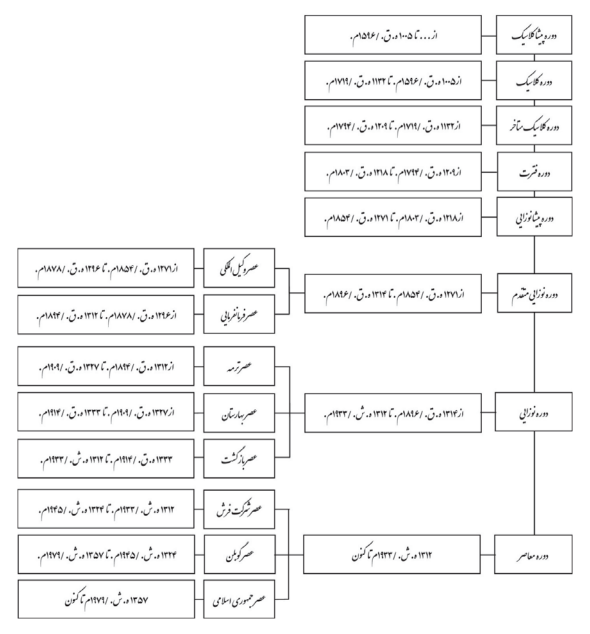
فرشهای شگفتانگیزی که کاخها و مساجد خلفای فاطمی مصر را نیز زینت می بخشید، از مناطق فارس و کرمان می آمد (Ibid: 90). بنابراین، به احتمال زیاد قبل از عصر صفوی قالی بافی در کرمان وجود داشته اما صنعت گسترده ای نبوده است و احتمالاً بافت فرش در کرمان قبل از عهد صفوی به صورت هنری روستایی و عشایری مطرح بوده و فرش هایی جهت استفاده محلی تولید می شده اما آن قدر کسترده نبوده است که سیاحی مانند مار کوپولو به آن اشاره کند. در هر صورت، باید پذیرفت که اسنادی دال بر وجود صنعت فرش بافی در کرمان از عهد صفویه به بعد وجود دارد و کرمان از این عصر به بعد یکی از مهم ترین مراکز تولید فرش در ایران مطرح می شود. به طوری که فرش های کرمانی زینت بخش بناها و کاخهای عصر صفوی و حتی ممالک دیگر می گردد.

تاریخ کرمان در حوزه فرششناسی با روی کار آمدن گنجعلی خان زیک <sup>۱</sup> در عصر صفوی اهمیت می یابد. هنر طراحی فرش در این دوران به یکی از بالنده ترین ادوار خود دست می یابد. در این عصر طراحان قالی کرمان در فضایی پویا قرار گرفتند و رشد شیوههای فنی بافت و افزایش مهارت بافندگان به آنها این امکان را داد که به صورتی آزاد تخیل هنری خود را به تصویر بکشند. تحولات صنعت فرش در عصر صفوی فقط در کرمان روی نداد بلکه بهواسطه تدبیر شاهعباس کبیر در بسیاری از بلاد ایران زمین اتفاق افتاد. کرمان در عصر صفوی یکی از مهم ترین مراکز تأسیس کار گاههای سلطنتی بود و این امر نشان دهنده مرغوبیت و کیفیت بافته های کرمان در این عصر است. تحولاتی که گنجعلیخان در هنر کرمان بهویژه قالی بافی آن شکل داد، تداوم و حیات این هنر را تا جندین سده بعد تضمین کرد. در ارتباط با مرغوبیت و نفاست قالی کرمان در دوران حکومت وی اسناد زیادی برجای مانده است. اسکندربیگ منشی در کتاب تاریخ عالمآرای عباسی از قالی کرمان یاد میکند و ابوالفضل صدر اعظم اکبرشاه (۱۵۵۱م./۹۵۹ه.ق.- ۱۶۰۲م. /۱۱ ۱ه.ق.) در کتاب آیین اکبری مینویسد: فرشهایی از کرمان و برخی نقاط دیگر ایران جهت دربار اكبرشاه وارد مي شد (Bennet, 2004: 125). بخشی از فرشهایی که شاهعباس در سال ۱۰۰۷ه.ق./ ۱۵۹۸م. به حرم مطهر امام رضا (ع) هدیه کرده است، بافت کرمان بودهاند (واکر، ۱۳۸۴: ۷۶) و گنجعلی خان در وقفنامه خود توصیه کرده بود که هر چند سال یکبار قالی مخصوصی در كرمان بافته به آستانه مقدس حضرت امام رضا (ع) تقديم کنند (باستانی پاریزی، ۱۳۶۸: ۲۸۱). علاوه بر این، در زمان حکومت وی در کرمان یک تخته قالی نفیس بهفرمان شاه

عباس برای آستان مقدس حضرت شاهنعمتالله ولی بافته می شود که بعدها در عصر قاجار این قالی را یک خارجی خریداری می کند و از ایران خارج می شود. این قالی لچک ترنج را که دارای کتیبه ای تقدیمی نیز بوده است، سایکس و فرد ریچاردز در عصر قاجار توصیف کردهاند.

پس از عصر صفویه و جنایات محمود افغان در ایران اوضاع صنایع و اسباب آبادانی ایران نابسامان شد و از این رویدادها به ویژه کرمان آسیبهای فراوان دید و از آنجا که صنایع نساجی، به ویژه قالی بافی از مهمترین صنایع کرمان در عهد صفویان به حساب می آمد، از این آسیبها در امان نماند.

اما هرگز از شروع عصر صفوی تاکنون، این هنر در بلاد کریمان هرگز نابود نشد. پس از حکومت کوتاه مدت محمود و اشرف افغان اوضاع سیاسی ایران بسیار نابسامان شد و از اینروی صنایع کشور رو به افول نهاد. دراین میان بسیاری ازمراکز صنعتی دچار مشکل شدند و این وقایع تا روی کارآمدن نادرشاه افشار در خراسان ادامه داشت. نادرشاه افشار در زمان حکمرانی خود برخی از بافندگان کرمانی را جهت افزایش قدرت خود به قسمتهای شمالی ایران برد (113 :Hawley,1970). با این کار او برخی بنیانها و زیرساختهای قالی این منطقه را ویران ساخت



نمودار ۲. الگوی تحولات فرش کرمان در طول تاریخ فرش کرمان (زکریاییکرمانی، در دست چاپ)

بررسی تأثیر نغییرات قدرت سیاسی بر تحولات فرش کرمان در عصر قاجار (با تاکید بر عصر نوزایی در فرش کرمان) ٢٢

(Ford,1993: 265). با توجه به هجوم افغانها و حملات نادرشاه افشار و تخریب مراکز قالیبافی ایران رکود قابل توجهی در این هنر و صنعت در عصر افشاریه مشاهده می شود. اما بافت فرش های پشمی در اندازهها و مقیاس های اندک برای مصارف داخلی در مراکز سنتی از جمله کرمان ادامه داشت (دیبا، ۱۳۸۴: ۹۰).



تصویر ۱. قالیچه کنارهای محمدشریف کرمانی اهدایی از طرف تقیخان دورانی به امامزاده زیدبنعبدالله شهداد (Sabahi,2005:40)

فرش ایران در دوران زندیه نیز با مهارت بافندگان کرمانی احیا شد. یکی از مهمترین اسناد موجود فرش کرمان در عصر زندیه یک تخته قالی به ابعاد ۲/۲۲×۴/۹۶ متر موجود در موزه ملی ایران است. این قالیچه کنارهای، دارای سه حاشیه و متنی با طرحی شبکهای است. قالی کرمانی مورد بحث گره فارسی و تار و پود و پرز پشمی دارد که براساس کتیبه روی آن در سال ۱۷۹۹هه.ق./۱۷۶۵م. به سفارش تقی خان دورانی حاکم وقت کرمان به منظور وقف بر حرم امامزاده زید بافته شده است (روحفر، ۱۳۷۴: ۱۰۶). بنابراین می توان بنابر اسناد موجود به تداوم فرش بافی در عصر افشاریه و زندیه اشاره کرد. اگر این سابقه کهن در کرمان وجود نداشت، هر گز قالی های زیبای عصر قاجار شکل نمی گرفتند.

#### فرش کرمان در دوره قاجار

آغاز حکومت قاجار در کرمان با ویرانی و خرابی همراه بود، بهطوری که از آن شهر پررونق دوره صفوی فقط یاد و خاطره برجای ماند. در این دوران نه تنها قالی بافی بلکه حتی صنایع ابتدایی نیز نمی توانستند رونقی داشته باشند. در این زمان کرمان در معرض آسیب های تاختو تاز خان های قاجاری قرار گرفت و اوضاع مردم و صنایع بسیار اسفناک بود.

تقریباً هیچ صنعتی در کرمان رواج نداشت و بهاحتمال زیاد قالیبافی هم به همین ترتیب اصلاً اوضاع خوبی نداشت تا این که ابراهیمخان ظهیرالدوله به حکومت کرمان فرستاده شد. ابراهیمخان در سنه ۱۲۱۸ه.ق./۱۸۰۳م. به حکومت کرمان منصوب شد. در زمان حکومت وی، ملک دارالامان امن و رعیت ایمن بود.اسناد مهمی دال بر رواج و رونق قالیبافی در کرمان عصر ظهیرالدوله وجود ندارد اما نقش این فرمانده لایق در کرمان از هیچ چشم منصفی پوشیده نیست.

بنابر تحولات تاریخی فرش کرمان در بین سالهای ۱۲۱۸ه.ق./۱۸۰۳م. تا ۱۲۷۱ه.ق./۱۸۵۴م. که می توان آن را «دوران پیشانوزایی» فرش کرمان نامید، بهدلیل آبادانی و ساخت وسازهای فراوان ابراهیمخان و برخی از جانشینان او تقاضا برای فرش کرمان بهصورت منطقهای افزایش یافت، اما هر گز در این سال ها قالی محصول صادراتی عمدهای نبود بلکه تنها تقاضای داخلی و مقادیری صادرات می توانست رشد و توسعه آن را از لحاظ کمّی تضمین کند. منابع دسته اول ایرانی و خارجی مؤید آن است که دراین سال ها دوره تولید فرش برای مصارف داخلی در شهرها و مراکز روستایی و محل استقرار ایلات و در بیشتر مناطق ایران صورت می پذیرفته است (اتیک، ۱۳۸۴: ۹۵) که کرمان در این دوره از تاریخ فرش خود جزء همین مناطق بوده است که از ویژگیهای طرح و نقش این زمان باید به تداوم سنت های گذشته منطقهای اشاره کرد. در دهههای پایانی قرن ۱۳ه.ق./۱۹م. صادرات فرش ایران به اروپا دچار مشکلاتی می شود که بر روند توسعه این کالای هنری در کرمان تأثیر منفی می گذارد و درعوض زمینه رشد رقیب دیرینه این هنر یعنی شالهای ترمه را فراهم می کند. در دهه ۱۲۵۰ه.ق. تا ۱۲۶۰ه.ق./۱۸۴۰م. تا ۱۸۵۰م. میزان صادرات فرش ایران به ترابوزان و استامبول بهطور ناگهانی کاهش می یابد که بخش عمده این کاهش صادرات معلول عدم تناسب اندازههای قالی ایران با نیازهای اروپایی بود (همان: ۹۷).

کرمان درسالهای ۱۲۷۱ه.ق./۱۸۵۴م. تا ۱۳۱۲ه.ق. /۱۸۹۴م. اولین بارقههای رونق خود را تجربه می کند و آماده ورود به عصر طلایی این هنر در عصر قاجار می شود بنابراین می توان این دوره را عصر «نوزایی متقدم» در فرش کرمان نامید. رونق قالی کرمان در این عصر کاملاً ملموس می شود. در این سالها زمینه رسیدن قالی کرمان به بالاترین نقطه اوج فراهم می آید اما همانند قبل هنوز صنعت شالبافی اولین فراهم می آید اما همانند قبل هنوز صنعت شالبافی اولین فراهم می آید اما همانند قبل هنوز صنعت شالبافی اولین فراهم می آید اما همانند قبل هنوز صنعت شالبافی اولین فراهم می آید اما همانند قبل هنوز صنعت شالبافی اولین فراهم می آید اما همانند قبل هنوز منعت شالبافی اولین فراهم می آید اما هماند قبل می شود. در دوران نوزایی متقدم اول قرن چهاردهم هجری قمری زمینه رشد قالیبافی با تحولات بازار ترمه کرمان در اروپا فراهم می شود. با اختراع دستگاه ژاکارد رقبای اروپایی توانایی تولید پارچههای شال را با هزینه کمتر پیدا می کنند و همین امر موجب کاهش بازار شالهای کرمانی در اروپا می شود. تنزل بازار شال در طول سالها هم زمان با رشد صادرات قالی کرمان است. تلاشها در تغییر اندازهها و تحولات بازارهای جهانی فرش ایران در این زمان روی می دهد. سالهایی که زمینه ساز درخشان ترین عصر قالی کرمان شد. این دوره فر شبافی با حکومت و کیل الملک اول در کرمان آغاز می شود، در میانه حکومت خاندان فرمانفرماییان به پایان می رسد و فر ش کرمان به عصر طلایی خود وارد می شود.

# فرش کرمان در دوره نوزایی (از ۱۳۱۲ه.ق./۱۸۹۴م. تا ۱۳۱۲ه.ش./۱۹۳۳م.)<sup>.</sup>

دوره نوزایی عصر طلایی فرش کرمان به حساب می آید که در عصر قاجار واقع شده است. این دوره با مرگ ناصرالدین شاه آغاز می شود و با بحران اقتصادی ۱۹۳۳م./۱۳۱۲ه.ش. آمریکا به پایان میرسد. در این دوران فرشهای شهری و روستايي كرمان بيشترين تحولات همه جانبه خود را در طول تاریخ فرش کرمان تجربه می کنند. حضور سرمایه گذاران غیر کرمانی که مهم ترین آنها تجار تبریزی و شرکتهای خارجی چندملیتی هستند، در این عصر اقتصاد فرش کرمان را بهدست می گیرند و بزر گترین تحولات طرح و نقش قالی کرمان در این دوران رقم میخورد. با افزایش تقاضای بازار اروپا در این دوره، آنقدر تقاضا برای فرش ایرانی و درنتیجه کرمانی افزایش می یابد که قاچاق قالی از مرزهای غربی به پیشهای برای مرزنشینان تبدیل می شود (همان: ۹۷). رونق بازارهای اروپایی تقاضا برای فرشهای شرقی بهویژه ایرانی را بدان حد میرساند که تجار تبریزی که قبلا فقط قالیهای کهنه میخریدند، خود به تولید در مناطق سنتی قالى بافى - مانند كرمان - بيردازند.

از جمله ویژگیهای این دوره ورود حاکمان محلی به عرصه تولید فرش کرمان است که شاید شهره همه آنها عبدالحسین میرزا فرمانفرما، بهجت الملک، عطاءالملک و رکن الدوله باشند. مرحوم احمدعلی خان وزیری در کتاب جغرافیای کرمان ذیل توصیف صنایع گواشیر<sup>۱۱</sup>، پس از وصف شال بافی، از قالی این منطقه یاد می کند و به تحولات عصر ترمه در دوره نوزایی قالی کرمان نیز اشاره دارد: «دیگر قالی است که به خوبی آن در هیچ ولایت بافته نمی شود [از سنه ۱۳۱۵ تا چهار – پنج سال حرفه قالی بافی در کرمان به طوری ترقی کرد و رونق گرفت که تمامی اهالی این مملکت از اعیان

و خوانین و اعالی و اوسط و ادانی و غیره هر کس استطاعت و توانی و ده تومان در خود دید، یک دستگاه و بیشتر برای جلب منافع باز نمود. اغلب دستگاههای شال بافی مبدل به قالی شد، بسیاری از مردم ترقی کرده صاحب مکنت و ثروت شدند و تمام دادوستاد کرمان و معاملات مردم آن سامان از تجار ترک و غیره منحصر به خریدوفروش قالی بود...]» (وزیری،۱۳۸۵ ب: ۱۱۵). محمداسماعیل طهرانی نیز در ۱۶ محرم ۱۳۱۵ ه.ق./۱۸۹۷ م. در نامهای به امینالضرب به این رشد قالی کرمان اشاره می کند «... محض اطلاع عرض نمایم در ادامه به افزایش تعداد دارهای قالی کرمان اشاره دارد «...حالی که در کرمان و بلوک کرمان قریب هشت هزار کار خانه قالی بافی شده و تجار تبریزی اکثر کارخانه های شالبافی را کارخانه قالی کردهاند» (کرمان در اسناد امینالضرب، تاکی۲ا می الی ای

بنابراین، از مهمترین تحولات فرش کرمان در دوره نوزایی افزایش کمّی قالیهای تولیدی کرمان است که در نتیجه افزایش تعداد دارهای قالی در این منطقه حاصل شده است. همان طور که گفته شد، براساس گزارش کلنل اسمیت در سال ۱۲۸۸ه.ق./۱۸۷۱م. فقط شش کارگاه در کرمان مشغول به کار بودند (Bennet, 2004: 239) و دقيقاً ٢٩ سال بعد، يعنى در سال۱۳۱۸ه.ق./۱۹۰۰مکه اوج دوره نوزایی فرش کرمان محسوب می شد، براساس گزارش ژنرال سایکس تعداد دارهای قالی در شهر کرمان به ۱۰۰۰ دستگاه و در راور در حدود ۱۰۰ دستگاه می سد (سایکس، ۱۳۶۳: ۲۳۳) و در فاصله چهارده سال بین سالهای ۱۳۱۸ه.ق./۱۹۰۰م. تا ۱۳۳۳ه.ق./۱۹۱۴م. که آغاز جنگ جهانی اول است، تعداد دستگاههای قالی بافی در کرمان از ۱۰۰۰ دستگاه به بیش از ۳۵۰۰ دستگاه فقط در خود شهر کرمان میرسد که این افزایش چشمگیر تعداد دستگاههای قالیبافی کرمان تا آغاز جنگ جهانی اول رونق عصر نوزایی فرش کرمان را آشکار میکند.

از این عصر هزاران قالی و قالیچه کرمانی بهدست آمده است که افتخار هنر قالی ایران و کرمان محسوب می شوند. از جمله قالیهای دوره نوزایی می توان به تعدادی از قالیهای زیبای مجموعه فرشهای آستان قدس رضوی اشاره کرد که گمان می رود بافت کرمان و مربوط به سالهای آخر قرن نوزدهم باشد (خان محمد آذری، ۱۳۵۶: ۳۲). «توم کولیجان» از ارامنه ایران یک قالی زیبای کرمانی را از ایران به آمریکا برد و زیر ناقوس بزرگ آزادی را فرش کرد. همین که قالی مزبور بهنام «قالی آزادی» شهرت یافت، مورد توجه رؤسای جمهور آمریکا و سایر بزرگان جهان واقع شد زیرا سر شناسانی مانند: کلمانسو، لیندبرگ، ژنرال فوش، هیروهیتو امپراطور ژاپن، تر ادیسون، فورد، پتن، ژوفر، لوید جورج، کیچنر، پادروسکیروی چ آن قالی کرمانی ایستادهاند و نشستهاند. از جمله رویدادهایی می که بر ارزش معنوی این قالی می افزاید آن است که نمایندگان س صلح ورسای روی این قالی کرمانی ایستادند و پیمان صلح به جنگ جهانی اول را امضاء کردند و سپس قالی را از ورسای به آمریکا بردند و پرزیدنت ویلسن روی آن ایستاد و از روی تر نخستین مجسمه سرباز گمنام پرده برداشت. عجیب آن است که صاحب این قالی گران بها در آخر عمر ورشکست شد و و آ زفروش قالی مذکور که هزاران دلار قیمت داشت خودداری نو کرد و سرانجام در همان حال زار از دنیا رفت و قالی را از رست نداد (جواهر کلام، ۲۳۳؛ ۱۳).

در دوره نوزایی فرش کرمان، به دلیل سرعت تحولات تغییرات قابل توجهی در طرح و نقش فرش کرمان ایجاد شد که بر همین اساس این دوره خود به سه زیرگروه عصر «ترمه»، «بهارستان» و «بازگشت» قابل تقسیم است. قبل از ورود به شرح اعصار تشکیل دهنده دوره نوزایی ذکر یک نکته لازم و ضروری است. وقتی از ویژگیهای طرح و نقش یک عصر صحبت میشود، منظور گرایشها و جریانهای غالب در آن عصر است که امکان دارد عین یا تأثیرات آن تا دورههای بعدی نیز ادامه پیدا کند. درواقع، مراد از این تقسیم بندی شناخت و طبقهبندی جریانهای غالب است و هرگز پرداختن به مصداقهای بافته شده در تاریخی خاص مورد نظر نبوده است. بنابراین، ممکن است طرحی با ویژگی عصر ترمه در طرح برای ما اهمیت می یابد و این بافته با توجه به تاریخی جدیدتر در گروه قالیهای عصر ترمه طبقهبندی می شود.

#### عصر ترمه

این عصر از سال ۱۳۱۲ه.ق./۱۸۹۴م. با شروع دومین حضور عبدالحسین میرزا فرمانفرما در کرمان آغاز می شود و تا سال ۱۳۲۷ه.ق./۱۹۰۹م. مقارن با پایان حکومت صاحب اختیار در کرمان و آغاز حکومت احمدشاه قاجار در ایران ادامه پیدا می کند. عصر ترمه در تحول طرح و نقش قالی کرمان مقارن با افت صنعت شال کرمانی و در مقابل رونق روزافزون قالیهای افنت صنعت شال کرمانی و در مقابل رونق روزافزون قالیهای بافنده کارخانههای شال بافی به کارگاههای قالی بافی جذب میشوند. شروع این عصر مقارن با شروع کار هنرمندی مانند محسنخان شاهرخی در حوزه طراحی فرش کرمان است.

ترمه را دوران انتقال نقوش ترمه به فرش کرمان میدانند چراکه کاربرد نقوش رایج در شالهای ترمه در فرش آغاز میشود. این عصر تاحدود سال ۱۳۲۷ه.ق./۱۹۰۹م. یعنی سال آغاز ورود نمایندگان خارجی شرکتهای چندملیتی به کرمان ادامه می یابد.

هنرمند طراح عصر انتقالی ترمه در ابتدا نقوش پارچههای ترمه را عیناً بر فرش کرمان قرار میداد. در این عصر بسیاری از هنرمندان طراح وبافنده شال به کارخانههای قالی بافی آمدند و با بهرهگیری از قرنها تجربه در حوزه بافت شال، تحولی اساسی در عرصه فرش کرمان به وجود آوردند. در این عصر نوعی نگاه زیباییشناسانه که در حوزه شال ترمه به تکامل رسید، در حوزه فرش کرمان رواج یافت. حاشیههای باریک، توالی تکراری از انواع نقش بته، ترکیببندیهای شلوغ و بهره گیری از نقش مایه های شال از جمله مهم ترین ویژگی های زیباییشناسی طراحی فرش در عصر ترمه است. از ویژگیهای نقوش فرش کرمان در عرصه ترمه می توان به انواع بته مانند بته کشمیری، بته جقه، بته مادر و بچه، بته قهروآشتی، بتهمیری و انواع بته شاخ گوزنی اشاره کرد. گلهایی مانند شاهعباسی، تاجخروس، داوودی و پروانهای که در شالهای ترمه کرمانی بافته می شد، در این عصر بر تاروپود قالی و قالیچه های کرمانی وارد شد. گسترش این نقوش در حوزه فرش کرمان در عصر ترمه بر فرشهای ایلیاتی و عشایری نیز تأثیر گذاشت و آغازگر نوع جدیدی از طراحی فرش در ایران شد بهطوری که نقوش ترمه که اولین بار بر فرش کرمان نقش بست در مناطقی مانند کاشان، سنه، بیجار و تبریز و بعدها بهصورت عنصری تزئینی در ترکیب فرشهای منطقه اراک و سلطان آباد خود را نشان داد.



تصویر ۲. بخشی از نقش یک قالیچه عصر ترمه کرمان با نقش هشتبته که نشاندهنده انتقال نقوش شال ترمه بر فرش کرمان است. این نقش بعدها در فرشهای سنه و بیجار بسیار به کار رفت و به نقش هشتبته سنه مشهور شد. (موزه فرش ایران- عکس از نگارنده)

آغاز این عصر گرتهبرداری کامل از نقوش ترمه و اواخر آن سازگاری کامل نقوش ترمه در حوزه فرش است. پس از سازگاری نقوش ترمه در ساحت طراحی فرش دوباره تناسبات طرح فرش متعادل میشود و براساس سنتهای قدیمی شکل میگیرد. چندین نمونه قالی از این دوران در موزه فرش ایران موجود است که این نمونهها بهخوبی تحولات طرح و نقش را در عصر ترمه نشان میدهند. مهم ترین شاخصه سالهای آغازین عصر ترمه عدم توجه به سلایق و خواستههای بازارهای خارجی بود (پرهام، ۱۳۵۷: ۳۴۲) اما با نزدیک شدن به سالهای پایانی این عصر و نفوذ سرمایههای خارجی به فرش کرمان تأثیرات بازارهای غربی در فرش کرمان نمایان میشود.

همانطور که قبلاً اشاره شد، یکی از مهم ترین ویژگیهای دوره نوزایی ورود حاکمان محلی به عرصه تولید و سفارش فرش است که در ادامه مباحث این بخش مهم ترین تحولات قالی کرمان در دوران برخی از این حاکمان محلی مورد توجه قرار می گیرد.

عبدالحسین میرزا فرمانفرما: با دومین حضور عبدالحسین میرزا در کرمان عصر ترمه آغاز می شود. در سال ۱۳۱۲ه.ق./۱۸۹۴م. عبدالحسین میرزا فرمانفرما برای بار دوم به کرمان می آید. در همین دوران بود که در سنه ۱۳۱۳ه.ق./ ۱۸۹۵م.



تصویر ۳. قالیچه تصویری جشن سالانه ونیز که اولینبار بهفرمایش عبدالحسینمیرزا فرمانفرما در کرمان بافته شد و اکنون در موزه ویکتوریا آلبرت لندن نگهداری میشود. (160 :Ford)

ناصرالدینشاه بهدست میرزا رضاکرمانی کشته شد و با شروع حکومت مظفرالدینشاه حرکت رشد صنعت قالی بافی در کرمان سرعت گرفت و حرفه قالی بافی به مهم ترین صنعت کرمان بدل شد. در این عصر عبدالحسین میرزا فرمان فرما یکی از حامیان و صاحب کاران حوزه تولید و تجارت قالی کرمان در تاریخ فرش کرمان محسوب می شد. شیخ یحیی احمدی در فرماندهان کرمان مینویسد: «در زمان حکومت فرمانفرما، قالی کرمان ترقی کلی کرد به طوری که اغلب بزرگان کار خانه قالی باز کردند» (احمدی، ۱۳۸۶: ۲۲۵). تقریباً بیشتر شاهکارهای هنری قالی کرمان از این زمان به بعد شروع به شکل گیری می کنند. عبدالحسین میرزا پس از دو سال حکومت در سنه می کنند. عبدالحسین میرزا پس از دو سال حکومت در سنه

سومین حضور عبدالحسین میرزا فرمانفرما پس از عزل ظفرالسلطنه در سنه ۱۳۲۳ه.ق./۱۹۰۵م. روی می دهد. او نیز تا شروع عصر مشروطه و امضای قانون مشروطه در سنه ۱۳۲۴ه.ق./۱۹۰۶م. توسط مظفرالدین شاه حاکم کرمان باقی می ماند. فرمان فرما در حضور سوم خود در مقام حاکم کرمان بنابر رسم ثروتمندان تعدادی قالی و قالیچه سفارش می دهد و به تجارت قالی می پردازد که این نشان دهنده رونق اقتصاد قالی کرمان است.

از جمله قالىهاى سفارشى عبدالحسينميرزا فرمانفرما یک تخته قالیچه پردهای با نقش تابلوی نقاشی رنگ و روغن آنتوان واتو<sup>۱۲</sup> با عنوان «جشن سالانه ونیز»<sup>۱۲</sup> است که برای اولین بار به فرمایش فرمانفرما در سال ۱۹۱۰م./۱۳۲۸.ق. بافته شد. هرچند که این تابلو در کادری از نقوش منحصر بهفرد قالى كرمان طراحي و بافته شده اما اعتراض سايكس انگلیسی را برانگیخته است. وی در سفرنامهخود درمورد به کارگیری برخی طرحهای غربی در قالی کرمان مینویسد: «فرمانفرما چند گرده فرنگی نازیبایی سفارش داده و گردههای مذكور بهتدريج رواج يافته است ولى بهموجب توصيههاى من قالیبافها طرحهای مزبور را موقوف کرده و درمقابل سفارشات اکید نگارنده استعمال همان گردههای قدیمی را ادامه دادهاند. این جانب ادعا می کند که هم بدین وسیله و هم بهواسطه تهیه بازارهای جدیدی برای مصرف فروش قالی، خدمات شایانی از این رهگذر به صنعت قالیبافی نموده است» (سایکس، ۱۳۶۳: ۲۳۳). قالیچه یادشده توسط «چارلز مارلینگ» خریداری و به موزهویکتوریا آلبرت لندن تقدیم شد (ادواردز، ۱۳۵۷: ۲۲۹) و هماکنون در همین موزه موجود است. نسخههای مختلفی از این قالی بعدها بافته شد که یکی از این نسخه ها به فرمایش مرتضی قلیخان بختیاری

و به سفارش محمدرضاخان در کارگاه استاد علی کرمانی در اواخر عصر قاجار بافته شده است.

**بهجتالملک:** در راستای تحولات بنیانی عصر عبدالحسین میرزا فرمانفرما دوران حکومتی بهجتالملک نیز از اعصار در خشان کرمان قرار گرفته است. در ۲۰ محرم ۱۳۱۴ه.ق./۱۸۹۶م. فرمانفرما برای بار دوم روانه تهران شد و این بار بهجتالملک امیرتومان به حکومت کرمان نائل آمد. در زمان حکومت وی در کرمان نظم شهر و ولایت کامل و بیش از هر زمانی دوران حکومت خود به امر تجارت اشتغال داشت که بیشتر تجارت او خرید قالی بود. بدین جهت، او در شناخت قالی خوب بسیار خبره و صاحبنظر شد و همین دخالت او در امر تجارت دلیل توجه او به این صنعت در دوران حکومتش بود.<sup>۱۴</sup> بهجتالملک پس از یک سال حکومت در کرمان در سال در سال در سال

حکومت ارتباط او را با فرش کرمان قطع نکرد و هم چنان تجارت قالی کرمان از جمله مشاغل او بود. بهجتالملک پس از عزل از کرمان به فارس رفت. بهاحتمال زیاد در شیراز با خود فرصتالدوله یا آثار او آشنا می شود و همین آشنایی سبب سفارش یک قالی بسیار زیبا با طرح تخت جمشید و حاشیه آثار تاریخی فارس می شود. بسیاری از نقش مایه های این قالی نفیس مربوط به کتاب آثار عجم فرصت الدوله شیرازی است. این قالی در سال ۱۳۱۷ه.ق./۱۸۹۹م. در کارگاه استاد ابوالقاسم کرمانی بافته شد.

در سنه ۱۳۲۶ه.ق./۱۹۰۸م. بهجتالملک سردار معتضد پس از عزل نصرتالدوله فیروزمیرزا پسر فرمانفرما برای بار دوم حاکم کرمان میشود. در این ایام که مصادف با عصر مشروطه در ایران و حکومت محمدعلیشاه است، قالی کرمان به بالاترین مراتب رسیده است. هرچند که اوضاع سیاسی مملکت از شرایط ایده آلی برخوردار نیست اما به دلیل اقتصاد مستقل فرش و تجارت آن توسط تجار ایرانی و خارجی و



تصویر ۴. قالی تصویری کرمان با نقش ابنیه تاریخی با طرح فرصتالدوله شیرازی و بهفرمایش بهجتالملک حاکم کرمان که در کار گاه استاد ابوالقاسم کرمانی در سنه ۱۳۱۷ه.ق./۱۸۹۹م. بهابعاد ۸۲/۵×۳/۷ متر بافته شده است. (زکریایی کرمانی، در دست چاپ)

# همچنین بازار مناسب فرش ایران در اروپا اوضاع قالی کرمان مطلوب گزارش شده است.

عـلاءالملـک: ميرزامحمودخان علاءالملک اصالتاً از سادات طباطبایی تبریز بود که در سال ۱۲۵۸ه.ق./۱۸۲۴م. متولد شد. وی در کارنامه شغلی خود عضویت وزارت خارجه، نايب اول كنسولگرى باكو، مأمور موقتى در لندن، كنسول حاجی طرخان، نیابت و مستشاری سفارت پترزبورگ، سفیر کبیر ایران در ترکیه بهمدت شش سال، وزیر معارف، وزیر مختار در دربار روسیه، وزارت عدلیه و معارف را به ثبت رسانیده بود. علاءالملک در ربیعالثانی سنه ۱۳۱۹ه.ق./۱۹۰۱م. با حکم مظفرالدین شاه حاکم کرمان شد. لندور، سیاح انگلیسی، که در حدود سال ۱۹۰۰م. تا ۱۹۰۱م./۱۳۱۸ه.ق. تا ۱۳۱۹ه.ق. در ایران حضور داشت، در بازدید خود از کرمان علاءالملک را حاكمي لايق و شايسته معرفي مي كند: «عاليجناب علاءالملك حاکم کرمان همان بعدازظهر در محل کنسولگری با کنسول ملاقات داشت. نامهای را که با خود آورده بودم، تسلیم ایشان کردم. علاءالملک که مدتهای مدید در اروپا زندگی کرده است، فرانسه را به روانی سخن می گوید. استعداد زیادی دارد و با همه مقامات توخالی و تشریفاتی که در مناصب بالای ایران قرار گرفتهاند، تفاوت دارد» (لندور، ۱۳۸۸: ۳۰۰). وی در عصر حکومت خود در کرمان بهدلیل خلقوخوی مردمی بسیار مورد توجه قرار گرفت بهطوری که مردم کرمان وی را حاکم دوخُره مینامیدند چراکه رسم بود حاکم برای عبور از شهر صدها فراش و نوكر را پيش مى انداخت اما علاء الملك این سنت را شکست. او برای بازدید از شهر بر الاغی سوار میشد و بههمراه یک ملازم به شهر میآمد بههمین دلیل به او حاکم دوخره می گفتند.

لندور که علاءالملک را از نزدیک دیده بود، درمورد شخصیت وی و اشتغالش به تولید فرش در بخشی از سفرنامه خود نوشته است: «علاءالملک قبل از هر چیز یک فیلسوف است و از فرصتهایی که در اختیارش قرار می گیرد بخوبی استفاده می کند. با مشکلات زیاد، تحریکات، زدوبندها و فسادی که حتی در بین مقامات شهر رواج دارد، روبروست. اما با جبر، حوصله و قضاوت درست اوضاع را بخوبی و رضایتبخش پیش میبرد. در کنار مسئولیت رسمی که دارد با همکاری پیش میبرد. در کنار مسئولیت رسمی که دارد با همکاری و عالی تولید میشود. دارهای قالی زیادی در ساختمان نزدیک کاخ حکومتی برپا شده است. صدها نفر در کار گاههای قالیبافی حاکم مشغول کار شدهاند. خود او قالیهای بسیار قدیمی در اختیار دارد. قالیهای جدید از روی آن نسخههای قدیمی بافته میشود» (همان: ۳۰۲).

علاءالملک به همراه خود برادرزادهاش، سعدالسلطنه، را نیز به کرمان آورد و طی یک سال حکومت خود در کرمان همانند عبدالحسین خان فرمانفرما و بهجتالملک به تولید فرش مبادرت ورزید. لندور سیاح انگلیسی در مورد تولید فرش علاءالملک و برادرزادهاش چنین مینویسد: «مهمترین مرکز قالی بافی [کرمان] در استانداری مستقر است و طرحهای قدیمی را گرتهبرداری می کند و نتایج خوبی را هم حاصل کرده است. استاندار فعلی عالیجناب علاءالملک است. برادرزاده او علاقه وافری به تولید فرش دارد. او اصرار دارد فرشهایی با طرحهای قدیمی بدون تأثیر پذیری از نفوذ خار جیان تولید کند» (همان: ۲۹۹ و ۲۲۰). اگر این گزارش لندور صحت داشته باشد، می توان برخی از طرحهای قدیمی فرش کرمان

ركن الدوله: پس از عزل علاء الملك، ظفر السلطنه بهمدت دو سال از سال ۱۳۲۰ه.ق./۱۹۰۲م. تا ۱۳۲۲ه.ق. /۱۹۰۴م. حاکم کرمان شد. پس از او رکنالدوله به حکومت کرمان رسید. در این ایام جذاب ترین مسئله برای حاکمان کرمان، که همگی غیر کرمانی بودند، قالی کرمان بود. تقریبا از حدود سال ۱۳۱۲ه.ق./۱۸۹۴م. تا پایان عصر قاجاریه تمامی حاکمان کرمان تعدادی فرش در کرمان سفارش میدهند. عدهای مانند فرمانفرما و بهجت الملک خود به کار تولید و تجارت مبادرت می ورزند و عده ای دیگر مانند رکن الدوله فقط به سفارش و تجارت قالی اشتغال میورزند. این شرایط نشان دهنده رونق و سود بالای حوزه قالی کرمان در این عصر است که اینچنین همه ثروتمندان را به خود مجذوب کرده است. از زمان رکن الدوله یک تخته قالیچه با نقش دو زن با شمایل اروپایی در موزه فرش ایران موجود است که در کتیبه آن «سفارش رکنالدوله» کتابت شده است. این قالی احتمالاً مربوط به یک سال حکومت رکنالدوله در کرمان است.

در سال ۱۳۲۲ه.ق./ ۱۹۰۴م. با آغاز حکومت ر کنالدوله در کرمان ر کودی در بازار قالی ایران روی می دهد که براساس آن قیمت قالی به شدت پایین می آید. این افت قیمت مربوط به کاهش تقاضا در بازار جهانی بود که صنعت فرش کرمان را نیز دچار آسیب کرد. در این دوران فرش با ر کود جهانی مواجه بود و مازاد بیش از حد موجودی فرش در بازارهای انگلستان وضع را وخیم تر می کرد. افضل الملک در سفرنامه خراسان به این افت قیمت اشاره می کند: «[قالی راور] پارسال ذرعی شانزده تومان به فروش می رسید. امسال تنزل کرده و بازار قالی فروشی کساد شده است، ذرعی هشت تومان کمتر به فروش می رسد و در قالیچه ها قیمت هر ذرع زیاده بر این هاست» (افضل الملک، بی تا:۱۸۱).

احمدعلی خان وزیری نیز در ذیل شرح قالی کرمان به این بحران اشاره مي كند: «[... از سنه ١٣٢٠ هجري [قيمت قالي] تنزل نمود، خریداران دست از تجارت قالی کشیده خیلی خسارت و ضرر به مردم وارد آمد و کنون که حال تحریر این رساله است، هنوز بازار کساد است]» (وزیری، ۱۳۸۵ب: ۱۱۵). شرایط کسادی بازار در این گزارش احمدعلی خان مربوط به تحولات دهه ۱۳۲۰ه.ق./۱۹۰۰م. است. در دوران حکومت رکنالدوله علاوه بر افت بازار و ضررهای حاصل از آن به اقتصاد كرمان يك بيماري وباي همه گير سازمان اقتصادي کرمان را بهطور کامل برای مدتی تعطیل کرد. این واقعه در شعبان و رمضان سال ۱۳۲۳ه.ق./۱۹۰۵م. روی داد به طوری که نواب شاهزاده رکنالدوله فرمانفرمای کرمان و بلوچستان به پنج فرسخی شهر فرار کردند و تقریبا بازارها تعطیل شد و تجار به خارج از شهر فرار کردند (روزنامه سلطانی ایران) اما این وضعیت چندان دوام نیاورد و با رفع بیماری وبا و رونق بازار جهانی فرش، اقتصاد کرمان بهویژه فرش قوت گرفت و فرش کرمان نیز از این تحولات جدید منافع قابل توجهی برد. رشد تقاضای قالی کرمان پس از این واقعه مربوط به سال ۱۳۲۴ه.ق./۱۹۰۶م. است که در این سال بهرغم ناآرامیهای انقلاب مشروطه فرش صادراتی ایران و کرمان به بالاترین حد خود رسید (اتیک، ۱۳۸۴: ۱۰۱).

#### عصر بهارستان (از ۱۳۲۷ه.ق./۱۹۰۹م. تا ۱۳۳۳ه.ق. /۱۹۱۴م.)

بازار روبهرشد قالی کرمان در دهه ۱۳۲۰ه.ق./۱۹۰۰م. تنوع قابل توجهی در طرح و نقش قالیهای این منطقه ایجاد کرد. اقتباسهای گوناگون از نقوش پارچههای ترمه چندان جوابگو نبود و درمقابل با شکل گیری صنعت فرش بهعنوان صنعت اول منطقه كرمان هنرمندان این عرصه به تواناییهای خود پیبردند و همین هنرمندان از حدود سال ۱۳۲۷ه.ق./۱۹۰۹م. که آغاز حضور خارجیان سرمایه گذار در قالی کرمان بود، پرچمدار جنبشی جدید در دوره نوزایی تاریخ فرش کرمان بهنام عصر بهارستان شدند. در این عصر از تاریخ فرش کرمان با رهبری نابغهای بهنام حسنخان شاهرخی و همعصرانش روند منطقی تکاملی عصر ترمه از گرتهبرداری صرف نقوش شال خارج شد و به الگوهای اصیل و سنتی فرش ایران بازگشت اما با این تفاوت که بسیاری از شاخصههای زيبايى شناسى عصر ترمه هنوز در قاموس فرش كرمان وجود داشت. زمینههای شلوغ، رنگبندی متنوع، بهره گیری از عناصر تزئينى شال مانند انواع بته، به كار گيرى نقش پرندگان مختلف مانند بلبل، قناری، کبوتر، هدهد، عقاب، شاهین، طاووس، قرقاول، کبک و امثال آن، بهره گیری فراوان از نقش مایه

درخت بهویژه درخت سرو که داخل آن توسط نقش مایه های ریز و پرکار پُر شده است؛ بازنمایی صورت های مختلفی از باغ و بوستان ایرانی از جمله ویژگی های طرح و نقش این دوره است. در طرح فرش عصر بهارستان بیش از بندهای اسلیمی از شاخه های ختایی و انواع گل های ختایی به علاوه نقش مایه های ابتکاری و مختص این دوره استفاده می شود. می شود که گوشه ای از یک باغ شاداب و گلزاری نغز را بازنمایی می کند. یکی از مشخصات مهم این عصر رواج چون حسن خان شاهرخی، احمدخان شاهرخی و زمان خان میرحسینی شکل دهندگان این عصر در طرح و نقش فرش کرمان هستند. از سال های پایانی این عصر رونق بازار آمریکا افزایش می یابد و همین بازار جدید زمینه ساز شکل گیری دوره های بعد قالی کرمان می شود.

همان طور که گفته شد، عصر بهارستان با ورود خارجیهای سرمایه گذار در فرش کرمان مطابق بود و شاید همین حضور و تقاضای طرح و نقشهای کلاسیک و به ویژه عناصر تصویری موجب ایجاد تحولات طرح و نقش قالی کرمان شد که در ادامه در مورد فعالیت این گروه از سرمایه گذاران صحبت بیشتری خواهد شد.



تصویر۵.- قالیچه محرابی گلدانی درختی که بهفرمایش شهابالسلطنه بختیاری در دوره بهارستان بافته شده است. (ملول، ۱۳۸۴ ۱۳۹۰)

باحضور جلال الدوله مسعودميرزا يسر ظل السلطان حاكم کرمان در سال ۱۳۲۹ه.ق./۱۹۱۱م. زمینه ورود قالی کرمان به یکی از اصیل ترین نقاط فر شبافی ایران- یعنی اصفهان- فراهم می شود. ادامه این روند در عصر بازگشت و دوره حکمرانی حاکمان بختیاری کرمان بیش از پیش دیده می شود. در واپسین سالهای حکومت قاجار در کرمان چهار حاکم بختیاری به حکومت کرمان می سند. امیر مفخم بختیاری در سنه ۱۳۳۰ه.ق./۱۹۱۱م. سردارمحتشم بختیاری در سنه ۱۳۳۱ه.ق./۱۹۱۳م. و سردار ظفر بختیاری ۳۳۳ه.ق./۱۹۱۵م. سه حاکم بختیاری کرمان هستند که بهترتیب در فاصله سه سال در کرمان حکومت کردند. اما آخرین حاکم بختیاری کرمان در عصر قاجار جعفرقلیخان پسر علیقلیخان سرداراسعد است که پس از مرگ پدر وی نیز لقب سردار اسعدی (سردار اسعد سوم) گرفت. سردار اسعد پدر وی لقب سرداراسعدی (سردار اسعد سوم) گرفت. سردار اسعد نیز به رسم حاکمان قبلی در زمان حکومت خود تعدادی قالی سفارشی دستور داد. حکام بختیاری کرمان به سود و منفعت مالی توجه زیادی داشتند بنابراین حضور آنها در کرمان می توانست صنعت فرش کرمان را برای آنها به یک هدف سودآور تبدیل کند. حاکمان بختیاری کرمان که از عصر بهارستان تا عصر بازگشت در قالی کرمان سرمایه گذاری کردند، زمینه حضور سایر خانهای بختیاری مانند مرتضی قلی خان بختیاری ۲ و شهاب السلطنه بختیاری ۲ را به حوزه سفارش فرش كرمان فراهم ساختند.

# عصر بازگشت (۱۳۳۳ه.ق./۱۹۱۴م. تا ۱۳۱۲ه.ش. /۱۹۳۳م.)

ساختار اقتصادی فرش کرمان از آغاز قرن بیستم میلادی بهطور قابل توجهی به بازارهای غربی وابسته شد و از یک صنعت محلی به صنعتی کاملاً بینالمللی تبدیل گشت. مهمترین رویداد جهانی از آغاز قرن بیستم میلادی شروع اولین جنگ جهانی است که بهطور قابل توجهی بر ساختار اقتصادی و همچنین طرح و نقش قالی کرمان اثر گذاشت. تحولات پس از جنگ جهانی اول در تاریخ فرش کرمان تحت عنوان «عصر بازگشت» نامگذاری شده است.

با آغاز جنگ در سال ۱۹۱۴م./۱۳۳۳ه.ق. چند سالی فرش کرمان از رونق افتاد. در این دوران بهدلیل دشمنی حافظان منافع انگلیس و آلمان تولید فرش در ایران به حد توقف رسید اما پس از جنگ بازار ایران بهویژه کرمان با جذب سرمایه گذاران آمریکایی رونقی دوباره یافت. در این سالها بیشتر طراحان قالیهای کرمانی بهدلیل فراغت از تجاریشدن فرش، به طرحهای سنتی و کلاسیک صفوی

رجوع کردند.گرایش به طرحهای قدیمی و کلاسیک ایران عصر صفوی موجب شد بازگشتی دوباره به اصالتهای سنتى روى دهد، به همين واسطه اين عصر تحت عنوان عصر بازگشت به دوران کلاسیک شهرت یافت. یکی از عوامل مهم شکل گیری گرایش بهسمت طرحهای دوره کلاسیک کرمان نشر کتابهای مرتبط با فرشهای صفوی کرمان در اروپا بود. کتاب قالیهای کهن مشرق زمین که در سال ۱۸۹۶م./۱۳۱۴ه.ق. در وین به چاپ رسیده بود، در شکل گیری عصر بازگشت به دوره کلاسیک بسیار مؤثر بود. در این کتاب نمونه های برجستهای از قالیهای عصر صفوی به چاپ رسیده بود و احتمالاً برخی خارجیهای سرمایه گذار در قالی کرمان در عصر بازگشت نسخه یا تصاویری از این کتاب را به کرمان آوردند و طراحان کرمانی با بهرهگیری از آن رجوعی ارزشمند به سبکهای گذشته داشتند. طرحهایی مانند لچکترنج شاهعباسی، افشان شاهعباسی، نقوش اسلیمی و انواع لچکترنج، ریزماهی و امثال آن مورد توجه طراحان کرمانی قرار گرفت اما با پایان جنگ ساختار فرش کرمان دستخوش تحولاتی اساسی شد.

در طول جنگ جهانی اول اروپا تقریبا ویران شد و ساختمان های مخروبه و اقتصاد ورشکسته اروپای جنگزده نیازی به فرشهای گران قیمت کرمان نداشت اما در آن سوی کره خاکی قارهای قرار داشت که از آسیبهای جنگ بهطور قابل توجهی مصون مانده بود و پس از جنگ بسیاری از ثروتمندان اروپایی به این سرزمین پناه برده بودند و رونق اقتصادی در حال شکل گرفتن بود. آمریکا بهدلیل بعد مسافت با اروپا از ویرانی جنگ بهدور مانده بود و پس از پایان جنگ برخلاف کشورهای اروپایی که مجبور به بازسازی بودند، بیشتر به توسعه اقتصادی پرداخت. این کشور که در حال ثروتمندشدن بود، میتوانست بازاری مستعد برای فرش ایران بهویژه کرمان باشد. تقریباً بیشتر تولیدات کرمان پس از جنگ جهانی اول برای بازار آمریکا تهیه میشد و حتی آن دسته از تولیدکنندگانی که قبلاً برای اروپا فرش تولید می کردند، به بازار پرتقاضای آمریکا جذب شدند. در طول جنگ بهدلیل رکود بازارهای جهانی چندین شرکت خارجی در کرمان ادارات خود را تعطیل کرده بودند اما پس از پایان جنگ و رونق بازار آمریکا دوباره به بازگشایی ادارات خود ترغیب شدند. این رونق سرمایه گذاری تا به حدی رسید که در فاصله سالهای ۱۳۰۱ه.ش./۱۹۲۲م. تا ۱۳۰۸ه.ش./۱۹۲۹م. هم میزان تولید قالی و هم مرغوبیت آن به بالاترین حد خود رسید و شمار دستگاهها در سراسر خاک کرمان بالغ بر ۵۰۰۰ دستگاه شد، این درحالی است که در آستانه جنگ جهانی اول در سال ۱۹۱۴م./۱۳۳۳ه.ق.

در کرمان و اطراف آن ۳۵۰۰ دستگاه قالی بافی در حال کار بود (به آذین، ۲۵۳۶: ۱۱۵).

جنگ جهانی اول صنعت و بازار فرشهای پیرو طرحهای شال را پایان داد، این فرشها برای بازار آمریکا بسیار ظریف و شلوغ بود. واردکننده آمریکایی فرشهایی میخواست که بتواند بااستفاده از مواد شیمیایی رنگهای آنها را ملایم تر کند و به پرزهای آنها درخشندگی بدهد. اما این فرشهای ظریف و خوب نمی توانست این عملیات را تحمل کند. از این رو، دوره جدید و متفاوتی به وجود آمد که براساس آن منطقه کرمان و اطراف آن به بافت فرشهای ضخیم و کلفت تر مبادرت ورزیدند .(Jacobsen, 1973: 244)

در سالهای آغازین بعد از جنگ که بازار آمریکا بخش عمده تولید کرمان را به خود اختصاص داده بود، بازار اروپا به ویژه لندن طالب فرشهای قدیمی و کلاسیک کرمان بود. بدین واسطه، در این زمان قالیهای متوسط که در آمریکا بازار نداشت، کهنه می شد و به اروپا جهت فروش در بازار لندن فرستاده می شد. در این ایام آمریکا خواستار قالیهای کلفت تری شد زیرا وقتی این قالیهای ظریف در آمریکا شستشو می شد، برخی از رنگهای آنها زایل می گشت



تصویر ۶. قالی کرمان با نقش ریزماهی یا هراتی مربوط به عصر بازگشت. (زکریایی کرمانی، در دست چاپ)

بنابراین آنها مجبور بودند مقداری از پرز قالیها را بتراشند تا رنگ اصلی بهتر ظاهر شود. در ضمن، مشتریان آمریکایی طالب نقشهای درشت تری بودند. بههمین دلیل، طراحان کرمانی به طرحهای درشت عصر صفویه رجعت دوباره کردند و طرحهایی مانند لچکترنج، اسلیمی، ترنجهای کوچک مکرر، شکارگاه، طرحهای واگیره و قابقابی، قالیهایی با گل و بته درونی در این عصر مرسوم شد. این دوران تا اواخر بحران اقتصادی پایان دهه ۱۹۲۰م./ ۱۲۹۹ه.ش. ادامه داشت و شاید بتوان ادعا کرد که بهترین نمونههای قالی کرمان در این عصر به وجود آمد (بهآذین، ۲۵۳۶ : ۱۲۱۱).

جنگجهانی اول و شکست آلمان و متحدان آن باعث شد که از تعداد بازرگانان تبریزی که بیشتر برای بازار اروپای مرکزی فعالیت می کردند، کاسته شود (خان محمد آذری، ۱۳۵۶: ۲۲) و بهمرور از میدان رقابت خارج شوند و در نتیجه بازرگانی قالی کرمان دربست در اختیار بیگانگان قرار بگیرد و همین تحولات زمینهساز سایر تغییرات در طرح و نقش فرش کرمان در عصر قاجار شود. توسعه فعالیت شرکتهای «او. سی.ام»<sup>۸</sup> و «عطیهبروس»<sup>۱۱</sup> که در بازار آمریکا نفوذ بسیاری داشتند، از جمله تحولات قالی کرمان در عصر بازگشت است. شرکتهای خارجی که کنترل اقتصاد فرش کرمان را بهدست گرفته بودند، هر گز به قالی کرمان بهچشم هنری سنتی و ملی نگاه نمی کردند و فقط ذائقه بازار تشنه آمریکا و اروپا برای آنها اهمیت داشت. درواقع، همین توجه به ذائقه مشتریان با نیمنگاهی به حفظ سنتهای گذشته باعث شد ثروت این شرکتها بهطور قابل توجهی افزایش پیدا کند. با رونق بازار آمریکا سلیقه این بازار نیز دستخوش تغییراتی شد که همین تغییرات مبنای عصری نوین در طراحی فرش كرمان قرار گرفت. اين بازار جديد در ابتدا باعث رونق فرش کرمان شد اما تقاضای زیاد این بازار بزرگترین آفت فرش كرمان- يعنى شيوع شيوههاى غلطبافي مانند بى گرهبافي و جفتیبافی- را نیز بههمراه داشت.

در سالهای پایانی عصر بازگشت به نقوش کلاسیک با تصویب مجلس شورای ملی در سال ۱۳۰۴ه.ش./ ۱۹۲۵م. دولت قاجاریه منقرض و حکومت شاهنشاهی پهلوی در ایران مستقر شد و همزمان با این تغییر حکومت مبنای تاریخ ایران نیز از هجری قمری به هجری شمسی تغییر کرد. در آغاز حکومت پهلوی توجه به قالی کرمان و حوزه شرق ایران افزایش یافت اما سیر تحول سازمانی فرش ایران هنوز بر پایه سرمایه گذاران داخلی و خارجی بود تا این که پس از بحران اقتصادی ۱۹۳۳م./ ۱۳۱۲ه.ش. و خروج شرکتهای خارجی از کرمان دستور تأسیس شرکت سهامی فرش ایران در سال ۱۳۱۴ه.ش./۱۹۳۵م. صادر شد و این شرکت که بهمنظور حفظ و حمایت از تولیدات داخلی و جلوگیری از حوادث گذشته تأسیس شده بود، در کرمان بررسی تأثیر نغیبرات قدرت سیاسی بر تحولات فرش کرمان در عصر قاجار (با تأکید بر عصر نوزایی در فرش کرمان)

٣٢

تأسیس شد. تأسیس شرکت سهامی فرش ایران و تعطیلی شرکتهای سرمایه گذار خارجی آغاز گر دوران معاصر تاریخ فرش کرمان است.

|              | دورہ<br>قالی آ | فعال در<br>تولید قالی | تعداد سال | پايان<br>ه.ق./ م. | شروع<br>ه.ق./ م. | نام حاکم کرمان                       | نام پادشاه                              |
|--------------|----------------|-----------------------|-----------|-------------------|------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------|
|              |                |                       | ٢         | 1896/1816         | 1296/1212        | عبدالحسينميرزا نصرتالدوله فرمانفرما  |                                         |
|              |                |                       | ١         | 1292/1210         | 1896/1816        | بهجتالملك امير تومان                 |                                         |
|              |                |                       | ٢         | 1299/1812         | 1292/1210        | حاجىغلامرضاخان آصفالدوله             |                                         |
|              |                |                       | کمتر از ۱ | 19/1811           | 1299/1812        | حسنعليخان اميرنظام گروسي             |                                         |
|              |                |                       | ٢         | 19.1/1819         | 19/1817          | حسامالملك                            |                                         |
|              | g              |                       | ١         | 19.7/187.         | 19.1/1819        | محمودخان علاءالملك                   | مظفرالدین شاه<br>(۱۳۱۳–۱۳۲۴)            |
|              | عصر ترمه       |                       | ٢         | 19.4/1877         | 19.7/187.        | ظفرالسلطنه                           |                                         |
|              | 4              |                       | ١         | 19.0/1878         | 19.4/1877        | ر كنالدوله                           |                                         |
|              |                |                       | کمتر از ۱ | 19.0/1777         | 19.0/1878        | ظفرالسلطنه                           |                                         |
|              |                |                       | ١         | 19.9/1774         | 19.0/1878        | عبدالحسين ميرزا نصرتالدوله فرمانفرما |                                         |
|              |                |                       | ١         | 19.1/1879         | 19.9/1878        | نصرتالدوله فيروزميرزا پسر فرمانفرما  |                                         |
| دوران نوزايي |                |                       | کمتر از ۱ | 19.1/1879         | 19.1/1879        | سردار معتضد(بهجتالملک)               | محمدعلیشاه<br>(۱۳۲۷–۱۳,۲۴)              |
| نوزايي       |                |                       | ١         | 19.9/1777         | 19.1/1879        | صاحباختيار                           | (,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|              |                |                       | ١         | 1910/1878         | 19.9/1877        | قوامالملك                            |                                         |
|              |                |                       | کمتر از ۱ | 1910/1878         | 1910/1878        | صارمالملک برادرزاده سردار جنگ        |                                         |
|              | ą              |                       | ١         | 1911/1879         | 1910/1878        | نصرتالسلطان                          |                                         |
|              | عصر بھارستان   |                       | کمتر از ۱ | 1911/1879         | 1911/1879        | جلالالدوله مسعود                     |                                         |
|              | )<br>ゴ         |                       | ١         | 1917/188.         | 1911/1879        | شاهزاده اميراعظم                     |                                         |
|              |                |                       | ١         | 1917/1781         | 1917/188.        | اميرمفخم بختياري                     | احمدشاه<br>(۱۳۲۷–۱۳۲۷)                  |
|              |                |                       | ٣         | 1919/1884         | 1917/1771        | سردارمحتشم بختياري                   |                                         |
|              |                |                       | ۲         | 1917/1889         | 1919/1886        | سردارظفر بختياري                     |                                         |
|              | عصر بازگشت     |                       | ۲         | 1919/1888         | 1917/1889        | حشمتالدوله والاتبار                  |                                         |
|              | ز گشت          |                       | ۴         | 1977/1887         | 1919/1888        | سرداراسعد بختياري                    |                                         |
|              |                |                       | ۲         | 1970/1788         | 1977/1787        | سردارمعظم خراسانی(تیمورتاش)          |                                         |

جدول ۱. جدول تطبیقی پادشاهان قاجار با حاکمان محلی کرمان در دوره نوزایی فرش کرمان.

(نگارندگان)

تاریخ فرش کرمان در روند شکل گیری خود فرازونشیبهای زیادی داشته است؛ همچنین تاریخ این هنر بیهمتا نقاط مبهم و تاریک بسیاری دارد. در طول تاریخ فرش کرمان، همان طور که فرش باعث تحولات قدرت سیاسی و اقتصادی در کرمان شده، تحولات قدرت سیاسی و اقتصادی نیز بر روند شکل گیری نقش و طرح فرش تأثیر مستقیم و عمیقی گذاشته است. از جهتی تقسیمات ادوار فرش کرمان در دوره نوزایی، برمبنای تحولات طرح و نقش آنهاست و یکی از مهم ترین عوامل شکل گیری مود و نقش آنهاست و یکی از مهم ترین عوامل شکل گیری نقش و طرح فرش تأثیر مستقیم و عمیقی گذاشته است. از جهتی تقسیمات ادوار فرش کرمان در دوره نوزایی، برمبنای تحولات طرح و نقش آنهاست و یکی از مهم ترین عوامل شکل گیری طرح و نقش آنهاست و یکی از مهم برین عوامل شکل گیری طرح و نقش فرش در این دوران، تحولات قدرت سیاسی و اقتصادی است. مهمترین ویژگی قالی بافی در عصر نوزایی، توجه برخی از حاکمان به این هنر و صنعت است. بنابراین میتوان گفت که تاریخ فرش کرمان به خصوص در دوره نوزایی در عصر قادر، بیشترین تأثیر را از مؤلفه قدرت حاکمان و عملکردشان در آن دوره، گرمان به بنابراین ممالعات تاریخی کرمان و تطبیق آن با اطلاعات موجود فرش بافی نه تنها با سازمان دهمی داده ها و اطلاعات موجب ابهامزدایی از تاریخ فرش کرمان شده، بلکه افق جدیدی از مطالعات تطبیقی هنر را به روی ما گشوده است. است بابراین مطالعات و ده فرش ای در آن دوره، موده است. است این مودجب ابهامزدایی از تاریخ فرش کرمان و تطبیق آن با اطلاعات موجود فرش بافی نه تنها با سازمان دهی داده و اطلاعات موجب ابهامزدایی از تاریخ فرش کرمان و تعبیقات گسترده بلکه افق جدیدی از مطالعات تطبیقی هنر را به روی ما گشوده است. امید است با ادامه مطالعات و تحقیقات گسترده با مشناختی صحیح از تاریخ فرش کرمان و دیگر نقاط ایران دست یابیم.

#### پىنوشت

نتيجهگيري

- 1- P. R. J. Ford
- 2- Oriental Carpet Design: A Guide to Traditional Motifs, Pattern and Symbols
- 3- Great Carpets of the World
- 4- Valerie Berinstain,
- 5- Ian Bennett
- 6- Rugs & Carpet of the World
- 7- Carpets: Techniques, Traditions and History
- 8- Jacques Anquetil,
- ۹- گنجعلیخان در سال ۱۰۰۵ه.ق./۱۵۹۶م. به حکومت کرمان منسوب شد و پس از ورود به کرمان با آغاز اصلاحات یکی از درخشان ترین اعصار کرمان را شکل داد.
- ۱۰- با پایان حکومت قاجار و روی کار آمدن حکومت پهلوی تاریخ رسمی ایران از هجری قمری به هجری شمسی تغییر میکند و تمامی اسناد و مدارکدولتی به تاریخ هجریشمسی نگارش میشوند. به همین دلیل در این مقاله متناسب با تحولاتتاریخی از دو معیار تاریخی هجری قمری و هجری شمسی بهره گرفته شده است.
  - ۱۱- نام قديم شهر كرمان.

- 12- Antoine Watteau
- ۱۳- اصل این تابلوی رنگروغن که در سال ۱۷۱۸م./۱۳۱۱م.ق. نقاشی شده است، هماکنون در گالری ملی اسکاتلند در ادینبورگ نگهداری می شود.
- ۱۴- در بین حکام کرمان کمتر کسی مانند بهجتالملک در دوران حکومتش پول بهجیب زد. او همه محصولات محلی از گندم، جو، نخود، عدس، پنبه، پشم، کره و امثال آن را خریداری میکرد و در انبارها نگهمیداشت و در زمستان همین محصولات را تا سه برابر میفروخت.
  - ۱۵- در کرمان بهآن شانهبهسر یا هودیکلاه میگویند و نماد خوشیمنی است.
- ۱۶- پسر بزرگ نجفقلیخان صمصامالسلطنه و نوه امامقلیخان مالک قریهشلمزار و از مشروطهخواهان بنام چهارمحال و بختیاری (باستانی پاریزی،۱۳۸۳).
- ۱۷- غلامحسینخان شهابالسلطنه بختیاری که بعدها لقب سردارمحتشم گرفت. ششمین پسر امامقلیخان مشهور به حاجی ایلخانی مؤسس جوانترین شاخه هفتلنگ بود. وی دوبار ایلخان و ایلبیگ بختیاری شد. او از جمله سران بختیاری است که پس از مشروطه نقشی ملیگرا داشت.
- 18- O.C.M.
- 19- Atiyeh& Bros

# منابع و مآخذ

\_

\_

- اتیک، آنت. (۱۳۸۴). «فرشهای دوران قاجاریه». تاریخ هنر فرشبافی در ایران: براساس دایرهالمعارف ایرانیکا.
   ترجمه لعلی خمسه. احسان یارشاطر (ویراستار علمی). تهران: نیلوفر.
   احمدی، شیخ یحیی. (۱۳۸۶). فرماندهان کرمان. محمدابراهیم باستانی پاریزی (تصحیح و تحشیه). تهران: نشر علم.
  - ادواردز، سیسیل. (۱۳۵۷). قالی ایران. ترجمه مهیندخت صبا. تهران: انجمن دوستداران کتاب.
  - افضلالملک، غلامحسینخان (بیتا). **سفرنامه خراسان و کرمان**. قدرتالله روشنی (مصحح). تهران: توس.
    - باستانی پاریزی، محمدابراهیم. (۱۳۶۸). گ**نجعلیخان**. تهران: اساطیر.
    - بهآذین، م.ا. (۲۵۳۶). **قالی ایران**. تهران: شرکت سهامی کتابهای جیبی.
  - پرهام، سیروس. (۱۳۵۷). «خواندنی: نقشههای قالی کرمان». راهنمای کتاب، (۱۸۹ و ۱۹۰)، ۳۴۵–۳۳۹.
- جواهر کلام، علی. (۱۳۳۴). «امضای پیمانصلح جنگ جهانیاول بر قالی کرمان». اطلاعات ماهانه، (۹۳)، ۱۳-۱۱.
- خانمحمدآذری، بهمن. (۱۳۵۶). «قالی ایران را بشناسیم: قالی کرمان گوهر جاودانه ایران۱». **هنر و مردم**، (۱۷۴)، ۲۵– ۱۸.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۵۶). «قالی ایران را بشناسیم: قالی کرمان گوهر جاودانه ایران۲». **هنر و مردم،** ( ۱۷۵)، ۳۳–۲۵.
- خوشروزاده، جعفر. (۱۳۸۲). «میشل فوکو و انقلاب اسلامی، رویکردی فرهنگی از منظر چهرههای قدرت». ا**ندیشه** انقلاب اسلامی. (۷ و ۸). ۱۹۱–۱۷۴.
- دیبا، لیلا.س. (۱۳۸۴). «فرشهای دوران افشاریه و زندیه». تاریخ هنر فرشبافی در ایران: براساس دانشنامه
   ایرانیکا. ترجمه لعلی خمسه. احسان یارشاطر (ویراستار علمی). تهران: نیلوفر.
  - روحفر، زهره. (۱۳۷۴). «معرفی یک قالی وقفی از مجموعه موزه ملی ایران». وقف میراثجاویدان، (۹)، ۱۰۴–۱۰۴.
- رهبری، مهدی. (۱۳۸۵). «تحول گفتمانی قدرت (جستارهایی در باب تحول مفهومی قدرت در دوران کلاسیک، میانه، مدرن و پسامدرن)». پژوهشنامه حقوق و علوم سیاسی، (۱۱۷)، ۱۵۲–۱.
- زکریایی کرمانی، ایمان. (در دست چاپ). **فرش دارالامان کرمان در عصر قاجار**. کرمان: حوزهٔ هنری کرمان و انتشارات سوره مهر.
- سایکس، سرپرسی. (۱۳۶۳). سفرنامه ژنرال سرپرسی سایکس: دو هزار مایل در ایران. ترجمه حسین سعادتنوری.
   تهران: لوحه.
  - سلیمینوه، اصغر. (۱۳۸۳). «گفتمان در اندیشه فوکو». کیهان فرهنگی، (۲۱۹)، ۵۵-۵۰.
  - شعیری، حمیدرضا. (۱۳۸۸). تجزیهوتحلیل نشانه معناشناختی گفتمان. تهران: سمت.
    - ضمیران، محمد. (۱۳۸۹). میشل فوکو: دانش و قدرت. تهران: هرمس.
  - طبسی، محسن. (۱۳۸۳). «میشل فوکو: شناختشناسی و تصور قدرت». مجله هنر، (۶۰)، ۱۲۷–۲۷.
    - فوکو، میشل. (۱۳۸۹). **دیرینهشناسی دانش**. ترجمه عبدالقادر سواری. تهران: گام نو.
  - **کرمان در اسناد امینالضرب**. (۱۳۸۴). بهاشراف اصغر مهدوی، نرگس پدرام. ایرج افشار (مصصح)، تهران: ثریا.
- لندور، آرنولد هنری ساویج. (۱۳۸۸). ایران در آستانه مشروطیت: در سرزمین آرزوها. ترجمه علی اکبر عبدالرشیدی.
   تهران: اطلاعات.
  - ملول، غلامعلی. (۱۳۸۴). بهارستان: دریچهای به قالی ایران. تهران: زرین و سیمین.
- واکر، دانیل. (۱۳۸۴). «فرشهای دوران صفوی». **تاریخ هنر فرشبافی در ایران: براساس دانشنامه ایرانیکا**. ترجمه لعلی خمسه. احسان یارشاطر (ویراستار علمی). تهران: نیلوفر.
- وزیری، احمدعلیخان. (۱۳۸۵الف). تاریخ کرمان. محمدابراهیم باستانی پاریزی (مصحح و حاشیهنویس). تهران: نشر علم.
  - · · \_ \_ \_ \_ (۱۳۸۵ب). **جغرافیای کرمان**. محمدابراهیم باستانی پاریزی (مصحح و حاشیهنویس). تهران: نشر علم.
    - حشمتیرضوی، فضلالله. (۱۳۸۷). ت**اریخ فرش: سیر تحول و تطور فرشبافی ایران**. تهران: سمت.

Ŕ ، بررسی تأثیر تغییرات قدرت سیاسی بر تحولات فرش کرمان در عصر قاجار (با تأکید بر عمر نورایی در فرش کرمان) 34

- Anquetil, J. (2003). Carpets: Techniques, Traditions and History. London: Octopus Publishing Group Ltd.
- Bennett, I. (2004). Rugs & Carpets of the World. London: Greenwich Editions.
- Berinstain, Valerie et al. (1996). Great Carpets of the World. London: Thames and Hudson.
- Edwards, A. C. (1975). The Persian Carpet: A Survey of the Carpet– Weaving Industry of Persia. London: Duckworth.
- Ford, P. R. J. (1993). Oriental Carpet Design: A Guide to Traditional Motifs, Patterns and Symbols. London: Thames and Hadson.
- Hawley, W. A. (1970). Oriental Rugs Antique & Modern. New York: Dover Publications, INC.
- Jacobsen, Ch. W. (1973). Oriental Rugs: A Complete Guide. Tokyo: Charles E. Tuttle Company, INC.
- Sabahi, T. (2005). Cinque Secoli di Tappeti a Kerman. Italia: Edizioni del Capricorno.

# بررسی تطبیقی معماری و تزئینات مدرسه غیاثیه خرگرد و مدرسه چهارباغ اصفهان

سمیه خانی\* احمد صالحی کاخکی\*\* بهاره تقوینژاد\*\*\*

چکیدہ

شناسایی و بررسی تاریخ تحولات بناهای دورههای اسلامی به این مهم رهنمون میشود که سیر تحولات این ابنیه به گونهای ادامهدهندهٔ سنتهای دورههای قبل از خود است. میتوان گفت که تأثیر یکپارچه فرهنگ اسلامی در دورههای مختلف یکی از دلایل این تداوم سنتهاست، به گونهای که در هر دوره سعی میشد از سنتها و الگوهای دورهٔ قبل بهفراخور نیاز و متناسب با تحولات بهره ببرند و آن را تکامل دهند. در اینخصوص میتوان مدرسه را بنیانی برای آموزش متعالیتر و پاسخی به نیازهای جامعه مسلمانان عنوان کرد.

در این میان، مدرسه غیاثیه خرگرد مدرسهای شاخص از دوره تیموری و مدرسه چهارباغ اصفهان باشکوهترین مدرسه صفوی و ادامهدهندهٔ سنتهای معماری مدارس عصر تیموری ازلحاظ معماری و تزئینات شناخته می شود. از اینجهت، با توجه به اینکه در اواخر دورهٔ تیموری معماری به اوج خود رسیده، می توان این فرضیه را طرح کرد که معماری و تزئینات مدرسه چهارباغ متأثر از مدرسه غیاثیه خرگرد است.

پژوهش حاضر بر آن است تا با استفاده از روش تطبیقی-تحلیلی و انجام تحقیقات کتابخانهای و میدانی به ارزیابی و مقایسه تطبیقی معماری و تزئینات دو بنای شاخص بپردازد.

با بررسیهای انجامشده در این مقاله این نتیجه حاصل شد که از بین عناصر کالبدی تطبیقیافته در تناسبات، بعضاً انواع تکنیکها، نقوش هندسی و خطوط کوفی بنایی، مدرسه چهارباغ متأثر از مدرسه غیاثیه بوده است. ولی این موضوع درخصوص ساختار فضایی، سلسلهمراتب، همجواری، هماهنگی با اقلیم، کتیبهها و انواع نقوش بهصورت اثباتشده دیده نشد. بیشتر تزئینات کاشیکاری مدرسه غیاثیه بهصورت نقوش اسلیمی و خطوط معقلی است درصورتی که در مدرسه چهارباغ بهصورت هندسی، انتزاعی و خطوط ثلث است که استحکام ساده و روانی دارد.

كليدواژهها: معمارى، تزئينات، مدرسه غياثيه، مدرسه چهارباغ، تداوم سنت

<sup>\*</sup> دانشجوی کارشناسیارشد مطالعات معماری ایران، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان. (نویسنده مسئول) somaye.khani@yahoo.com

<sup>\*\*</sup>استادیار، دانشکده مرمت، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*\*</sup> دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشکده هنر ادیان و تمدنها، دانشگاه هنر اصفهان.

مقدمه

تزئین یکی از عوامل مهم در معماری ایران است که به بنا هویت و ویژگی خاص میدهد. یکی از کارهای مهم تیموریان در عالم معماری، تزئین ساختمان ها بود. کاشیکاریهای نفیس مدرسه غیاثیه، همراه با کتیبههای متعدد، نشاندهنده تلاش تازهای در اعتباربخشیدن به آرایههای اسلامی در این دوران است. هم چنین کتیبههای مدرسه چهارباغ که حاوی مضامین اعتقادی شیعه، آیاتی منتخب از قرآن کریم، روایات و احادیث نبوی(ص) است، بخش در خور توجهی از تزئینات بنا را به خود اختصاص میدهد.

با توجه به شواهد تاریخی فوق این سؤال در ذهن شکل می گیرد که وجوه اشتراک و افتراق معماری و تزئینات این دو بنای شاخص چیست؟

ذکر این فرضیه حائز اهمیت است که با توجه به این که در دوره تیموری، وحدت اسلامی بین فرقهها یا گرایشهای آئین مبین اسلام نبوده، سنت در معماری تداوم یافته است. نیز معماران صفوی شناخت مطلوبی از میراث معماری ایران بهویژه سنت معماری سلسله تیموری در خراسان داشتند و در این صورت می توان فرضیه تداوم تاریخی بعضی از سنتها را در تداوم معماری مدرسه غیاثیه به معماری مدرسه چهارباغ عنوان کرد.

در این پژوهش سعی شده است با مطالعات کتابخانهای و میدانی بهشیوهٔ مشاهده، معماری و سپس تزئینات دو بنا مورد ارزیابی و مقایسه قرارگیرند و ویژگیهای هر بخش تجزیهوتحلیل و درنهایت در جداولی با یکدیگر مقایسه شوند.

قابل ذکر است به فراخور هر بحث، در بخشهای مرتبط جمعبندی نمونههایی از تصاویر معماری و تزئینات در جداولی بهصورت تطبیقی آورده شده است.

#### پيشينه تحقيق

از دوره سلجوقی مدرسه سالمی در ایران بر جای نمانده، ولی از دورههای ایلخانی و سپس تیموری مدرسههای متعددی موجود است که از نظر بررسی چگونگی تحولات معماری و تزئینات حائز اهمیت است. ابنیهای که در خراسان و شمال شرق ایران بهجای مانده، همچنین توضیحاتی که از مورخان نسرق ایران بهجای مانده، همچنین توضیحاتی که از مورخان نسبی از معماری تیموری را مقدور می سازد که می توان به نمونهای از آنها همچون مدرسه «غیاثیه خرگرد» بر سر راه تربت حیدریه در سه کیلومتری جنوب شرقی خواف<sup>۲</sup> اشاره کرد (ویلبر-گلمبک، ۲۳۷۴: ۴۴۸)، (تصویر ۱).

«اینکه خواجهنظام الملک، در قرن پنجم در شهر باستانی خرگرد، مدرسه نظامیه ساخت، نشان میدهد که این شهر به روزگار سلجوقیان درخور توجه بوده است» (خسروی، ۱۳۶۶: ۳۹۰). وجود دو مدرسه عظیم و کمنظیر در این شهر حاکی از اهمیت علمی و سیاسی آن در گذشته تاریخی ایران است.

غیاث الدین احمد خوافی با استفاده از فرصت و فضای مناسب فرهنگی و هنری، مدرسه باشکوه غیاثیه خرگرد را- که موزهٔ کاشیکاری معرق (با انواع کتیبه ها و نقوش) نام گرفته است- به همت معمار مسجد گوهرشاد، استاد «قوام الدین شیرازی» ساخت. «هنگامی که قوام الدین در سال ۸۴۱ رخ در نقاب خاک کشید، این عمارت هنوز به اتمام نرسیده بود و طبق کتیبه آن به وسیله غیاث الدین شیرازی، یکی از اقوام او، در سال ۸۴۷ پایان پذیرفته است» (ویلبر – گلمبک، ۱۳۷۴: ۴۵۱). با به حکومت رسیدن سلسله صفویان و رسمیت یافتن مذهب

تشیع و پافشاری بر آن، مدارس با انگیزههای جدیدی رشد و توسعه یافت. مدارس در این دوره با همت و ایمان علما و فقهای شیعی بهسرعت رو به فزونی و توسعه می گذارد، به ویژه شهر اصفهان که با برپایی مدارس کوچک و بزرگ یکی از مراکز عمده نشر مبانی اسلامی می گردد.

مسجد-مدرسه چهارباغ اصفهان، حد فاصل ضلع شرقی خیابان چهارباغ و کاروانسرای عباسی قرار دارد که «در فاصله سالهای ۱۱۱۶ تا ۱۱۲۶ هق. به دستور شاه سلطان حسین برای تدریس و تعلیم طلاب علوم دینی بنا شده است» (موسوی فریدنی، ۱۳۷۸: ۱۰۷). در طول ضلع شمالی آن، بازارچه بلند یا شاهی قرار دارد که سالهاست به نام بازار هنر در میان عموم معروف است. این بازار در دو طبقه ساخته شده است و وسط آن چهار سوقی با گنبد بزرگ وجود دارد که به وسیله دری مجلل با ضلع شمالی مدرسه (ورودی فرعی) ارتباط پیدا می کند (ریاحی، ۱۳۸۵: ۲۰۷).



تصویر ۱. عکس هوایی از موقعیت مدرسه غیاثیه خرگرد در خواف (www.google.com/google earth)

این مدرسه بدینجهت «مدرسه چهارباغ» نامیده می شود که در قسمت شرق خیابان چهارباغ واقع شده و وجه تسمیه «مدرسه سلطانی» نیز به این علت است که به فرمان شاه سلطان حسین احداث شده است. هم چنین به «مدرسه مادر شاه» معروف است، زیرا مادرشاه کاروانسرای عباسی و بازارچه بلند را وقف کرده تا منافع آنها به مصرف مدرسه و طلاب آن برسد (تصویر ۲). مجموعه مادر شاه متشکل از مسجد، مدرسه، بازار<sup>۳</sup> و کاروانسراست. پس از پیروزی انقلاب اسلامی ایران و گسترش حوزه علوم دینی، این مدرسه از حیث دروس حوزوی فعال تر شد و به «مدرسه امام جعفر صادق(ع)» موسوم گردید (همان: ۲۰۱).

وجود گنبد، مناره، محراب، منبر، شبستان و ایوانها همگی گواه بر مسجد بودن این مکان و حجرات اطراف ایوانها در دو طبقه، کتابخانه، سالن مطالعه و ... بیانگر مدرسه بودن این بنا هستند.

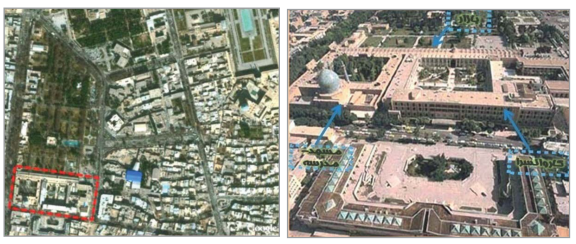
# روش تحقيق

روش انجام تحقیق در پژوهش حاضر، تطبیقی-تحلیلی است و با مطالعات میدانی به صورت مشاهده مستقیم و حضور نگارندگان در هر دو بنا انجام شده است. در بخش مطالعات کتابخانهای از منابع مختلفی هم چون منابع موجود در کتابخانه دانشگاهها و سایتهای اینترنتی معتبر و منابع مشابه دیگر در عرصه معماری و تزئینات استفاده شده است.

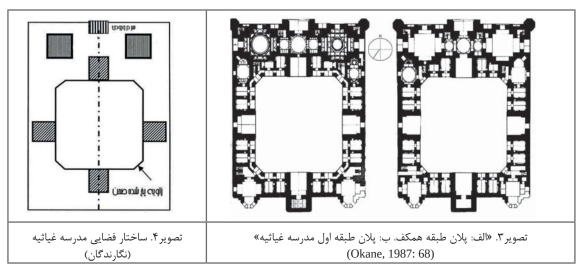
# ۱- بررسی تطبیقی معماری

# ۱-۱- تناسبات و ساختار فضایی

مساحت مدرسه غیاثیه ۵۶×۹۲ و صحن داخلی آن ۲۸×۲۲ مترمربع است، قاعده مستطیل شکل آن در گوشهها پخ و ارتفاع آن دو طبقه است. ساختمان بنا نوع ویژه طرح عالی نمازخانه و مدرسه چهارایوانی است که نمونه سلجوقی آن در همان ناحیه (نظامیه خرگرد) موجود بوده، منتها با مقیاسی وسیع پیروی کرده است (ویلبر-گلمبک، ۱۳۷۴: ۴۴۹)، (تصاویر ۳ و ۴).



تصویر ۲. مجموعه مادرشاه (همسایگی مسجد، مدرسه، بازار و کاروانسرا). (غضبانپور، ۱۳۷۹)



مساحت مدرسه چهارباغ نیز ۹۵×۹۰ با صحنی ۵/۶×۵/۶ مترمربع است. فرم مربع حیاط کاملاً قابل تشخیص و سمبل خلوص و منطق (مناسب برای پرورش طلاب)، ایستا، منظم و دارای محور تقارن است. این مدرسه نیز دوطبقه و دارای طرح چهارایوانی-ادامهدهندهٔ سنت معماری تیموری-است (تصاویر ۵ و ۶).

در این میان میزان پشتیبانی مالی بانیان بر ابعاد و اندازهها، مصالح، ظرفیت، اسکان طلاب و تزئینات این مدرسه تأثیر گذار بوده است (جاوری، ۱۳۷۷: ۵۸).

۲-۱- عناصر و اجزاء

# ورودى

مدرسه غیاثیه دارای یک ورودی اصلی با سردری رفیع در میانه ضلع شمال شرقی است که در قاعده و ارتفاع از سطح نما بیرون زده و با تزئینات کاشی آبی و سفید یادآور سلیقه تیموری در نماهای پرشکوه است (قیومی، ۱۳۷۷: ۸۸). سردر ورودی داخل یک هشتی مربع میشود که یک طبقه ارتفاع دارد با طاق کلمبوس کاربندی که مستقیماً به ایوان و صحن راه میبرد. دهانههای دو طرف دیگر به هشتی تالارهای تعبددار پشت نمای مدرسه منتهی میشوند (ویلبر – گلمبک، ۱۳۷۴: ۴۴۹)، (جدول ۲، تصویران ۷ و ۹).

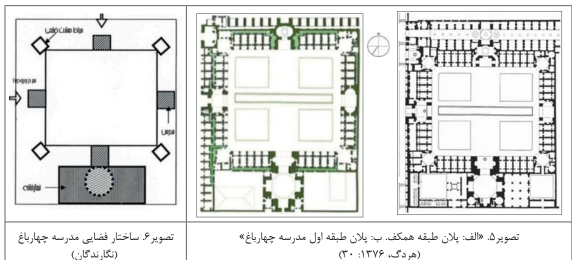
درصورتی که مدرسه چهارباغ دو ورودی اصلی و فرعی در جبهه غربی و شمالی دارد. موقعیت ورودی اصلی مدرسه عقبتر از لبه معبر است و با ایجاد فضایی سرپوشیده (کنهپوش)، فضای حرکتی معبر را از مکث ورودی جدا کرده است. سردر

مدرسه به پهنای ۷ متر و ارتفاع ۱۶ متر، کتیبهای با کاشی سفید معرق دارد (هنرفر، ۱۳۴۴: ۶۸۹). ازارهها و سکوهای دو طرف سردر ورودی از سنگ مرمر مرغوب و تمام بدنه آن و مقرنس کاری زیر طاقها از بهترین نوع کاشیکاری دوره مفویه است. بعد از دروازه ورودیِ مدرسه چهارباغ- همانند مدرسه غیاثیه- هشتی و درگاههایی تعبیه شده است که به صحن، ایوان غربی و فضاهای جانبی راه پیدا می کند. دیوار کوتاهی از مرمر در مقابل ورودی، از هشتی جدا شده و دسترسی به حیاط را از دو سمت با شکستگی زیبا مهیا کرده است (جدول ۲، تصویران ۸ و ۱۰).

# صحن

«جبهه اصلی نمای داخلی مدرسه غیاثیه رو به سمت شمال شرق است که جز در محور ورودی که به صحن می رسد، باهم ارتباطی ندارند. ضرباهنگ نسبتاً یکنواخت حاصل از حجرهها و ایوانچههای (پیش فضای حجرات) مشابه را، ایوان بزرگ و مرتفعی در میانه هر نما می شکند. این چهار ایوان، که از لبه نما بیرون زده و دو محور تقارن طرح را تعریف می کنند، بر استحکام هندسه طرح صحن می افزاید» (قیومی، ۱۳۷۷: ۸۷). یکی از مختصات این مدرسه بادگیر واقع در پشت ایوان جنوب غربی آن است که قدیمی ترین بادگیر در ایران شناخته شده و به دلیل اقلیم گرم و خشک آن منطقه، شرایطی مطلوب برای زیست فراهم کرده است (جدول ۲، تصویر ۱۱).

از طرف دیگر متناسب با اقلیم گرم و خشک اصفهان، وجود باغچه و نهر آب (فرشادی)- که از زیر ایوان غربی وارد شده است- در ایجاد فضایی سرسبز و بانشاط کارایی



دارد. این نهر بعد از جریانیافتن در مجرای سنگی به عرض حدود ۶ متر از زیر ایوان شرقی خارج می شود و به عنوان یک هواکش مصنوعی برای گذر جریان بادهای مناسب، محیط مطبوعی را فراهم و از نور خور شید، بهترین استفاده را برای اطراف مدرسه چهارباغ تأمین می کند (ملازاده، ۱۳۸۱: ۵۲)، (جدول ۲، تصویر ۱۲). چهار گوشه این مدرسه با چهار فضای هشت ضلعی ساخته شده که علاوه بر گردش ملایم دید از نظر بصری عملاً امکانی برای ایجاد حجرههای بیشتر پدید آورده است (هردگ، ۱۳۷۶: ۲۸). نمای کلی هر ایوان مدرسه نیز یک قاب مستطیل شکل عمودی با طاق جناغی است که با ایوانچههای حجرات در یک راستا قرار دارند.

## نمازخانه و مسجد

بهطور معمول، در مدارس تیموری مدرسهای گنبددار معمولاً بهصورت جفت در دو طرف ایوان ورودی متداول بودند. گاهی مانند خرگرد یکی مدرس و دیگری نمازخانه بوده یا در مدارسی مانند اُلغبیگ در سمرقند ( ۸۷۰ هجری) مسجد تمام طول جبهه قبله را درجهت مقابل ایوان سردر فرامی گرفته است یا در مدارس سهتایی آستان قدس رضوی مشهد (دودر، پریزاد، بالاسر)<sup>†</sup> مسجد در یکی از ایوانهای حیاط قرار دارد (هیلنبراند، ۱۳۸۳: ۲۳۰).

گنبدهای مجموعه ورودی مدرسه غیاثیه، ارتفاعی معادل دو طبقه و تزئینات داخلی بسیار ظریفی دارند. بر فراز رئوس طاق های پوشانندهٔ شاهنشین های عمیق، یک گریو شانزده ضلعی قرار دارد که پنجره هایی در آن تعبیه شده است. گوشه سازی های نماز خانه با استفاده از پا باریک کنج دور<sup>۵</sup> (نوعی نیل پوش) ساخته شده است (دانشدوست، ۱۳۵۹: ۱۰۱).

از این دو گنبد، آن که در کنج شرقی مجموعه واقع شده و مقرنس کاری ظریف تری دارد، محل مدرس بوده است. فضای قرینه آن در کنج شمالی نیز تزئیناتی زیبا اما ساده تر از اولی دارد. از محراب کاشی ظریف آن پیداست که نمازخانه مدرسه بوده است. دو فضای یادشده ورودی های مستقلی نیز (مدرس از جانب شرق و نمازخانه از جانب غرب) داشته اند که در حال حاضر مسدود شده اند (جدول ۲، تصویر ۱۳).

از نظر تناسب معماری و زیبایی طرح کاشی کاری، گنبد مدرسه چهارباغ (گسستهنار) بعد از گنبد مسجد شیخلطفالله قرار دارد (هنرفر، ۱۳۷۶: ۸۹) و دارای ابعاد وسیعتری نسبت

به گنبد مدرسه غیاثیه است. مسجد تمام جبهه رو به قبله را دربر گرفته و گنبد پشت ایوان جنوبی، مانند اسلاف خویش، در دوره تیموری، دو پوسته است. در داخل دو پوسته آن علاوه بر خشخاشی، سیستمی از چوب به صورت پره دیده می شود. گنبدخانه با طرح هشت ضلعی دارای محراب با منبری از سنگ مرمر سفید است که از طریق درهای خاتم کاری به شبستان راه پیدا می کند (جدول ۲، تصویر ۱۴).

# حجرات

مدرسه غیاثیه نمونههای است از این که چگونه عملکردهای مختلف (حجرهها، مدرسها، نمازخانهها) می توانستند به راحتی با یکدیگر تلفیق شوند (بلر و بلوم، ۱۳۸۶: ۱۰۱). شانزده حجره بمصورت جفت در دو طرف هر ایوان، به ایوانچههای کوچکی مجهز شده و هر حجره در طبقه اول اختصاص به سه تا پنج طلبه داشته است (هیلنبراند، ۱۳۸۳: ۲۲۲). دسترسی به حجرههای طبقه بالا (که مساحت کمتری دارند) از طریق پلکان چهار گوشه بنا و ایوانچههای مرتبط به هم تأمین می شود (ویلبر – گلمبک، بنا و ایوانچههای مرتبط به هم تأمین می شود (ویلبر – گلمبک، قرار گرفته که با توجه به شکل، طاق و رسمی بندی شان محل درس و بحث بوده است (جدول ۲، تصویر ۱۵). نمای خارجی حجرات مدرسه دارای جرزهایی است که بدون این که به وسیله خطوط افقی دیگری قطع شوند، ادامه یافته اند (دانشدوست،

حجرات مدرسه چهارباغ نیز در چهار ضلع صحن و در دو طبقه ساخته شده و دارای در و پنجره چوبی، طاقچه و رف است (ملازاده، ۱۳۸۱: ۵۲). طبقه همکف برای سه تا پنج طلبه و امورات آنها؛ شامل ایوانچه و نشیمن در جلو و یک پستو (دارای صندوقخانه و بالاخانه (محل دنجی برای مطالعه)) است. طبقه اول برای طلاب درس خارج که ارتباط کمتری با دیگر طلاب داشتند ساخته شده است (جدول ۲، تصویر ۱۶). که به شرکت در مباحث دینی با علمای بزرگ پرداخت و در همانجا به دست افغان ها به قتل رسید. «مدرسه در دوران رونق املاک موقوفه آنها به مصرف شخصی وی رسید و باعث شد تا وسیله معیشت طلاب قطع و به ناچار ترک تحصیل کرده و

| مدرسه چهارباغ اصفهان (صفوی)                        | عناصر معماری مدرسه غیاثیه خرگرد (تیموری) مدرسه چهارباغ اصفهان (صفوی |                    |                                              |                                           |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| مربعشکل                                            | مستطیل که در گوشهها پخ شده                                          | هندسه              |                                              |                                           |  |  |  |  |  |
| همسایگی با کاروانسرا و بازار                       | منفرد                                                               | همجوارى            |                                              |                                           |  |  |  |  |  |
| در راستای معبر                                     | بیرونزده در قاعده و ارتفاع از سطح نما                               | سردر ورودی         |                                              |                                           |  |  |  |  |  |
| ورودی اصلی (ضلع غربی)، ورودی فرعی<br>(ضلع شمالی)   | ورودی اصلی (ضلع شمال شرقی) و دو<br>ورودی فرعی                       | تعداد ورودی        | عناصر                                        | 6.                                        |  |  |  |  |  |
| مستطيلشكل                                          | مربعشکل                                                             | ساختار هشتی        | عناصر ورودی                                  | وه افتراق م                               |  |  |  |  |  |
| دسترسی با شکستگی به ایوان، صحن و<br>فضاهای جانبی   | دسترسی مستقیم از هشتی به ایوان، صحن<br>و تالارها                    | چگونگی ار تباط     |                                              | وجوه افتراق معماری مدرسه غیاثیه و چهارباغ |  |  |  |  |  |
| چهار حیاط هشتضلعی در چهارگوشه صحن                  | گوشهها پخشده در چهارگوشه صحن                                        | ساختار فضايى       |                                              | سه غياثيه و                               |  |  |  |  |  |
| چهار ایوان در راستای ایوانچهها                     | چهار ایوان، از لبه نما (ایوانچهها) بیرون زده                        | صحن                | ۽ چهارباغ                                    |                                           |  |  |  |  |  |
| نهرِ آب (فرشادی) و باغچه                           | بادگير                                                              | همسازی با<br>طبیعت |                                              |                                           |  |  |  |  |  |
| هشتضلعی                                            | مربع                                                                | پلان               | نمازخانه و                                   |                                           |  |  |  |  |  |
| تمام جبهه رو به قبله                               | کنج شمالی                                                           | موقعیت<br>قرارگیری | أنه و مسجد                                   |                                           |  |  |  |  |  |
| چهارايوانی                                         | تناسبات                                                             |                    | وجوه اش<br>غي                                |                                           |  |  |  |  |  |
| ايوانچه و نشيمن در جلو و يک پستو)<br>قطع خطوط افقي | نماسازى                                                             | 2.                 | وجوه اشتراک معماری مدرسه<br>غیاثیه و چهارباغ |                                           |  |  |  |  |  |
| و مرتبط کردن ايوانچەھا بەھم                        | دسترسی به<br>حجرات                                                  | حجرات              | ی مدرسه<br>باغ                               |                                           |  |  |  |  |  |

جدول۱. وجوه افتراق و اشتراک معماری در مدرسه غیاثیه خرگرد و مدرسه چهارباغ اصفهان

بررسی تطبیقی معماری و تزئینات مدرسه غیائیه خرگرد و مدرسه چهارباغ اصفهان

(نگارندگان)

|                                                | 2                                        |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------|------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| يه مطالعات تطبيقى هنر (دوفصلنامه علمى- پژوهشى) | ال دوم، شماره چهارم، پاییز و زمستان ۱۳۹۱ |  |  |  |  |  |
| ۴۳                                             |                                          |  |  |  |  |  |

| مدرسه چهارباغ اصفهان (صفوی)                                 | مدرسه غیاثیه خرگرد (تیموری)                      | عناصرمعمارى        |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------|--|--|--|--|--|
|                                                             |                                                  |                    |  |  |  |  |  |
| تصویر ۸. نمای بیرونی (مجموعهآثار معماری دوران اسلامی، ۱۳۷۴) | تصویر۷. نمای بیرونی (نگارندگان)                  |                    |  |  |  |  |  |
|                                                             |                                                  | ورودی              |  |  |  |  |  |
| تصویر ۱۰. هشتی (هولستر، ۱۳۸۲)                               | تصویر ۹. هشتی (نگارندگان)                        |                    |  |  |  |  |  |
|                                                             |                                                  | صحن                |  |  |  |  |  |
| تصویر ۱۲. نهر فرشادی در زیر ایوان غربی (نگارندگان)          | تصویر ۱۱. بادگیر پشت ایوان جنوب غربی (نگارندگان) |                    |  |  |  |  |  |
|                                                             |                                                  | نمازخانه و<br>مسجد |  |  |  |  |  |
| تصویر ۱۴. مسجد مدرسه (هولستر، ۱۳۸۲)                         | تصویر ۱۳. نمازخانه (گنبد چپ) (نگارندگان)         |                    |  |  |  |  |  |
|                                                             |                                                  |                    |  |  |  |  |  |
| تصویر ۱۶. نمای حجرات جنوب شرقی (نگارندگان)                  | تصویر ۱۵. نمای حجرات جنوبی (نگارندگان)           |                    |  |  |  |  |  |
|                                                             |                                                  | حجرات              |  |  |  |  |  |
| تصویر ۱۷. نمودار ارتباطی حجرات (نگارندگان)                  |                                                  |                    |  |  |  |  |  |

# جدول۲. تصاویر تطبیقی معماری مدرسه غیاثیه خرگرد و مدرسه چهارباغ اصفهان

# ۲- بررسی تطبیقی تزئینات

پیش ساخته بودن تزئینات در دوره تیموری دلیلی است بر توسعه و مصرف زیاد کاشی نسبت به دورههای قبل که در این صورت تزئینات جنبه استاتیکی ندارد و اغلب به صورت عناصری وابسته به بنا وجود دارند مانند مقرنسهایی که در لابه لای خطوط اصلی معماری دیده می شود (در دورههای قبل تزئینات و اسکلت بنا تؤام است) (دانشدوست، ۱۳۵۹: ۹۵). از طرفی، آرایه های اسلامی گرچه از نظر زمانی به سنت ما قبل تیموری تعلق داشت، هر گز به اهمیت و برجستگی قبل تیموری تعلق داشت، هرگز به اهمیت و برجستگی مصالح گوناگون از آجر و کاشی، گچبری و نقاشی روی گچ، گذشته از جنبه های جمالی، از نظر فنی نیز در اوج نفاست و کمال کیفیت است.

همچنین، در میان تزئینات مختلف مدرسه چهارباغ عمدهترین و مهمترین آنها سطوح کاشیکاری است که در بیشتر بخشهای بنا بهصورت نقشهای گوناگونی خودنمایی میکند و به گنجینهای از هنر کاشیکاری در عهد صفوی تبدیل شده است. سایر تزئینات شامل نقاشی و تذهیب، درها و پنجرههای مشبک چوبی و گرهچینی شده، نقرهکاری، قلمزنی و تزئینات با سنگ مرمر است که همگی در نوع خود درخور توجه هستند. در ادامه به بررسی و تحلیل تکنیک و محتوای انواع تزئینات این دو بنای شاخص می پردازیم.

# ۲-۱- تکنیک

#### ۲-۱-۱- تزئینات کاشیکاری

کاشیهای هفترنگ: در مدرسه غیاثیه پوششهای تزئینی این نوع تکنیک منحصراً در سردر ورودی و کلیه ایوانها کار شده که در حال مرمت و بازسازی است. این تکنیک در مدرسه چهارباغ وسیعتر و در اغلب سطوح و عناصر داخلی مانند ایوانها (رسمی بندیها)، لچکیها، طبقه بندیهای فوقانی، فضای داخلی گنبد در جبهه جنوبی، در بالای مناره ها قسمتی از بدنه) و در بخشی از استوانه گنبد به عنوان کتیبه یا تزئینات صرف به کار رفته اند.

کاشیهای معرق: در مدرسه غیاثیه بهطور فراوان در داخل حیاط برای نماها و ایوانها به کار رفته است. در طرحهای به کار رفته تنوع زیادی وجود دارد و حاکی از آن است که بیش از یک دسته تزئین کار به کار اشتغال داشتهاند.<sup>۶</sup>

این نوع کاشیها در سطوح خارجی، داخلی و عناصر الحاقی مدرسه چهارباغ با پیچیدگی بیشتری به کار برده شده است؛ مانند کاربندیها، قطاربندیها، مقرنسها و دیگر عناصر ساختمانی همچون گنبد، منارهها و پوشش هشتی به طور

مجزا یا در ترکیب با انواع کاشیها به کار رفته است. همچنین، سردر مزین به کاشیهای ریز و ظریف همراه با مقرنسهای پرنقش ونگار با کاشی معرق است که بخش ورودی بنا را تشکیل میدهد.

کاشیهای معقلی: «... در مدرسه غیاثیه سطوح بزرگ و عظیم برای نخستینبار با کاشیکاری معرق و معقلی تزئین یافت. رنگ لعاب کاشیها اغلب اوقات فیروزهای یا آبی سیر بوده و همراه با قطعات انتزاعی درخصوص نقشمایههای آرایهای به کار رفته است» (بلر و بلوم، ۱۳۸۶: ۴۲). معمار مدرسه که بر آجر و امکانات سازهای و تزئینی آن تسلط کامل پیدا کرده بود، تا آنزمان رنگ را با احتیاط و به صورت قطعات کوچکی از کاشی در متن آجر (معقلی) به کار می برد، آنچنان که رنگ خاکی آجر کماکان بر نمای بنا حکومت داشت. «تزئینات نماهای بیرونی نیز حجمهای با قاعده نیمهشت کاشی معقلی با نقشهای درشت مطلوب تیموریان در زمینه آجری است» (قیومی، ۱۳۷۷: ۸۷). کاشیهای ترکیبشده با آجر در مدرسه چهارباغ محدود و صوا در جرزها، دهنهها، لنگه طاقها، کتیبهها، اطراف پاگرد گنبد و در مدخل شمالی به کار رفته است.

کاشیهای فتیله: در مدرسه غیاثیه این تکنیک در اطراف سردر ورودی با آجرتراش با وسعت کمی انجام شده است. کاشیهای پیچ بهرنگ فیروزهای و بهصورت سهوجهی در اطراف سردر اصلی و بهصورت منفرد در اطراف محراب مسجد روی پایههایی از سنگ مرمر بهفرم گلدانی در مدرسه چهارباغ قرار گرفتهاند.

# ۲-۱-۲- تزئینات چوبی

از آنجایی که در مزار مولانا در تایباد- که بانی و معمار آن در غیاثیه نیز کار کرده- در چوبی منبت کاری موجود است، نمونهای از آن در مدرسه غیاثیه نیز وجود داشته که در حال حاضر چندان اثری از تکنیکهای چوبی در آن دیده نمی شود و «با دامنه کمتر» و تنها در پوشش ساده در ورودی حجرهها به کار گرفته شده است.

گرهچینی (مشبک): پنجرههای چوبی گرهچینی شده در قسمت های مختلف (ایوان ها، بالاخانه، مناره و حجره ها) مدرسه چهارباغ وجود دارد. نیز کتیبه منقوش بر غرفه های فوقانی مدخل مدرسه با منبت چوب اجرا شده است.

**گره آلتولقط:** این تزئینات در روی درهای چوبی موجود در حجرهها، در شبستان ایوان جنوبی و مهم<sup></sup>ترین آنها در مدخل شمالی مدرسه چهارباغ به کار برده شده است.

حجاری سنگ: نیم ستونهای با حجاری قطاربندی شده، در شاهنشین و همچنین تلفیق سنگ و کاشی در زمینه گره در ازارهها از شاهکارهای این تکنیک در مدرسه غیاثیه است. ستونهای گلدانی در ورودی و کتیبه سنگی موجود در جبهه شرقی ایوان شمالی نیز از نمونههای حجاری سنگ به صورت ساده در مدرسه چهارباغ است.

در هشتی مدرسه چهارباغ یک ظرف بزرگ سنگی قرار دارد با حجاری بسیار ظریف که شاهکار هنر سنگتراشی و خوشنویسی است. همچنین، کف هشتی با سنگ مرمر پوشانده شده است.

مشبک سنگ: پنجرههای کوچک با طرح گره اطراف در حجرهها در مدرسه چهارباغ.

۲-۱-۴- تزئینات گچبری

نقاشی روی گچ به شیوه تذهیبی: در این مدرسه نماسازی با استفاده از گچکاری به چشم می خورد. داخل ایوانها و مدرسه غیاثیه طرحهای هندسی دارد که به رنگهای سبز، آبی، زرد و قرمز به وسیله گچ به عمل آمده است. این نوع تزئین در مقرنسها و رسمی بندی های حجرههای مدرسه چهار باغ دیده می شود که بر زمینه آبی یا قهوه ای و با نقوش گیاهی آراسته شده است.

طلااندازی روی کچ: وجود رنگ طلایی در تزئینات کاشیکاری دوره تیموری بهمرور زمان ازبین رفته و اثر بسیار کمی از آنها باقی مانده است (دانشدوست، ۱۳۵۹: ۹۱). در مدرسه غیاثیه طلاچسبان روی کاشی دیوارههای نمازخانه بهصورت تزئینی با نقوش اسلیمی کار شده که در تزئین حواشی دیوارهها و سربخاری زیبای موجود در حجره شاه سلطان حسین مدرسه چهارباغ نیز به کار رفته است. «سر منارهها نیز قبلاً قبههایی از طلا داشته که در قحطی سال ۱۲۸۸ هق. سربازی از گروه نظام السلطنه مافی آن قبههای طلا را سرقت نموده است» (جابری انصاری، ۱۳۲۱: ۲۰۱).

#### ۲-۱-۵ تزئينات فلزى

قلمزنی: تزئینات فلزی در دو لنگه اصلی مدرسه چهارباغ از جمله بهترین نمونههای صنعت قلمزنی دوره صفوی و نمونه والای هنر و صنعت است. تاریخ نصب در ۱۱۲۶ ه.ق. ذکر شده است، در این مورد در کتاب وقایع الاسنین و الاعوام نوشته شده است:

«… در اواخر شهر ربیعالاول نصب نمودند دری را که از نقره بهجهت مدرسه مبارکه سلطانی ساخته بودند که بیست من شاهی نقره و قریب به هشتصد تومان صرف آن در کرده بودند».

روی در اشعاری بهزبان فارسی و عربی و با خط نستعلیق برجسته قلمزنی شده است. بعدها برای حفاظت از درِ نقره در زمان تولیت سیدالعراقین در سال ۱۳۲۷ ه.ق. در چوبی نصب گردید (ریاحی، ۱۳۸۵: ۲۰۴).

۲-۲- محتوا

# ۲-۲-۱- نقوش هندسی: گرهها (انواع گرههای ساده و پیچیده/ شاهگرهها)

بالای ازارهها، دیوارههای نمازخانه، تالار معروف به تالار وعظ و در کلیه ایوانها و نمای بیرونی مدرسه غیاثیه، طرحهای هندسی و گره بهچشم میخورد. نقوش غالب در مدرسه چهارباغ هندسی و دایرهٔالمعارف مصوری از اشکال و فرمهای تجریدی با تنوع زیاد است. تزئین دیوار با کاشی معرق و نقوش هندسی گره شامل نقشمایه های ستاره، ترنج، طبل، پیلی (بهصورت حاشیه) که در وسط آن پنجره مشبکی با نقوش شش هندسی گره چهارترنج آراسته شده که بهصورت شاه گره<sup>۷</sup> است. همچنین، تزئین دیوارهای شده که بهصورت شاه گره<sup>۷</sup> است. همچنین، تزئین دیوارهای اطراف جرزهای سردر (رو به خیابان چهارباغ) با کاشیهای معرق ظریف و نقوش هندسی گره (شاه گره) نسبت به مدرسه غیاثیه ظریف تر و پرکارتر است.

# ۲-۲-۲ نقوش گیاهی: نقوش اسلیمی و ختایی

با نزدیک شدن به سطح اطاق های نمازخانه مدرسه غیاثیه، منطقه انتقالی با ردیفی ترنج پر شده و در اطراف این ترنجها اسلیمی های گیاهی به رنگ آبی سیر نقش بسته است. هریک از طاق نماهای فوقانی و مقرنس ها در وسط دارای یکی از سه موتیف قطره اشک، ستاره پنج پر یا ترنجی است با خطوط سیاه در اطراف و زمینه زرد و نارنجی. در تالار وعظ قسمت هایی به شکل بادبزن صدفی دیده می شود که ترنج هایی شعله مانند را دربردارد. در داخل این ترنج ها و در اطراف آنها عناصر گل و بوته ای است (ویلبر - گلمبک، ۱۳۷۴: ۲۵۱).

سردر مدرسه چهارباغ با کاشی معرق و نقوش گیاهی اسلیمی و ختایی بهصورت تؤامان تزئین شده و شامل عناصری چون شاخهاسلیمی، نیم اسلیمی، سراسلیمی، اسلیمی ماری، گل شاهعباسی، غنچه و برگ است. دیواره های شمالی و جنوبی ورودی، بالای سکوها، برخی لچکی های ایوان ها، گنبد و محراب با کاشی معرق و نقوش گیاهی اسلیمی (تاک و انگور) و ختایی تزئین شده است. نقش گلها و شاخه ها انتزاعی و تجریدی است که بر بستری آبی- فیروزه ای و لاجوردی اجرا شدهاند.<sup>۸</sup>

| ، چهارباغ اصفهان | مدرسه                                                                                             | غياثيه خرگرد     | تکنیکھا                                                         | انواع               |            |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------|------------|
| لوح فشرده تصاوير | محل کاربرد در بنا                                                                                 | لوح فشرده تصاوير | محل کاربرد در بنا                                               |                     | تزئينات    |
|                  | ایوانها، لچکیها<br>فضای داخلی گنبد و<br>بالای منارهها بخشی<br>از استوانه گنبد به<br>عنوان کتیبه   |                  | سردر ورودی<br>کلیه ایوانها                                      | هفترنگ              |            |
|                  | پوشش سقف هشتی،<br>گنبد و مناره<br>سردر ورودی                                                      |                  | سردر ورودی کلیه<br>ایوانها بالای ازارههای<br>حیاط^              | معرق                | <u>شاح</u> |
|                  | در جرزها و دهنهها<br>لنگه طاقها، کتیبهها<br>اطراف پاگرد گنبد و<br>در مدخل شمالی                   |                  | ایوان شرقی محراب<br>نمای بیرونی<br>(بلروبلوم، ۱۳۸۶: ۴۲)         | معقلی               | کاشی       |
|                  | اطراف سردر،<br>اطراف محراب <sup>۸</sup>                                                           |                  | اطراف سردر با آجر<br>تراش با وسعت کم                            | فتيله               |            |
|                  | سردر ورودی،<br>نمای حجرهها، بخاری<br>حجره شاه                                                     |                  | دیوارهای نمازخانه<br>و تالار وعظ و کلیه<br>ایوانها              | گچبری               |            |
|                  | در مقرنسها و گرهسازی<br>(رسمیبندی)<br>حجرههای مدرسه                                               |                  | در ازارهها، دیوارهای<br>نمازخانه داخل ایوانها<br>و مدرسها       | نقاشی<br>روی گچ     | کچ         |
|                  | تزئین حواشی دیوارها<br>و سربخاری موجود<br>در حجره شاه و<br>سرمنارهها (جابری<br>انصاری، ۱۳۲۱: ۲۰۱) |                  | بخشی از دیوارهای<br>نمازخانه و محراب<br>(دانشدوست،<br>۱۳۵۹: ۹۱) | طلااندازی<br>روی گچ |            |

جدول۳. بررسی تطبیقی انواع تزئینات (تکنیک) بهکاررفته در مدرسه غیاثیه خرگرد و مدرسه چهارباغ

بررسی تطبیقی معماری و تزئینات مدرسه غیائیه خرگرد و محکم مدرسه چهارباغ اصفهان

| چهارباغ اصفهان   | مدرسه                                                                              | غياثيه خرگرد     | تکنیکھا                                                           | انواع     |         |  |  |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------|---------|--|--|
| لوح فشرده تصاوير | محل کاربرد در بنا                                                                  | لوح فشرده تصاوير | محل کاربرد در بنا                                                 | متيعها    | تزئينات |  |  |
|                  | در دو لنگه در اصلي<br>مدرسه (ریاحی،<br>۱۳۸۵: ۲۰۴:                                  |                  | -                                                                 | قلمزنی    | . 11    |  |  |
| SPA              | روی در اصلی                                                                        | _                | -                                                                 | ملیلەكارى | فلز –   |  |  |
|                  | مدرسه                                                                              |                  | -                                                                 | قابلمه    |         |  |  |
|                  | ایوانها بالاخانه<br>(حیاطهایهشتضلعی)<br>مناره و حجرهها                             | _                | -                                                                 | مشبک      |         |  |  |
|                  | روی درهای چوبی<br>حجرهها در شبستان<br>ایوان جنوبی<br>در مدخل شمالی                 |                  | بهصورت ساده و ابتدایی<br>در روی در حجرهها                         | آلت ولقط  | چوب     |  |  |
|                  | کتیبه منقوش بر<br>غرفههای فوقانی<br>مدخل مدرسه                                     | _                | -                                                                 | منبت      |         |  |  |
|                  | ستونهای گلدانی<br>در ورودی، کتیبه<br>حجاریشده سنگاب<br>هشتی و کتیبه<br>ایوان شمالی |                  | نیمستونهای قطاربندی<br>شده شاهنشین و تلفیق<br>سنگ و کاشی ازارهها  | حجارى     |         |  |  |
|                  | پنجرههای کوچک<br>اطراف حجرههای<br>مدرسه                                            |                  | پنجرههای کوچک<br>بالای حجرهها<br>(با جزئیات بیشتر به<br>رنگِ آبی) | مشبک      | سنگ     |  |  |

ادامه جدول۳. بررسی تطبیقی انواع تزئینات (تکنیک) بهکاررفته در مدرسه غیاثیه خرگرد و مدرسه چهارباغ

(نگارندگان)

## ۲–۲–۳– کتیبهها

در دوره تیموری رویارویی آشکار با تسنن، بهعنوان مذهب ناب شریعت، جلوه بارزی در تزئینات آن عصر پیدا کرده است. برای مثال کتیبههای مادر و فرزند با خط کوفی، بنایی و معقلی در مدرسه غیاثیه با شعائر تسنن دیده میشود. در دوره صفویه تشیع بهصورت مذهب رسمی دربرابر فقهای سنی قرار می گیرد که درواقع نمود آن در مدرسه چهارباغ در

خطوط ثلث (حاشیه دور ایوانها، سردر ورودی، گریو گنبد) و بعضاً کوفی بنایی که روی کاشی خشت و معرق به نگارش درآمده است، میتوان مشاهده کرد<sup>۴</sup> که یکی از ویژگیهای آن توجه و تأکید بر نقش مایه های هندسی لوزی و مربع هم به عنوان کادر و هم به عنوان تکنقش هندسی در ترکیب بندی (با رنگ سفید یا زرد) است.

| گ    | سن   |      | چوب       |      |        | فلز        |         |                   | گچ           |       |       |       | کاشی |         | ت                       | انواع تزئينا          |  |
|------|------|------|-----------|------|--------|------------|---------|-------------------|--------------|-------|-------|-------|------|---------|-------------------------|-----------------------|--|
| مشبک | منبت | منبت | آلت و لقط | مشبک | قابلمه | مليله كارى | قلمازنى | طلااندازی ر وی گچ | نقاشی روی گچ | گچبری | فتيله | معقلى | معرق | هفت رنگ | تكنيكها                 |                       |  |
|      |      |      |           |      |        |            | *       | *                 |              |       | *     | *     | *    | اسليمى  |                         |                       |  |
|      |      |      |           |      |        |            |         | *                 |              |       |       |       | *    | ختايى   | انواع نقوش <sup>م</sup> | مو <sup>ش</sup> ي ^   |  |
| *    |      |      |           |      |        |            | *       | *                 | *            |       | *     | *     | *    | ھندسی   |                         | مدرسه غیاثیه<br>خرگرد |  |
|      |      |      |           |      |        |            |         |                   |              |       |       | *     |      | حيواني  |                         | عو عرف                |  |
|      |      | *    |           |      |        |            |         | *                 |              |       | *     | *     | *    | ببەھا ٩ | کت                      |                       |  |
|      |      |      |           | *    | *      | *          |         | *                 |              | *     |       | *     |      | اسليمى  |                         |                       |  |
|      |      |      |           |      |        |            |         |                   |              |       |       |       |      | ختايى   | قوش <sup>م</sup>        |                       |  |
|      |      | *    | *         |      |        |            | *       | *                 |              |       | *     | *     | *    | ھندسی   | انواع نقوش <sup>^</sup> | مدرسه<br>چهارباغ      |  |
|      |      |      |           |      |        |            |         |                   |              |       |       |       |      | حيواني  |                         | اصفهان                |  |
| *    | *    |      | *         | *    | *      | *          |         |                   | *            |       | *     | *     | *    | ببەھا ٩ | کتب                     |                       |  |

جدول۴. بررسی تطبیقی انواع نقوش بهکاررفته در مدرسه غیاثیه خرگرد و چهارباغ اصفهان

(نگارندگان)

# نتيجهگيرى

در بررسی تطبیقی معماری و تزئینات مدرسه غیاثیه خرگرد و مدرسه چهارباغ اصفهان می توان به موارد زیر اشاره کرد: در دورهٔ صفوی مذهب تشیع رسمیت و تعداد مدارس افزایش می یابد. از طرفی تحولات تاریخی در دوره صفوی به اوج خود می رسد و چنان که می بینیم مدرسه چهارباغ پس از سال ها هم چنان کاربری خود را حفظ کرده است و برای تعلیم و تربیت طلاب استفاده می شود. الگوی شکل گیری معماری مدارس در دوره صفوی ادامه دهنده سنت های معماری مدارس عصر تیموری است و نمی توان معماری دوره صفوی را امری جدا از معماری دوره های قبل تصور کرد. مدارس غیاثیه و چهارباغ-از نظر کالبدی- در مقیاسی وسیع از سبک چهارایوانی پیروی کردهاند که در دورههای سلجوقی و ایلخانی نیز مرسوم بوده است. سنجیدگی ورودی در مقام یک واحد معماری، ظریفتر و بلندتر شدن سطح زیربنای دیوارها و پایهها (نسبت به دورههای قبل) از نشانههای معماری تیموری و خصیصهای است که نظر معماران ادوار بعدی را به خود جلب کرد. مدرسه غیاثیه دارای یک ورودی اصلی در میانه ضلع شمال شرقی با سردر بیرون زده از سطح نما و طاقنماهایی است که دو طبقه را طی می کنند. بهطوری که مدرسه چهارباغ یک ورودی اصلی (غرب) و یک ورودی فرعی (شمال) همراستای معبر و بدون بیرونزدگی دارد. هشتی مربع شکل غیاثیه مستقیم به فضاهای جانبی راه دارد ولی هشتی مستطیل شکل چهارباغ از دو سمت با شکستگی به دیگر فضاها دسترسی دارد. گوشههای صحن در مدرسه غیاثیه پخ و در چهارباغ از دو سمت با شکستگی به دیگر چهار گوشه است. متناسب با اقلیم گرم و خشک، بادگیر در غیاثیه و نهر فرشادی در مدرسه چهارباغ اجرا شده است. نمازخانه مدرسه غیاثیه کنج شمالی ورودی و مسجد در مدرسه چهارباغ شامل جهار وباغ اجرا شده است. نمازخانه مدرسه غیاثیه کنج شمالی ورودی و مسجد در مدرسه چهارباغ شامل جهار وباغ اجرا شده است. نمازخانه مدرسه غیاثیه کنج شمالی ورودی و مسجد در مدرسه چهارباغ شام جهاروباغ اجرا شده است. نمازخانه مدرسه نیاثیه کنج شمالی ورودی و مسجد در مدرسه چهارباغ شامل چهار ویه هدر اخرا شده است. نمازخانه مدرسه به معماری داره ورودی و مسجد در مدرسه چهارباغ شامل جهار وروباغ اجرا شده است. نمازخانه مدرسه نه اقلیم کرم و خشک، بادگیر در غیاثیه و نهر فرشادی در مدرسه چهارباغ اجرا شده است. نمازخانه مدرسه نه اولیه کنج شمالی ورودی و مسجد در مدرسه چهارباغ شامل جهار وروباغ اجرا شده

از عوامل مؤثر در شکوه و زیبایی معماری مدارس، به تزئین و آرایش بناها میتوان اشاره کرد. عنصر تزئینی معماری اسلامی گرچه از نظر زمانی به سنت ماقبل تیموری تعلق داشت، هرگز به اهمیت اینچنینی در مدرسه غیاثیه دست نیافته بود. از سوی دیگر، کاشیکاری مدرسه چهارباغ را نیز باید نهایت ذوق و تجربه هنر کاشیکاری زمان به شمار آورد. تکنیک کاشی معرق و هفترنگ در غیاثیه تنها به سردر ورودی و کلیه ایوانها بسنده شده درصورتی که در مدرسه چهارباغ را نیز باید نهایت ذوق و تجربه هنر کاشیکاری درصورتی که در مدرسه چهارباغ را نیز باید نهایت ذوق و تجربه هنر کاشیکاری درصورتی که در مدرسه چهارباغ را نیز باید نهایت ذوق و تجربه هنر کاشیکاری درصورتی که در مدرسه جهارباغ را نیز باید نهایت ذوق و تجربه هنر کاشیکاری درصورتی که در مدرسه چهارباغ وسیعتر و در اغلب سطوح مدرسه به کار رفته است. روی کاشی دیوارههای نمازخانه غیاثیه طلاچسبانهایی استفاده شده است که این تکنیک را روی دیوارههای حجره شاه سلطان حسین مدرسه چهارباغ نیز میتوان مشاهده کرد. در مدرسه غیاثیه طرحهای هندسی، گرهها و نقوش اسلیمی کار شده مدرسه چهارباغ نقوش گیاهی و هندسی به صورت مجزا و مشخص و در حالتی از سای در تروی در تئینات میش منان می میتوان مشاه می در سورتی که در مدرسه خیاری است که این تکنیک را روی دیوارههای حجره شاه سلطان حسین مدرسه چهارباغ نیز می توان مشاهده کرد. در مدرسه غیاثیه طرحهای هندسی، گرهها و نقوش اسلیمی کار شده است ولی در چهارباغ نقوش گیاهی و هندسی به صورت مجزا و مشخص و در حالتی از سادگی روحانی در تزئینات مدرسه میشوند. کتیبههای مدرسه غیاثیه، معقلی و بنایی (مادروفرزند) و کتیبههای چهارباغ خطوط ثلث و کوفی بنایی با مضامین قرآنی و آیات، سورهها و احادیث روی کاشیهای خشت و معرق است.

با بررسیهای انجامشده و پاسخ به سؤال تحقیق در این مقاله، این نتیجه حاصل شد که از بین عناصر کالبدی تطبیق یافته در تناسبات، بعضاً انواع تکنیکها، نقوش هندسی و خطوط کوفی بنایی، مدرسه چهارباغ متأثر از مدرسه غیاثیه بوده است. ولی این موضوع در خصوص ساختار فضایی، سلسلهمراتب، همجواری، هماهنگی با اقلیم، کتیبهها و انواع نقوش بهصورت اثباتشده دیده نشد.

# پىنوشت

- ۱- «شیلا بلر» بر این باور است که در ایران بزرگ تنها سه نمونه از مدارس قبل از مغول موجود است که هویت آنها مشخص نیست؛ یکی از آنها بنای چهارایوانه سلجوقی بود که خرابههای آن در شهر «ری» در مجاورت تهران حفاری شد. دومین نمونه بقایای ناحیه برجایمانده از یک بنای خشتی در «خرگرد» و دیگری در شمال غربی افغانستان است (بلر، ۱۳۷۷: ۷۴).
- ۲- سابقه تاریخی «خواف» به چندهزار سال پیش برمی گردد. این ولایت در عصر اشکانیان و ساسانیان دارای شهرهای آباد بوده و تاکنون بدون تغییر نام موجودیت خود را حفظ کرده است. «موقعیت ممتاز خواف بین حوزههای هرات، نیشابور، مرو و قهستان موجب شد که شهرهای آن در قرنهای آغازین دوران اسلامی پررونق و شکوفا گردد» (ابراهیم بایسلامی، ۱۳۸۵: ۹–۱۱).

- ۳- در این دوره بازارها مهمترین محور ارتباطی اقتصادی و اجتماعی و بهعبارت دیگر مرکز شهر بودهاند و علاوه بر فضاهای اقتصادی مهمترین فضاهای فرهنگی- اجتماعی شهر مانند مساجد بزرگ، مدرسههای علمیه، خانقاهها، زورخانهها و غیره در امتداد آن قرار داشتند (ریمون، ۱۳۷۰: ۲۶). طلبهها که در امور معنوی به تحصیل می پردازند، در ارتباط نزدیک با بازار با امور دنیوی هم برخورد میکنند و به این دلیل که بعدها مرجعی برای مردم کوچه و بازار هستند، با امور آنها بیشتر آشنا میشوند. اصولاً بازار و مسجد رشد توأمان داشتهاند و دو قطب زندگی شهر اسلامی را شکل میدادند و هماهنگی کلی باهم داشتند (گروبه، ۱۳۸۰: ۹۴). حجرههای درآمدزای بازار و کاروانسرا وجه لازم را برای اداره مدرسه تأمین می کردند (هردگ، ۱۳۷۶: ۲۸).
- ۴– مدرسه پریزاد، در زاویه جنوبغربی حرممطهر، مقابل مدرسه دودر واقع است. مدرسه بالاسر، پریزاد و دودر با طرح چهارایوانی و نقشه مستطیل شکل مشابه مدرسه غیاثیه خرگرد دو طبقه، صحن مرکزی مربع شکل و زوایای پخ برای تعبیه درگاهها و راه پلههای طبقه دوم دارند.
  - ۵- این نوع گوشهسازی یکی از مشخصات بارز معماری تیموری است (دانشدوست، ۱۳۵۹: ۱۰۱).
- ۶- کارهای روی نماهای اصلی و برجستگی برجهای گوشه بنا عینا در مدرسه الغبیک در بخارا و در غوجدیوان نیز صورت گرفته که واضح است تزئین کنندگان بین توران و خراسان در آمد و رفت بودهاند. کاربرد فراوان طرحهای هندسی و اسماء مقدس یکی از خصوصیات مدرسه الغبیک در سمرقند بوده است. یک ستون جسمی روی گوشه منفرد بهجای مانده از آرامگاه گوهرشاد در هرات برجهای جسمی در هردو انتهای نمای خلفی خرگرد را منعکس میکنند، نقاشیهای نمازخانه و تالار وعظ از نقاشیهای آرامگاه گوهرشاد سرمشق گرفته است (ویلبر-گلمبک، ۱۳۷۴: ۴۵۱).
  - ۷- تلفیقی از نقشمایههای هندسی و کتیبههای کوفی.
- ۸- برای مطالعه بیشتر ر.ک. به: سالاری طالقانی، معصومه. (۱۳۸۹). بررسی تطبیقی نقوش کاشیکاری عصر صفویه و قاجار. استاد راهنما: حسين سلطانزاده و استاد مشاور: اسكندر مختاري، پايان نامه كارشناسيارشد پژوهشهنر. دانشكده هنر و معماري دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران مرکزی.
- ۹- برای مطالعه بیشتر ر.ک. به: کیانمهر، قباد و تقوینژاد، بهاره. (۱۳۹۰). مطالعه تطبیقی مضامین کتیبههای کاشیکاری مدرسه چهارباغ اصفهان و باورهای عصر صفویه. پژوهش های تاریخی، سال چهلوهفتم، سال سوم (۲)، اصفهان: دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه اصفهان، ۱۵۴–۱۳۴.

#### منابع و مآخذ

بررسی تطبیقی معماری و تزئینات مدرسه غبائیه خرگردو

۵.

مدرسه چهارباغ اصفهاز

- ابراهیمبایسلامی، غلامحیدر. (۱۳۸۵). «خواف و شهرهای آن (شهرهای جدید بر مدار شهرهای قدیم)». تحقیقات جغرافيايي. (۸۱). ۲۶–۲۵.
  - بلر، شیلا. (۱۳۷۷). «معماری اسلامی شرق ایران در آستانه حمله مغول». **اثر**. ترجمه سعیده حسنی. (۲۹ و ۳۰).
    - جابری انصاری، محمدحسین. (۱۳۲۱). تاریخ اصفهان و ری. تهران: عمادزاده.
    - جاوری، محسن. (۱۳۷۷). «مدارس دوره صفوی در اصفهان». فصلنامه تحقیقاتی رواق. (۲). ۶۸–۵۵.
      - خسروی، محمدرضا. (۱۳۶۶). **جغرافیای تاریخی ولایت زاوه**. مشهد: اَستان قدس رضوی.
- دانشدوست، يعقوب. (۱۳۵۹). «هنر معماري ايران در دورهٔ تيموريان». اثر. سال اول (۱). تهران: سازمان ملي حفاظت آثار باستانی. ۹۱.
  - رنه آلمانی، هانری. (۱۳۷۸). **از خراسان تا بختیاری**. ترجمه غلامرضا سمیعی. تهران: طاووس.
- رياحي، محمدحسين. (١٣٨۵). ر**ه آورد ايام** (مجموعهمقالات اصفهان شناسي). اصفهان: سازمان فرهنگي- تفريحي شهرداري.
  - ریمون، آندره. (۱۳۷۰). شهرهای بزرگ عربی- اسلامی در قرنهای ۱۰ تا ۱۲ ه.ق. ترجمه حسین سلطانزاده.
    - غضبانپور، جاسم. (۱۳۷۹). از آسمان ایران. تهران: سازمان عمران.
    - قيومي، مهرداد. (١٣٧٧). «مدرسه غياثيه خرگرد». فصلنامه رواق. (٢). ٨٩-٨٣.
      - گروبه، ارنست. (۱۳۸۰). معماری جهان اسلام. تهران: انتشارات مولی. \_

- ملازاده، کاظم. (۱۳۸۱). «مدارس و بناهای مذهبی»، دایرهالمعارف بناهای تاریخی ایران در دوره اسلامی. (۵). تهران: سوره مهر.
  - موسوی فریدنی، محمدعلی. (۱۳۷۸). اصفهان از نگاهی دیگر. اصفهان: نقش خورشید.
- ویلبر، دونالد. (۱۳۸۴). **باغهای ایران و کوشکهای آن**. ترجمه مهیندخت صبا. تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب.
- ویلبر، دونالد و گلمبک، لیزا. (۱۳۷۴). معماری تیموری در ایران و توران. ترجمه کرامتالله افسر و محمدیوسف کیانی. تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
- هردگ، کلاوس. (۱۳۷۶). **ساختار شکل در معماری اسلامی ایران و ترکستان**. ترجمه محمد تقیزاده. تهران: بوم.
  - هنرفر، لطفالله. (۱۳۷۶). **شهر تاریخی اصفهان**. چاپ چهارم. اصفهان: گلها.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۴۴). گنجینه آثار تاریخی اصفهان. چاپ دوم. اصفهان: ثقفی.
  - هولستر، ارنست. (۱۳۸۲). تصویرهای ارنست هولستر از عهد ناصری. تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور.
- هیلنبراند، رابرت. (۱۳۷۷). معماری اسلامی: فرم، عملکرد و معنی. ترجمه ایرج اعتصام. تهران: شرکت پردازش و برنامهریزی شهری.
- وزارت دفاع و پشتیبانی نیروهای مسلح. (۱۳۷۴). مجموعه آثار معماری سنتی ایران دوران اسلامی. تهران: وزارت
   دفاع و پشتیبانی نیروهای مسلح.
- Okane, B.(1987). Timurid Architecture in Kharasan. Costa Mesa: Mazdâ Publishers in association with Undena Publications.
- http://www.google.com/google earth (access date: 28/10/2011).

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۹/۲ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۱/۲۱

# مطالعه تطبیقی خانههای بازرگانان ارمنی و مسلمان اصفهان سدههای یازدهم تا سیزدهم هجری قمری با نگاه به عوامل اعتقادی و اجتماعی تأثیرگذار سمانه سالک\*\* مهران قرائتی\*\*\* محمدرضا اولیاء\*\*\*\*

#### چکیدہ

خانه پدیدهای است حاصل کنش عوامل گوناگون؛ که فرهنگ و اجتماع در شکلدهی آن سهمی بزرگ دارند. در جوامع سنتی، این اثرپذیری در بُعد فرهنگی بسیار بیش از امروز بوده که نتیجه، همسازی بیشتر با ساکنان و شرایط آنان بوده است. شناخت جنبههای این بَرهم کنش میتواند زمینهساز به کارگیری آن مطابق با امروز باشد. از سوی دیگر، خانههای یک دوره تاریخی روشن کننده برخی جنبههای شرایط اجتماعی زمان خود نیز هستند. این پژوهش بهمنظور شناخت چگونگی تأثیرگذاری شرایط اجتماعی و اعتقادی ساکنان بر معماری و بهویژه سازماندهی فضاهای خانههای سنتی ایران در اصفهان عصر صفوی و دوره پس از آن شکل گرفته است.

پرسش این است که چه تفاوتهایی در سازماندهی و تزئینات خانههای بازرگانان مسلمان و ارمنی اصفهان در دوران حاکمیت سبک صفوی بوده است؟ اصول انتخابشده براساس منظر فرهنگی و اجتماعی و نیز آرای راپوپورت است که عوامل فرهنگی و اجتماعی را در شکلدهی بنا در اولویت و مهمتر از اقلیم، فنآوری و مواد ساختمانی میداند. این پژوهش با روش تاریخی – توصیفی و با هدف توسعهای و با بهره گیری از اسناد، مطالعه میدانی و مصاحبه انجام شده است و یافتهها طبق روشی کیفی و از طریق مقایسه و تفسیر تحلیل شدهاند.

نتیجه گیری پس از تقسیم یافته ها به دو دسته کلی صورت گرفت: اصول اخلاقی و اعتقادی هم چون محرمیت که چگونگی رعایت آن بسته به دین متفاوت بوده است و زمینه اقتصادی و اجتماعی که در دو دوره از حیات شهر اصفهان بررسی شد. مساعدشدن وضعیت سیاسی-اجتماعی کشور، سطح امنیت و بالا رفتن درآمدهای عمومی در این دو دوره زمینه ساخت خانه هایی را فراهم آورد که وسعت و تزئینات شان در دوره های آشفته پیش از آن نظیر نداشت. خانه های مورد بررسی ارامنه مربوط به دوره اول (عصر صفویان) و خانه های مسلمانان مربوط به دوره دوم هستند که به دلیل تفاوت شرایط زمان، هر گز ازلحاظ ساخت و تزئینات، هم پایه سرای بازر گانان ارمنی نیستند.

نتایجی که بهدست آمد، بهطور کلی نشاندهنده تأثیر آشکار شرایط اجتماعی در تفاوتها بود. اما موارد فرهنگی و اعتقادی که هر بار خود را بهگونهای نشان میدهند، اثر عمیقتر و ظریفتری دارند که معمولاً در نگاه اول دیده نمیشوند. شکلگیری این الگوی ساخت براثر سالها تجربه و اصلاح براساس روش و شرایط زندگی بوده است.

**کلیدواژهها**: خانه سنتی ایرانی، اصفهان، سبک صفوی، شیوه اصفهانی، بازر گانان ارمنی

| نأثير عوامل اجتماعي و اعتقادي در سازماندهي فضايي | مانه سالک باعنوان «بررسی ت | از پایاننامه کارشناسیارشد سه | * این مقاله بر گرفته |
|--------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------|----------------------|
| ِ محمدرضا اولياء است.                            | ر مهران قرائتی و آقای دکتر | اصفهان» بەراھنمایی آقای دکتر | خانههای صفوی ا       |

\*\* کارشناس ارشد پژوهش هنر، دانشگاه جامع علمی-کاربردی، مشهد. (نویسنده مسئول) a.salek.30@gmail.com \*\*\* استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان. \*\*\*\* استادیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه یزد.

# مطالعه تطبيقى خانەھاى بازرگانان ارمنىى ومسلمان اصفهان سدەھاى يازدھم تا سىزدھم ھجىرى قمىرى (با نگاە بە عوامل اعتقادى و اجتماعى تائىرگذار)

54

# مقدمه

خانه و فضا به دفعات و از جنبههای گوناگون همچون معماری، جامعهشناسی، اقتصاد و روانشناسی مورد بررسی قرار گرفته است. اما در بسیاری مواقع جنبه مورد نظر، عمده جلوه داده شده و درنتیجه کمتر به مسکن بهعنوان پدیدهای چندساحتی توجه شده است. حال آن که مبنای شکل گیری بسیاری از فنون و هنرها از جمله معماری، اصول ریشه گرفته از طرز اندیشه و ارزشهای حاکم بر جامعه، شرایط سیاسی، اقتصادی و اجتماعی و درعین حال شرایط آقلیمی و محیطی است (نقیزاده، ۱۳۸۵: ۱۶) که در خانه آموس راپوپورت<sup>۱</sup> (۱۳۸۸)، بر این عقیده است که اجتماع و فرهنگ در تعیین شکل بنا و بهویژه خانه اولویت خاصی دارد. براین اساس، خانههای سنتی ایران نیز برآیند تمامی عوامل گفتهشده هستند.

در دوران صفویه و اوایل قاجار خانههایی ساخته شد که چه از منظر معمارانه و چه فرهنگی، قابل توجهاند و طبیعی است که بتوان اوج خانههایی را که بهشیوه معروف به صفوی یا اصفهانی ساخته شدهاند، در مرکز حکومت صفویان دید. بررسی چگونگی تأثیر گذاری شرایط اجتماعی–اعتقادی در تدوین و سازماندهی فضایی و نیز تزئینات خانههای این دوره اصفهان هدفی است که این پژوهش بهدنبال آن است.

بر اثر حوادث پس از سقوط صفویان و پیامدهای اجتماعی و اقتصادی آن و نیز با گذر زمان، بسیاری از خانههای اصفهان متروک و سپس ویران شد. در حال حاضر تنها نمونههایی از خانهها باقی هستند که صاحبان آنها از طبقه مرفه عصر خود بودهاند و بهعلت کاربرد بهترین مصالح و نیز توانایی نگهداری توسط نسلهای بعدی به زمان ما رسیدهاند. از آنجایی که خانههای بازرگانان آن دوران از نمونههای شاخص باقیمانده هستند که آسیب کمتری نیز دیدهاند، برگزیدن آنها امکان مطالعه دقیقتری را میدهد که در این تحقیق به هفت نمونه از این خانهها پرداخته شده است.

پرسش این است که چه تفاوتهایی در سازماندهی و تزئینات خانههای بازرگانان مسلمان و ارمنی اصفهان در دوران حاکمیت سبک صفوی یا دوره اول شیوه اصفهانی بوده است؟

تاکنون هرگاه سخن از خانههای سنتی رفته، به ساختار کلی آنها و درنهایت تمایزاتشان در دورههای مختلف پرداخته شده است؛ اما مقایسه خانههای یک دوره مشخص تاریخی با یکدیگر و عوامل این تفاوت کمتر مورد پژوهش بوده است. به ویژه این که در هنگام مقایسه خانههای مربوط به کیشهای

گوناگون تأکید بیشتر بر نقش عامل فرهنگی بوده و معمولاً در خلال آن به عامل اجتماعی اشاره شده است.

این پژوهش براین اساس و به قصد یافتن نکاتی مبنی بر تفاوتهایی که گویای موقعیت اجتماعی و اعتقادی صاحبان خانههای مربوط به قشر بازرگان ارمنی و مسلمان اصفهان هستند، صورت گرفته است. خانههایی که هم چون دیگر خانههای سنتی ایرانی، نمود بستر فرهنگی خویش هستند و روشن کننده شرایط اجتماعی و تاریخی آن دوران.

# پیشینه تحقیق

مرتبط ترین منبع در این زمینه مقالهای است از معماریان، هاشمی طغرالجردی و کمالی پور (۱۳۸۹). این کار با فرضیه شکل گیری الگوی خانه زرتشتیان و یهودیان براساس رسوم دینی آنها و بدون توجه به دورهبندی صورت گرفته است. اما پژوهش حاضر درپی ارائه الگو نیست و تفاوت و مقایسه را در جزئیات پی می گیرد. علاوه بر آن متفاوت بودن قلمرو مکانی، درنظر گرفتن اقشار اجتماعی و محدودشدن نمونهها به یک دوره و شیوه معماری از دیگر تفاوتهای کار است. مقاله دیگری نیز از معماریان (۲۰۰۳)، موجود است که در آن خانههای مسلمانان و زرتشتیان یز دبررسی شده و در کنار عوامل فرهنگی، دینی و نیز اقلیمی، عوامل اجتماعی هم درنظر گرفته شده است. همچنین قاسمی سیچانی (۱۳۸۷)، در رساله خود که مربوط به گونهشناسی خانههای اصفهان در دوره قاجار است، به نقش فرهنگ اشاره کرده است. مقالهای از قاسمی سیچانی و معماریان (۱۳۸۹) نیز موجود است که هدف اصلی آن طبقهبندی خانههای ساختهشده در محدوده زمانی و مکانی این تحقیق است اما در کنار آن به برخی تفاوتهای فرهنگی میان خانههای کلیمیان و ارامنه در مقایسه با مسلمانان نیز اشاره شده است. آیوازیان (۱۳۷۸) هم مقالهای دارد که در آن چند خانه مسلماننشین و ارمنی نشین اصفهان با یکدیگر مقایسه شدهاند و درنهایت نتیجه گرفتهشده که به جز چگونگی بهرهبرداری از آب و تزئینات هیچ تفاوت دیگری در میان نیست. نویسنده نحوه ورود به خانه، حیاط و اتاق ها و میزان درون گرایی را از تشابهات دانسته است. در صورتی که در مقاله پیش رو تفاوتهایی ظریف در تمامی اینها یافت شد. درطی تحقیقات به موارد بسیار دیگری برخورد شد که در آنها به خانه ایرانی یا خانه های اصفهان پرداختهاند اما نه برای مقایسه میان نمونههایی از آن با یکدیگر و با هدف توجه به تفاوتهای طبقاتی و دینیای که ساکنان با یکدیگر داشتهاند.

# روش تحقيق

روش این پژوهش تاریخی- توصیفی است و با هدف توسعهای و بهره گیری از اسناد، مطالعه میدانی و مصاحبه انجام شده و درنهایت تحلیل آن برطبق روشی کیفی و ازطریق مقایسه و تفسير بوده است. بهمنظور پیبردن به تغييرات سياسي و اجتماعی دوره منتهی به ظهور صفویان تا پس از سقوط آنان و نیز کوچدادن ارامنه به اصفهان و دلایل آن و موقعیت اجتماعی آنها از مطالعه کتاب، مقاله، پایان نامه بهره برده شد. سفرنامه های دوران صفوی و قاجار بخش مهمی از منابع بودند. پس از آن بهمنظور شناخت مفاهیم، مطالعه روی خانه سنتی ایرانی صورت گرفت. مصاحبه با اساتید، بهویژه بهمنظور شناخت نمونهها، و نیز فردی آگاه از میان ارامنه و نیز بهره از اسناد تصویری و مدارک میراث فرهنگی بخش دیگری از روند جمع آوری اطلاعات بود. اما دیگر ابزار گرد آوری دادهها، مطالعه میدانی شامل بازدید از خانههای بر گزیده شده، بوده است. پس از پایان بازدیدها، براساس تمامی مطالعات انجامشده و پس از مقایسه و تحلیل، تطبیق و نتیجه گیری صورت گرفت.

# تأثير فرهنگ و اجتماع بر شكلدهي خانه

پیش از تلاش برای شناخت و درک عمیق خانههای متعلق به یک فرهنگ باید مفاهیم جاری در زمان ساخت آنها را فهمید زیرا هماره روش زندگیای که بر این اساس شکل می گرفت، کار معمار را پی ریخته است. اجتماع و شرایط آن نیز همواره عامل تأثیر گذاری بر شکل دهی خانه بردهاند. تمامی اینها در کنار شرایط اقلیمی و بلکه فراتر از آن قرار داشتند. محققی اجتماعی چون راپوپورت، به دور نتیجه نیروهای طبیعی یا هر عامل واحد دیگر نمی باشد بلکه حاصل مجموعهای از عوامل اجتماعی – فرهنگی است؛ در عین حال که شکل آن با شرایط اقلیمی، شیوههای معماری، او دو نیرو را مؤثر میداند: نیروهای اجتماعی و فرهنگی به عنوان نیروهای تعیین کننده و اصلی و دیگر عوامل بهعنوان نیروهای متغیر تأثیر گذار (راپوپورت، ۱۳۸۸: ۸۳).

بر این اساس، فضا و تناسبات فضایی خانههای ایرانی نیز متناسب با بستر فرهنگی که دربرگیرنده اندیشهها، آداب و رسوم، سنتهای زندگی و ارزشهای زیستی است و نیز شرایط اجتماعی، سازماندهی شده است. موارد درنظر گرفتهشده شامل اعتقادات مذهبی و دیگر گرایشهای ارزشی نظیر حفظ حریم، پاکیزگی، میهماننوازی، صرفهجویی و پرهیز

از بیهودگی بوده است تا عوامل اجتماعی مانند امنیت و منزلت اقتصادی- اجتماعی ساکنان (سیفیان و محمودی، ۱۳۸۶: ۳–۱۴؛ پیرنیا، ۱۳۵۳: ۲۵–۳۱؛ معماریان، ۱۳۸۹: ۸؛ پیرنیا، ۱۳۸۷: ۲۸؛ فاضلی، ۱۳۸۵: ۵).

نخست به برخی از مهمترین مفاهیم و عوامل مؤثر بر شکلدهی خانههای ناحیه مرکزی ایران و بهطور مشخص، خانههای اصفهان، یعنی مذهب، آیین و باورها شامل محرمیت، درون گرایی و انس با طبیعت پرداخته می شود.

# مذهب، آیین و باورها

مذهب بر شکل، پلان، سازمان فضایی و جهت خانه اثر می گذارد (راپوپورت، ۱۳۸۸: ۱۷۰). در بسیاری از تمدنها رعایت جهتی کیهانی برای ساخت خانه ضروری بوده است. محل قرارگیری افراد یا شیوه توزیع فضا براساس رسوم یا آئین در ایران نیز وجود داشته و دارد. گاه ورودی خانه را از برابر ستارهای سعد باز می کردند تا هنگامی که مرد خانه بهقصد ادای نماز صبح بیرون می آید، روز را به میمنت آن ستاره آغاز کند (لباف خانیکی، ۱۳۷۴: ۲۷۵). درمواردی که بافت شهر هم جهت با قبله شکل گرفته بود، خانهها را تقریباً رو به آن بنا می کردند تا علاوه بر بهره از نور خورشید، جهتی را رو به قبله نمی ساختند و نیز تا گذشته نه چندان دور در مشهد جهت رو به حرم در ساخت بیشتر خانهها رعایت می شد که به چنین خانههایی «رو به حضرت» می گفتند.

- جدایی فضای اندرونی و بیرونی و تشدید درون گرایی
   (پیرنیا، ۱۳۸۱: ۱۱۳؛ سلطانزاده، ۱۳۷۴: ۲۳).
- پرهیز از بهرهبردن از نقوش انسانی برای تزئین، بهعلت کراهت دینی بهویژه تا اوایل دوره قاجار<sup>۲</sup> (سلطانزاده، ۱۳۷۴: ۲۴).
- نزدیکی با طبیعت و انس با آن به عنوان یکی از ویژگیهای مردمانی که در جوامع سنتی میزیستند (راپوپورت، ۱۳۸۸: ۱۲۱ و ۱۲۲) و امری که جزئی از روحیه و باورهای ایرانیان نیز بوده است. این موارد نشان از این امر دارند:
- احترام به درخت و باغسازی که تا سدهها خاص این سرزمین بوده است (پیرنیا، ۱۳۷۲: ۲۸۵ و ۲۸۶). - ساخت حوض در حیاط خانهها. این یادکردها در تمامی خانههای ایران مرکزی، ازجمله

اصفهان دیده می شد. در بی آبی و گرمای شدید، آب و گیاه مملو از مفاهیم نمادین، بسیار ارزشمند و زندگی بخش به محیط بی روحاند. از حداقل دوران قاجاریه به بعد عناصری مانند مهتابی و بهار خواب هم وارد خانه شدند که جایگاهی بودند برای شبهای بهار و تابستان و نظاره آسمان. این شیوه ارتباط با بهار و مهتاب و این گونه نام گذاری فضاها در معماری ایران نشان دهنده احترام و ارتباط خاص ایرانیان با پیرامون و طبیعت بوده است (حائری، ۱۳۸۸: ۱۲۵).

حال، با توجه به جامعه آماری این تحقیق که برخی از خانه های تاجرانی از دو کیش متفاوت در اصفهان را دربرمی گیرد، شرایط اجتماعی این شهر و بازرگانان آن نیز در سدههای یازدهم تا اواخر سیزدهم ه.ق. (۱۷ تا ۱۹م) مورد بررسی قرار می گیرند.

# شرایط اجتماعی و اقتصادی بازرگانان اصفهان در سدههای یازدهم تا سیزدهم هجری قمری

با ظهور دولت صفوی و بهویژه در زمان شاهعباس اول تحولات عظیم اقتصادی در تمام کشور بهویژه در اصفهان که در یازدهمین سال سلطنت وی (۲۰۰۴ ه.ق./ ۱۵۹۷ م.) رسماً به پایتختی بر گزیده شد، بهوقوع پیوست. با گسترش سریع پایتخت در عصر شاهعباس، این شهر به یک مرکز مهم اقتصادی – سیاسی حتی در سطح جهان و یکی از ثروتمندترین شهرهای دنیا تبدیل شد (شفقی، ۱۳۷۹: ۲۶). به گفته سیاح فرانسوی، مادام دیولافوا<sup>7</sup>: «طولی نکشید که این شهر... در طول مدت کمی از حیث تجمل و شکوه و ثروتمندی و ابنیه و قصور عالی بر تمام شهرهای بزرگ آسیا و اروپا برتری پیدا کرد» (دیولافوا، ۱۳۷۱: ۲۵۵).

دراثر اقدامات شدید شاهعباس در حفظ امنیت راهها پس از سدهها ناامنی، بازرگانی ایران چنان روبهرونق نهاد که نظیرش در هیچ عهدی دیده نشده بود (طاهری، ۱۳۸۰: ۲۱۱). شاهعباس اول تسهیلات فراوانی برای تاجران داخلی و خارجی قایل شد. تجارت خارجی در دست ارمنیان بود و تجارت داخلی در دست تجار ایرانی. در این عصر اعتلای اقتصادی که ایران یکی از ثروتمندترین کشورهای جهان بود، بازرگانان متمول ترین مردم زمان خود بودند (نوری ۱۳۸۵، ۱۳۲۴) امانیان، ۱۳۸۱: ۲۲۱). این شرایط، زمینه ساخت خانههایی شد که نظیرشان پیش از آن ساخته نشده بود.

از شواهد<sup>۴</sup> چنین برمی آید که زیباترین و بزرگترین خانهها از آن بازرگانان ارمنی بوده است. شاهعباس اول در حدود ۱۰۱۲ ه.ق. ۱۶۰۳ م. نظر به ملاحظات سیاسی و اقتصادی چندین هزار خانواده مسیحی را که در جلفای واقع در کناره رود

ارس ساکن بودند، به اصفهان کوچانید و در جلفای جدیدی که در حوالی پایتخت برای آنان ساخته بود، مسکن داد (جکسن، ۱۳۶۹: ۳۱۶). بازرگانان جلفا دستاندرکار تجارت میان ایران، آسیای میانه و هند از یکسو و منطقه دریای مدیترانه و اروپا از سوی دیگر بودند (گریگوریان، ۱۳۸۶: ۳۸۳). ازاینرو، شاه عباس پس از کوچدادن ارامنه، برای رونق بخشیدن دوباره به کارشان در زمینههای گوناگون به ایشان مساعدت بسیار کرد. از جمله به استاد بنّاها و مهندسان ایرانی دستور داد که همتاهای ارمنی خود را در ساخت شهرک جدید یاری کنند (فلسفی، ۱۳۵۳: ۲۰۵). در سایه توجهات و پشتیبانی ویژه شاهعباس نهتنها جلفا بهصورت شهر کی با ساختمان های مجلل، باغهای زیبا و کلیساهای باشکوه درآمد بلکه اصفهان نیز مرکز اصلی دادوستد میان هندوستان از یکسو و امپراتوری عثمانی، روسیه و اروپا از دیگر سوی بدل شد (کاراپتیان، ۱۳۸۵: ۳۴). شاردن<sup>۵</sup>، خانههای آنان را از نظر زیبایی و شکوه در ردیف کاخها بهشمار آورده است (شاردن، ۱۳۷۴: ۱۵۶۹)؛ بهویژه خانههای آن بخشي که مربوط به ارامنه ثروتمندي بود که در زمان شاه عباس اول به اصفهان کوچانده شده و تحت حمایت وی قرار گرفته بودند (همان: ۱۵۶۷)؛ بازرگانان بزرگی که دارای کشتیهای تجاری بودند و از هزینه کردن برای آراستن خانههای مجلل خود که گاه در آن میزبان درباریان و شخص پادشاه بودند ابایی نداشتند (نرسیسیانس، ۱۳۹۰). با بهپایان سیدن حمایتها و درعوض شدتیافتن فشارها ازجانب حكومت، بهويژه در دوره فرمان روايي شاهسلطان حسين، ارامنه به آهستگی کوچ به جاهای دیگر را آغاز کردند. پس از حمله افغانها و بهویژه درنتیجه مالیاتهای کمرشکن دوره نادرشاه بازرگانان ارمنی هم چون بسیاری دیگر ایران را ترک گفتند (کاراپتیان، ۱۳۸۵: ۴۴). تاجایی که در دوران قاجار حتی یک بازرگان ثروتمند در میان آنان که باقی مانده بودند، دیده نمی شد (ملکم، ۱۳۸۰: ۷۹۷).

در آغاز سلطنت قاجاریه با منصوب شدن حاج محمد حسین خان صدر اصفهانی به سمت حاکم و بیگلربیگی اصفهان، این شهر که پس از حمله افغان ها در دوران افشاریه و حکومت کریم خان زند رونقی نسبی یافته بود، بار دیگر برای مدتی کوتاه رو به آبادانی رفت (صدر هاشمی، ۱۳۲۵: ۵۷). براثر پیامدهای سقوط دولت صفوی در سال ۱۳۳۵ ه.ق./ ۲۷۲۲ م. و هرجومرجهای پس از آن در تمامی ارکان کشور، تجارت ایران نیز هرگز نتوانست به دوران شکوفایی خود در عصر صفویه بازگردد (نوری، ۱۳۸۵: ۱۳۳). در دوره کریم خان زند و جانشیناش، بازرگانی ایران تاحدی احیا و امنیت راهها برقرار شد (همان: ۱۴۷). در دوران قاجاریه

نیز براثر افزایش روابط و تجارت خارجی، طبقه ثروتمندی از بازرگانان ایرانی بهوجود آمد؛ اما شرایط درنهایت ایران را عرصه فروش اجناس اروپایی و آنان را تنها واسطه فروش کالاهای غیر ایرانی کرد (والینژاد ۱۳۸۱: ۹ و ۱۰). در حالی که گسترش رابطه بازر گانی ایران با کشورهای اروپایی در سدههای یازدهم و دوازدهم هجری قمری که زمانه صفویان بود، در ازاء کسب منافع سیاسی و اقتصادی از آنان بود (نوری، ۱۳۸۵: ۱۳۲). طبقه بازرگان ایران و پیرو آنان اصفهان بسیار تحت تأثیر این تحولات قرار داشتند. این فرازوفرودهای اجتماعی و اقتصادی موجب ایجاد وضعیت متفاوت در پیشه و درنتیجه زندگانی و خانههای این قشر میشد. به منظور فهم میزان تأثیرپذیری از این شرایط و نیز شرایط اعتقادی هفت نمونه از خانه های بازر گانان مسلمان و ارمنی که در بازه زمانی سده دهم تا اواخر سیزدهم ه.ق. (دوره شكوفايي شيوه اصفهاني و دوران حكومت شاهعباساول تا اوایل سلطنت ناصرالدین شاه قاجار) ساخته شدهاند، انتخاب شده است. سه خانه حقیقی، مشکی و مجلسی (مدنی) مسلماننشین و چهار خانه مارتاپیترز، داوید، سوکیاس و سیمون، ارمنی نشین بوده اند. متناسب با رویکرد مورد نظر، دو دسته از عوامل در این نمونهها مورد مطالعه قرار گرفتهاند: ۱. اصول اخلاقی و اعتقادی؛ ۲. زمینه اجتماعی و اقتصادی.

# ۱- بررسی اصول اخلاقی و اعتقادی

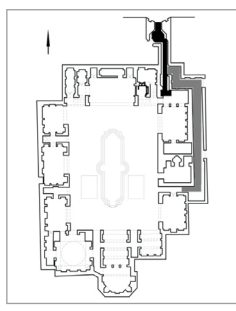
عوامل فرهنگی نقشی بسیار مهم در شکلدهی خانههای سنتی ایران و اصفهان داشتهاند؛ که از این میان برخی از تفاوتهای برخاسته از باورها و اعتقاد مسلمانان و ارمنیان در خانهها مورد بررسی قرار گرفته است:

# 1-1- نبود نگاه یکسان به مفهوم محرمیت

در خانههای مسلمانان ارتباطات فضایی میان اندرونی و بیرونی بهدقت و طبق اصول اخلاقی و اجتماعی ایران سنتی شکل می گرفت که از این میان، محرمیت مهمترین اصل بود. اصل محرمیت درنزد ارامنه هم بهنوعی دیده می شده است. بهعنوان مثال، زنان ارمنی پوششی روی دهان داشتند که آن را حتی در خانه و در حضور همسر خود نیز برنمی داشتند<sup>۷</sup> (آیوازیان، ۱۳۷۸: ۲۸۲) و نیز یک زن ارمنی پس از ازدواج تا مدتها نمی بایست با کسی حرف می د (شیل، ۱۳۶۲: ۲۰۱). این نشان دهنده حاکم بودن نوعی محرمیت گفتاری و شنیداری درمیان آنان است نه دیداری؛ آن گونه که برای مسلمانان درمیان آنان است نه دیداری؛ آن گونه که برای مسلمانان از اعتقاد به این مفهوم است، در دو نوع خانه یک حیاطه و دو حیاطه بررسی شده است:

#### ۱–۱–۱– خانههایی با یک حیاط

درمورد مسلمانان اگر طبق آنچه درمورد عموم مردم صدق می کرد خانه تنها یک میان سرا داشت نیز ضوابط لازم رعایت می شد. درصورتی که چنین خانه ای بزرگ بود، جبهه های از آن با راهی مجزا به بیرونی اختصاص مییافت و جبهه های دیگر بنا به اندرونی؛ به مانند آنچه در خانه مجلسی شاهد هستیم (نقشه ۱). شایان ذکر است که بیشتر خانه های جلفا دارای یک حیاطاند که این به دلیل مفهوم نداشتن جداسازی کامل اندرونی درنزد آنان است. البته در برخی از این خانه ها حیاط خلوتی نیز وجود دارد که در ادامه به آن پرداخته می شود.



نقشه۱. ورودیهای جداگانه اندرونی و بیرونی خانه مجلسی. (شرکت عمران و مسکنسازان، ۱۳۸۸)

# ۱-۱-۲- خانههایی با دو حیاط

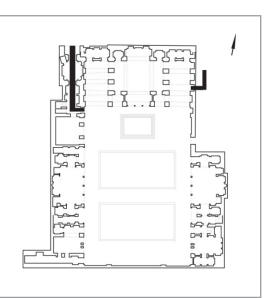
اگر تمکن مالی یا گستردگی زمین امکان ایجاد منازل دوحیاطه را میداد، مانند خانه مشکی، معمولاً دالانی سراسر یک ضلع ساختمان را طی میکرد که در آغاز یا میانه به بیرونی و درانتها به اندرونی میرسید. گاه نیز ورودی حیاط اندرونی و بیرونی در دو سوی مختلف بودند همچون خانه حقیقی. این گونه به خوبی مسئله جدایی زنان خانه از مردان بیگانه رعایت میشد؛ اهل حرم با دیگران روبرو نمی شدند و خلوت خانه هر گز با حضور دیگری برهم زده نمی شد. آن هم در خانه هایی که به اقتضای پیشه و موقعیت صاحب خانه که معمولاً بازرگان یا روحانی بزرگی بود، دیگران به آن رفت وآمد بسیار داشتند. در هیچیک از نمونه های مربوط به

مطالعه تطبیقی خاندهای بازرگانان ارمنی و مسلمان اصفهان سددهای یازدهم تا سیزدهم هجری قصری (با نگاه به عوامل اعتقادی و اجتماعی تأثیر گذار)

مسلمانان برای رسیدن به بیرونی از کنار در بسته اندرونی نیز گذر نمی شود. در تمامی آنها یا درهای دو بخش در دو سوی مختلفاند (نقشه۲) یا درامتداد یک دالان و با فاصله (نقشه۱). حتی در این حالت نیز اول حیاط بیرونی و در آن قرار دارد. اندرونی خانه مشکی درانتهای دالانی چهل متری و جایی دور از دسترس ساخته شده است. این نوع ساخت هم ازلحاظ دیداری و رعایت محرمیت و هم ازلحاظ امنیتی کاملاً پاسخ گو است.

ورودیهای حیاط جنوبی یا همان اندرونی از دو سوی جنوب شرقی و جنوب غربی است. راه جنوب غربی دالانی از حیاط بیرونی است که به جبهه غربی حیاط اندرونی وارد میشود و راه جنوب شرقی درادامه دالان اصلی خانه بوده است که به جبهه شرقی حیاط اندرونی وارد میشود. طبق گفته های خانم مشکی که آخرین ساکن و وارث غربی محرم بودند، از ورودی غربی و محارم ساکنان جبهه شرقی از دالان شرقی وارد میشدند تا کمترین مزاحمت و مواجهه با دیگران را داشته باشند (قاسمی سیچانی، و مواجهه با دیگران را داشته باشند (قاسمی سیچانی،

از این سخنان که از روابط پیچیده محرمیت که در این خانه رعایت می شد حکایت می کند، چنین برمی آید که جای گیری هر دَر، هر دالان و جایی که از آن آغاز می شود و به پایان می رسد، به منظور رعایت و نیز الزام به رعایت اصولی بوده که در فرهنگ ساکنان مطرح بوده است.

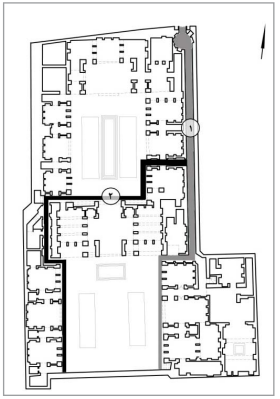


نقشه۲. ورودیهای جداگانه اندرونی و بیرونی خانه حقیقی. (سازمان میراث فرهنگی و گردشگری، ۱۳۵۳)

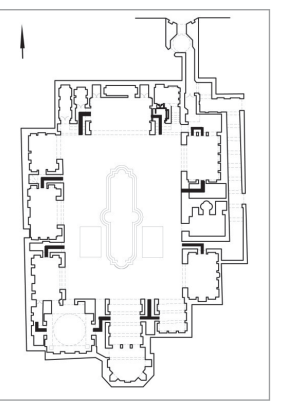
اما درمورد ارامنه باید به داستانی که میناسیان درباره ماركار باقوس لغوريان (مالك خانه داويد) نقل ميكند، اشاره کرد: داستانی درباره حضور شاهسلطان حسین صفوی در تالار اصلي خانه داويد و ديدن روي عروس خواجه ماركار از غلام گرد در حوضچه آب میان تالار (میناسیان، ۱۳۸۷: ۹۶). این می تواند دلیلی بر این باشد که زنان پروای زیادی از دیدهشدن نداشتند و نیز جایگاه جداگانه درهنگام حضور میهمان در خانه. در خانههای ارامنه ممکن است حیاط دیگری ديده شود كه بهمفهوم اندروني نيست. ساخت دو حياط، صرفا بهمنظور جداسازی خانواده، تنها در نمونهخانههای مسلمانان دیده شد. در خانههای مربوط به بازرگانان ثروتمند جلفا هرچند گاه بیش از یک حیاط ساخته شده اما اینها یا مانند آنچه در جنوب غربی خانه داوید است، حیاط خلوت بوده (نقشه۴) یا همچون حیاط جنوبی خانه داوید و احتمالاً سوكياس، باغ خانه و گاه نيز فضايي خدماتي (منتظر، ۱۳۸۹). نکته جالب نظر و نشان دهنده تأثیر اعتقاد بر شکل گیری حیاط دوم بهمفهوم اندرونی را می توان در خانه داوید دید. در دورهای که مالک به دین اسلام می گرود (همان)، باغ جنوبی به بخش اندرونی تبدیل می شود و بعدها با بازگشت وی به دین گذشته یا افتادن دوباره این خانه به دست شخصی ارمنی این حیاط تفکیک می شود (ولی پور، ۱۳۸۶)، (نقشه۴).

# ۲-۱- چگونگی ورود به فضاها و حریمها

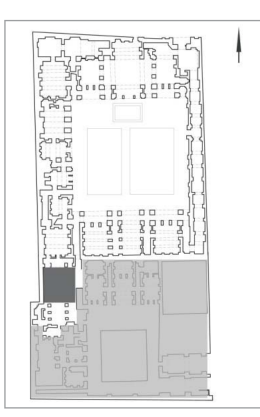
اصل عدم ورود مستقیم از فضای باز به فضای بسته در خانههای ارمنی معمولاً رعایت نشده است. به این معنی که در خانههای مسلمانان ایران تا پیش از تأثیر معماری غرب بر آن، همواره تنها از کنارهها و با دالانهایی جانبی می توان وارد هر فضایی مانند اتاقهای سه دری یا تالار شد نه از میان (نقشه ۵، ۶، ۲). اما در خانهای مانند خانه سیمون، تمامی اتاقها در هردو بخش صفوی و پس از آن، مستقیماً به حیاط و نیز به هم راه دارند (تصویر ۱ و ۲). همچنین اتاقهای ضلع شمالی خانه داوید، مارتا پیترز و سوکیاس فرورت فیزیکی است که وجود ارسی ورود از دو طرف را مکان پذیر می سازد. دست کم دو دلیل فرهنگی این امر، جلوگیری از شکسته شدن ناگهانی حریم اتاق با ورود از میانه و نیز دیدنداشتن به آن از حیاط با گشوده شدن در است.



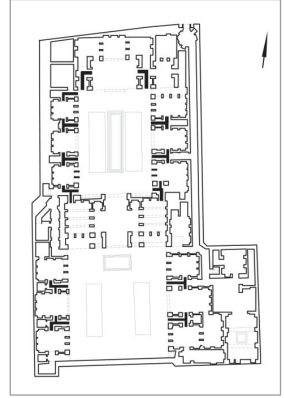
نقشه۳.راههایورودی شرقی(۱)وغربی(۲)به حیاط اندرونی خانهمشکی. (صفر پور،۱۳۸۷)



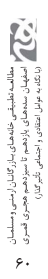
نقشه۵. ورود غیرمستقیم به اتاقها در خانه مجلسی. (شرکت عمران و مسکن سازان، ۱۳۸۸)

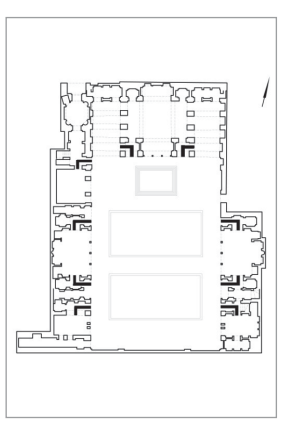


نقشه۴. حیاط خلوت کوچک؛ و بخش جنوبی و جداشده از خانه داوید. (سازمان میراث فرهنگی و گردشگری، ۱۳۸۰)

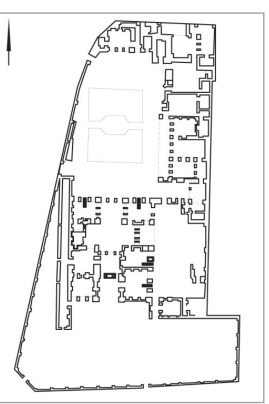


نقشه ۶ ورود غیرمستقیم به اتاق ها در خانه مشکی. (صفر پور، ۱۳۸۷ )

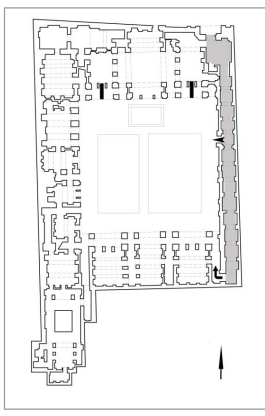




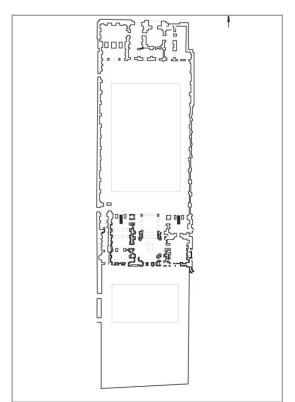
نقشه۷. ورود غیرمستقیم به اتاقها در خانه حقیقی. (سازمان میراث فرهنگی و گردشگری، ۱۳۵۳)



نقشه۹. ورود مستقیم به اتاقها در خانه مارتاپیترز. (سازمان میراث فرهنگی و گردشگری، ۱۳۵۳)



نقشه۸ ورود مستقیم به اتاق های ضلع شمالی در خانه داوید؛ و ورودی های دالان به حیاط. (سازمان میراث فرهنگی و گردشگری، ۱۳۸۰)



نقشه۱۰. ورود مستقیم به اتاقها در خانه سوکیاس. (سازمان میراث فرهنگی و گردشگری، ۱۳۵۳)



(نگارندگان)

تصوير ١. ارتباط بى واسطه اتاق ها در خانه سيمون. تصوير ٢. ورود مستقيم به اتاق ها در خانه سيمون. (نگارندگان)

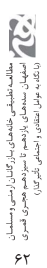
حفظ حریم، اصلی بسیار مهم در فرهنگهای سنتی منطقه خاورمیانه است که در گذشته علاوه بر پررنگ تر بودن، کاملا در خانهها بهویژه در میان مسلمانان رعایت می شده است. درهای ورودی خانهها برای حفظ این مفهوم روبه هم ساخته نمی شدند. حتی درون اندرونی نیز حریم وجود داشته است. اتاق عروس که اتاقی خصوصی است، عموماً در بالاخانه، مجزا، کوچک و زینتیافته بود و بجز آن که در اوایل ازدواج پسر خانواده محل زندگی وی و عروسش بوده، در زمانهای دیگر نیز فضای خلوتی برای مرد خانه بهشمار میرفته است. این را می توان نشان از حرمتی دانست که پدر در خانواده ایرانی داشته است. نمونههایی شاخص از چنین فضاهایی در خانههای حقیقی و مشکی دیده می شود. علاوه بر دلیل اقلیمی، یکی از منظورهای اصلی شیوه ساخت درون گرا که نبود روزن برای دید از بیرون به درون از مهم ترین مصادیق آن است، همین حفظ حریم است. اما در خانههای جلفای دوره صفوی گاه نوعی برون گرایی را در ساخت درون گرا می بینیم؛ مانند ساخت کوشکمانند خانه مارتاپیترز یا ایوانچههایی که در جلوی اتاقهای طبقات اول و دوم و رو به حیاط ساخته می شد؛ مانند خانه داوید (تصویر ۳).

دالان نیز که نقش مهمی در چگونگی ورود از فضای بیرون به درون ایفا می کند، در نمونههایی از خانههای ارامنه دیده نمی شود؛ مانند خانه سیمون که فاقد دالان است و حیاط از درون هشتی دیده می شود. خانه سو کیاس هم دالانی کوتاه دارد. ۲ با توجه به تفاوت باور به محرمیت در میان مسلمانان و

ارامنه می توان گفت که کار کرد اصلی دالان بلند خانه داوید، برخلاف خانه مشکی، چیزی بجز حفظ حریم خانواده از دید دیگران است. پیچش و درازای دالانها علاوه بر عواملی چون میزان اهمیت حفظ محرمیت به شرایط امنیتی زمان و هدف معمار و صاحبخانه برای هدایت افراد به منظور ورود از نقطهای خاص به خانه بستگی داشته است. بههمین دلیل این دالان طولانی از زاویه امنیت و انتخاب نقطه دید مناسب برای تازهواردان قابل بررسی است. بجز دری که در اوایل دالان به حیاط راه دارد، درانتها در دیگری است که هنگامی که فرد تمام ضلع شرقی حیاط را می پیماید و از آن نقطه وارد می شود، جبهه شمالی و اصلی خانه را پیش چشم دارد (نقشه۸). پس یکی از اهداف معمار را میتوان ایجاد این زاویه دید دانست.

# ۱-۳- تفاوت در تزئینات

دین و اعتقادات مذهبی ساکنان در تزئینات خانههای تاریخی هم نمود یافتهاند. گاه ظهور برخی عناصر که در دین دیگر منع شدهاند، ما را به اعتقاد سازنده و دارنده خانه رهنمون می شود. نمونه این امر نقاشی هایی است که بخش عمدهای از تزئینات خانههای ارامنه جلفا را تشکیل میداد. آنان با مناسباتی که با اروپا داشتند زودتر از دیگر بخشهای جامعه از مینیاتورهای ایرانی فاصله گرفته و خانههای خود را با تصاویری به سبک اروپایی زینت دادند (قازاریان، ۱۳۶۳: ۲۱). بهعنوان مثال، ایوان جبهه جنوبی خانه سوکیاس پوشیده از





تصویر ۳. ایوانچههای روبه حیاط در خانه داوید. (نگارندگان)

۲۰ پرده نقاشی است که تأثیر هنر اروپایی در آنها بهوضوح ديده مي شود (تصوير ۴). اين ها كار نقاشان ارمني و نيز اروپايياني بوده است که در عصر صفوی به اصفهان میآمدند و از ثروتمندان ارمنی سفارش کار می گرفتند. سفارش نقاشی در ایتالیا و تکمیل آن در محل نیز مرسوم بود (همان: ۴۱ و ۴۷). درحالی که درنزد مسلمانان وجود چنین نقوش واضحی از انسان در خانه ناپسند شمرده می شد (سلطانزاده، ۱۳۷۴: ۲۴). نمونه رعایت این اعتقاد خانه حقیقی است. درست است که در میان تزئینات خانه نقوش انسانی بهچشم میخورد اما آنها تنها شامل طرحهایی سادهشده و تکرنگ هستند که بهقدری کوچک کشیده شدهاند که در نگاه اول از میان دیگر تزئینات قابل تشخیص نیستند (تصویر۵). اما در جایی دیگر از همین خانه و در اتاق عروس نقاشیهای بزرگ و واقع گرای انسانی کشیده شده است. با توجه به نهی این تصاویر در آن دوره، چنین نقوشی را در جایی به کار بردهاند که در دید دیگران نبوده است و فضای معمول و همیشگی زندگی نیز نیست.



تصویر۵. نمونهای از تصاویر انسانی در لابهلای تزئینات قطاربندی در خانه حقیقی. (نگارندگان)



تصویر۴. نقاشیهای ایوان جنوبی خانه سوکیاس. (Fotopages, 2009)

# ۱–۴– تفاوت در عناصر خانه

یکی از عناصری که تنها در خانههای ارمنیان موجود بوده، «چَرخِشت» است. بهدلیل جنبه دینیداشتن شراب درنزد مسیحیان، در آن زمان در بیشتر خانههای ارمنی فضایی برای ساخت آن وجود داشت. در ضلع شمالی خانه مارتا پیترز و جنوب خانه سوکیاس نیز این فضا دیده میشود.

در بخش زمستان نشین (شمال) خانه مار تا پیترز زیرزمینی قرار دارد که در آن فضایی بسته با مساحت حدوداً ۲ در ۳ متر ساخته شده است. در سقف آن دریچهای با دری چوبی به اتاق بالایی تعبیه شده است که کاراپتیان آن را نورگیر زیرزمین دانسته است (کاراپتیان، ۱۳۸۵: ۲۵۹)؛ درصورتی که اینها بخشهای باقیمانده چرخشت هستند که برای ساخت شراب به کار می فته و دریچه برای ریختن انگور در فضای حوض مانند درون زیرزمین است (منتظر، ۱۳۸۹)، (تصویر ۶). گویا وجود چرخشت در خانههای جلفا معمول بوده است (درهوهانیان،



تصویر ۶. دریچه چرخشت در اتاق شمالی خانه مارتا پیترز. (نگارندگان)

کوچکی بوده که از میان نمونههای بررسیشده، در خانههای ارمنینشین مارتا پیترز، سوکیاس و سیمون موجود است.

اگر بخواهیم از حضور طبیعت در خانههای اصفهان یاد کنیم، گذشته از باغ و باغچه باید از حوض نام برد که البته ساخت آن در خانههای شهرهای مرکزی ایران معمول بوده است. حضور آن علاوه بر زیبایی بخشیدن به فضا، لطافت هوا، ایجاد صدای گوشنواز با فواره و بازتاب دادن نمای اصلی و در نتیجه جلوه بخشیدن به حیاط، برای مسلمانان اهمیت در نزد ارامنه وجه طهارت بخشی آن اهمیتی ندارد. به همین خاطر است که در برخی از خانه های جلفا در اصل حوضی ساخته نشده است و اگر هست یا الحاقی است یا صرفاً برای ساخته نشده است و اگر هست یا الحاقی است یا صرفاً برای عنوان نمونه، حیاط های بزرگ خانه های سیمون و سوکیاس <sup>\*</sup> حوض ندارد.

می توان چنین جمع بندی کرد که در خانههای بازر گانان اصفهان در دوره مورد بحث که نمونهای از دیگر خانههای این شهرند، چگونگی ارتباطات فضایی خانه بسیار تحت تأثیر چگونگی اعتقادات بوده است. نبود نگاه یکسان بهمفهوم محرمیت، چگونگی ورود به فضاها و حریمها، تفاوت در تزئینات و نیز بودونبود عناصر را می توان جلوههایی از آن دانست. اما موقعیت اجتماعی ساکنان نیز تأثیر بسیاری بر خانه آنها داشته است که در این بخش به آن پرداخته می شود.

# ۲- بررسی زمینه اجتماعی و اقتصادی

در دوره صفوی ثبات سیاسی موجب رشد اقتصاد و رونق شهرنشینی شد که این امر افزایش ثروت و بالارفتن رفاه عمومی جامعه را درپی داشت. ساخت خانه بزرگ و تاحدامکان مجلل از نخستین کارهایی بود که هر شخص درصورت توان انجام میداد. در دوره صفویه خواجههای ارمنی که گفتهشده با حمایتهای شاهعباس دارای سرمایهای بیش از بازرگانان ایرانی و چندین تاجر زیردست و حتی ناوگان تجاری دریایی بوده آن دوره وصف کردهاند. اینان به چنان درجهای از اهمیت آن دوره وصف کردهاند. اینان به چنان درجهای از اهمیت شاه داشتند و حتی گهگاه پذیرای شاهان صفوی در سرای خود بودند. پس از گذشت این دوره و حوادث پیش آمده، از دوره کریمخان زند بهبعد رونق کموبیش دوباره تجارت اینبار برخی بازرگانان مسلمان را قادر به ساخت خانههایی مجلل و گسترده ساخت.

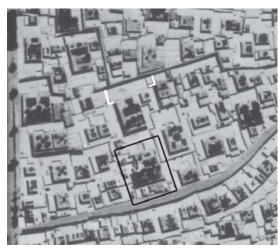
پس از مطالعه نمونههایی چند از این خانهها (مربوط به ارامنه عصر صفوی و نیز مسلمانان دوره پس از آن)، میتوان گفت که نمود موقعیت اجتماعی ساکنان در چنین مواردی آشکار است:

# ۲-۱- تأثیرگذاری درلحظه ورود

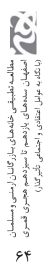
تلاش برای تأثیر گذاری بر دیگران درلحظه ورود به خانه می تواند پیرو رواج تجمل و میل به نمایش ثروت باشد. در بیش از هفتاد درصد نمونهها<sup>۱۰</sup>، دالان در جایی به پایان می رسد که فرد به محض ورود به حیاط نمای اصلی و باشکوه خانه را در پیش چشم داشته باشد.

نمونه دیگر از تلاش برای این تأثیر گذاری، اتاق شمال شرقی خانه حقیقی است. سراسر این اتاق حتی درها و بخاری آکنده از تزئینات رنگی و زراندود است. طبق عکس هوایی سال ۱۳۳۵، که میتوان در آن حیاط بیرونی خانه را دید، که اکنون موجود نیست، آن کس که غیر بود و با صاحبخانه کاری داشت از راه اصلی داخل نمی شد بلکه بدون ورود به حیاط اندرونی از در شمال شرقی به خانه می آمد و از اتاق شرقی تالار به درون آن راه می یافت (تصویر ۲).

گویااین اتاق باید مکنت صاحب خانه و شکوه خانه اش را گوشزد می کرد زیرا اتاقی که به قرینه آن در شمال غربی تالار است، تنها تزئیناتی بی رنگ و درهایی ساده دارد اما به اتاق شرقی به گونه ای پرداخته شده که از لحاظ تزئینات مشابه ارگ کریم خان شیراز است (تصویر ۸ و ۹). تشابه اتاق خانه یک بازرگان با ارگی حکومتی نشان دهنده اهمیت تأثیری است که باید درلحظه ورود بر میهمان و مراجعان یک تاجر که برای معامله به سراخانه او می آمدند، گذاشته می شد.



تصویر ۲. راههای ورودی شرقی و غربی و باغ جنوبی خانه حقیقی. (سازمان نوسازی و بهسازی اصفهان، ۱۳۹۱)





تصویر۸. تزئینات پوشش تاق اتاق شمال شرقی خانه حقیقی. (نگارندگان)

# ۲-۲- سردر خانه

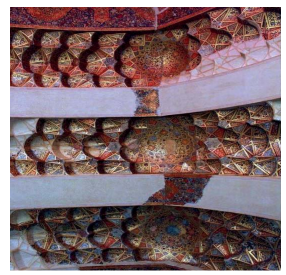
سردر، تنها قسمت خانه که میتوانست جلوه بیرونی داشته باشد، معمولاً متناسب با شأن و دارایی صاحبخانه ساخته می شد و زینت مییافت. طی بررسی بهنظر رسید که این عنصر در خانه های تاجران ارمنی باشکوهتر و تزئین یافته تر بوده است.

# ۲–۳– تالار

تالارهای پذیرایی و شاهنشین خانهها بسیار پرزینت و زیبا ساخته می شدند که با توجه به مناسبات بسیار تاجران با خریداران و تجار دیگر و لزوم عیان کردن ثروت و اعتبار خود طبیعی است. نمونه آن، تالارهای باشکوه و زرنگار دو خانه سوکیاس و مارتا پیترز است (تصویر ۱۰ و ۱۱). آیتاللهزاده شیرازی معتقد بوده است که این دو خانه الگوی کاخ هشت بهشت بودهاند (قاسمی سیچانی، ۱۳۸۹). این که خانهای الهام بخش ساخت کاخ بوده باشد، نکتهای قابل تأمل است. در تالار مرکزی نقاشی شده که نام شاه عباس اول بر آن نوشته شده است. داشتن امتیاز به تصویر کشیدن پادشاه و نگهداری آن در خانه تنها با اجازه خود شاه ممکن بود (کاراپتیان، ۱۳۸۵: ۱۲۰). پس مالک خانه از اعتبار بسیاری برخوردار بوده و احتمالاً همانند برخی از بزرگترین بازرگانان ارمنی افتخار پذیرایی از شاه عباس را در خانهاش داشته است.

# ۲-۴- گستره خانه

خانه مارتا پیترز از این نظر شایان توجه است که از معدود خانههای کوشکمانند برجامانده در اصفهان است. ساخت



تصویر۹. تزئینات پوشش تاقی از ارگ کریمخان. (پاچیان، ۱۳۹۰)

کوشکی که آن را از چهار سو باغ در میان گرفته است، نیاز به در دستداشتن زمینی گسترده دارد که تنها در توان افرادی از نوع مالک این خانه بود. در خانه حقیقی نیز بخش تابستاننشین فراتر از تنها یک جبهه و طبق شواهد موجود در محل و نیز عکس هوایی سال ۱۳۳۵، حداقل شامل یک باغ نیز بوده است (تصویر ۲).

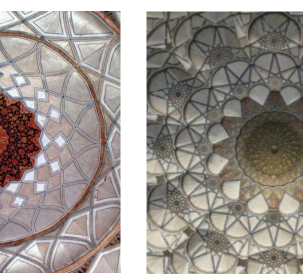
# ۲–۵– جبهه اصلی

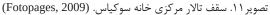
«جبهه اصلی خانههای ارامنه برخلاف خانههای مسلمانان اصفهان، معمولاً جبهه جنوبی است»<sup>۱۱</sup> (منتظر، ۱۳۸۹). نمونههای باقیمانده در جلفا از آن تاجرانی بوده که اوج کار و معاملههایشان در فصلهای گرم سال بوده است. پس بخشی که در آن میزبان دیگران بودند، در تابستاننشین قرار داشت. این را میتوان تأثیر ارتباطهای اجتماعی آنها بر تعیین جهت ساخت دانست.

# ۲-۶- عناصر تجملی

با نگاه به بادگیرهایی که در بخش صفوی خانه مجلسی دیده می شود، به نظرمی رسد که با توجه به اقلیم نسبتاً معتدل اصفهان، بیش از لزوم به این عنصر با دید تجملی نگریسته شده است.

در سراسر خانه حقیقی نیز تجمل را می توان دید. از اتاق هایی با دیوار، سقف و درهای زینتیافته و نیز ارسی های پر کار و ریزنقش گرفته تا دیوارهای مشرف به حیاط که دارای گچبری بودهاند؛ همه این ها از دارایی بسیار تاجران بزرگ در آن عهد حکایت می کند.







# نتيجهگيرى

در پس چگونگی سازمان دهی فضاها و نوع تزئینات یک خانه باید به دنبال مفاهیمی گشت که فراتر از دلایل فیزیکی به آنها شکل دادهاند. در بسیاری از موارد نه تنها اعتقادات سازندگان و ساکنان خانه در نحوه آرایش فضاها دخیل بوده است، بلکه به این شکل زمینه نیز به گونه ای فراهم می شد تا افراد در هر فضا ملزم به رعایت آداب و قواعد آن گردند؛ مانند نقش مهمی که دالان در سازمان دهی فضایی این خانه ها ایفا می کرد: با گذراندن فرد از محدوده ای تعیین شده او را به جایی که باید هدایت می کرد و تنها اجازه ورود و دیدار آن فضا را به او می داد؛ بدون تأثیر حضور وی در سر تاسر مسیر طی شده. این خود با توجه به فرهنگ و موقعیت صاحب خانه می توانست به منظور حفظ محرمیت باشد یا خلوت، امنیت و حتی تأثیر گذاری بر میهمان در لحظه ورودش به حیاط.

بجز نمودهای آشکاری هم چون ساختن یا نساختن اندرونی مجزا یا فضایی هم چون چرخشت که ویژه ارامنه است، تأثیر عوامل اعتقادی را به شکل ناپیداتری در بسیاری موارد دیگر می توان دید: از چگونگی تزئینات و ورود به خانه و نیز اتاق ها گرفته تا بودونبود عناصری مانند حوض و دالان. همان گونه که گفته شد، معماران مسلمان به خواسته شاه عباس ارامنه را در ساخت خانه یاری رساندند. گمان می رود که بعدها نیز همین گونه بوده باشد زیرا آبوهوای سرزمینی که آنان از آنجا آمده بودند و در نتیجه مصالح و روش معماران شان کاملاً متفاوت بود. پس در این صورت خواه ناخواه شیوه کار معمار مسلمانی که این بناها را می ساخته و اندیشه او در ساخت تأثیر داشته است. ضمناً اقلیم منطقه این نوع خاص از چیدمان فضایی را می طلبیده است. به همین دلیل در طراحی پلان خانه های ارامنه از پلان خانه های مسلمانان پیروی شده است. اما در این خانه های به طاهر مشابه هم می توان جزئیاتی حاکی از تفاوت فرهنگ و اعتقاد ساکنان را دید.

این طور به نظر می آید که عوامل فرهنگی و اعتقادی اثر عمیق و نیز ظریفی دارند که معمولاً به راحتی دیده نمی شوند و هربار و در شرایط گوناگون خود را به گونه ای نشان می دهند اما نقش عوامل اجتماعی در تفاوت ها آشکار تر از موارد فرهنگی است. مساعد شدن وضعیت سیاسی و اقتصادی کشور، سطح امنیت و بالارفتن در آمده ای عمومی در دو دوره از حیات شهر اصفهان زمینه ساز ساخت خانه هایی شد که وسعت و تزئینات شان در دوره های آشفته پیش از آن نظیر نداشت. یک پارچگی سیاسی با روی کار آمدن صفویان و درنتیجه شکوفایی فرهنگی، اقتصادی و اجتماعی و البته حمایت حاکمیت، بازرگانان بزرگ ارمنی را به وجود آورد که می توانستند در خانه هایی که از دید شاردن چون قصر بودند، زندگی کنند. دوران زندیه و اوایل قاجار نیز دوره ای بود که در آن، اوضاع آشفته پس از فروپاشی بنیاده ای سیاسی و اقتصادی مستحکم صفویه براثر حمله افغان ها به بود یافت. در همین برهه است که این بار با خارج شدن

99

اکثریت ارامنه بازرگان از صحنه، تاجران مسلمان ایران از توانمندترین مردمان دوران خود می شوند. آنان در خُور جایگاه خود، خانه خویش را برپا می سازند که البته هم چون شرایط زمان، هر گز از لحاظ ساخت و تزئینات هم پایه سرای بازرگانان ارمنی دوران صفوی نیست. سه خانه مسلمان نشین برر سی شده نیز مربوط به دوران پس از صفویه اند. مالکان آنها همه از بزرگان پیشه خود بودند و این خانه ها از شاخص ترین ها در نوع خود اما شکوه و عظمت خانه های ارامنه جلفا در آنها دیده نمی شود. این گویای آن است که جامعه دیگر هر گز آن استحکام سیاسی و اقتصادی دوران صفویه را نداشته و تجارت خارجی ایران نیز با تغییر شرایط و کنار رفتن ارامنه از رونق پیشین بر خور دار نبوده است. این به معنای سود کمتر تاجرانی است که تنها به واسطه فروش کالاهای اروپایی بدل شده اند و در نتیجه، تجلی آن در خانه ای که در آن زندگی می کنند، نمایان است. هرچند نباید جابه جایی پایتخت را نیز از نظر دور داشت؛ که این خود باعث رونق نیافتن چشم گیر اصفهان آسیب دیده از حمله افغان ها شد.

در هر حال، چیزی که برای هر دو دسته زمینه ساخت خانه هایی بزرگ با تزئینات و نقاشی های ممتاز و حیاط هایی گستر ده شد، شرایط مساعد اجتماعی بود. بجز بالارفتن سطح رفاه، افزایش امنیت اجازه ساخت چنین نمونه هایی را داده است. حتی در صورت توان، تا هنگامی که اطمینان از حفظ شدن و از میان نرفتن نباشد نمی توان با این علاقه، دقت و هزینه بسیار به ساخت چیزی از جمله خانه همّت گماشت. هر دو گروه ارمنی و مسلمان در زمانه ای اهمیت یافتند که در مقایسه با عصر پیش از خود دوره آرامش محسوب می شد.

آشکار است که مفاهیم و موارد تأثیر گرفته شده در این خانه ها محدود به یافته های این پژوهش نیست. می توان هربار از جنبه ای نگریست و هربار نکته های بسیار یافت. اندیشه ورای سازمان دهی و چینش و ارتباط فضاها و روال و چگونگی ورود به آنها در خانه های ایرانی مسئله ای پیچیده است؛ پیچیده تر از آن که انسان امروزی که نه مانند آنانی که در این خانه ها می زیستند زندگی و نه هم چون آنان فکر می کند، بتواند به تمامی و سعت و عمق آن پی برد. هر چند اگر بدانیم که آنها در چگونه زمانه ای، چطور و با چه اعتقاداتی می زیستند، می توانیم گوشه هایی از مفاهیم و یا باز تاب های زمان شان را در خانه های سنتی باقی مانده که ابزار شناخت بسیار مهمی در زمینه های معماری، فرهنگ، اجتماع و تاریخ اند بیاییم.

# پىنوشت

#### 1- Amos Rapoport

۲- در موارد معدودی که در فضایی از خانه از چنین تصاویری بهره برده میشد، گاه بخشی از آن را ناقص ترسیم میکردند تا صورت کاملی از مخلوق تصویر نشده باشد؛ مثلاً تنها دارای یک چشم بودند (سلطانزاده، ۱۳۷۴: ۲۴).

#### 3- Jane Dieulafoy

۴- ر.ک. به فیگوئروا. (۱۳۶۳). سفرنامه. ترجمه غلامرضا سمیعی. تهران: نشر نو. ۲۲۳ و ۲۲۵؛ و نیز تاورنیه. (۱۳۶۳). سفرنامه. ترجمه ابوتراب نوری. تهران: کتابخانه سنائی. ۴۰۰.

#### 5-Jean Chardin

۶- خانه حقیقی از آنِ بزرگ خاندان حاجرسولیهاست که از تاجران بزرگ اصفهان بودند (ولیپور، ۱۳۸۶: ۲). خانه مشکی از میرزاشفیع مشکی از تجار طراز اول آغاز عصر قاجار - بوده است. خانه مجلسی نیز به حاجمیرزاعلی ارس که در دوره محمدشاه میرزاشفیع مشکی از تجار طراز اول آغاز عصر قاجار - بوده است. خانه مجلسی نیز به حاجمیرزاعلی ارس که در دوره محمدشاه میزیست و سپس حاجمیرزاعلی گزی، از دیگر بازرگانان دوران قاجار، تعلق داشته است(سازمان میراث فرهنگی، ۱۳۵۴). مالک می زیست و سپس حاجمیرزاعلی گزی، از دیگر بازرگانان دوران قاجار، تعلق داشته است(سازمان میراث فرهنگی، ۱۳۵۴). مالک می خانه مارتا پیترز هم خواجه (بارون) پانوس کلانتر است که منعقدکننده قرارداد تجاری میان کمپانی هند شرقی و ارمنیان در سال ۹۰۹ ه.ق./ ۱۳۸۸ م. (عهد شاهسلیمان) و درنتیجه دارنده حق تجارت انحصاری سنگ عقیق برای خود و اعقابش بوده است (درهوهانیان، ۱۳۹۹: ۱۲۸۰ – ۱۳۰). خانه داوید در اصل متعلق به لغوریانها بوده که از بازرگانان بزرگ و خانوادههای اشرافی جلفا بوده ند و مالک اصلی از را مارکار باقوس لغوریان دانسته اند (میناسیان بوده که از بازرگانان بزرگ و خانوادههای اشرافی داوید در اصل متعلق به لغوریانها بوده که از بازرگانان بزرگ و خانوادههای اشرافی دامت (درهوهانیان، ۱۳۷۹: ۱۲۸۱ – ۱۳۱). خانه داوید در اصل متعلق به لغوریانها بوده که از بازرگانان بزرگ و خانواده های اشرافی داوید ست درمورف است؛ هرچند در هیچ منبع مکتوبی از آن یاد نشده است. داوید سوکیاس بهعنوان قدیمی ترین صاحب شناخته شده این خانه معروف است؛ هرچند در هیچ منبع مکتوبی از آن یاد نشده است. ماوید این را می دانیم که سوکیاسیانها یکی از بازرگانهای معروف جلفا بوده اند (درهوهانیان، ۱۳۷۹: ۱۰۱). خانه سیمون هم به به تنها این را می دانیم که سوکیاسیانها یکی از بازرگانهای معروف جلفا بوده داند (درهوهانیان، دارمان متعلق به یکی از بازرگانهای معروف جلفا بوده اند (درهوهانیان، ۱۳۷۹: ۱۰۱). خانه سیمون هم به گفته میناسیان، دراصل متعلق به یکی از بازرگانهای معروف جلفا بوده داند (درهوهانیان، دارمان). دارمان متعلق به یکی از جازرگانهای معروف جلفا بوده داند (درهوهانیان، دراصل متعلق به یکی از بازرگانهای معروف جلفا بوده اند (درهوهانیان، دارمان). دارمان میاریان دارمانیا یکی از بازرگانهای معروف جلفا بوده داند (درهوهانیان، دارمان). دارمان میانیان بر می دانه یکی د

طبق شواهدی که در کتاب تاریخ جلفا بهدستآمد، این خانه بهدست خواجه غوکاس، پسر خواجه پترس (از بزرگان جلفا در زمان شاهعباساول)، ساخته شده است (درهوهانیان، ۱۳۷۹: ۹۱ و ۴۸۱). بارون «سیمون هایراپتیان» که خانه به نام اوست، در زمان قاجاریه ضابط (جانشین حاکم) در بیش از ۳۰ روستای سلطنتی فریدن بود (همان: ۳۲۱–۳۲۹).

- ۷- باشماخ
- ۸- ورودی کنونی با دالان بلند خود از آن خانه سوکیاس ۲ است که در مجاورت خانه مورد نظر قرار دارد.
  - ۹- حوض كنونى الحاقى است.
  - ۱۰- خانه مشکی، مجلسی، مارتا پیترز، داوید و سوکیاس.
  - ۱۱- خانه داوید در میان خانههای ارمنینشین استثناء است (منتظر، ۱۳۸۹).

#### منابع و مآخذ

- آیوازیان، سیمون. (۱۳۷۸). نقش دو فرهنگ در شکل گیری منازل جلفای اصفهان. مجموعه مقالات دومین کنگره تاریخ معماری و شهرسازی ایران، ارگ بم. تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور. جلد نخست، ۴۸۴–۴۷۵.
- امانیان، حمیرا. (۱۳۸۱). **وضعیت فرهنگ و تمدن در دوره صفوی**. پایان نامه کارشناسیارشد تاریخ و تمدن ملل اسلامی، دانشگاه آزاد اسلامی (واحد مشهد).
- پاچیان. آژانس مستقل عکس خبری هنری قم و ایران. http://pachian.ir/post-24.aspx. (بازیابی شده در تاریخ ۴ مهر ۱۳۹۰).
  - پیرنیا، محمدکریم. (۱۳۵۳). ارمغان ایران به جهان معماری، پادیاب. **هنر و مردم**، (۱۲)، ۱۳۹.
- \_\_\_\_\_(۱۳۷۲). آ**شنایی با معماری اسلامی ایران «ساختمانهای درونشهری و برونشهری»**. گردآوری غلامحسین معماریان. تهران: دانشگاه علم و صنعت ایران.
- \_\_\_\_\_(۱۳۸۱). مردمواری در معماری ایران. سنت و فرهنگ «مجموعه مقالات». ترجمه فریدون بدرهای. تهران:
   وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۱۶–۱۱۲.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۸۷). سبکشناسی معماری ایرانی. گردآوری غلام حسین معماریان. تهران: سروش دانش.
- جکسن، ابراهم و ویلیلمز، و. (۱۳۶۹). سفرنامه جکسن، ایران در گذشته و حال. ترجمه منوچهر امیری و فریدون بدرهای. تهران: خوارزمی.
  - · حائری، محمدرضا. (۱۳۸۸). خانه، فرهنگ، طبیعت. تهران: مرکز مطالعاتی و تحقیقاتی شهرسازی و معماری.
- درهوهانیان، هاروتون. (۱۳۷۹). **تاریخ جلفای اصفهان**. مترجمان: لئون. گ. میناسیان و محمدعلی موسوی فریدنی. اصفهان: زندهرود.
  - ديولافوا، ژان. (۱۳۷۱). **ايران «كلده و شوش»**. تهران: دانشگاه تهران.
  - راپوپورت، آموس. (۱۳۸۸). **انسانشناسی مسکن**. ترجمه خسرو افضلیان. تهران: حرفه هنرمند.
    - سازمان میراث فرهنگی و گردشگری. (۱۳۵۳). پرونده ثبتی خانه حقیقی. اصفهان.
      - \_\_\_\_\_ (۱۳۵۳). پرونده ثبتی خانه سوکیاسیان. اصفهان.
        - \_\_\_\_\_(۱۳۵۳). پرونده ثبتی خانه مار تاپیترز. اصفهان.
        - \_\_\_\_\_(۱۳۵۴). پرونده ثبتی خانه مجلسی. اصفهان.
          - \_\_\_\_\_(۱۳۵۴). پرونده ثبتی خانه مشکی. اصفهان.
             \_\_\_\_\_(۱۳۸۰). پرونده ثبتی خانه داوید. اصفهان.
          - = \_\_\_\_\_(۲۲۸۹). پرونکه نبینی عاد داوین اصفهان.
      - \_\_\_\_\_(۱۳۸۶). پرونده ثبتی خانه سیمون. اصفهان.
      - سازمان نوسازی و بهسازی اصفهان. (۱۳۹۱). عکس هوایی سال ۱۳۳۵ اصفهان.
  - سلطانزاده، حسین. (۱۳۷۴). نایین، شهر هزارههای تاریخی. تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی.
- سیفیان، محمدکاظم و محمودی، محمدرضا. (۱۳۸۶). محرمیت در معماری سنتی ایران. **دوفصلنامه هویت شهر،** ۱، ۱۴-۱۳.
  - شاردن، ژان. (۱۳۷۴). **سفرنامه شاردن**. ترجمه اقبال يغمايي. جلد چهارم. تهران: توس.

- شرکت عمران و مسکنسازان. (۱۳۸۸). پرونده خانه مدنی (مجلسی). اصفهان.
- شفقی، سیروس. (۱۳۷۹). اصول شهرسازی اصفهان عصر صفوی. **فرهنگ اصفهان**، (۱۵)، ۵۱–۳۵.
- شیل، مری. (۱۳۶۲). خاطرات لیدی شیل، همسر وزیر مختار انگلیس در اوایل سلطنت ناصر الدین شاه. ترجمه حسین
   ابوتر ابیان. تهران: نشر نو.
- صدر هاشمی، محمد. (۱۳۲۵). احوال بزرگان: حاجی محمدحسینخان صدر اصفهانی ملقب به نظامالدوله. ماهنامه یادگار، (۱۸).
  - · صفرپور، محمدجواد. (۱۳۸۷). **طرح مرمت خانه مشکی**. طرح تحقیقاتی. دانشگاه هنر اصفهان.
    - طاهری، ابوالقاسم. (۱۳۸۰). ت**اریخ سیاسی و اجتماعی ایران**. تهران: علمی و فرهنگی.
- فاضلی، نعمتالله. (۱۳۸۵). مفهوم فرهنگ خانه در ایران. انجمن جامعه شناسی ایران./http://www.isa.org.ir/ node/1185. (بازیابی شده در تاریخ مرداد ۱۳۹۰).
  - فلسفی، نصرالله. (۱۳۵۳). **زندگانی شاهعباساول**. جلد سوم. تهران: دانشگاه تهران.
  - قازاریان، م. (۱۳۶۳). **هنر نقاشی جلفای نو**. ترجمه ا. گرمانیک. تهران: هیوکادگاریان.
- قاسمی سیچانی، مریم. (۱۳۸۷). **بازشناسی بخشی از هویت معماری ایرانی بهوسیله تحلیل گونهشناسانه خانههای** اصفهان در دوره قاجار. رساله دکتری معماری، دانشگاه آزاد اسلامی. واحد علوم و تحقیقات، دانشکده هنر و معماری. \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۹). مصاحبه. اصفهان. یژوهشکده هنرهای سنتی و اسلامی.
- \_\_\_\_\_\_ (۲۰۰۰). <del>ست عبد اعمان (</del>۲۰۰۰). پرویست میریای ستی و اسریی. قاسمی سیچانی، مریم و معماریان، غلامحسین. (۱۳۸۹). گونهشناسی خانه دوره قاجار در اصفهان. **هویت شهر** (۷). ۹۴–۸۷.
- کارایتیان، کارایت. (۱۳۸۵). **خانه های ارامنه جلفای نواصفهان**. ترجمه مریم قاسمی سیچانی. تهران: انتشارات فرهنگستان هنر.
- گریگوریان، وارتان. (۱۳۸۶). اقلیتهای اصفهان «جامعه ارامنه اصفهان ۱۵۸۲–۱۷۲۲ م./ ۹۹۶–۱۱۳۵.ق.». مجموعه
- مقالات اصفهان در مطالعات ایرانی. ترجمه محمدتقی فرامرزی و سیدداود طبایی. گردآورنده رناتا هالود. جلد نخست، تهران: فرهنگستان هنر. ۳۷۳–۴۰۲.
- لباف خانیکی، رجبعلی. (۱۳۷۴). ملاحظه شرف انسانی در معماری سنتی ایران. مجموعهمقالات نخستین کنگره
   تاریخ معماری و شهرسازی ایران، ارگ بم. جلد نخست، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور، ۲۷۷-۲۷۴.
- معماریان، غلامحسین؛ هاشمی طغرالجودی، مجید و کمالیپور، حسام. (۱۳۸۹). تأثیر فرهنگ دینی بر شکل گیری خانه: مقایسه تطبیقی خانه در محله مسلمانان، زرتشتیان و یهودیان کرمان. فصلنامه تحقیقات فرهنگی،۲ (۳)، ۲۵–۱۱.
  - ملکم، سرجان. (۱۳۸۰). **تاریخ کامل ایران**. ترجمه میرزااسماعیل حیرت. تهران: افسون.
    - منتظر، احمد. (۱۳۸۹). مصاحبه. اصفهان: دانشگاه هنر.
  - میناسیان، لئون. (۱۳۸۷). نگاهی مختصر به خانههای قدیمی جلفای نو اصفهان. **فرهنگ اصفهان،** (۴۲–۴۱)، ۹۵–۱۰۶.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۸۹). **مصاحبه**. اصفهان: منزل.
- نرسیسیانس، امیلیا. (۱۳۹۰). **نقش تجار ارمنی در توسعه خانههای اصفهان**. ارائه شفاهی در همایش انسانشناسی هنر. دانشگاه هنر اصفهان.
  - · نقیزاده، محمد. (۱۳۸۵). م**عماری و شهرسازی اسلامی «مبانی نظری**». تهران: راهیان.
- نوری، منیژه. (۱۳۸۵). سیمای کلی تجارت خارجی ایران در دوره افشاریه و زندیه. **فصلنامه مسکویه**، پیششماره ۳. ۱۵۲–۱۳۱
- والینژاد، مرتضی. (۱۳۸۱). کارکرد بازاریان و بازرگانان در دوره قاجاریه و تشکیل مجلس تجارت. ماهنامه نامه اتاق بازرگانی، (۴۱۸).
- ولی پور، فریبرز. (۱۳۸۶). حفظ و مرمت دیوارنگاره قاجار متعلق به اتاق فوقانی ضلع غربی خانه حقیقی اصفهان. پایاننامه کارشناسی مرمت آثار تاریخی. دانشگاه هنر اصفهان، دانشکده مرمت.
- Kiyani, k. (2009). IRAN- The Land of Peace & Love: Soukiazians House- Esfahan. Fotopages. Available at: http://shw.kousha.fotopages.com/21178509.html. (Access date: August 27, 2011).
- Memarian, Gh. Brown, E, F. (2003). Climate, Culture and Religion Aspects of the Traditional Courtyard House in Iran. Journal of Architectural and Planning Research. 20 (3), 181-198.

مطالعه تطبيقی خانههای بازرگانان ارمنی و مسلمان اصفهان سدههای یازدهم تا سیزدهم هجری قمری کر (با نگاه به عوامل اعتقادی و اجتماعی تأثیر کنار) تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۸/۲۲ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۱/۲۱

# بررسی مفهوم «عدد چهار» و «حجاب» در نگاره هفتادهزار پرده معراجنامه شاهرخی

سيده مريم عالمبين\*

چکیدہ

نگاره هفتادهزار پرده یکی از نگارههای کتاب معراجنامه شاهرخی است. یکی از مهمترین نکاتی که با اولین نگاه به این نگاره به ذهن متبادر می شود، تقسیم بندی منحصر به فرد قاب آن به چهار پرده عمودی است که شاید نظیر این نوع ترکیببندی در نگارگری ایرانی کمنظیر و حتی بینظیر باشد. با توجه به نام نگاره و همچنین مضمونی که نگاره متضمن آن است، سؤالاتی مطرح می شود: چرا از تقسیم بندی «چهار»گانه، برای نمایش «هفتادهزار» پرده استفاده شده؟ آیا استفاده از تعداد «چهار» پرده تعمدی بوده است؟ آیا میتوان بین چهار پرده به کاررفته و حجابهای چهارگانه ارتباطی یافت؟ مسئله مورد نظر در این مقاله بررسی واژه حجاب در فرهنگ اسلامی، بیان ارتباط میان حجاب و عدد چهار، و نشاندادن این است که تقسیم چهارگانه نگاره برای نشاندادن مفهوم حجابهای چهارگانه در اسلام به کار می رود. از دیدگاه عرفان اسلامی حجابها چهارند که همان صفات رذیله انسانی هستند و مانع از رسیدن انسان به حقیقت واقعی می شوند. تقسیم بندی چهارتایی نگاره نشان دهندهٔ همین موانع چهارگانه درونی است. هدف از این تحقیق نشاندادن این مطلب است که هفتادهزار حجاب نور و ظلمت همان حجابهای چهارگانهای هستند که در نهاد انسان وجود دارند؛ با توجه به این حدیث نبوی که: «شیطان من مسلمان شده است»؛ این حجابها از پیش روی پیامبر(ص) در شب معراج کنار رفته است و درواقع چهارگانگی تقسیمبندی نگاره معنای کناررفتن حجاب را در خود مستتر دارد. در این مقاله میبینیم که یکی از والاترین مفاهیم اسلامی– حجاب- در این نگاره مورد توجه قرار گرفته و به عنوان موانع نفسانی در مسیر لقاء پروردگار مطرح می شوند که از مقابل دیدگان پیامبر (ص) کنار رفته است و به همین دلیل از چهار پرده رنگی استفاده شده است. روشی که در این مقاله مورد استفاده قرار گرفته است، توصیفی-تحلیلی و نحوه گردآوری اطلاعات ازطريق منابع كتابخانهاي است.

**کلیدواژهها:** نگارگری، حجاب، عدد چهار، معراجنامه شاهرخی، شب معراج، هفتادهزار پرده

\* دانش آموخته کارشناسیارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا، تهران.

مقدمه

در بررسیهایی که پیرامون معانی واژه حجاب در عرفان اسلامی صورت گرفته است، می بینیم که چهار نوع حجاب معرفی شدهاند: ۱. دنیا، ۲. نفس، ۳. خلق و ۴. شیطان و دربرخی منابع: ۱. آلودگی ظاهری، ۲. گناه، شکوتردید و گرفتارشدن به وسوسههای شیطانی، ۳. آلودگی به رذایل اخلاقی، و سرانجام ۴. گمشدن در وادی کثرات و تعیّنات و پرداختن به غیر.

این حجابها در نهاد انسان قرار دارند و انسان با مجاهدت و سیر در راه الله به برداشتن آنها عزم می کند و پس از برداشتن آنها طهارت می یابد. همان گونه که انسان برای نماز از نظر شرعی به طهارت جسمی نیاز دارد، در طریقت برای سیر در راه خدا نیز به طهارت روحی نیاز هست که او را برای نماز که معراج انسان مؤمن است آماده می کند. پس از برداشته شدن حجابهای چهار گانه انسانِ پاک و مخلصِ خداوند به درجه قرب الهی نائل می شود.

در نگاره هفتادهزار پرده نیز تقسیمبندی چهارتایی تأکید بر این چهار حجاب دارد؛ یعنی بهنوعی باید بیاموزیم که پیامبر(ص) را الگو قرار دهیم و با تهذیب نفس موانع درونی را از پیش روی برداریم تا به مدارج بالا صعود کنیم.

#### مسائل مورد نظر در این مقاله:

 بررسیواژه حجاب، در فرهنگ اسلامی که خداوند در آن قرآن را حائلی دربرابر کشف حقیقت بر شمرده است.
 بیان ارتباط میان حجابهای چهارگانه و عدد چهار، در اسلام حجابها را چهار عدد میدانند که دنیا، نفس، خلق و شیطان هستند.

۳. نشاندادن این که تقسیم چهار گانه در نگاره برای نشاندادن مفهوم حجابهای چهار گانه در اسلام است.

#### پرسشھا

- جرااز تقسیم بندی «چهار» گانه برای نمایش «هفتادهزار» پرده استفاده شده؟
- ۲. آیا استفاده از تعداد «چهار» پرده تعمدی بوده است؟
- ۳. آیا می توان بین چهار پرده به کار رفته و حجابهای چهارگانه ارتباطی یافت؟

هدف از این تحقیق نشان دادن این مطلب است که هفتادهزار حجاب نور و ظلمتِ شب معراج، همان حجاب های چهار گانه ای هستند که در نهاد انسان وجود دارند. در واقع نفس انسان شامل چهار رذیله اصلی است که حجاب و مانع انسان در رسیدن به معبود می شود. با توجه به این حدیث نبوی که: «شیطان من

مسلمان شده است»؛ این حجابها از پیش روی پیامبر(ص) در شب معراج کنار رفته است و پیامبر(ص) در شب معراج به دیدار پروردگار نائل میآید. نگارگر یا نگارگران با ترسیم لحظه بسیار مهم واقعه معراج حضرت رسول(ص) علاوه بر این که درپی نشاندادن عبور پیامبر(ص) از پردههای حجاب در شب معراج بوده، مفهوم این واقعه را نیز نمایش میدهد که پیامبر(ص) در جایگاه انسان کاملی است که پردههای حجاب نفس از مقابل دیدگانش کنار رفته و حجابهای چهارگانه را سپری کرده است.

در این مقاله که با رویکردی معنامحور به مطالعه مفهوم حجابهای چهارگانه در نگاره هفتادهزار پرده می پردازد، حوزه تحقیق معنای واژه حجاب در قرآن، احادیث و عرفان اسلامی بوده است و این مفهوم در مضمون نگاره هفتادهزار پرده مورد بررسی قرار گرفته است. با وجود منابع بسیار غنی در اسلام (قرآن و کتب حدیث) و با توجه به این که مطالعات نگارگری ایرانی با مضامین مذهبی بسیار کم انجام شده است، میتوان به ضرورت بحث حاضر پی برد و امید که مقالات علمی بسیاری در این زمینه ارائه شود زیرا نگارگری ایرانی با مفاهیم مذهبی کتبی که برای آن تصویرسازی شدهاند، عجین است و این دو پدیده جدا نشدنی هستند؛ پس برای مطالعه عمیقتر مفاهیم موجود در این نگارهها باید از منابع

سگای<sup>۱</sup> (۱۳۸۵) در کتاب «معراجنامه سفر معجزه آسای پیامبر (ص)» نگارههای معراجنامه شاهرخی را همراه با شرح سفر معراج پیامبر (ص) آورده است. دشتگل (۱۳۸۳) در مقاله «متن نوشتاری نسخه خطی معراجنامه میرحیدر» متن کتاب معراجنامه شاهرخی را مورد بررسی قرار داده است. اما باوجود بررسی های انجام شده درمورد نگار گری و به طور خاص «نگار گری با موضوعات مذهبی»، تاکنون بررسی نگاره به صورت تطبیقی (تطبیق نگاره از لحاظ موضوعی با قرآن و تفاسیر) صورت نگرفته است. در این مقاله علاوه بر بررسی موضوع نگارههای معراجنامه شاهرخی با توجه به قرآن و تفاسیر و احادیث، همزمان مفهوم حجاب در عرفان اسلامی نیز در آن بررسی می شود. چنین مطالعه ای با درنظر گرفتن سه وجه از یک نگاره، با موضوع معراج پیامبر (ص)، تاکنون انجام نشده است.

این مقاله مبتنی بر شیوه توصیفی- تحلیلی و روش گرد آوری اطلاعات از نوع کتابخانه ای با استفاده از منابع مکتوب است. جرسی مفهوم «صدد چهار» و «حجاب» در نگاره هفتاد هزار برده معراجانمه شاهرخی

روش تحقیق در این مقاله بدینصورت است که در یک بررسی سهوجهی به حجاب و معنای واژه حجاب در قرآن، تفسیر المیزان و ادبیات عرفانی و ارتباط تنگاتنگ آن با عدد چهار و بررسی آن در نگاره هفتادهزار پرده پرداخته شده است. ابزار تحلیل قرآن، تفاسیر و احادیث و نیز منابع عرفان اسلامی است. این ابزار برای تحلیل تطبیقی مفهوم حجاب و عدد چهار در نگاره هفتادهزار پرده به کار رفته است.

## تعريف واژه حجاب (پرده)

در قرآن کریم به حجاب اشاره شده است که خداوند آن را حائلی میان خود و بندگانی قرار داده است که نفس خود را معبود خویش قرار دادهاند. «خداوند بر دل های آنان و بر شنوایی ایشان مُهر نهاده و بر دیدگانشان پردهای و آنان را عذابی بزرگ است» (بقره/ آیه ۷). «پس آیا دیدی کسی را که هوس خویش را معبود خود قرار داده و خدا او را دانسته گمراه گردانیده و بر گوش و دلش مُهر زده و بر دیدهاش پرده نهاده است؟ آیا پس از خدا چه کسی او را هدایت خواهد کرد؟ آیا پند نمی گیرید؟» (جاثیه/ آیه را هدایت خواهد کرد؟ آیا پند نمی گیرید؟» (جاثیه/ آیه ایمان ندارند پردهای پوشیده قرار می دهیم» (اسراء/آیه ۴۵).

حق محجوب و ممنوع میدارد و جملگی آن عوالم مختلف دنیا و آخرت است که به روایتی هجده هزار عالم گویند و به روایتی هفتادهزار عالم و به روایتی سی صدو شصت هزار است. آنچه از همه مناسب تر است هفتادهزار است که در حدیث نیز آمده است: «انّ الله سَبعین الف حجاب من نور و ظلمه» و این هفتادهزار عالم در نهاد انسان موجود است و به حسب هر عالم انسان را دیده ای است که به وسیله آن می تواند هر عالم را مطالعه کند که آن را کشف کند و حجاب های آن را از پیش روی بردارد.

## عدد چهار و ارتباط آن با حجابهای چهارگانه

عدد چهار نمادی از نفس کل انسان است. «چهار در حد عدد […] بازتابی از نقش بندی تصوری نفس کل است که به گونه صفات فاعلی طبیعت (گرم، سرد، تر، خشک) و کیفیات انفعالی ماده (آتش، آب، هوا و خاک) ظاهر گشته است» (اردلان و بختیار، ۱۳۸۰: ۴۹). نفس کل در انسان حایلی میان او و پروردگار است که مانع رسیدن او به معبود و درک حقایق الهی است. نجم الدین کبری «وجود را مرکب از چهار عنصر آب، خاک، هوا، آتش میداند که تمامی آنها ظلمتاند، آدمی تحت این ظلمات قرار دارد و هنگامی خلاصی می یابد که به حق متصل شود» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۲۸۹). با آگاهی بر این



تصویر۱. تقسیمبندی چهارگانه در نگاره هفتادهزار پرده. (سگای، ۱۳۸۵: ۱۰۴)

مطلب که عدد چهار در عرفان اسلامی نماد حجاب محسوب می شود، به ذکر چند نمونه در منابع می پردازیم که در آنها به حجابهای چهارگانه اشاره شده است:

حجابها چهار است: «دنیا و نفس و خلق و شیطان. دنيا حجاب عقباست، هركه با دنيا بيارامد عقبي بگذارد و خلق حجاب طاعت است، هر که بر پای خلق مشغول گردد، طاعت را بگذارد و شیطان حجاب دین است، هر که موافقت شیطان کند دین را بگذارد و نفس حجاب حق است هر که به هوای نفس رود خدای بگذارد. چنان که خدای می گوید: «آیا آن کس که هوای نفس خود را معبود خویش گرفته است دیدی؟ آیا [می توانی] ضامن او باشی؟» (فرقان/آیه ۴۳) و در سوره جاثیه میفرماید: «پس آیا دیدی کسی را که هوس خویش را معبود خود قرار داده و خدا او را دانسته گمراه گردانیده و بر گوش او و دلش مُهر زده و بر دیدهاش پرده نهاده است؟» (جاثیه/ آیه ۲۳). «تا این چهار حجاب از پیش دل برنخیزد، نور معرفت در دل راه نیابد» (گوهرین، .(199:1398).

در منبعی دیگر نیز حجاب چهار دانسته شده است: «اولین مانع آلودگی ظاهری است. مانع دوم گناه، شکوتردید و گرفتار شدن به وسوسههای شیطانی است. سه دیگر آلودگی به رذایل اخلاقی است و سرانجام، سخت ترین مانع، گمشدن در وادی کثرات و تعیّنات و پرداختن بهغیر است. سالک می کوشد تا در جریان سلوک این چهار مانع را [...] از پیش بردارد» (شبستری، ۱۳۸۶: ۴۲).

در کتاب شرح اصطلاحات تصوف اشارهای به طهارت ساختن ازطریق برداشتن حجابها شده است: «این چهار حجاب را از پیش برداشتن بهمثابه طهارت ساختن است و هرکه این چهار حجاب را از پیش برداشت، طهارت ساخت و در طهارت دایم است» (گوهرین، ۱۳۶۸: ۱۷۳). شبستری در گلشن راز نیز به بهدست آوردن طهارت ازطریق کناررفتن حجابهای چهارگانه اشاره کرده است:

در این ابیات شبستری موانع را چهار دانسته و رفع آن موانع را نيز - كه باعنوان طهارت مطرح مي كند- چهار مي داند. محمد لاهیجی بزرگترین شارح گلشن راز در شرح این ابیات اشاره می کند که سیر سالک در این چهار مورد طهارت بهنهایت میرسد. چنان که در شریعت هر که بدن و جامهاش پاک نباشد نمازش درست نیست، در طریقت نیز هرکه نفسش از اخلاق ذمیمه پاک نباشد نمازش نتیجه ندارد و موجب وصول نمی شود و پاکی حقیقی ندارد. هر که ظاهراً و باطناً پاک شد، سزاوار و لایق مناجات- که مراد نماز است- می شود و نهایت نماز که کمال قرب و مواصلت حقیقی است، به حصول موصول می گردد و حقیقت «الصلوهٔ معراجالمؤمن» ظهور می یابد (لاهیجی، ۱۳۷۱: ۲۹۸). در اینجا لاهیجی به نماز که معراج مؤمن است اشاره کرده است که وسیله قرب و نزدیکی به پروردگار دانسته شده است و ذکر این نکته ضروری است که گذر از هفتادهزار پرده برای پیامبر (ص) نیز، در شب معراج ایشان رخ داده است. یس از تشریح واژه حجاب و ارتباط آن با عدد چهار، به

مطالعه نگاره هفتادهزار پرده می پردازیم. اما پیش از آن به ذکر مشخصات كلى كتاب معراجنامه شاهرخي پرداخته مي شود.

## معراجنامه شاهرخي

نگاره هفتادهزار پرده یکی از نگارههای بینظیر کتاب معراجنامه شاهرخی است (تصویر ۲). این کتاب ارزشمند در میان ذخایر نفیس نسخههای خطی شرقی کتابخانه ملی پاریس نگهداری می شود و مزین به سه نوع خط است که به سه زبان عربی، ترکی و اویغوری نگارش شده است. متأسفانه از نگارگر یا نگارگران این کتاب باارزش اطلاعی در دست نیست و فقط میدانیم که این اثر در دربار شاهرخ در دوره تیموری

خلق شده است. این سند ارزشمند خطی و مصور ایران عصر تیموریان، اثری مفصل درمورد عروج عارفانه حضرت محمد(ص) است و برطبق صفحه پایان کتاب (انجامه) به سفارش «شاهرخمیرزا» ۸۰۹–۸۵۱ هق. (۱۴۲۴–۱۴۷۴ م)، چهارمین پسر تیمور گورکانی در سال ۸۴۰ هق. (۱۴۳۶ م)، تهیه و کتابت [و تصویرسازی] شده است. نسخه مورد نظر علاوه بر محتوای مذهبی خاص به لحاظ شیوه توصیف تصاویر آن و هم به لحاظ تحولات خط در متن نوشتاری، اهمیتی ویژه در هنر جهان اسلام دارد.

نسخه معراجنامه در کارگاه شاهرخ در شهر هرات استنساخ و مصور شده است. قطع صفحات نسخه به ابعاد تقریبی ۲۲/۵×۳۲ سانتیمتر و متن مصور آن در ابعاد و اندازههای متنوع و عموماً در قاب تصویری مربع به تصویر درآمده است (شیندشتگل، ۱۳۸۳: ۶۸).

«در زمان سلطنت شاهرخ پیشرفتهای مهمی در حیات فرهنگی، بهخصوص در حوزه هنرها و تحقیقات فکری صورت گرفت. این پیشرفتها شامل نقاشی، به ویژه نگارگری (مینیاتور) و خوشنویسی، معماری، موسیقی، تاریخنگاری و فقه و کلام اسلامی بود» (پژوهش از دانشگاه کمبریچ، ۱۳۷۹: ۱۱۳ و ۱۱۴). شد آن که مطالعات و مباحثات دینی رواج بسیار یافت و تعداد کسانی که به جامعه اهل مذهب وارد می شدند، فزونی گرفت. مساجد، خانقاهها، مکاتب و مدارس بسیار در اکناف کشور ساخته شد و مذهب بیش از پیش بر جنبههای مختلف زندگی اجتماعی تسلط یافت (یار شاطر، ۱۳۸۳: ۱۵).

«پادشاهان بعد از تیمور مانند شاهرخ، ابوسعید و سلطان حسین بایقرا همه سر ارادت و تکریم به آستان مشایخ این سلسله [فرقه های تصوف رایج در این دوره] نهادند و فوز و فلاح دو دنیا را از انفاس قدسیه ایشان می طلبیدند و در امور معاش و معاد از ایشان راهنمایی و هدایت می جستند» (میرجعفری، ۱۳۸۱: ۱۷۸).

پس همان طور که ذکر آن رفت، این کتاب در دورهای مصور شده است که نمی توان تأثیر عرفان اسلامی را در نگارههای آن نادیده گرفت و چندان دور از ذهن نیست که تأثیر این دیدگاههای عرفانی را در به تصویر کشیدن مضامین مذهبی، توسط نگار گران درباری، در نگارههای این کتاب مؤثر بدانیم.<sup>†</sup>

#### نگاره هفتادهزار پرده

نگاره هفتادهزار پرده یکی از زیباترین آثار معراجنامه شاهرخی است که از میان نگارههای این کتاب ویژگیهای تصویری خاصی دارد. این اثر ازلحاظ ترکیببندی عناصر

تصویری، ترکیببندی رنگی و نیز به کارگیری سطوح وسیع رنگی با قاب تصویری مستطیل شکل عمودی در نقاشی ایرانی بی نظیر است. جسارت نگارگر در به کارگیری عناصر بصری برای خلق این اثر، آن را به نقطه اوج نگارههای این کتاب مبدل ساخته است و شاید بتوان آن را نقطه اوج جسارت نگارگری ایرانی دانست.

تعداد پیکرههای تصویر شده در این نگاره چهارده عدد است؛ که سیزده فرشته در سمت چپ قاب تصویر و حضرت محمد(ص) در سمت راست قاب تصویر نشان داده شده است. نگاره به چهار قاب مستطیل عمودی تقسیم شده و هر پرده خود به دو بخش قسمت شده است که با رنگ دیگری در بالای هر پرده نشان داده شده است. رنگ پردهها آبی/قرمز، طلایی/بنفش، قرمز/ سبز، بنفش/ زرد به نشان نور، یاقوت آتشین، سنبل، مروارید و طلا است. این پردهها نماد حجابهای نور و ظلمت هستند.

حضرت محمد(ص) در سمت راست تصویر با اشاره دست و جهت ایستادن، نگاه بیننده را به سمت چپ قاب تصویر منتقل می کند و درمقابل جهت قرار گیری فرشتهها جهت نگاه را به سمت راست تصویر منتقل می کند (تصویر ۲).

این حرکت افقی مانع از متوقف شدن چشم بیننده در یک نقطه از قاب تصویر می شود و این حرکت با ایستایی سطوح وسیع رنگی به کار رفته تضادی را سبب می شود که نگاه بیننده را هم چنان به خود می دوزد. لباس حضرت رسول (ص) بهرنگ سبز است. «سبز مکمل سرخ است، نماینده آب است.[...] زرد و آبی روی هم آمیزهای متعادل از سبز بهدست می دهند که سرخی پس دید آن است. سبز با دو ساحت فطرىاش كه گذشته يا ازليت (آبي) و آينده يا ابديت (زرد) باشند و با ضدش، زمان حال سرخفام، نشانه امید، باروری و جاودانگی است» (اردلان و بختیار، ۱۳۸۰: ۵۰) و عمامهای سفیدرنگ بهسر دارد. رنگ «سفید غایت یکپارچگی همه رنگهاست، پاک و بی آلایش. نور، که از لحاظ نمادین سفید تلقی می شود، از خور شید نازل می شود و نماد توحید است» (همان، ۵۰-۴۹) و با دست راست خود اشاره به سمت چپ تصویر دارد. شایان ذکر این که ابن عربی درباره جهت چپ و راست مطلبی در فتوحات مکیه آورده است که عین آن را بەشرح ذیل در این مقاله بیان میکنیم:

«نظره و نگرش، شمالی و از جانب چپ بود و فطرت، بر نشأه كمال، هردو در اصل وضع – در نقطه دايره – مقابل هم قرار گرفتند، بنابراين بخش جان و روحش از جانب راست نقاب بر رخ دارد و از جانب چپ مكشوف و آشكار است و اگر نظره و نگرش از جانب راست مكشوف و آشكار بود، در نخستين نگرشش در مشاهده تعيين، به مقام تمكين نايل می گشت؛ واشگفتا! از آن کس که در اعلا علیین و بالاترین درجات است و پندارد که در پست ترین مراحل می باشد: اعوذ بالله ان اکون من الجاهلین، یعنی: از نادان بودنم به خدا پناه می برم (بقره/ آیه ۶۷). پس جانب چپ نظره و نگرش، طرف می برم (بقره/ آیه ۶۷). پس جانب چپ نظره و نگرش، طرف بیدید آمده است، عبارت از نهایت مسیرش می باشد» (ابن عربی، ۱۳۸۴: ۱۳۳ و ۱۳۴).

در این مطلب ابن عربی اشاره دارد به کنار رفتن حجاب و رفع پوشیدگی درجهت چپ و مستور بودن درجهت راست. او ضمن توضيح دليل اختصاص چنين ويژگيهايي به اين جهات گفته است که از جانب راست نقاب وجود دارد، يعني پوشیده و پنهان است و قابل کشف نیست. جهتی که منظور اصلی ابن عربی بوده و آنرا جهتی دانسته است که راه را نزدیکتر میکند، جهت چپ است که آن را مکشوف و آشکار میداند. دور سر مبارک پیامبر(ص) هاله ای از نور با رنگ طلایی بهنمایش درآمده است که نوع طلایی به کار رفته در آن با نوع طلایی پرده و تزئینات لباسها و تاجهای فرشتگان متفاوت است. در قاب تصویر (پرده)ای که محمد(ص) در آن نشان داده شده، فرشتهای که مقابل حضرت ایستاده نیمی از پرده را با دست چپ بالا زده و نور آنسوی پرده با رنگ طلایی نشان داده شده است (تصویر ۳). این فرشته لباسی نیلی و سبز به تن دارد با تاجی طلایی برسر که سه پره دارد و با دست راست با حضرت محمد(ص) دست میدهد. پشت او سه فرشته دیگر قرار دارند که موهای دو تن از آنان بهشیوه مغولها بسته شده است.

در کنار پرده طلایی رنگ (تصویر ۴) سه فرشته دیگر ترسیم شده است. فرشتهای که در جلو قرار گرفته، تاجی طلایی با چهار پره و لباسی قهوهای و آبی به تن دارد، بالهایش بهرنگ زرد و بنفش است و دو دست خود را به نشان احترام روی هم قرار داده است بهطوری که آستینها روی دستها قرار گرفتهاند<sup>6</sup> و دو فرشته که پشت او قرار گرفتهاند، موهایی بافته دارند و قسمتی از بالهایشان با رنگ اُکر و سبز نشان داده شده است.

درکنار پرده قرمزرنگ (تصویر۵) نیز سه فرشته با ترتیب قبلی قرار گرفتهاند که لباس فرشته جلویی آبی و نارنجی است و بالهایش بهرنگ صورتی و سبز رنگ آمیزی شده است و با دو دست به سوی پردهها اشاره می کند.

سرانجام درکنار پرده بنفشرنگ (تصویر۶)، بازهم سه فرشته با همان ترتیبها ترسیم شدهاند. فرشته جلویی با لباسی یشمی و قرمز و بالهای زرد و نارنجی و تاج طلایی

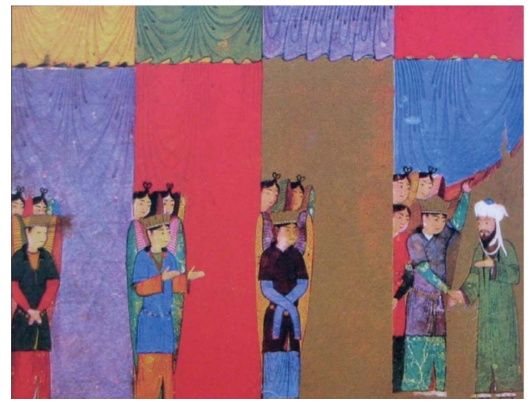
چهار پر نشان داده شده و قسمتی از بالهای دو فرشته دیگر با رنگهای سبز، آبی و قرمز نیز نمایان است. روی کمربندهای چهار فرشتهای که در نمای جلونشان داده شدهاند، تزئینات طلایی و روی یقه لباس دو فرشتهای که در کنار پردههای قرمز و بنفش قرار گرفتهاند، تزئینات طلایی رنگ دیده می شود. تمامی رنگهای به کار رفته در لباس ها با رنگهای به کار رفته در پردهها متفاوت است.

رنگهای مکملی که در کنار هم قرار گرفتهاند، نگاره را به چهار بخش اصلی تقسیم می کند. «در سلسلهمراتب تعیین فضایی، شکلها به سطحهای خود محدودند. از این رو، سطحها می توانند کار کردی دو گانه داشته باشند؛ جسماً می توانند شکل را حدود بخشند و از این رهگذر، فضاهای کیهانی این جهانی را متبلور سازند. از لحاظ معنی ممکن است با توسعه کیفیات متعالیشان نفس را فراسوی مکانهای دستساز آدمی به درجات عالیتری از درون بینی رهنمون شوند» (اردلان و بختیار، ۱۳۸۰: ۳۳). در این نگاره نیز این کار کرد دو گانه وجود دارد که با تقسیم کردن اثر به چهار سطح مدد چهار به عنوان نمادی از حجاب، می بینیم که چطور سطوح پردههای چهارگانه، انسانی متعالی را به فراسوی این جهان در پس پردههای حجاب و جهانی مثالی نزد پروردگار رهنمون شده است.

## مضمون نگاره هفتادهزار پرده

مضمونی که نگاره هفتادهزار پرده به تصویر می کشد، اشاره به گذر پیامبر(ص) در شب معراج از حجابهایی است که در آسمان هفتم با آنها مواجه می شود. این حجابها که در این شب از پیش روی پیامبر(ص) کنار می روند، نمادی از نفس هستند که بنا به حدیث نبوی: «شیطان من مسلمان شده است» (شیمل، ۱۳۸۷: (۳۳۰) پیامبر(ص) کاملاً بر نفس خویش مسلط بود و حجابهای چهارگانه از پیش روی ایشان کنار رفته بودند. در تفسیر المیزان نیز به وجود حجابهای چهارگانه اشاره شده است که حتی میان فرشتگان مقرب و پروردگار وجود دارند: «جبرئیل در معراج پس خلقش هفتادهزار حجاب است و از همه خلایق نزدیک تر به خدا من و اسرافیلم و بین ما و خدا چهار حجاب فاصله است حجابی از نور، حجابی از ظلمت، حجابی از ابر و حجابی از آب» (موسوی همدانی، ۲۵۳۲: ۲۴).

خانم ماریرز سگای در کتاب خود این توضیحات را برای نگاره عنوان کرده است: «در آن سوی هفت آسمان در فضای لایتناهی،



تصویر۲. نگاره هفتادهزار پرده، معراجنامه شاهرخی. (۸۴۰ هق./۱۴۳۶م). (سگای، ۱۳۸۵: ۱۰۴)



تصویر ۳ و ۴. نگاره هفتادهزار پرده، معراجنامه شاهرخی. (۸۴۰ هق./۱۴۳۶م). (سگای، ۱۳۸۵: ۱۰۴)

تصویر ۵ و ۶. (از راست به چپ) بخشی از نگاره هفتادهزار پرده، معراجنامه شاهرخی. (سگای، ۱۳۸۵: ۱۰۴)

حضرت محمد(ص) هفتادهزار پرده را می بیند که از نور، یاقوت آتشین، سنبل، مروارید و طلا ساخته شده است. هریک از پرده ها، توسط هفت گروه از موجودات فرشته گون نگهبانی می شود. پیامبر بهوسیله فرشتگان راهنما از بین این هفتادهزار پرده با موفقیت می گذرد و عرش الهی را که از سنبل قرمز ساخته شده است می بیند» (سگای، ۱۳۸۵: ۱۰۰).

مقام کشف حجابهای چهارگانه فقط مختص پیامبر (ص) است چنان که در کتاب شرح اصطلاحات صوفیه-بهنقل از فوایحالجمال در تحفهالبرره- نیز گفته شده است: تنها این حجابهای نور و ظلمت از پیش روی حضرت محمد (ص) کنار رفته است و با مثالی ٔ این مطلب را اثبات می کند (گوهرین، ۱۳۶۸: ۱۷۲).

در نگاره هفتادهزار پرده، نگارگر سعی کرده است از عناصر بصریای سود جوید که معانی را بهتر انتقال دهد. از این نظر نیز این نگاره اثری بی نظیر محسوب می شود که با استفاده از عناصر تجسمی اسراری را نشان میدهد که در عرفان آن زمان بسیار متداول بوده است و نگار گر با استفاده از این مفاهیم، ماوراییبودن موضوع نگاره را تشدید و تأکید میکند.

ایستایی و نیرومندی در پردههای عمودی، تعادل و سکونی در قسمت بالایی پردهها و حرکت و تهییج در پرده موربی که فرشته مقابل حضرت رسول(ص) بالا برده است، به این امر بیشتر کمک می کند.

#### تطبيق حجابهای چهارگانه و نگاره هفتادهزار پرده

مطابقت این دو موضوع را می توان در سه مورد بیان کرد: ۱. تقسیم چهارتایی قاب تصویر

۲. جهت حضرت محمد(ص) در نگاره

۳. گذر کردن پیامبر (ص) از هفتادهزار پرده نور و ظلمت در شب معراج که مطابق روایات و تفاسیر قرآن بر پیامبر (ص) اسراری مکشوف گردیده است. در مقام «قاب قوسین او ادنی»<sup>۷</sup>، زمانی که فاصله او با پروردگار بهاندازه دو کمان رسیده بود، پیامبر(ص) با پروردگار گفتگویی داشت و اسراری بر او هویدا شد که هیچ انسانی از آن مطلع نیست و هیچکس تا به حال به آن مقام دست نیافته است.

در معراج حضرت رسول (ص)، پس از گذر از مقامات آسمان ها و دیدن آیات شگفت الهی، پیامبر از هفتادهزار حجاب نور و ظلمت گذر می کند. «بنا به حدیثی نبوی، خداوند پشت هفتادهزار حجاب نور و ظلمت پنهان است و اگر آن حجابها برافتد، نگاه پروردگار بر هر که و هرچه افتد، فروغ و درخشندگی و جهش آن همه را می سوزد. حجابها از نورند تا ظلمت

الهى را مستور دارند و از ظلمتاند تا حجاب نور الهى باشند» (بلخاری، ۱۳۸۴: ۵۱۵). ابن عربی در فصوص الحکم درباره این حجابها می گوید: «حق خود را با حجابهای ظلمانی که اجسام طبيعي هستند و حجابهاي نوري كه ارواح لطيف هستند موصوف ساخت» (ایزوتسو، ۱۳۸۵: ۵۴). این حجابها همان طور که پیش از این اشاره شد، چهارند و نمادی از نفس انسان که مانع میان او و خداوند می شوند. کنار رفتن این چهار حجاب (نفس) با ریاضت و تمرین و پیروی از پیامبر(ص) محقق خواهد شد. نجم رازی در مرصادالعباد این گونه به تعريف حجاب و شرايط كناررفتن آنها پرداخته است: «حقيقت کشف از حجاب بیرون آمدن چیزی است بر وجهی که صاحب کشف، ادراک آن چیز کند که پیش از آن در ک نکرده باشد» (نجم الدین رازی، ۱۳۷۳: ۳۱۰). در گذر حضرت محمد (ص) از هفتادهزار پرده حجاب حقایقی برای ایشان کشف می شود که پیش از آن درک نکرده بودند. همانطورکه در تفسیر الميزان نيز آمده: در معراج حضرت رسول (ص) جبرئيل (ع) به حضرت گفت: «ای محمد آنچه می بینی به نظرت عظیم و تعجبآور میآید، اینها که می بینی یک خلق از مخلوقات یروردگار تو است، پس فکر کن خالقی که اینها را آفریده چقدر بزرگ است با این که آنچه تو ندیدهای خیلی بزرگتر است از آنچه دیدهای» (موسوی همدانی، ۱۳۵۳: ۲۴).

در این نگاره چهار تقسیمبندی نشان از چهار حجابی دارد که در نهاد دورن انسان نهفته است که برای پیامبر (ص) مکشوف و کنار رفته است. نگار گر حتی با قراردادن پیامبر (ص) در سمت راست قاب تصویر و جهت ایشان بهسوی چپ قاب تصویر بر این موضوع تأکید میورزد- شرح آن را پیش از این در توضیح جهاتی که در فتوحات مکیه مطرح شده، آورديم كه جهت راست پوشيده و مستور و جهت چپ آشكار و مكشوف است.

یس می بینیم که هفتادهزار پردهٔ شب معراج پیامبر (ص) ازطریق تقسیمبندی قاب نگاره به چهار تقسیم عمودی به نماد حجابهای نفسانی انسان به تصویر درآمده که نشان دهنده مقام والای پیامبر (ص) است. در اسلام تأکید بسیاری بر مبارزه انسان با هواهای نفسانی شده است و این که نفس انسان بهصورت حجابهایی مانع رسیدن انسان به حقایق و بههمین دلیل حائل میان انسان و خداوند هستند. فرد باید با تزکیه نفس و الگو قراردادن پیامبر گرامی اسلام(ص) به مبارزه با نفس خویش بپردازد و این حجابها را از پیش روی خود بردارد تا بتواند حقایقی را درک کند که حضرت رسول(ص) سعی در تبیین آن داشتند.

| مطابقت معنایی با<br>تقسیمبندی چهارگانه نگاره                                         | اشتراک                                                                                                                                                                                                                  | ویژگی                                                                                                                                                               | مفهوم                                                                         | توضيحات<br>موارد     |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| تقسیم،بندی چهارگانه نگاره<br>مطابقت معنایی با عدد<br>چهار دارد                       | - در معراج پیامبر(ص) حجابهای<br>نفس از مقابل دیدگان آن حضرت<br>کنار میرود<br>- هدف از معراج پیامبر(ص): رسیدن<br>پیامبر(ص) به شهود باطنی و دیدن<br>عظمت خداوند در پهنه آسمانها و<br>نیز استفاده از نتایج عرفانی و تربیتی | کیفیت انفعالی مادہ و<br>صفات فاعلی طبیعت                                                                                                                            | نماد حجاب و نفس<br>انسان                                                      | عدد چهار             |
| مکشوف گشتن حقایق<br>با کناررفتن حجابهای<br>چهارگانه در شب معراج<br>برای حضرت محمد(ص) | کشف اسراری در شب معراج بر<br>پیامبر(ص)                                                                                                                                                                                  | حجابها چهارند:<br>دنیا، نفس، خلق و شیطان                                                                                                                            | - حائل میان خدا و<br>بندگان<br>- مُهر بردیدگان و<br>شنوایی و بینایی و<br>دلها | حجاب                 |
| کناررفتن موانع نفسانی<br>پیامبر(ص) و نائل گردیدن<br>پیامبر(ص) به مقام<br>خلیفهٔاللهی | - تأکید بر مضمون نگاره با تقسیم،ندی<br>قاب آن به چهار قسمت اصلی<br>- نمایش نمادین حجابهای چهارگانه<br>با کناررفتن حجابهای نور و ظلمت                                                                                    | چهار تقسیمبندی اصلی<br>قاب نگاره که در نگاره اول<br>این سؤال را به ذهن متبادر<br>میکند که چرا از چهار<br>تقسیمبندی برای نمایش<br>هفتادهزار حجاب استفاده<br>شده است؟ | گذرکردن حضرت<br>محمد(ص) از<br>هفتادهزار حجاب نور<br>و ظلمت                    | نگاره هفتادهزار پرده |

جدول ۱. تطبیق سهوجهی میان عدد چهار، حجاب و نگاره هفتادهزار پرده

(نگارنده)

#### نتيجهگيرى

نگاره «هفتادهزار پرده» یکی از نگاره های کتاب معراجنامه شاهر خی است. مضمون این نگاره یکی از اتفاقاتی است که در شب معراج بر پیامبر(ص) روی می دهد و آن این که پیامبر(ص) از هفتادهزار حجاب نور و ظلمت گذر می کند و در عرش به دیدار پروردگار نائل می شود. در این نگاره، سطوح رنگی وسیعی قاب اثر را به چهار پرده عمودی تقسیم می کند که نشانه هفتادهزار حجاب نور و ظلمتی است که از مقابل پیامبر(ص) کنار می رود. یکی از اهدافی که در تفاسیر برای سفر معراج پیامبر(ص) ذکر شده است، کشف اسرار نهانی است که خداوند در این شب بر پیامبر(ص) آشکار کرد. حال با توجه به مفهوم حجاب در قرآن، احادیث و تفاسیر می بینیم که چطور این نگاره کناررفتن حجاب ها را از مقابل پیامبر(ص) برای کشف حقایق الهی نشان می دهد. در عرفان اسلامی و نیز ادبیات عارفانه می بینیم که حجاب های مذکور چهار عدد هستند و در این نگاره برای اشاره به آن حجاب ها از تقسیم بندی چهار گانه استفاده می شود. بدین تر تیب در این نگاره نظاره گر تدبیر هوشمندانه ای هستیم که از ار تباط ظریف میان عدد چهار به عنوان نمادی از حجاب های نفسانی استفاده شده تا هفتادهزار پرده»ای نشان داده شود که در شب معراج از مقابل پیامبر(ص) کنار رفته است و در این نگاره نظاره گر تدبیر هوشمندانه ای هستیم که از ار تباط ظریف میان عدد چهار به عنوان نمادی از حجاب های نفسانی استفاده شده تا هفتادهزار پرده»ای نشان داده شود که در شب معراج از مقابل پیامبر(ص) کنار رفته است و ایشان به اسرار الهی نائل گشتند.

در این مقاله می بینیم که چطور یکی از آموزنده ترین مفاهیم والای عرفان اسلامی (موانعی که حجابهای نفسانی در مسیر حق ایجاد می کنند) مورد توجه قرار گرفته و به نمایاندن جلوه های این معنی پر داخته شده است. این خود از اعتقاد و باور به نمادهای دینی نشئت گرفته و بیننده را ناخود آگاه به فکر فرومی بر د و همانند تکانه ای برای او به سوی رهایی از موانع، بندها و درنتیجه رسیدن به حقیقت حق است.

#### پىنوشت

1- Seguy

- ۲- شماره ابیات گلشن راز در این مقاله از کتاب گلشن راز اثر شیخمحمود شبستری، مقدمه و تصحیح و توضیحات صمد موحد، انتشارات طهوری، تهران، ۱۳۸۶ گرفته شده است.
- ۳- اشاره به حدیث «حب الی من دنیاکم ثلاث الطیب و النساء و قرّهٔ عینی فی الصلوهٔ» یعنی چون ذات و حقیقت تو از همه شین و عار تعیّنات و هستی که موجب حجاب است، پاک گردد و تویی تو به کلی در حق محو و متلاشی شود، نماز تو آن زمان قرهٔ العین گردد و وصلت حقیقی میسر شود (لاهیجی، ۱۳۷۱: ۲۹۸).
- ۴- البته مطالعه تأثیرات فرقههای رایج در دوره شاهرخ تیموری، خود به مطالعهای مستقل نیاز دارد که در حیطه این پژوهش نمیگنجد. بههمین سبب در اینجا فقط به آراء مشهور در این دوره اشاره میشود:
- در دربار تیموریان هرات آثار و آراء ابن عربی افکار حاکمان و دیوانیان را به خود مشغول کرده بود (ابنعربی، ۱۳۶۷: مقدمه). بعد از آن که در قرن هفتم عرفان جنبه علمی و اثباتی پیدا کرد و در قرن هشتم در کتب موضوع علوم و در مدارس محل ممتازی برای ثبت و تعلیم یافت، در قرن نهم همان وضع را توانست ادامه دهد. جنبه وحدت وجودی و ظهور شدیدی که در عقاید فرقه حروفیه وجود دارد نوعی از همین فکر است که در طریقه محی الدین ابن عربی و پیروان او هم به جای خود در تعلیمات صوفیه ادامه داشت (صفاء، ۱۳۸۰: ۲۳). آراء و آداب محی الدینی مورد توجه و اقتباس بیشتری به ارباب طرایق صوفیه پس از سده هشتم بوده است (همان: مقدمه).

همانطور که ذکر آن رفت، دوره شاهرخ دوران توجه دربار به عرفا و رواج عرفان اسلامی است. خصوصاً آرای عارف بزرگ ابن عربی در این دوره بسیار رواج داشته و مورد توجه بوده است. در این مقاله سعی شده است که از آرای عرفای مربوط به این دوره و حتی پیش از آن، در تطبیق معنایی رموز موجود در نگاره هفتادهزار پرده استفاده شود و با توجه به معنایی که از «حجاب» اخذ میشود، به تطبیق مفهومی آن با این نگاره پرداخته شود.

- ۵- «رسم چینیان درباره فشردن دستهای خود، که غالباً آن را در آستین پنهان میکنند علامت احترام و مشابه رسم غربی دست دستدادن است و حاکی از این بود که دستها را برای تجاوز به کار نمیبرند» (هال، ۱۳۸۳: ۲۲۸).
- ۶- در این کتاب با مثالی از حضرت عیسی(ع) این مطلب را شرح داده است که حجابهای نورانی از پیش روی عیسی کنار نرفته بود: «بر عیسی(ع) صفات روحانیت غلبه داشت و بههمین جهت با امور جسمانی مأنوس نشد و شهوات نفسانی او را گرفتار نکرد و بدان شهوات مبتلا نگردید و خدای تعالی او را تا مرکز روحانیان بالا برد. اما همان طور که صفات نفسانی ظلمانی حجاب است، مضات روحانی نیز حجاب است، منافر می ای نیز حجاب است، حجاب است، صفات روحانی نیز حجاب است، چه "خدای تعالی او را تا مرکز روحانیان بالا برد. اما همان طور که صفات نفسانی ظلمانی حجاب است، مضات روحانی نیز حجاب است، چه "خدای تعالی را هفتادهزار حجاب از نور و ظلمت است". اما عیسی از صفات ظلمانی حجاب است، حمانی در گذشت و در صفات نفسانی روحانی باقی ماند و آن از این جهت بود که خروج از ظلمات نفس و تاریکیهای آن به جسمانی در گذشت و در صفات نورانی روحانی باقی ماند و آن از این جهت بود که خروج از ظلمات نفس و تاریکیهای آن به قوت و نیروی روح ممکن است ولی خروج از نور روح ممکن نیست مگر به جذبه حق سبحانه تعالی که فقط به محبوبان در گاهش تعلق گیرد و حق سبحانه و تعالی هیچکس را به کمال محبوبیت نرساند، مگر آن که از مصطفی(ص) پیروی کند و متابع او باشد» (گوهرین، ۱۳۶۸: ۱۷۲).
- ۲- اشاره دارد به آیه: «فُکانَ قابَ قُوسَینِ او أدنی، تا فاصلهاش بهقدر طول دو کمان یا نزدیکتر شد» (نجم/آیه۹). این سوره اشاره به رسیدن حضرت محمد(ص) به عرش الهی دارد که در آنجا با خداوند گفتگو کرده است و اسرار آن بر هیچکس آشکار نیست.

#### منابع و مآخذ

- قرآن کریم.
- · نهجالبلاغه. (۱۳۸۱). مترجم حجهٔالاسلام محمد دشتی. تهران: وجدانی.
- ابنعربی، محمدبن علی. (۱۳۸۴). فتوحات مکیه. ترجمه و تعلیق محمد خواجوی. جلد ۱. تهران: مولی.
- ابن عربی، محی الدین. (۱۳۶۷). رسائل ابن عربی (ده رساله فارسی شده). مقدمه، تصحیح و تعلیقات نجیب مایل هروی.
   تهران: مولی.
- اردلان، نادر و بختیار، لاله. (۱۳۸۰). حس وحدت، سنت عرفانی در معماری اسلامی. ترجمه حمید شاهرخ. تهران: خاک.

ا بررسی مفهوم «عدد چهار» و «حجاب» در نگاره هفتاد هزار

پرده معراجنامه شاهرخی

- ایزوتسو، توشیهیکو. (۱۳۸۵). **صوفیسم و تائوئیسم**. ترجمه محمدجواد گوهری. تهران: روزنه.
- بلخاریقهی، حسن. (۱۳۸۴). مبانی عرفانی هنر و معماری اسلامی. کیمیای خیال. دفتر دوم. تهران: سوره مهر.
- پژوهش از دانشگاه کمبریج. (۱۳۷۹). تاریخ ایران دوره تیموریان. ترجمه یعقوب آژند. چاپ دوم. تهران: جامی.
- رازی، نجم الدین. (۱۳۷۳). مرصادالعباد من المبدأ الی المعاد. به اهتمام محمد امین ریاحی. تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.
- سگای، ماریرز. (۱۳۸۵). معراجنامه سفر معجزه آسای پیامبر (ص). ترجمه مهناز شایستهفر. تهران: مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.
  - · شبستری، محمود. (۱۳۸۶). **گلشن راز**. مقدمه، تصحیح و توضیحات صمد موحد. تهران: طهوری.
- شیمل، آنماری. (۱۳۷۴). **ابعاد عرفانی اسلام**. ترجمه دکتر عبدالرحیم گواهی. چاپ ششم. تهران: دفتر فرهنگ اسلامی.
  - شیندشتگل، هلنا. (۱۳۸۳). متن نوشتاری نسخه خطی معراجنامه میرحیدر. کتاب ماه هنر، (۷۱ و ۷۲).
    - صفا، ذبيحالله. (١٣٨٠). تاريخ ادبيات ايران. تلخيص از محمد ترابي. جلد دوم. تهران: فردوس.
      - گوهرین، سیدصادق. (۱۳۶۸). شرح اصطلاحات تصوف. جلد سوم. چاپ اول. تهران: زوار.
- الاهیجی، محمد. (۱۳۷۱). **مفاتیحالاعجاز فی شرح گلشن راز**. مقدمه تصحیح و تعلیقات محمدرضا برزگر خالقی و عفت کرباسی. تهران: زوّار.
  - مکارم شیرازی، ناصر. (۱۳۶۴). تفسیر نمونه. جلد ۲۲، تهران: دارالکتبالاسلامیه.
  - موسوی همدانی، سیدمحمدباقر. (۱۳۵۳). تفسیر المیزان. جلد ۲۵، تهران: خوشه.
- میرجعفری، حسین. (۱۳۸۱). تاریخ تحولات سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی ایران در دوره تیموریان و ترکمنان. چاپ سوم. تهران: سمت.
  - هال، جیمز. (۱۳۸۳). فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب. ترجمه رقیه بهزادی. تهران: فرهنگ معاصر.
- یار شاطر، احسان. (۱۳۸۳). **شعر فارسی در عهد شاهرخ (نیمه اول قرن نهم) یا آغاز انحطاط در شعر فارسی**. تهران: دانشگاه.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۴/۱۸ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# **بررسی انساننگاری در نقاشی مکتب اصفهان سدهٔ دهم و یازدهم هجری قمری\***

علیرضا خواجهاحمد عطاری\*\* حبیب الله آیتاللهی\*\*\* علیاصغر شیرازی\*\*\*\* محسن مراثی\*\*\*\* خشایار قاضیزاده\*\*\*\*\*

چکیدہ

یکی از ویژگیهای نقاشی مکتب اصفهان در دوره صفوی توجه به انسان نگاری است. شیوه پرداختن به تصویر انسان و نگرشی که به تصویر گری آن در نقاشی این دوره بوجود آمده آن را نسبت به مکاتب قبلی متفاوت کرده است. مقاله حاضر شرایطی را که موجب بوجود آمدن این نوع نگرش به انسان و نقاشی آن شده مورد ارزیابی قرار داده، ضرورتهایی که باعث شده در نگارگری دوره شاه عباس اول به تصویر انسان بیشتر توجه شود، نشان میدهد.

این مقاله به دنبال پاسخ به این سئوال است که نحوه تأثیر این تحولات بر پیکرنگاری انسان در نقاشی مکتب اصفهان چگونه بوده است؟ هدف از این مقاله شناخت و توصیف ویژگیهایی است که در انساننگاری نقاشی مکتب اصفهان ظاهر گردید و این سبک را در مقایسه با نقاشی قبل از خود (مکتب تبریز دو) متمایز گردانید.

روش تحقیق در این مقاله با توجه به ماهیت تاریخی آن از یک سو و نیاز به تبیین آثار از سوی دیگر توصیفی-تحلیلی بوده و با استدلال استقرایی به جمع آوری اطلاعات مربوط به نگار گری این عصر پرداخته شده است. گرد آوری مطالب به شیوه اسنادی (کتابخانهای) صورت گرفته است.

یافتههای تحقیق بیانگر آن است که عوامل متعدد اجتماعی، سیاسی، اقتصادی، فرهنگی و همچنین تغییر و تحول در نگرش انسان (هنرمند) به جهان در شکل گیری تصویر انسان در نگار گری این دوره تأثیر داشته است، به طوری که ضرورتهای ناشی از این عوامل به ویژگیهای نوینی در نقاشی مکتب اصفهان منجر شده است.

**کلیدواژهها**: تفکر ایرانی- اسلامی، نقاشی مکتب اصفهان، ویژگیهای انساننگاری، عوامل تأثیرگذار

\* این مقاله بر گرفته از پایاننامه دکتری علیرضا خواجهاحمد عطاری باعنوان «ریشهیابی عوامل مؤثر بر انساننگاری در نقاشی مکتب اصفهان» بهراهنمایی آقایان دکتر آیتاللهی، دکتر شیرازی و به مشاوره آقایان دکتر مراثی و دکتر قاضیزاده در دانشگاه شاهد است. \*\* مربی، دانشگاه هنر اصفهان و دانشجوی دوره دکتری پژوهش هنر دانشگاه شاهد، تهران. (نویسنده مسئول)

attari.alireza@gmail.com

\*\*\* دانشیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران. \*\*\*\* استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران. \*\*\*\*\* استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران.

\*\*\*\*\*\* استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه شاهد، تهران.

## مقدمه

در نگارگری ایران همواره تصویر انسان جایگاهی ویژه داشته و انساننگاری در هر دوره از کار نگارگران با تغییراتی همراه بوده است. توجه به پیکره انسانی در متن فکری و فرهنگی هر دوره و با توجه به تأثیرپذیری از اندیشه اسلامی که در آن خداوند میفرماید انسان را به نیکوترین صورت آفریده <sup>۱</sup> تعریف شده است.

در تفکر اسلامی به انسان توجه خاصی شده است، بنا بر نص صریح قرآن کریم «انسان خلیفه خدا بر روی زمین است» (قرآن کریم، بقره، آیه ۳۰). بر همین مبنا در تفکر اسلامی و در سیر شناخت و معرفت خداوند انسان جایگاه ویژهای دارد. ابنعربی درباره جایگاه انسان می گوید: «انسان مختصری از حضرت الاهیت است و از اینرو خدا او را به صورت خود آفرید» (حکمت، ۱۳۸۴: ۶۲).

با توجه به ویژگیهای نگارگری و شاخصهای موجود در نگارههای ایران میتوان چنین نتیجه گرفت که نگارگران ایران درصدد نمایش وجه صوری و عینی عناصر نبودهاند بلکه گویی بیشتر درصدد بیان ماهیت و وجوه باطنی آنها بودهاند و بیشتر وجوه نمادین را بهنمایش می گذارند تا صورت ظاهری و عینی اشیا و عناصر را؛ به طوری که صوّر مشخصات ظاهری – ازجمله سایه روشن، بافت و عمق – را نشان نمی دهند و به قول بور کهارت<sup>۲</sup> «هنر مینیاتور<sup>7</sup> درصدد فهم و ادراک صفات نوعی است» (بور کهارت، ۱۳۷۲: ۴۸ – ۴۷).

در دوره صفوی (۱۱۴۳–۹۱۰ ه.ق.) شرایط اجتماعی، سیاسی و مذهبی در ایران دگرگون شد و تا پایان این دوره تغییراتی در ساختار سیاسی و اجتماعی ایران روی داد که خود موجب تغییر در مسیر نقاشی ایران گردید. این تغییرات در دوره شاهعباس (۱۰۳۸–۹۹۷ ه.ق.) خود را به گونه ای نشان داد که آن را از دوره قبل جدا ساخت. یکی از تغییراتی که در نگارگری مکتب اصفهان (قرون ۱۱–۱۰ ه.ق.) بهوقوع پیوست، توجه به پیکره انسانی است. انسان در نقاشی این دوره نقش محوری می یابد انسانی است. انسان در نقاشی این دوره نقش محوری می یابد گذشته که تصویر انسان بخشی از کل تصویر بود، به صورت موضوع تأثیر عوامل مختلف سیاسی و اجتماعی قالبی تازه برای بیان مضامین و فنون نقاشی فراهم می آورند. لذا این مقاله می خواهد بداند که نحوه تأثیر این تحولات بر پیکرنگاری انسان در نقاشی مکتب اصفهان چگونه بوده است؟

هدف این مقاله نیز این خواهد بود که نحوه تأثیر و تأثر تحولات مذکور را بر انساننگاری مکتب اصفهان پیگیری کند،

ویژگیهای انساننگاری آن را جویا شود و برای این منظور با روش استقرایی به جمعآوری اطلاعات مربوط به نگار گری این دوره می پردازد، مطالب و تصاویر دستهبندی و در قالب جدولی از ویژگیها ارائه می شود. ضرورت کار از آنجا ناشی می شود که به نظر می رسد نقاشی ایران در بیان تصویری خود در مقطع تاریخی مذکور تغییراتی می یابد که نیاز به شناسایی و تدوین مراتب آن احساس می شود. این شناسایی به ما کمک می کند تا مراحل بعدی سبک شناسی نقاشی ایران را دنبال کنیم.

#### پيشينه تحقيق

پرداختن به پیکر آدمی در نگارگری ایران و جستجوی ویژگیهای آن کمتر صورت گرفته، هرچند که در نقاشی ایران پیکر انسانی از اهمیت خاصی برخوردار بوده است و کمتر نقاشیای را میتوان سراغ گرفت که تصویر انسان در آن کم رنگ باشد یا اصلاً مطرح نشده باشد. این امر نشان دهنده اهمیت آن، هم در اندیشه و تفکر ایرانی – اسلامی بوده و هم بیانگر جایگاهش در معنابخشی به هنرهای مختلف ازجمله نگارگری است.

کریمیان و جایز (۱۳۸۶) در مقاله خود باعنوان «تحولات ایران عصر صفوی و نمود آن در هنر نگارگری» با اشاره به تحولات عصر صفوی نگاهی به نگارگری اوایل دوره صفوی دارد، رابطه با اروپا و نمود آن در نگارگری و اثراتی که در این ارتباط در نقاشی عصر صفوی گذاشته است، و با مقایسه ویژگیهای نقاشی دو دوره اول (شاهاسماعیل) و دوم (شاه عباساول) صفوی به بررسی آثار نقاشی این دوره می پردازد.

در تحقیقاتی که خاورشناسان بر نقاشی ایران صورت دادهاند، نوعی مطالعه تطبیقی صورت گرفته که در بعضی موارد ناخودآگاه با نقاشی غربی مقایسه شده است. بهطور مثال دلاواله<sup>†</sup> (۱۳۷۰)، سیاح فرانسوی، که در زمان شاه عباس به ایران سفر کرده است، نقاشی ایران را بسیار ناشیانه و بهدست اشخاص بیاطلاع از هنر تلقی میکند و ترس این را دارد که شاهعباس پس از دیدن آثار نقاشیای که توسط نقاش همراه وی کشیده شده است، بخواهد او را یکی دیگر از سیاحان فرانسوی است که در زمان شاهعباس دوم به ایران سفر کرده و در نقاشی ایران رنگهای زیبا و درخشان را مورد تحسین قرار میدهد.

در تحقیقات محققان معاصر نیز وقتی به نقاشی مکتب اصفهان میرسند، به ارتباطی که با نقاشی غرب برقرار شده است، S

اشاره می کنند و به التقاطی که میان نقاشی ایران و نقاشی غرب صورت گرفته و تأثیری که نقاشان ایرانی از نقاشی اروپایی گرفته است، اشاره می کنند. برای نمونه کنبی<sup>2</sup> (۱۳۸۷) در کتاب «نقاشی ایران» به نزدیکی نقاشی ایران به شیوههای اروپایی اشاره می کند و نفوذ شیوههای نقاشی غربی را اجتناب ناپذیر می داند. البته در کنار این مطالب به شیوه کار رضا عباسی و برخی ویژگیهای آثار وی و همچنین نقاشی مکتب اصفهان اشاره می کند که از جمله این ویژگیها قلم گیری قوی پیکرههاست که به نوعی در شخصیت پردازی افراد تأثیر دارد. اما به طور مشخص به غرب بر نقاشی ایران گذاشته است، نمی پردازد. با این وجود آثار آنها اشاره می کند و می توان ویژگیهای انسان نگاری در آثار آنها اشاره می کند و می توان ویژگیهای انسان نگاری در مکتب نقاشی اصفهان را از آن برداشت کرد.

مقدم اشرفی (۱۳۶۷) در کتاب «همگامی نقاشی با ادبیات» ضمن بر شمردن ویژگی های نقاشی مکتب اصفهان به شگردهایی نو برای به حرکت در آوردن انسان و استفاده از خطوط پیرامونی برای نشان دادن سکنات و حرکات زنده و تناسبات واقعی بدن انسان اشاره می کند که خود بیانگر توجه به واقعنمایی در آثار نگار گران ایرانی است.

بینیون<sup>۷</sup> (۱۳۶۷) یکی دیگر از محققان خارجی بههمراه دو تن از دیگر محققان برجسته در کتاب خود باعنوان «سیر تاریخ نقاشی ایران» به جزییات تاریخ نقاشی ایران می پردازد و درخصوص دوره مذکور با تحلیل فرایند شکل گیری مکتب اصفهان برخی تغییراتی را که در این دوره از نقاشی رخ می دهد، باز گو می کند؛ از جمله تغییر در تکنیکهای نقاشی، جدا شدن نقاشی از ادبیات، تغییراتی که در نوع پوشش صورت گرفته، موضوعات نقاشی و پایگاه اجتماعی پیکرهها که در آثار نقاشان پدیدار شده است. از لابهلای نوشتههای این کتاب می توان تاحدودی به شکل گیری پیکرنگاری در نقاشی این دوره پی برد. بور کهارت (۱۳۷۲) نیز در مجموعه مقالات «مبانی هنر معنوی» با اشاره به سنتهای پیشین ایرانی – اسلامی مسئله پیکرها، تماثیل و دیدگاهی را که در این نقاشیها براساس مبانی فکری سنتی –دینی مترتب است، بازگو می کند.

در تحقیق حاضر تلاش شده است تا ضمن برشمردن زمینههای رشد انسان نگاری در نقاشی مکتب اصفهان، به ویژگیهای انسان نگاری موجود در نگارههای این دوره پرداخته شود. در این میان برخی ویژگیهای نقاشی مکتب تبریز دو (مکتب اول صفوی) با نقاشی مکتب اصفهان در قالب یک جدول مقایسه شده است.

#### روش تحقيق

در این مقاله روش تحقیق توصیفی-تحلیلی بوده، با توجه به ماهیت تاریخی آن از منابع کتابخانه ای استفاده شده است. در این منابع ویژگی های مکتب اصفهان استخراج شده، در این میان به توصیف انسان نگاری نیز توجه شده است. سپس با انتخاب جزییاتی از تصاویر نقاشی مکتب تبریز و اصفهان به مقایسه دو شیوه انسان نگاری پرداخته شده است. این مقایسه باعث شده تغییراتی که در نگارگری مکتب اصفهان رخ داده بهتر نشان داده شود.

# تأثیـر بینــش ایرانی-اسلامـی بر انسان نگاری در نگارگری ایران

تصویر انسان در نگار گری ایران بر بینش ایرانی-اسلامی استوار است. بنا بهقول بسیاری از محققان موضع اسلام نسبت به شمایل نگاری تابع دستورات اسلام است. اما این دستورات هیچ صحبتی از منع شمایل نگاری نشده؛ آنچه در اسلام مطرح شده مخالفت با بت پرستی است، به گفته بور کهارت: «منع و تحریم شمایل نگاری در اسلام به معنی دقیق کلمه فقط درمورد تصویر ذات الهی صدق می کند» (بور کهارت، ۱۳۷۲: ۴۱). بر این اساس، نگار گران سعی کردند نگاره های شان بازدارنده طبیعت گرایی در نگار گری ایرانی- اسلامی باشد.

نکته دیگری که میتوان مطرح کرد، نقش خیال در نگار گری ایران است. عنصر خیال در تبیین رابطه حق تعالی با هستی تجلییافته نقش مهمی ایفا می کند. برای هنرمند مسلمان صورتها مرکبی هستند برای بازیافتن و تحقق بخشیدن به حقایق الهی. خداوند این بارقه الهی را به انسان عطا کرده است و شاید بار امانت – تا بدینسان هم چون خود او بتواند جهان متخیل را باز آفرینی کند. بدینسان، نقش خیال در پیوند با امور روحانی و جسمانی معنا مییابد (حکمت، ۱۳۸۴).

علاوه بر بُعد معرفتی ویژه انسان در اسلام و به تبع آن در نگارگری به ویژه در دوره صفوی با رشد گروه های صوفیگری غالیانه که بنیاد آن در دوره های قبل شکل گرفته بود، باورهای «وحدت وجودی» و «انسان انگاری» یا «تشبیه» بیش از پیش استوار گشت که براساس آن «خدا را جز در درون انسان در هیچجا نباید جستجو کرد» (ملیکوف، ۱۳۷۹: ۴۵). این دست تعدیل یافت و سبب شد زمینه های نوعی تفکر عقل گرایانه مبتنی بر دین اسلام در انسان نگاری فراهم آید. ملاصدرا مبنای شناخت موجودات را شناخت انسان از نفس خود می داند و این را فضیلتی برای انسان می داند که خداوند به وی عطا کرده است (نصری، ۱۳۷۶). از آنجا که در تمامی جهان بینیها انسان جایگاه ویژه ای داشته است، توجه به تصویر انسان در آثار نقاشی جهان دیده می شود. «در نگار گری ایران نیز توجه به تصویر انسان اهمیت زیادی داشته و با توجه به اینکه تا سده نهم در قالب مصور سازی متون ادبی بوده، باعث شده است تا موضوعات با درونمایه های قهرمانی، عاشقانه، تغزلی یا واقع گرایانه نشان داده شود. این تصاویر معادل کیفیات موجود در داستان ها قالبی بصری یافته است» (Ettinghausen, 1988: 244).

به منظور مشخص شدن حدود کیفیت تصویر انسان در نگارگری ایران لازم است این مسئله از دو وجه بررسی گردد. اول اینکه هنرمندان ایرانی در نگارگری خود یک نوع خاطره قومی را دنبال می کنند که از سرچشمه «صورتهای ازلی»<sup>^</sup> سیراب می گردد و متفکران ایرانی آن را «اقلیم هشتم» یا «عالم مثال» خواندهاند. در این عالم تضاد میان صورت و معنا و ماده تجسد کامل است و نه روح به تنهایی معنا دارد و اجساد صورت مثالی می یابند. در این حالت اشکال نه تجسمی واقعی دارند و نه بی شکل هستند (شایگان، ۱۳۸۸). بنابراین در نگار گری تصویر انسان شکلی طبیعت گرایانه را نشان نمی دهد.

دومین وجه، ارتباط و درعین حال همگرایی نگارگری با ادبیات است. «صور خیال در نگارگری منطبق بر صور خیال در شعر فارسی است» (مقدم اشرفی، ۱۳۶۷: ۱۱). علاوه بر آن، فنون شعر همسو با فنون نگار گری بوده است. برای مثال در شعر با وزن و ریتم سروکار داریم و آرایههای ادبی چون ایهام، تشبیه، مجاز و استعاره ازجمله عواملی است که شعر را در معنایی رمزگونه نشان میدهد. در نگارگری نیز این ویژگیها رعایت می شود؛ در نگار گری اشکال در جایگاه تشبیه همان صورتهای مثالیای هستند که در عرفان اسلامی از آن یاد شد. نتیجه این بینش در نگارگری به صورت حذف عواطف و احساسات خود را نشان داد- سوای برخی از تصاویر چون «مرگ اسکندر» در شاهنامه دموت که حالات فردی انسان ها [با تأثیر از نقاشی چین] نشان داده شده است، در اکثر نگارهها از نمایش ویژگی های فردی و هرآنچه درمجموع فردیت آدمي و احوالات عاطفي او را بهنمايش مي گذارد، خبري نیست؛ این نوع شمایلنگاری حتی تا دوره قاجار نیز ادامه می یابد. درواقع، در نگار گری اصیل ایرانی- اسلامی انسان ها و عناصر اطراف تابعی از زمان و مکان مادی و تعیّنهای آن نیستند و روایتی را به تصویر می کشند که گویی بیزمان ومکان است. به همین دلیل از قوانین مناظر و مرایا تبعیت نمی کنند و تا آنجاکه شاهد هستیم چند رویداد بهطور همزمان در یک تصویر بهنمایش درمیآید.

همچنین، نگار گران رنگها را به صورت تخت روی صفحه نقاشی می گذارند. بافت و رنگ دو پدیده ای هستند که وابسته به نورند. نگار گران برای نشان دادن جنسیت از تغییرات در خط استفاده می کنند و از سایه روشن در تصاویر پرهیز می کنند. این امر که نور نزد نگار گران چه معنا و مفهومی دارد، خود به بحثی جداگانه نیاز دارد؛ اما در اینجا می توان به این نکته اشاره کرد که نور در نگار گری ایران بر پایه بینش اسلامی شکل می گیرد.<sup>۹</sup> بر این مبنا رنگهای در خشان باز تاب حاکمیت نور هستند، به طوری که نگاره ها از سایه روشن، تاریکی و ابهام بَری است و به قول بسیاری عالمی نورانی را به نمایش در می آورد.

## انساننگاری در تاریخ نگارگری ایران

تصاویری که از نقاشیهای مانوی در تورفان و خوچو یا خوشو در آسیای میانه بهدست آمده نشاندهنده برخورد «نوعی» یا «نشانهای» با عناصر تصویر است. در این نقاشیها و آثار دورههای بعدتر تصویر انسان با ویژگیهایی همراه است که این نوع تصویر گری را از تصویر گری سایر کشورها متمایز می کند. بهطور مثال نقاشان در این دورهها تلاش می از ویژگیهای ظاهری – ازجمله بروز عواطف در چهرهها و یا سایهروشن و بافت طبیعی اشیا – این تمایزات را نشان دهند. اولگ گرابار <sup>۱۰</sup> خاستگاه این گونه تصویر گری را در تأثیر پذیری نگارهها از آثار هنری سغدیان (۸۰ ه.ق.)، هنر چین که بههمراه مغولان به ایران آمد (۸۸۸ ه.ق.) و تبدیل سمرقند و هرات به مراکز فرهنگی در آغاز قرن پانزدهم م. (نهم ه.ق.) بهعنوان لحظات کلیدی تاریخ نقاشی ایرانی میداند (نهم ه.ق.) بهعنوان لحظات کلیدی تاریخ نقاشی ایرانی میداند

اما می توان به این عوامل رشد عرفان اسلامی و ادبیات را در فضاسازی و تصویر کردن انسان در نگار گری افزود. مضمون بیشتر نگار گری های ایران را شعر پارسی شکل می دهد و در شعر پارسی عرفان نقش عمدهای بازی می کند. علاوه بر آن نقش سفارش و سلیقه حامی در شکل گیری تصاویر کاملاً مشهود است. بر همین اساس، می توان تصویر انسان را در رابطه با مجموعه عناصری که در نقاشی ها به کار رفته است، سنجید و با توجه به اینکه مهمترین حامی و سفارش دهنده نقاشی دربار و شاه بوده، بسیاری از تصاویر با رعایت خواست شاه و مناسبات موجود در دربار شکل گرفته است.

تصویر انسان در هر دورهای ویژگیهای خاص خود را یافت. در دوره سلجوقی تأکید بر اعمال ساده و مستقیم آدمهایی است که تا حد امکان سترگ و برجسته نمایانده شدهاند. در دوره مغول هم درونمایههای تصویری براساس داستانها با ترکیببندیهای پیکردار و منظرهپردازی وابسته بهشیوه عهد

سلجوقی ادامه یافت، با این تفاوت که حالا برخی ویژگیهای بصرى با الهام از عناصر چينى شكل مى گرفت. تصوير انسان ها پرتحرکتر و رابطه انسان با عناصر پیرامون از منطق واقعی تری برخوردار شد. در دوره تیموری چیرهدستی در پیکرنمایی ارتقا و طراحی صحت بیشتری می یابد، و با اینکه انسان ها ایستا به نظر میرسند، در نقاشی بهواسطه جایگزینی اثربخش و درست آن نقشی کلیدی دارند. در عین حال تلاش شده است تا به تمامی عناصر به یک اندازه اهمیت داده شود، لذا تصویر انسان مركز توجه نيست. چهرهها هم چنان بي حالت تصوير شده و سنت طراحي چهرهها بيشتر بر قاعده نمايش خشك و ثابت ییکرهها شکل گرفته است. این امر با آثار بهزاد تغییر می یابد؛ از آنجا که بهزاد به موضوعات اجتماعی و زندگی روزمره توجه دارد، تمهیداتی ازجمله یافتن شگردهایی نو برای به حرکت درآوردن انسان و استفاده از خطوط پیرامونی برای نشان دادن سكنات و حركات زنده و تناسبات واقعى بدن انسان را به نمایش می گذارد (مقدم اشرفی، ۱۳۶۷). نکته دیگر اینکه بهزاد توانست نسبتهای درستی میان اندازههای انسان با ساختمانها برقرار سازد. همچنین، تصویر تک پیکره در کارهای بهزاد ازجمله نوآوریهای وی در نگارگری ایران است.

انساننگاری در ابتدای دوره صفوی از هم آمیزی سبک هرات و تبریز دو بهوجود آمد. این سبک «اوج تجمل و زرق و برق سنجیدهای است که نشان از ذوق و سلیقه غنی تر و لطیف تر دربار صفوی دارد. رنگهای عالی، نقشهای رو به کمال و صحنههای زندگی درباری بهنمایش در آمده است» (بینیون، ویلکینسون و گری، ۱۳۶۷: ۲۸۹).

## انساننگاری در نگارگری مکتب اصفهان

نقاشی مکتب اصفهان در سدههای دهم و یازدهم ه.ق. شکل گرفت. در این دوره شاهعباس با انتخاب اصفهان به عنوان پایتخت، آن را به یکی از مراکز تجاری- فرهنگی و نمادی از نظام جدید اجتماعی ایران تبدیل کرد. رشد تجارت خارجی و امنیتی که در مسیر حرکت بازرگانان، سیاحان، مبلّغان مذهبی و تمام کسانی که بهنحوی شوق دیدار کشورهای شرقی را داشتند بهوجود آمد، باعث شده بود که فضای اجتماعی ایران دگرگون شود. بهموازات این و نقاشان اروپایی به ایران و توجهی که دربار به این نوع نقاشی نشان میداد، توجه نقاشان ایرانی به سوی نقاشی اروپایی جلب شد؛ تاجاییکه «شروع تأثیر قطعی هنر اروپا بر هنر ایران را اکثر پژوهندگان به تاریخ بازگشت محمد زمان از یک دوره مطالعه هنری از ایتالیا ربط میدهند» (مقدم اشرفی، ۱۳۶۷: ۱۸۶).

نگارگری اصفهان ریشه در سبک نگارگری قزوین دارد. از آنجا بود که تعداد پیکرهها در نقاشیها کم شد و پیکر انسان ازطریق بازسازی سکنات و حرکات طبیعیاش جلوهای زنده یافت (همان) و باز از همین دوره بود که طراحی و نقاشی جداگانه و مستقل از کتاب شکل گرفت، تهیه نسخ خطی محدود شد و استقلال نسبیای که نقاشان از زمان شاه طهماسب در دربار قزوین به دست آورده بودند، در اصفهان ادامه یافت و شاگردان و دوستان محمدی و صادق بیک حالا در اصفهان این شیوه را به یک جریان دامنه دار و اصیل مبدل کردند. نظام رنگ بندی و ساختار فضا ساده تر شد و خط بر رنگ فائق آمد، درواقع کاربرد رنگ در نگارگری این دوره با تدبیر و حساسیتهای خاص زمانه به کار رفت.

مکتب اصفهان را میتوان به سه مرحله تقسیم کرد. در مرحله اول آثار رضا عباسی و شاگردانی که شیوه او را دنبال می کنند ازجمله افضل الحسینی و معین مصور؛ در این مرحله شیوه سنتی نگارگری با ویژگیهای خاص مکتب اصفهان اجرا شد. در مرحله بعد شاگردان رضا عباسی با تغییراتی شیوه او را دنبال کردند، ازجمله محمدقاسم، محمدیوسف و محمدعلی؛ این مرحله را میتوان مرحله گذار نگارگری اصفهان از سنت به تجدد (نوآوری به شیوه فرنگی) تلقی رنگی و شکلی سعی در القاء بُعد و دوری و نزدیکی مینمایند و در مرحله سوم شیوهای التقاطی از سنت و نوآوری بر گرفته از نقاشی اروپایی در نقاشیها نمودار میشود و نقاشانی چون بهرام سفره کش، علیقلی جبهدار و محمد زمان نمایندگان آن هستند.

## عوامل مؤثر بر شکل گیری انساننگاری دوره صفوی

اکنون این سؤال را میتوان مطرح کرد که چه عواملی در تغییرات انسان نگاری در دوره صفوی و خصوصاً دوره شاهعباس مؤثر بوده است؟ همان گونه که قبلاً ذکر شد، در نگار گری ایران انسان همواره جایگاهی ویژه داشته است. در اصفهان در دو مرحله، تغییراتی در ساختار فکری، فرهنگی و فضای هنری بهوجود آمد. حمایت شاهان از نقاشی صورتی فضای هنری بهوجود آمد. حمایت شاهان از نقاشی صورتی بود و سفارش داده می شد، دگر گون گشت. عواملی را که موجب این دگر گونی شد، میتوان به موارد زیر خلاصه کرد: – توجه و حمایت از ساختوساز و آرایش کاخها.<sup>۱۱</sup> - تغییر در ساختار قدرت و برآمدن دیوانسالاران ایرانی و عالمان دینی که موجب رشد نظام شهری شد.

- استقلال نسبی هنرمندان و رشد برخی از حامیان کرمایه تر که امکان خرید آثاری با قیمت نازل تر برایشان فراهم بود.<sup>۱۲</sup> - امنیت عمومی، رشد توسعه شهری و ایجاد رفاه عمومی تحت تأثیر رشد اقتصادی (شاردن، ۱۳۶۲(ج ۲): ۱۳۷). - کوچ ارامنه به جلفای اصفهان و به تبع آن ایجاد کلیساهای جدید که دارای نقاشی هایی با موضوعات نقاشی غربی (موضوعات مسیحی) بود.

حضور هنرمندان و نقاشان غربی، ارمنی و هندی در ایران
 درنتیجه گسترش روابط بازرگانی در دوره شاه عباس اول
 (کریمیان و جایز، ۱۳۸۶؛ قازاریان، ۱۳۶۳).

- تغییر در ساختار اقتصادی و رشد خزانه شاهی که منجر به اصلاح سازمان ارتش و ساختار قدرت بهنفع شاه شد (بنایی، ۱۳۷۷).

-انتقال جمعیت کثیری از اقوام گرجی و چَرکسی از منطقه قفقاز به ایران و دربار.

## ویژگیهای انساننگاری در مکتب اصفهان

در نگارگری مکتب اصفهان با انسانی روبرو هستیم که نسبت به انسان نگاری مکاتب پیشین تغییر یافته است. این مکتب با نام رضا عباسی رقم خورد – با این وجود نباید نام کسانی چون شیخمحمد، سیاوش، محمدی و صادقی بیک را که در روند شکل گیری مکتب اصفهان نقش بسزایی داشتند، از یاد برد- هم او که با آثار خود و پیروانش جریان نقاشی مکتب اصفهان را شکل داد. شاید یکی از مهمترین مواردی که می توان درمور د این گروه از نقاشان عنوان کرد، خودآگاهی آنان نسبت به خود و موقعیتشان بود. استقلال نسبی نقاشان از دربار آنان را از جایگاه خود در جامعه و مناسباتی که در این عرصه وجود داشت، بیشتر آگاه کرد. این استقلال هم در زمینه نقاشی بود و هم در زمینه مالی، لذا آثاری که بهوجود آمد، نشان از شرایط تازهای بود که در جامعه هنری حکمفرما شد. بدین ترتیب، نگار گران مکتب اصفهان ویژگیهایی را در ترسیم انسان رعایت کردند که ذیلاً به آنها اشاره می شود:

- تصویر انسان در مرکز و محور نقاشی قرار گرفت.

- نمایش پیکرها بهصورت تکچهره یا تعدادی محدود در حالتهای مختلف با موضوعات عاشقانه، در حال تفرج یا در حال انجام کار.

- جداشدن نقاشی از ادبیات که باعث شد نگار گران برای ترسیم نقاشی های خود از مضامین کتاب ها استفاده نکنند و در

نتیجه اول اینکه انسانهای عادی در نقاشیها ظاهر شوند و دوم، موضوعات زندگی روزمره طرف توجه نقاشان قرار گیرد. – استفاده از سایهروشن در پیکرها به صورتی غیر واقعنمایانه که درابتدا کم و در پایان دوره صفوی تشدید شد.

- به کار گیری قلم گیری کلفت و ناز ک (تند و کند) در ترسیم پیکرهها که ضخامت خط در بعضی از قسمتها حجم بدن را نشان می دهد و توجه بیشتری را به پیکره جلب می کند. - رقمزنی در نقاشیها که در گذشته مرسوم نبود و در این دوره نقاشان هریک به نحوی آثار خود را امضا می کردند. گاهی اوقات همراه با رقمزنی نوشته هایی مبنی بر شرح موقعیتی که نقاشی در آن صورت گرفته است نیز دیده می شود. از نگار گری مکتب اصفهان به بعد رقمزنی امری معمول می شود، هر چند که گاهی این امضاها جعل شده است و تشخیص آثار نقاشی را مشکل می کند (پاکباز، ۱۳۷۹).

- استفاده از انواع رنگها در ترسیم پیکرهها و تکرنگ لعابی (شفاف) در ترسیم عناصر طبیعت که منجر به از دست دادن پیوستگی شبهواقعی بین عناصر می شود، به منظور توجه بیشتر به پیکره انسانی. این شیوه بیشتر در آثار تک پیکره اجرا شده است. برخی از این آثار نیز بدون رنگ یا تکرنگ کار شده به نحوی که قلم گیری بیشترین نمود را داراست (آیت اللهی، ۱۳۸۵). - ترسیم دقیق انواع چهره؛ در برخی نقاشی ها به صورت عکس نیم تنه که غالباً چهره ها را به صورت چشمگیری ارائه می کنند. - طراحی از چهره مردم عادی و حالات و حرکاتشان که مایه ای مردم پسندانه دارد. در بعضی از موارد نیز نقاشی و طراحی حاکی از نشان دادن پیکرهای خاص، حالات و حرکات سنجیده و تفاخرات ناشی از زندگی نامأنوس شهری است.

- نشاندادن انسانها در لباسهای فاخر ابریشم و زری یا اروپایی با پاها و دستهای حنا بسته و بعضاً خالکوبی بر دست و پا و همچنین بَرَهنه که نشان از توجه به بدن در این دوره بوده است. در این موارد از انبوه مروارید، کلاههای مختلف برای پوشش سر از جنسها و رنگهای گوناگون و بعضاً نمایش سگهای دست آموز که نشان از تفاخر غربی بوده، استفاده شده است. – استفاده از تزیینات بهوفور در طرح لباس خصوصاً در آخر دوره صفوی که حاکی از تأثیر نقاشی هند بر نقاشی ایران از دوره شاهعباس دوم به بعد است.

برخی از این ویژگیها ضرورت فرهنگی –اجتماعی این دوره و برخی دیگر بهدلیل ارتباط با اروپا و فرهنگ و هنر کشورهای هم جوار شکل گرفته است. با این وجود به اذعان نویسندگان کتاب سیر تاریخ نقاشی ایران «در بیشتر قرن هفدهم میلادی اثر چندانی از نفوذ تکنیک و فن هنر اروپایی دیده نمی شود» نشر به مطالعات تعليبقى هنر (دوفصاننامه علمى – پژوهشى) الالا مال دوم، شماره چهارم، پاييز و زمستان ۱۳۶۱ ک

اصفهان در مقایسه با نگارگری مکتب تبریز دو را بهتر نشان میدهد. مکتب نگارگری تبریز دو از یکطرف تمام ویژگیهای نگارگری ایران را دارد و از طرف دیگر خود نماینده سه مکتب هرات، ترکمانان و تبریز دوره صفوی است. (بینیون، ویلکینسون و گری، ۱۳۶۷: ۳۷۷) و بهرغم خرسندی و تمایل نقاشان به استفاده از ویژگیهای نقاشی غربی هم چنان روح نگارگری ایران تا سده بعد در نقاشیها نمایان است. جدول زیر ویژگیهای انساننگاری در نگارگری مکتب

| دو | تبريز | و | اصفهان | مكتب | در | ننگاری | ل انسار | مقايسهاي | جدول |  |
|----|-------|---|--------|------|----|--------|---------|----------|------|--|
|    |       |   |        |      |    |        |         |          |      |  |

| تصوير مكتب اصفهان | تصویر مکتب تبریز دو | مكتب اصفهان                                                                                                               | مکتب تبریز<br>دو                                                                                                  | عنوان                       |
|-------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
|                   |                     | بزرگ کشیدن<br>پیکرهها و<br>درنتیجه حاکمیت<br>پیکره بر کادر                                                                | کوچکی پیکرها<br>در تصویر و توجه<br>به انسانها<br>و عناصر دیگر<br>تصویر به یک<br>نسبت                              | حاكم شدن پيكره در تصوير     |
|                   |                     | محدودشدن<br>تصویر به یک یا<br>چند پیکره در<br>کادر با نسبت یک<br>تکپیکره انسان بر<br>کادر غالب<br>کادر را دربر<br>می گیرد | تصویرهای فراخ<br>با کادرهای دو<br>به سه که در آن<br>تصویر انسانها<br>کوچک و با تعداد<br>زیاد نشان داده<br>شده است | نسبت انسان با فضای نقاشی    |
|                   |                     | جداشده از<br>مضامین ادبی و<br>درنتیجه توجه به<br>موضوعات عادی<br>روزمره- عدم<br>ارتباط بین<br>خوشنویسی<br>اطراف نقاشی     | وابسته به مضامین<br>ادبی- نمایش<br>سبکوار انسانها<br>- نمایش<br>موضوعات درباری<br>براساس مضامین<br>شعری           | رابطه انسان با مضامین نقاشی |

| تصوير مكتب اصفهان | تصویر مکتب تبریز دو | مکتب اصفهان                                                                                                                                                                      | مكتب تبريز<br>دو                                                                                                                                               | عنوان                             |
|-------------------|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
|                   |                     | تغییر در منش و<br>سجایای اخلاقی<br>و درنتیجه<br>ظهور انسان<br>عادی،نمایش<br>حالت و اطوار<br>انسانهای عادی                                                                        | وابستگی انسان به<br>اخلاق و سجایای<br>سنتی که در آن<br>حالات و اطوار<br>انسان متعالی به<br>نمایش درآمده<br>است                                                 | نمايش حالات چهره و اطوار انسانی   |
|                   |                     | بهکارگیری<br>قلمگیری تند و<br>کند (کلفت و<br>نازک) در<br>قسمتهایی<br>از بدن که<br>عضلات را نشان<br>میدهد و درنتیجه<br>ایجاد حجم در<br>نمایش بدن                                  | استفاده از<br>قلمگیری ظریف<br>و تاحدودی<br>یکنواخت<br>(اصطلاحاً سیمی)<br>برای نمایش بدن<br>و لباس                                                              | استفاده از قلمگیری در تصویر انسان |
|                   |                     | استفاده از<br>رنگ بهصورت<br>محدودخصوصاً<br>رنگهای ثانویه<br>و عدم استفاده از<br>رنگهای ملوّن در<br>زمینه (خصوصاً در<br>نقاشیهای<br>منجر به برجسته<br>شدن پیکره در<br>نقاشی میشود | به کار گیری<br>رنگهای متنوع<br>بهوفور و به یک<br>نسبت در لباس و<br>شکلهای زمینه<br>براساس تفکر<br>نشانهای (آیهای)<br>که منجر به توجه<br>به تمام عناصر<br>میشود | کاربرد رنگ در تصویر               |
|                   |                     | توجه به بدن<br>و عضلات آن،<br>استفاده از<br>لباسهای فاخر<br>ابریشم و زری،<br>تریینات روی<br>قسمتهای<br>مختلف بدن و<br>همچنین نشان<br>دادن بدن برهنه                              | عدم اهمیت به<br>بدن انسان و<br>پوشاندن بدن با<br>زمانه بهشکلی<br>سبکوار.عدم<br>توجه به عضلات<br>بدن و سادگی و<br>یکنواختی فرم                                  | توجه به بدن انسان                 |

بررسی انسان تکاری در نقاشی مکتب اصفهان سده دهم و یازدهم هجری قمری

٨٨

| تصویر مکتب اصفهان                          | تصویر مکتب تبریز دو | مكتب اصفهان                                                                             | مکتب تبریز<br>دو                                                                                                                   | عنوان                        |
|--------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
|                                            |                     | استفاده از<br>تکنیک پرداز به<br>منظور ایجاد<br>سایهروشن و<br>حجمپردازی در<br>صورت و بدن | استفاده از<br>رنگهای تخت و<br>بدون سایهروشن<br>و حجمپردازی                                                                         | سايه- روشن کاری و حجم پردازی |
|                                            | -                   | بهواسطه ارتباط<br>با غرب نقاشان<br>و حامیان آنها به<br>نقاشی غرب علاقه<br>نشان دادند    | تا این دوره<br>ارتباط چندانی<br>میان ایران و<br>کشورهای دیگر<br>برقرار نگردید، لذا<br>تأثیری در نقاشی<br>دیده نمیشود               | تعامل و ارتباط فرهنگی        |
|                                            | -                   | توجه به چهره و<br>حالات انسانی-<br>کشیدن چهره<br>نیمتنه تحت تأثیر<br>نگارگری هند        | عدم توجه به<br>چهرهنگاری و<br>کشیدن نیمتنه                                                                                         | ترسيم چهرەماي نيمانىه        |
| Jan 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 |                     | معمول شدن امضا<br>در آثار نقاشی- در<br>بعضی موارد<br>همراه با شرحی<br>از واقعه          | در گذشته یا<br>نقاش اثر خود را<br>امضا نمی کرد یا<br>قرار میداد که به<br>سختی خوانده<br>میشد یا امضا<br>توسط شاگردان<br>انجام میشد | رقمزنى                       |

(نگارندگان)

نشریه مطالعات تطبیقی هنر (دوفصلنامه علمی- بژوهشی) K الله سال دوم، شماره چهارم، پاییز و زمستان ۱۳۹۱ ک

## نتيجهگيرى

هر پدیده اجتماعی زمانی زنده و پویاست که در متن فرهنگی خود حرکت کند و بهموازات تغییراتی که در مسائل مختلف سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و هنری روی می دهد آن پدیده نیز دگرگون شود. نقاشی ایران در سده دهم و یازدهم ه.ق. نیز از این امر مستثنی نبوده است. ضرورتهای اجتماعی و سیاسی آن دوره مسیر نقاشی را دگرگون ساخت. در اثر این دگرگونی ویژگیهای نگارگری تغییر یافت. ازجمله این تغییرات توجه به انسان نگاری در نقاشی بود، به گونهای که انسان دگرگونی ویژگیهای نگارگری تغییر یافت. ازجمله این تغییرات توجه به انسان نگاری در نقاشی بود، به گونهای که انسان در محور و مرکز تصویر قرار گرفت و با تأکیدی که بر پیکر انسان شد، توجه بینده را به خود جلب نمود. این امر خصوصاً در نگارگری مضامین خود را نه از ادبیات بلکه از زندگی روزمره و عادی و در میان مردم جستجو زمانی بیشتر نمود یافت که نگارگری مضامین خود را نه از ادبیات بلکه از زندگی روزمره و عادی و در میان مردم جستجو مرد. نگارگران برای جلب نظر هرچه بیشتر مخاطبان خود تمهیدات دیگری نیز به خرج دادند، هم چون استفاده از رنگ علاوه بر آن به کارگران برای جلب نظر هرچه بیشتر مخاطبان خود تمهیدات دیگری نیز به خرج دادند، هم چون استفاده از رنگ علاوه بر آن به کارگیری قلم گیری تند در بخشهای عضلانی و کند در بخشهای عناصر تصورت تکرنگ که منجر به نشان داده شدن هرچه بیشتر پیکر انسانی شد. برای پیکر انسان گردید. در حالیکه در این دوره بهواسطه ارتباط با غرب و حضور نقاشان غربی، هندی، ارمنی و آثارشان بعد در بدن انسان گردید. در حالیکه در این دوره بهواسطه ارتباط با غرب و حضور نقاشان غربی، هندی، ارمنی و آثارشان بغر موجرت این و ایثارش و این در بخش های ی در ایجاد بُعد و دورماسازی و سایه روشن جلب شد، این روش به مورت بلب شری انگری مختب اصفهان تا آخر این دوره بیشتر نمایان شد. به شکل هرگاه به سیر روش به صورت بطر یافزی و به مورت باین خری و می در مانی مرفر مان و در مانیان شد. به شکل هرگاه به سیر نوش به صورت بطن قاشی ایران حتی تا دورمان ازی و سیار می در مایان است.

#### پىنوشت

- ۱- تکریم شخصیت انسان از دیدگاه وحی تا آنجا اوج می گیرد که آفریدگار انسان به خاطر آفرینشی چنین بدیع به خویش تبریک می گوید: «و لقد خلقناالانسان من سلالهٔ من طین...ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبار کاللهٔ أحسن الخالقین/انسان را از گل خالص آفریدیم ... می گوید: «و لقد خلقناالانسان من سلالهٔ من طین...ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبار کاللهٔ أحسن الخالقین/انسان را از گل خالص آفریدیم ... می گوید: «و لقد خلقناالانسان من سلالهٔ من طین...ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبار کاللهٔ أحسن الخالقین/انسان را از گل خالص آفریدیم .... می گوید: «و لقد خلقناالانسان من سلالهٔ من طین...ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبار کاللهٔ أحسن الخالقین/انسان را از گل خالص آفریدیم ... ایر دیگر او را آفرینش دیگر دادیم، پس خداوند شایسته تعظیم است که بهترین آفریندگان است» (مؤمنون/۲۱–۴۱). گرچه در این آیه تعظیم، تکریم و تبریک نخست متوجه آفریننده است، منطق سخن نشان می دهد که خداوند بدین وسیله آفریده و مخلوق این آیه تعظیم، تکریم و تبریک نخست متوجه آفریننده است، منطق سخن نشان می دهد که خداوند بدین وسیله آفریده و مخلوق خو درا نیز بزرگ داشته است؛ یعنی اگر خداوند "احسن الخالقین" است، از آن وست که انسان به عنوان مخلوق و آفریده او دارای "کود را نیز بزرگ داشته است؛ یعنی اگر خداوند "حسن تقویم/ ما انسان را در نیکوترین شکل و حد اعتدال آفریده ایم» (تین/۴).
- 2- Titus Burckhardt
- 3- Miniature
- 4- Pietro Della Valle
- 5- Chardin
- 6- Shila Canby
- 7- Laurenc Binyon
- 8- Arcketypes

۹- نور در هنر ایران نقشی کیمیایی دارد. ایرانیان از قبل از اسلام برای نور اهمیتی ویژه قایل بودند و از هرچه تاریک و ظلمانی است نفرت دارند. نور در نزد ایرانیان مثال خیر است و دربرابر تاریکی که همچون شر است، قرار دارد. در آثار مانویان استفاده از طلا و نقره بهعنوان نمودی از نور به حدی بود که وقتی در دو دوره ساسانی و عباسی کتابهای آنان به آتش کشیده شد، جویی از طلا و نقره روان شد. نویسندگان کتاب سیر تاریخ نقاشی ایران و همچنین شاردن، سیاح فرانسوی، وقتی از رنگ در نگار گری ایران صحبت می کنند بیشتر به شرایط اقلیمی ایران اشاره دارند، غافل از آن که نور برای ایرانیان پرتوی از وجود یا خود وجود است (ر.ک. آفرینش، وجود و زمان، توشیهیکو ایزوتسو، ۴۸–۷۶). درخصوص رویگردانی شاه طهماسب از نقاشی نظرات مختلفی گفته شده، به طور مثال اولگ گرابار معتقد است مقتضیات سیاست داخلی باعث این تحول روحی شده (Grabar, 2000: 66) اما رویین پاکباز معتقد است «سرخوردگی ناشی از عدم موفقیت هنری در روی گردانی شاه طهماسب از هنر بی تأثیر نبوده است» (روئین پاکباز، ۱۳۷۹). اما گزارشی که اسکندربیگ از وی می دهد، این احتمال را رد می کند. وی می نویسد: «با این طبقه [هنرمندان] الفت تمام داشتند هرگاه مشاغل جهانداری و ترددات مملکت آرایی فراغی حاصل می شد، به مشق نقاشی تربیت دماغ می کردند. در اواخر از کثرت مشاغل فرصت آن کار نمی یافتند...» (اسکندربیگ منشی، ۱۳۵۰: ۱۷۴: ۱۷۲. درهر حال عدم حمایت شاه لطمه شدیدی به ییکر نگار گری وارد ساخت.

۱۱- قاضیاحمد دراینباره در کتاب خود مینویسد: «تصویر و کار آن والاگوهر [طهماسب] بینظیر بسیار است و چند مجلس در ایوان چهلستون دارالسلطنه قزوین است از آن جمله مجلس "یوسف و زلیخا" و "نارنجبری خواتین مصر و زنان زیبا" و در آن صفحه این بیت مسطور است:

مصریان سنگ ملامت بر زلیخا میزدند حسن یوسف تیغ گشت و دست ایشان را برید» (قاضی حمد قمی، ۱۳۶۶: ۱۳۸).

- ۱۲- «در این زمینه گزارشهای غروری شاعر دوره صفوی که با صادقیبیک ملاقات داشته، خواندنی است: قصیدهای در مدح صادقی نوشتم و به قهوهخانهای رفتم تا آن را بخوانم هنوز قصیده به پایان نرسیده بود که صادقی آن را از دستم گرفت و گفت: دیگر طاقت ندارم بیش از این گوش کنم! لحظهای بعد برخاست و پنج تومان را که در دستمالی پیچیده شده بود همراه دو تکه کاغذ بهسویم افکند. روی کاغذ دو طرح سیاهقلم کشیده شده بود. آنها را به من داد و گفت: بازرگانان هر دو ورق کار مرا سه تومان میخرند و به هندوستان میبرند آنها را ارزانتر نفروش! سپس چندبار معذرت خواست و بیرون رفت» (راجر سیوری، ۱۳۷۴: ۱۳۸).
- ۱۳- تبدیل اراضی «ممالک» (که در دست حکام حکومتی "قزلباش" بود) به اراضی «خاصه» (که متعلق به شاه بود) از دوره شاهعباس شروع شد. بدین تر تیب سود حاصله از تولیدات این اراضی به خزانه دولت ریخته میشد. بدین تر تیب شاه توانست این پول را صرف تجهیز ار تشی دائمی کند که در همه حال تحت امر وی بودند و این امکان را برای شاه ایجاد میکرد که بتواند سیاستهای خود را اعمال کند (مینورسکی، ۱۳۳۴؛ پیکولوسکایا و دیگران، ۱۳۵۶).

#### منابع مآخذ

- قرأن كريم.
- آیت اللهی، حبیب الله. (۱۳۸۵). رضاعباسی توجیه گر چهره زمان. مجموعه مقالات نگار گری مکتب اصفهان. تهران: فرهنگستان هنر.
  - ایزتسو، توشیهیکو. (۱۳۸۴). **آفرینش، وجود و زمان**. ترجمه مهدی سررشتهداری. تهران: مهراندیش.
- بنایی، امین. (۱۳۷۷). تأملاتی در ساختار اجتماعی و اقتصادی ایران در اوج دوره صفوی. اطلاعات سیاسی اقتصادی.
   ترجمه محمدعلی رنجبر. (۱۳۵ ۱۳۶)، ۵۵ ۴۴.
  - بورکهارت، تیتوس. (۱۳۶۹). هنر مقدس. ترجمه جلال ستاری. تهران: سروش.
- بینیون، لورنس؛ ج. و. ویلکینسون و گری، بازیل. (۱۳۶۷). سیر تاریخ نقاشی ایران. ترجمه محمد ایرانمنش. تهران:
   امیرکبیر.
  - پاکباز، رویین. (۱۳۷۹). نقاشی ایران از دیرباز تا امروز. تهران: نارستان.
  - پيكولوسكايا، ن. و. و ديگران. (١٣۵۴). تاريخايران. ترجمه كريم كشاورز. چاپ چهارم. تهران: پيام.
    - حکمت، نصرالله. (۱۳۸۴). حکمت و هنر در عرفان ابن عربی. تهران: فرهنگستان هنر.
  - دلاواله، پیترو. (۱۳۷۰). **سفرنامه**. ترجمه شجاعالدین شفا. چاپ دوم، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.
    - سيوري، راجر. (۱۳۷۴). **ايران عصر صفوي**. ترجمه كامبيز عزيزي. چاپ چهارم، تهران: مركز.
      - شاردن، ژان. (۱۳۶۲). **سفرنامه**. ترجمه اقبال يغمايي. جلد چهارم، تهران: توس.
        - \_\_\_\_(۱۳۶۲). **سفرنامه**. ترجمه اقبال يغمايي. جلد پنجم، تهران: توس.
      - شايگان، داريوش. (١٣٨٨). بتهايذهني و خاطره ازلي. چاپ هفتم، تهران: اميركبير.

قازاریان، مانیا. (۱۳۶۳). هنرنقاشی جلفای نو. ترجمه ادیک گرمانیک. تهران: هویک ادگاریان. \_ - قمی، قاضی احمد. (۱۳۶۶). **گلستان هنر**. تصحیح و اهتمام احمد سهیلی خوانساری. تهران: کتابخانه مطهری. - کریمیان، حسن و جایز، مژگان. (۱۳۸۶). تحولات ایران عصر صفوی و نمود آن در هنر نگارگری. **دوفصلنامه** مطالعاتهنر اسلامی، (۷)، ۸۸-۶۵. - کنبی، شیلا. (۱۳۸۷). نقاشیایرانی. ترجمه مهدی حسینی. چاپ سوم، تهران: دانشگاه هنر. - مقدم اشرفی، م. (۱۳۶۷). همگامی نقاشی با ادبیات. ترجمه روئین پاکباز. تهران: نگاه. - منشی، اسکندربیک. (۱۳۳۱). تاریخ عالم آرای عباسی. به کوشش ایرج افشار، تهران: امیر کبیر. - مينورسكي، ولادمير. (١٣٣۴). سازماناداري حكومت صفوي. ترجمه مسعود رجبنيا، تهران: كتابفروشي زوار. نصری، عبدالله. (۱۳۷۶). سیمایانسان کامل از دیدگاه مکاتب. تهران: دانشگاه علامهطباطبایی. \_

- Ettinghausen, R. (1998). Content and Context of Visual Arts in the Islamic Art. the Pennsylvania: Pennsylvania State University Press.
- Grabar, O. (2000). Mostly Miniatures: An Introduction to Persian Painting. New Jersey: Princeton.

بررسی انسان تگاری در نقاشی مکتب اصفهان سده دهم و یازدهم هجری قمری تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۴/۲۸ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# تصویر شاهانه و بازنمایی قدرت در قاجاریه

مطالعه تطبيقي هنر دوره فتحعلىشاه و ناصرالدينشاه قاجار در گفتمان قدرت

حسنعلی پورمند\* روشنک داوری\*\*

چکیدہ

ارائه تصویر شاه در هر دورهای، مفاهیم و مقاصد خاصی برای حکومت به همراه داشته و از جنبه های مختلفی به آنها پرداخته شده است. در پژوهش حاضر به بررسی دلایل و چگونگی حضور تصویر شاهانه در آثار هنری و مطالعه تطبیقی بین دو دوره فتحعلی شاه و ناصرالدین شاه می پردازیم تا از طریق بررسی رابطه بین هنر و سیاست، تغییرات بازنمایی و روش های بصری مورد استفاده برای انتقال اهداف مورد نظر حکومت و تفاوت های میان آنها را در هریک از دوره ها آشکار کنیم. فرضیه پژوهش حاضر، تأثیر متفاوت ابزار و سازوکارهای هنری هر دوره بر بیان اقتدار، اعمال قدرت و مشروعیت و کاربرد آن است. در این پژوهش با استفاده از روش توصیفی و به کارگیری نمونه آثاری با تصویر شاهانه و بررسی های تاریخی به تحلیل و مقایسه ساختارهای دو دوره مذکور می پردازیم. نتایج مبیّن آن است که بهرغم حضور هردو پادشاه در یک سلسله و این که ظاهراً باید در هردو دوره با یک شونه به تکثیر تصویر شاه بر آثار هنری و تولیدات گوناگون پرداخته شده باشد، در واقع کاربرد تصویر فتحلی شاه به دلایل گوناگون سیاسی و اجتماعی، در عین مصرف داخلی در کشور، بیشتر برای نمایش شکوه باستانی به شاه به دلایل گوناگون سیاسی و اجتماعی، در عین مصرف داخلی در کشور، بیشتر برای نمایش شکوه باستانی به برروی اسکناس و روزنامه، همزمان با تغییرات بسیار در درجه رؤیت پذیری شاه، که متأثر از تغییر تکنولوژی و عامل تحول در گفتمان آن دوره بود، بیشتر برای تحکیم پایه های قدرت در حال از دست رفتن در جامعه داخلی کاربرد داشته است.

كليدواژهها: هنر قاجار، تصوير شاهانه، بازنمايي قدرت، هنر و سياست

hapourmand@modares.ac.ir

\* استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران. (نویسنده مسئول) \*\* دانش آموخته کارشناسی ارشد یژوهش هنر، دانشکده هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

#### مقدمه

«حکومتها که دریی جلب حمایت و اطاعتاند، از هنر مانند ابزاری برای رسیدن به مقصود بهره می گیرند» (محمدزاده، ۱۳۸۶: ۶۱). از نمونههای این نوع استفاده را در عصر قاجار نیز می توان مشاهده کرد. دربار قاجار که با بروز مشکلات مختلف و شروع حضور قدرتهای غربی در ایران با مشکل مشروعیت حاکمیت روبرو شده بود، اقدامات مختلفی برای محكم ساختن مواضع خود انجام داد؛ ازجمله: ابراز ارادت و انتساب به معصومین، انتساب به سلسلههای قبلی مخصوصاً دوران باستان و حتى تهيه تصاوير شاه روى اشيا، ظروف و سکهها – برای اولینبار پس از اسلام – (خلیلی، ۱۳۸۳: ۹۷؛ National museum of iran.ir)، در کنار تابلوهای نقاشی و قراردادن آنها دراختیار همتایان غربی و عامه مردم. مسئله اصلی در این پژوهش، نحوه بیان اقتدار شاهانه با تصویر شاه و چگونگی تحمیل و کاربرد آن در داخل و خارج در دوره قاجار است که تاکنون از این زاویه به آن پرداخته نشده است و این که دلایل حضور تصویر شاهانه در آثار نقاشی و روی لوازم مختلف چه بوده و نحوه ارائه تصویر چه پیام و اهدافی دربرداشته است. در ابتدا تصور بر این بود که بهدلیل وجود برخی عناصر خاص و مشترک در سلسله قاجار، هنرهای همه دورههای آن باید شبیه هم باشند و اختلافهای اندکی با هم داشته باشند اما بهنظر میرسد که سرعت بالای حضور قدرتهای اروپایی بهمنظور منفعتطلبی و سلطهجویی و درادامه، انقلاب صنعتی اروپا و اختراعات این دوره و حرکت بهسوی مدرنیته که با سفرهای شاه نسیمی از آن به ایران نیز رسید، مسیر دیگری را رقم زد و باعث پدیدآمدن تفاوتهای زیادی در بیان قدرت شد. بههمین دلیل، آثار هنری این دو دوره شاخص در سلسله قاجار نمایش دهنده ایدئولوژی های شاهانه در نظر گرفته شده و مورد بررسی قرار گرفته است. این دو دوره که دوره گذار از دوره جنگاوری فتحعلیشاه- که سودای احیای شاهنشاهی باستانی را درسرداشت- به دوره عاری از جنگ زمان ناصرالدین شاه- شاهی که بیشتر به دنبال ارتباط با غرب و سفر و تفريح بود و تغييرات سريع فناورىها در دوران سلطنت او بهوقوع پيوست - محسوب می شود، در این پژوهش مورد بررسی واقع شده است. در دوره نخست تصویر شاه قابل ویرایش، اصلاح و تبدیل به نمونهای آرمانی است؛ بهاین معنی که تصویر شاه بیش از آن که خود واقعی شاه باشد، نمایانگر خصوصیات ویژهای است که شاهنشاه باید دارا باشد.

درنتیجه تصویر شاهانه به ابژهای کامل تبدیل می شود که مصرف خارجی نیز دارد. اما در دوره دیگر با پیشرفت تکنولوژی و پیدایش هنر عکاسی امکان رؤیت سیمای واقعی شاه برای مردم عادی فراهم می شود. شاهی که در تصاویر مختلف تغییر چهره می دهد و حتی گرد پیری بر چهرهاش می نشیند؛ تغییراتی که هرگز در تصاویر فتحعلی شاه دیده نشده و وی همواره جوان تصویر شده و همین امر تصویر شاهانه را در مصرف داخلی اش دچار اشکال و اختلال می کند.

## پیشینه تحقیق

در پژوهشی که محمدزاده (۱۳۸۶) در مقاله «نشانهای مصور و تقدیس قدرت در قاجاریه» در این زمینه انجام داده است، بر استفاده ابزاری ناصرالدین شاه و شاهان پس از او از مدالها و تابلوهای تمثال ائمه برای تأثیر گذاری و کسب مشروعیت اشاره شده است. همچنین ایمانی و افهمی (۱۳۸۸) در مقاله «تصویر شهریار در نقش برجستههای تالار صدستون» به حجاریهای جنگهای پادشاه هخامنشی با جانوران مختلف برای بیان اقتدار شاهانه اشاره دارند. افهمی (۱۳۸۵) در رساله دکترای خود باعنوان «فرهنگ بصری حاکم بر بازنمایی هنر هخامنشی» نیز به این مسئله در نزد شاهان هخامنشی پرداخته است اما تحقیق حاضر به نظرات دیبا (۱۳۷۸) در مقاله «تصویر قدرت و قدرت تصویر» نزدیکتر است که در آن به بررسی پرترههای فتحعلیشاه و نحوه برخورد با آنها می پردازد اما در هیچیک از پژوهشها به تطبیق شرایط دورههای مطرحشده در این مقاله با توجه به گفتمان قدرت و بررسی اشیای دارای تصویر شاهانه یرداخته نشده است.

## روش تحقيق

با توجه به نظریات مطرحشده، با اتکا به مسئله گفتمان قدرت و تحولات تاریخی، تحقیق از نوع توصیفی- تاریخی است که بهعلت تحولات و تفاوت پدید آمده در بیان قدرت و هدف دنبال شده و نتیجه حاصله توسط آن، در دو دوره مورد بررسی، لزوم به کار گیری روش تطبیقی به خوبی آشکار می گردد. روش مورد استفاده، سود بردن از منابع کتابخانهای در جمع آوری اطلاعات در کنار تحلیل دادهها و ارائه جدول چکیده اطلاعات، برای حصول نتیجه نهایی است.

## رابطه هنر، قدرت و سیاست

در سراسر دورههای تاریخی و فرهنگهای مختلف، رابطهای قوی بین هنر و سیاست، مخصوصاً بین انواع مختلفی از هنر

و قدرت بهوجود آمده است بهطوری که هنرها به رخدادها و سیاستهای همعصر خود واکنش نشان دادهاند (ایمانی و افهمی، ۱۳۸۸: ۲۰). اگر به تاریخ گذشته کشور نگاه کنیم، در همه دورههای تاریخی، حکومتها با حمایت از انواع هنرها، آنها را به خدمت گرفتهاند تا قدرت خود را به نمایش بگذارند و از آنها برای گفتمان سیاسی خود و پذیرش قدرت به شیوهای ناخود آگاه استفاده کنند. آثار هنری وابسته به هر حکومت، درون ساختاری بصری برای تغییر جهت ارزشها، دگرگونی در تمایلات و خلق مفاهیم جدید به وجود می آیند؛ آنها درتلاش هستند تا نگاه عمومی به یک موضوع را دگرگون نمایند و ارزشها و ضد ارزشهای تازهای را بسازند (افهمی، ۱۳۸۵: ۱۸).

یکی از بهترین نظریهها درباره قدرت و تلاش آن برای ایجاد ارزش های مورد تأیید خود، متعلق به میشل فوکو است. بهنظر او می توان گفت که نظام ادراکی حاکم بر هر دوره یا همان اییستمه<sup>۲</sup>، با دورههای دیگر تفاوت اساسی دارد. اپیستمه اندیشه و کردار افراد را شکل میدهد، با نظام قدرت منسوب است و روشهای خاصی برای نظارت اجتماعی و کنترل دارد. رابطه اپیستمه و قدرت باعث شکل گیری نوع نگاه انسانها میشود و ازطریق گفتمان آنها را بهزیر سلطه می آورد. به همین دلیل، تأویل هر دوره از تاریخ باید همساز با دادههای علمی، فرهنگی و اجتماعی همان عصر باشد و ابزار خود را از عقلیت ناشی از همان دوره استخراج کند. درنتیجه هر دوره نظام تأویلی روشها و راهبردهای خاص خود را دارد (ضیمران، ۱۳۷۸: ۴۸-۵۲)؛ و ازآنجاکه بحث قدرت و چگونگی بازنمایی آن توسط حکومت و پذیرش آن بهوسیله گروه اجتماعی خاصی مد نظر است، به بررسی های اجتماعی دورههای مورد نظر نیز پرداخته می شود.

در سلسله قاجار نیز با استفاده از خلق آثار هنری خاصی، قدرت را در سطح جامعه جاری ساختهاند و با هر نشانهای که در آثار به کار رفته است، مطمئناً قصد انتشار گفتمانی را متناسب با درک افراد، در سطح جامعه زمان خود داشتهاند نوکو می گوید «قدرت را نباید تنها در فاعل قدرت جستجو فوکو می گوید «قدرت را نباید تنها در فاعل قدرت جستجو کرد بلکه قدرت در تمام سطوح جامعه جاری است و هر عنصری در جامعه میتواند مولد قدرت باشد، بنابراین بهجای جستجوی فاعل قدرت به موضوعهای قدرت و پیامدهای آن توجه کرد» (ضیمران، ۱۳۷۸: ۱۰۶). قدرت باید بکوشد پس از استقرار، با کاهش اِعمال نفوذ مستقیم

به طرح گفتاری بپردازد که در آنها وانمودهای از واقعیت، بهمثابه جهانبینی، موجودیت او را بهمثابه حضوری لازم و ضروری و انکارناپذیر توجیه کند.

به همین دلیل است که حکومت ها برای بیان و اعمال قدرت، پس از اعمال زور و تطمیع، برای حفظ حکومت با ایجاد تغییراتی در گفتمان حکومتی به طور غیرمستقیم و با فریبندگی و براساس نشانه هایی نامحسوس، برای کسب مشروعیت تلاش می کنند، همان گونه که در شاخه هنر؛ در نقاشی ها و کلیه تولیدات شاهنشان، رویکرد و رابطه قدرت را درقالب فریب و به طور غیرمستقیم برای توجیه حکومت و مشروعیت خود می توان دید، می توان این گونه برداشت کرد که همه روابط، روابط قوا و همه آثار هنری، به دلیل ار تباط با قدرت، سیاسی هستند؛ سیاست عموماً به عنوان مکانیسم تنظیم روابط میان افراد و گروه های متفاوت صاحب قدرت فهمیده می شود (2 :000 Kemal).

## هنر و تحولات سیاسی در دوره قاجار

دورانی که شاهان ایران برای مطرح کردن خود و اعمال قدرت، بهصورت تصویری، از هنرهای تجسمی بهره می گرفتند به پیش از اسلام باز می گردد. پس از آن، قاجاریان با بهره گیری از انواع تصاویر و با واسطه ها و رسانه های مختلف سعی داشتند به جهانیان اعلام کنند که سلطنت را پس از سال ها (چهل سال) جنگ خونین به دست آورده اند و برای نفوذ قدرت خود در اذهان، تصاویرشان را به نمایش می گذاشتند (فلور، ۱۳۸۱: ۳۰). این تحول توسط فتحعلی شاه آغاز شد و پس از آن ادامه یافت. او دریافته بود که حمایت از هنرها می تواند قدرت او را تحکیم بخشد (خلیلی، ۱۳۸۳: ۹۶).

در سال های ۱۷۹۷ تا ۱۸۳۴ میلادی (۱۲۱۲–۱۲۵۰ ه.ق.)، هنگام پادشاهی فتحعلی شاه، ایران مرکز تحرکات سیاسی بین انگلیس، فرانسه و روسیه شد و تحولات شدید سیاسی و نظامی درحال اجرا بود. هنگامی که ایران از کشمکش جنگهای داخلی رها شد، جنگهای مکرر خارجی با روسیه شکل گرفت که نتیجه آن شکست و متمایل شدن به سوی ناپلئون در فرانسه بود.

دوران فتحعلیشاه، دوران جنگ ایران با کشورهای اروپایی و همزمان با برنامههای استعماری آنها بود که در پایان باعث پدیدآمدن دو معاهده «گلستان» و «ترکمانچای» گردید (قدیانی، ۱۳۸۴: ۲۳-۴۶). شکست ایران که یکی از دلایلش کمبود ادوات جنگی و عدم دسترسی به تکنولوژی نظامی روزآمد بود و نتایج ناشی از آن بر گفتمان حکومت ازطریق آثار هنری تأثیر بسیار گذارد، فتحعلیشاه را که علاقه و دلبستگی زیادی به اقتدار و شکوه ایران قدیم داشت، به تلاش برای اثبات قدرت سیاسی حکومت ایران در منطقه درکنار دولتهای اروپایی، با استفاده از این روش، واداشت.

سلطنت طولانی ناصرالدینشاه از ۱۸۴۸ تا ۱۸۹۶ (۱۲۶۴– ۱۳۱۳ ه.ق.) نیز با اوجگیری انقلاب صنعتی،اختراعات مختلف و دوره ویکتوریایی در هنرها همزمان شد.

انقلاب صنعتی در اروپا و ورود تکنولوژیهای جدید به یُمن سفرهای خارجی پادشاه بر هنر این دوره بسیار تأثیرگذار بوده است. به طوری که اگر در زمان فتحعلیشاه، پادشاه خود را با لوازم جنگی مانند شمشیر و کمان و مانند اینها مینمایاند (تصویر ۲)، اکنون ناصرالدینشاه تصویر خود را با لوازم پیشرفته روز مزین میکرد (تصویر ۱) تا قدرت و توان حکومت خود را به خکشد. با شورشهای داخلی هم چون جنبش تنباکو و نیز سوءقصد به شاه توسط طرفداران محمدعلی مشروعیت داخلی افزایش یافت تا از این طریق حضور مقتدرانه خود را در بین عوام استحکام بخشد. ناصرالدین شاه، شیفته اقدامات تازه برای تحکیم اساس سلطنت و استقرار نفوذ خویش در میان درباریان و مردم عادی بود.

هر دو پادشاه قدرت خود را از طرق مختلف اعمال می کردند؛ یکی از روشها بازنمایی تصاویر و استفاده از هنرهای گوناگون است

تصویر ۱. پرتره ناصرالدین شاه، نقاش: منسوب به اُوناتانیان، ۷۰--۱۸۶۰ م. (Diba, 1999: 246)

که به عنوان ابزاری برای بیان اراده قدرت و طرح مسئله مشروعیت مورد استفاده آنان قرار گرفته است، در واقع تحلیلهای تصویرشناختی و تصویرنگارانه نشان دادهاند که تصاویر و بازنماییها به وضوح می خواهند تصویر قدرت را تحمیل و منتقل نمایند. اما در هر دوره تحولاتی رخ داده است که بر چگونگی این بازنمایی تأثیر گذاشته است. فتحعلی شاه و ناصرالدین شاه هردو به هنر پروری مشهورند اما هر کدام برپایه باورها و در جهت اهداف خاص خود. فتحعلی شاه نماد شکوه ایران قدیم معرفی می شود و ناصرالدین شاه نمونه یک فرمانروای شرقی جدید (پاکباز، ۱۳۸۴: ۱۱۷).

#### تصوير شاهانه دوره فتحعلى شاه

سلطنت فتحعلیشاه در حالی آغاز شد که کشوری بهنسبت آرام و پایدار به او ارث رسیده بود. خزائن مملو از جواهراتی بود که نادرشاه از هند غارت کرده بود و همچنین هنرمندان و سیاستمدارانی آشنا با دربار صفوی و زند را در اختیار داشت. دوران سلطنت او از نظر هنری با تحکیم ابزار سلطه و قدرت و نوعی زبان تصویری برای ستایش دستاوردهای سلطنتاش مشخص میشود. در ۶۰ سال ابتدایی سلطنت قاجار سه موضوع وضعیت جامعه را مشخص می کرد: جانشینی نظام ایلیاتی با نظام سنتی پادشاهی، رویارویی با قدرتهای اروپایی و واکنش دولت دربرابر نیروهای اجتماعی که گاه



تصویر ۲. پـرتـره فتحعـلیشـاه، نقاش: مهرعلی، ۱۸۱۵م. (سودآور، ۱۳۸۰: ۳۸۹

تلاش حکومت تازه شکل گرفته قاجاریان در پایان قرن هجدهم برای برقراری امنیت داخلی در ایران برون جسته از قریب یک قرن بحران داخلی، با احیای شکوه هنر ایرانی تا نیمه قرن نوزدهم همراه بود. این احیا در دوره فتحعلیشاه تلاشی بود درجهت انتساب حاکمان جدید به لحظات افتخار آمیز گذشته تاریخی ایران در توجیه حقانیت حاکمیت و سرپوش گذاشتن بر شکست های نظامی (محمدزاده، ۱۳۸۶: ۲۲).

بهعنوان مثال در تصویر ۲، با وجود آن که کاملاً روشن است که با چنین سازوبرگ و پوشش جواهرنشانی نمی توان به جنگ رفت، علاقه فتحعلی شاه به نمایش چهره خود با چنین پوشش و تزئیناتی، گویا بهدلیل شکست وی در جنگ با روسیه بوده است و با این کار بی لیاقتی سپاهیانش را جبران می کرده است (سودآور، ۱۳۸۰: ۳۸۸). تصویرسازی قاجار مخصوصاً دوره فتحعلى شاه، مثل شعر و موسيقى رمز گانى دارد و نمادها بنا بهقاعده و قرارهای پیشین معنا مییابند. این نقاشیها براساس قاعده زیبایی آرمانی آن زمان ارائه می شدند (ابراهیمی ناغانی، ۱۳۸۶: ۸۵). تصاویر وی نشان میدهد که همچنان ریشههای عمیق فرهنگ تصویری ایران بر تأثیرات غرب برتری دارد. طبق اصول و قواعد سنتی ایرانی، نقاش پرتره واقعی شاه را تصویر نمی کرد بلکه پرترهای خیالانگیز را بر پرده می آورد که در آن چهره شاه بسیار یرابهت و شریف و اصیل بهنظر می سید. سینه فراخ و کمر باریک نشان دهنده قدرت و زیبایی است. حتی در توضیحات و تفاسیری که فردوسی از رستم ارائه میدهد این دو مؤلفه و نیز ریش بلند نشاندهنده قدرت پهلوانی و اندام بیعیب و نقص است که در تصویر پردازی شاه نیز رعایت شده است و نشاندهنده آن است که ابزار بصری قابل فهم آن روزگار برای ایرانیان، تبعیت از این اصول بوده است تا پیام اثر به خوبی منتقل شود. هدف اصلی از این شیوه تأثیر گذاشتن بر بیننده با مبالغه در ابهت و حقانیت شاه بود که حاصل آن شکوهمندی سرد و از بین رفتن صمیمیت شیوههای پیشین بود (فریه، ۱۳۷۴: ۲۴۸). بهنسبت دورههای پیشین، نقاشی قاجار، مانند پادشاهان، دربار، سفارشدهندگان و حامیانش ساده و ابتدایی است، با همان شکوه و تجمل ایلی. اما از آنجا که خواهان عظمت ساسانیان است و هوای شاهنشاهی آن روز گار را در سر می پرورد گاهی خام دست و کمی با زرق وبرقی دهاتی جلوه می کند. با این حال نقاشان قاجار می کوشیدند تا نمایی ماورای طبیعی به تصویر شاه ببخشند.

این نوع تصاویر در دوره نخست قاجار بسیار ترسیم شدهاند. از عمدهترین مضامین نقاشی قاجار، شخص شاه و درباریان بود. هدف از این دسته آثار، تأثیر گذاردن بر دربارهای اروپایی و نمایش جلال و هیبت شاهان ایران بود (سعد، ۱۳۷۸: ۱۷۱).

به همین دلیل، فتحعلی شاه به استفاده از تصویر سازی شاه برای تبلیغ حکومت اشتیاق وافر داشت. ظاهراً آگاهی او از ارزش تبلیغاتی قراردادن چهره خود در معرض دید عموم، قدیمی تر از سلاطین عثمانی بود. هم چنین وی اولین پادشاهی بود که پس از اسلام با چهره خود سکه ضرب کرد (خلیلی، ۱۳۸۳: ۹۷). هرچند با سکه های زمان ناصر الدین شاه و بعد از آن از نظر تصویری بسیار متفاوت و هنوز دنباله رو سنتهای نگار گری است (تصویر ۳). او به این نکته پی برده بود که اعمال قدرت در زمان آقامحمدخان باعث قربانی شدن وی شد (شیرازی، در زمان آقامحمدخان باعث قربانی شدن وی شد (شیرازی، تا به طریقه غیر مستقیم سلطه خود را بنمایاند و بقبولاند.

شاه از تصویر خود برای اهداف تبلیغاتی خارج از مرز نیز استفاده می کرد. او سعی می کرد تصویری از تجدید قدرت پادشاهان ایرانی را نشان دهد و آنها را برای همتایان خود در اروپا می فرستاد تا اهداف سیاسیاش که همانندی و همسَری با آنها بود، بر آورده شود. وی حتی برای القاء هم سطح بودن و همانندی با شاهان اروپایی از تصویری از ناپلئون تقلید می کند و پرتره خود را به سران کشورهای خارجی هدیه می دهد (تصویر ۴ و ۵). با این حال اصول نمادپردازی ایرانی نیز در کنار تقلید، رعایت شده است؛ حضور عصا با پرنده اسطورهای روی آن (هدهد)، نشانهای از قدرت و عدالت شاه نیز هست (جعفری جلالی، ۱۳۸۲: ۹۱).

فتحعلیشاه با دو پادشاه اروپایی در سدههای شانزدهم و هفدهم، لوئی چهاردهم فرانسه و فیلیپ دوم اسپانیا نیز شباهت بسیار دارد. این دو نیز از هنرهای تصویری برای تثبیت اقتدار و مشروعیت خود بهره میجستند.

در این دوره، تصویر شاه روی وسایل مورد استفاده تزیینی (سنجاق جواهرنشان با تصویر شاه) و حتی لوازمی چون قلمدان



تصویر ۳. سکه فتحعلی شاه. (مشیری، ۱۳۵۴: ۱۱)

برای هدایای سیاسی مورد استفاده قرار می گرفت. هدف جز این نبود که در بیننده حس تحسین نسبت به شکوه و جلال و زیبایی مسند پادشاهی و تسلیم و عبودیت دربرابر قدرت و اقتدار کسی را برانگیزند که درواقع «قبله عالم» می نمود. مانند سنجاق سینهای مرصع که یکی از کارداران به دلیل همکاری در عهدنامه ترکمان چای به افتخار داشتناش نائل شده است (خلیلی، ۱۳۸۳: ۱۰۵)، (تصویر۶).

«بهادعای مردیت<sup>۳</sup>، از آنجاکه پادشاهان قاجار هم چون صفویان، متکی بر قزلباً شان نبودند، توسل به تصویر و تمثال شخص شاه برای ایجاد سیمایی رازناک از مشروعیت و اقتدار سلطنتی در اذهان عمومی لازم بود» (Meredith, 1971: 61).

در داخل ایران، رؤیت پذیری شاه درحد تصاویر نقاشی شده به شیوه سنت های مینیاتوری ایران بود. به همین دلیل شاه همواره در بهترین وضعیت و حالت چهره و بدن است و هیچ گاه گرد پیری بر چهره وی نمی نشیند. این سنت به پادشاهان باستان ایران نیز برمی گردد که تنها افرادی لیاقت شاهی را داشتند که فاقد هر گونه نقصی باشند.

اما به دلیل محدودیت در ارتباط شاه با رعیت و این که شاهان امکان سرکشی و دیدار با مردم در همه مناطق و شهرها را نداشتند، برای برقراری رابطه با مردم و تأثیر مقتدرانه قدرت شاه بر آنها ازطریق بصری، پرترههای فتحعلی شاه درنهایت احترام با مراسم خاصی به مکانهای عمومی انتقال می یافت و درمقابل آن سلام شاهانه نیز انجام می گرفت زیرا احترام به تصویر فرد، مخصوصاً شاه، به گونهای که خود فرد است در فرهنگ ما وجود دارد (خلیلی، ۱۳۸۳: ۸۹). علاوه

بر این گونه تصاویر، در بازارهای شهرهای بزرگ آن زمان نیز نقوش دیواری کشیده شد که در آنها او و فرزندانش در صحنههای رزم و شکار درکنار تصاویر قهرمانان افسانهای ایران دیده می شوند. این نقوش نیز معرّف فضای میان دربار و مردم عادی بود (دیبا، ۱۳۷۸).

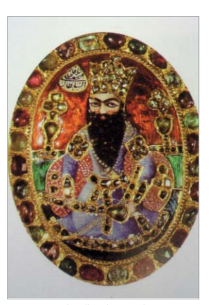
همان طور که پیشتر اشاره شد، فتحعلی شاه مجذوب ایران باستان بود و در عین حال به دلیل ارتباط با غرب از هنر آن نیز تأثیر می گرفت. بههمین دلیل سلیقه باستان گرایانه و تأثیر اروپا بهطور همزمان در آثار هنری عصر او بهچشم می خورد. تلاش وی بر این بود که دوران سلطنت خود را با عظمت ایران باستان پیوند دهد. او همچنین در جستجوی تثبيت قدرت خود بهعنوان رهبر جامعه شيعه، ميانجي بين دستورات اجتماعی و میراث باستانی بود که تصاویرش این ایده را تأیید می کنند (سودآور، ۱۳۸۰: ۴۰). با توجه به احترام و ستایشی که نسبت به تصاویر و فرامین شاه نشان داده میشد، باید گفت که نهتنها درباریان بلکه مردم عادی نیز حداقل در دوران حیات خاقان تاحدی بهاقتدار و مشروعیت او اعتقاد یافته بودند. حتی در دهه اول قرن نوزده، نقاشیهای فتحعلى شاه براى بازديد كنندگان اروپايى، احترام و ستايش زیادی داشت که در حکومت جانشینان وی کمتر بود. این نقاشیها نقش میانجی بین دربار و مردم را بازی می کرد و شاه را باابهت و اقتدار نشان میداد (صمدی، ۱۳۸۷: ۵۳). اما درنهایت در گیریهای سیاسی و مسائل اجتماعی بسیاری در این دوره پدید آمد که با وجود تلاش بسیار برای تحکیم قدرت، لااقل در بین ممالک اروپایی تأثیر دلخواه را نداشت.



تصویر ۴. پرتره ناپلئون، نقاش: رابرت لوفور، حدود ۱۸۰۵ تا ۱۸۱۰م. (www.oceansbridge.com)



تصویر ۵. پرتره فتحعلیشاه، نقاش: مهرعلی، ۱۸۰۹م. (Diba, 1999: 183)



تصویر ۶. سنجاق سینه با تمثال شاه، ۱۳۲۵ ه.ق. (خلیلی، ۱۳۸۳: ۱۰۵)

پادشاهی فتحعلیشاه که با فرّ و شکوه و تثبیت پایههای اقتدار دودمان قاجار آغاز شد، با شکستهای نظامی و نابسامانی اقتصادی به پایان رسید (دیبا، ۱۳۷۸: ۶). جنون عظمت فتحعلیشاه، تقلید نقشهای تخت جمشید و طاق بستان بر سنگنگاره های چشمهعلی ری، پرده شکار و شیرکشی و همراهی شاهزادگان تاج بر سر به دنبال قبله عالم، فرستادن تمثالهای تمامقد و جواهرنشان به کشورهای دیگر و مقایسه خود با ناپلئون و تزار روسیه با شکست تلخ و تحقیر آمیز در دو جنگ و درماندگی و تسلیم و آشکارشدن ضعف تکنولوژیکی و عقب ماندگی کشور، نتیجه دلخواه را جهت کسب مشروعیت، مخصوصاً در عرصه بینالمللی، برای او به همراه نیاورد.

#### تصوير شاهانه دوره ناصرالدينشاه

به دلیل سیمای پدرسالارانه شاه ایران و قرارگیری در رأس هرم قدرت و اجتماع، وی عامل پیوند دولت و رعیت محسوب می شد و انتظار اطاعت محض از رعیت داشت. پس از آغامحمدخان، شاهان قاجار نه با نیروی نظامی بلکه و استحکام می بخشیدند (امانت، ۱۳۸۳: ۵۲). با استفاده از همین دیدگاه، قدرت سیاسی قاجاریه درنهایت امر به یاری شیوهها و ابزار گوناگون تثبیت شد. یکی از روش های بسیار رایچ و مورد استفاده قاجار، بیان قدرت از طریق هنر بود. آنها بیش از سران سلسله های گذشته می کوشیدند تا در داخل و خارج ایران قدرت و اهمیت خود را به وسیله هنر به رخ بکشند و بر آن مهر مشروعیت بزنند (خمسه، ۱۳۸۸: ۶۵).

دربار قاجار که در دهههای اولیه قرن نوزدهم، که دوره سلطنت فتحعلیشاه نیز جزئی از آن محسوب می شود، با تهدیدهای نظامی خارجی در گیر بود، در میانه قرن با مشکل مشروعیت حاکمیت که مسئلهای داخلی بود، دستوپنجه نرم می کرد و مانند هر حکومتی بهدنبال راهی برای استحکام خود بود (محمدزاده، ۱۳۸۶: ۶۲).

«از آنجاکه هیچ سلطهای تنها به فرمان برداری ظاهری قانع نمی شود بلکه سعی دارد اطاعت را به اعتقاد به حقانیتش تبدیل کند، مشروعیت توجیهی می شود برای قبولاندن قدرت که نمایانگر نابرابری است» (کسرایی، ۱۳۸۹: ۱۹۱۱). به همین منظور، استفاده از تصاویر شاه – حتی بر ظروف و اشیا و در ادامه با به کارگیری فناوری های روز – برای یادآوری سلطه به صورت غیر مستقیم و مشخص ساختن شخص اول مملکت به کار آمد تا پایه های قدرت مطلقه خود را در ضمیر فرهنگی جامعه مستحکم و پایدار سازد (محسنیان راد، ۱۳۸۷: ۱۳۸۷).

دوره فتحعلى شاه با وجود آرامش نسبى داخلى، به دليل شکستهای خارجی سعی در القاء قدرت بهوسیله نمادهای قابل درک زمانه خود توسط هنر و مخصوصاً نقاشی تصاویر شاهی داشت. اما دوره ناصرالدین شاه بسیار پر تحول بود چون باید بین عناصر داخلی و خارجی، کهنه و نو، سنت و مدرنیته تعادل برقرار كند و درعين حال قدرت خود را استحكام بخشد. شیوه او برای نمایش بصری قدرت و پذیرش آن توسط مردم با رابطه با غرب و حضور تكنولوژىهاى مدرنى چون روزنامه و عکس و تصاویر چاپ سنگی کاملاً متحول شد. هرچند ارتباطات ایران با غرب به دورانی بسیار قبل تر از قاجار برمی گردد، در زمان قاجاریه تماس سیاسی به انتشار فرهنگ غربی کمک کرد و بیان هنر را متحول کرد. مسافرتهای شاه نیز در این تحول بیانی بی تأثیر نبود. ناصرالدین شاه نخستین شاه ایران بود که سهبار از اروپا دیدن کرد و این سفرها موجبات بسط، نوآوری و فرنگیسازی زیادی را در ایران فراهم آورد (آژند، ۱۳۸۵: ۷). درنتیجه، تکنولوژیهای جدید مرتبط با موضوع بحث ما در هنر- همچون عکاسی، چاپ و روزنامه- وارد کشور شد و

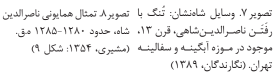
بدین تر تیب هنرهای این دوره به طور وسیعی از تأثیرات اروپایی بر خوردار شدند. به تدریج، نخبگان حاکم قاجار دوره ناصری دریافتند که تصاویر چاپی همان تأثیری را دارند که پیش تر نقاشیهای تمامقد داشتند و تصویر شاه بیش از آن که توصیف شاه باشد، نشان از شوکت شاهانه دارد و مفهومی نمادین است. همان طور که در قبل نیز میشل فوکو مطرح کرده بود، قدرت به نحوی اَعمال خود را پنهان می کند تا بتواند آن را ممکن ساخته و عمل کند (صحافزاده، ۱۳۸۴: 1۵).

بههمین دلیل با رواج روشهای مدرن تهیه تصویر، هم چنان طبق سنت به جا مانده از دوران فتحعلیشاه و برای گذر از سنت تصویری ایرانی به مدرنیته تکنولوژیک غربی، پرترههای کوچک ناصرالدینشاه بازهم ترسیم میشد تا به مقامات عالی پرترههای دستی، لوازمی که مزین به تصویر شاه بود نیز مورد استفاده قرار می گرفت. این وسایل، هم مانند دورههای قبل برای هدیه دادن استفاده میشد و هم مانند روزنامه به تدریج به زندگی مردم عادی راه یافت تا وظیفه بازنمایی قدرت را برعهده بگیرد اما تفاوت آن با دورههای قبلی، تبدیل قوانین تصویر گری شاه از اصول نگار گری و نقاشی ایرانی به اصول و قوانین واقع گرایانه عکاسی بود (تصویر ۷ و ۸).

ناصرالدین شاه برخلاف جدش، کمتر از نقاشان درباری به سبک قدیم برای تصاویر سلطنتی استفاده کرد و بیشتر از فناوری های زمان خود مانند عکاسی و چاپ سنگی سود برد. (Diba, 1999: 239)







در فضای حاکم بر آن روزگار، بسیار مردمانی بودند که حتی یکبار نیز تصویر پادشاهی را که در پایتخت بر آنان حکومت می کرد، ندیده بودند. بسیاری نیز بودند که گرچه در پایتخت زندگی می کردند ولی بهجز شایعاتی مبهم، اطلاع دیگری از شاه و زندگی وی نداشتند. در تمام این اعصار درجه رؤیت پذیری شاه بسیار ناچیز و ارتباطش با رعیت کاملاً عمودی و یکسویه بوده است. اما با ورود رسانههای جدید روابط کاملاً متحول می شود. اولین گام با چاپ تمثال پادشاه برداشته شد. او اولین پادشاهی بود که تصویرش در یک روزنامه ایرانی چاپ شد و دراختیار مردم قرار گرفت.

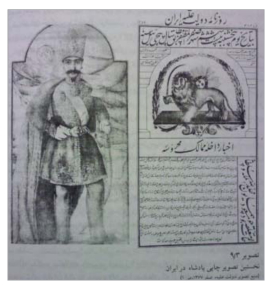
اولین روزنامه چاپی بهدست میرزاصالح شیرازی<sup><sup>3</sup></sup> در دوره محمدشاه شروع به کار کرد که کاغذ اخبار نام گرفت و نصف صفحه به مدح و ثنای شاه اختصاص می یافت و این روش تا دوره ناصری نیز ادامه یافت. بعد از تأسیس اولین چاپخانههای چاپ سنگی و چاپ کتابهای خطی گذشته، در سال ۱۲۹۰ (۱۸۷۳ میلادی)، اولین سالنامه ایرانی با چهره ناصرالدین شاه منتشر شد (محسنیان راد، ۱۳۸۷: ۹۲۶) و در آخرین شماره وقایع اتفاقیه، حتی تصویر شاه در حال شکار و شلیک به بزهای کوهی به چاپ رسید. حضور عکاسی در کنار نقاشی، همانند نفوذ شیوههای نقاشی غربی، تأثیر زیادی بر شاه گذاشت. نقاشیهای صنیع الملک در روزنامه دولت علّیه شاه گذاشت. نقاشیهای صنیع الملک در روزنامه دولت علّیه شاه گذاشت. نقاشی های منیع الملک در روزنامه دولت علّیه (خلیلی، ۱۳۸۳: ۱۲۰۲)، (تصویر ۹).

رؤیت پذیرشدن شاه و حضور تصویر واقعی او روی اسکناس و تمبر که برای اولینبار در دوره ناصرالدینشاه تولید می شد

و در اختیار مردم قرار می گرفت نیز بهانجام رسید. تولیداتی که در گوشه و کنار مملکت و دردست تک تک رعیت قرار می گرفت و آنها را برای نخستینبار با چهره واقعی شاه سرزمینشان آشنا می کرد (تصویر ۱۰ و ۱۱).

سیمای گیرای شاه روی اسکناس، خندان و جواهرنشان با سبیل از بناگوش در رفته، تصویر پادشاهی مطمئن، مقتدر و شکوهمند در ذهن ملتاش برجای می گذاشت و همچون تمبرهای پستی، شاه واقعی را نزد همگان آشکار ساخت (امانت، ۱۳۸۳: ۵۴۸). تصویر ناصرالدینشاه برخلاف فتحعلیشاه که پیرو سبک سنتی تصویرگری بود، دیگر همیشه جوان نیست بلکه سنوسال وی در همه عکسها، چه در اسکناس و تمبر و چه روی ظروف و روزنامه کاملاً مشخص است (تصویر ۱۲).

تصویر شاه از دوره فتحعلیشاه به محمدشاه که دوره میانی پژوهش فعلی به حساب می آید، به واقعیت شباهت بیشتری پیدا می کند و در دوره ناصرالدین شاه به اوج می رسد. در هر دو دوره، تلاش برای تثبیت مشروعیت و اقتدار پادشاه، به یافتن زبان تصویری واحد میان فرهنگ درباری و توده مردم، که هریک فضای خاص و درعین حال نه چندان متفاوت خود را داشتند، انجامید و در زمان ناصرالدین شاه با تحول ناگهانی متأثر از ورود و به کارگیری تکنولوژی های روز، در این زبان تصویری، برقراری رابطه بین فاعل و مفعول قدرت دچار نمونه ای داشته است. با آمدن ماشین چاپ و دوربین های عکاسی، عصری فرارسید که در جه رؤیت پذیری حاکمان بسیار بیشتر از قبل شد (محسنیان راد، ۱۳۸۷: ۱۰۳۱). علاقه شاه و حمایت او از عکاسی باعث گسترش بینش همگانی و



تصویر۹. اولین تصویر چاپی شاه در روزنامه، ۱۲۷۷ ه.ق. (محسنیان راد، ۱۳۸۷: ۱۰۳۸)



نصویر ۱۰. اسکناس ناصری، حدود ۱۲۹۰ – ۱۲۹۵ ه.ق. (www.irangohar.com)

عوام نسبت به زندگی اشراف و درباریان شد که از عواقب آن ترقی طلبی و آزادی خواهی در میان رعیت بود (طهماسب پور، ۱۳۸۷: ۶۵). عکس، دنیای بیرونی را کاملاً واقعی ارائه می کرد، تصویری که قابلیت تکثیر داشت و بهراحتی دراختیار همه قرار مي گرفت. اين تغيير و تحولات برخلاف اهدافي كه دنبال می کرد، بهنفع دستگاه قدرت تمام نشد؛ شاه دیگر سایه خدا نبود. تکثیر چهره قدرت (تصویر شاه) برای بیان اقتدار و کسب تأیید و مشروعیت بهجای نتیجه سرسپردگی و تأیید از جانب عموم مردم و وادارساختن آنها به پذیرش قدرت و تأييد مشروعيت بهطور ناخودآگاه، برعكس باعث از دست رفتن مشروعیت و شورشها و اعتراضاتی شد که تاقبل از دوره ناصري سابقه نداشت كه از مهم ترين آنها سوءقصد بهاييان عليه شاه و در آخر نیز ترور شاه بود. بهرغم شاه کشیهای متعدد در تاریخ ایران، سوءقصد بهائیان اولین سوءقصدی بود که از جانب طبقه رعیت صورت می گرفت (امانت، ۱۳۸۳: ۲۸۶). بزر گترین اشتباه نیز این بود که با ضعف ساختار حکومت و نارضایتی مردم، شاه برای جبران حمایت رو به نقصان مردم به پشتیبانی خارجی تکیه کرد، درنتیجه مشروعیت خود را بیش از پیش زیر سؤال برد.

#### مقايسه آثار

#### وجوه تشابه

در آثار هردو دوره از تصویر شاه برای بازنمایی قدرت به خوبی بهره گرفته شده و در هردو نمایش اقتدار پادشاه در نظر بوده است. آثار شاهنشان کاربردی مانند سنجاق سینه و ... در هر دو دوره بهعنوان یادگاری به خارجیانی داده می شد که خدمتی ارائه کرده بودند.

## وجوه افتراق

تصویرسازی از شاه، در دوره فتحعلی شاه هنوز تحت تأثیر قراردادهای نقاشی و نگار گری ایرانی است ولی تصویر



تصویر ۱۱. سکه ناصری.(www.irangohar.com)

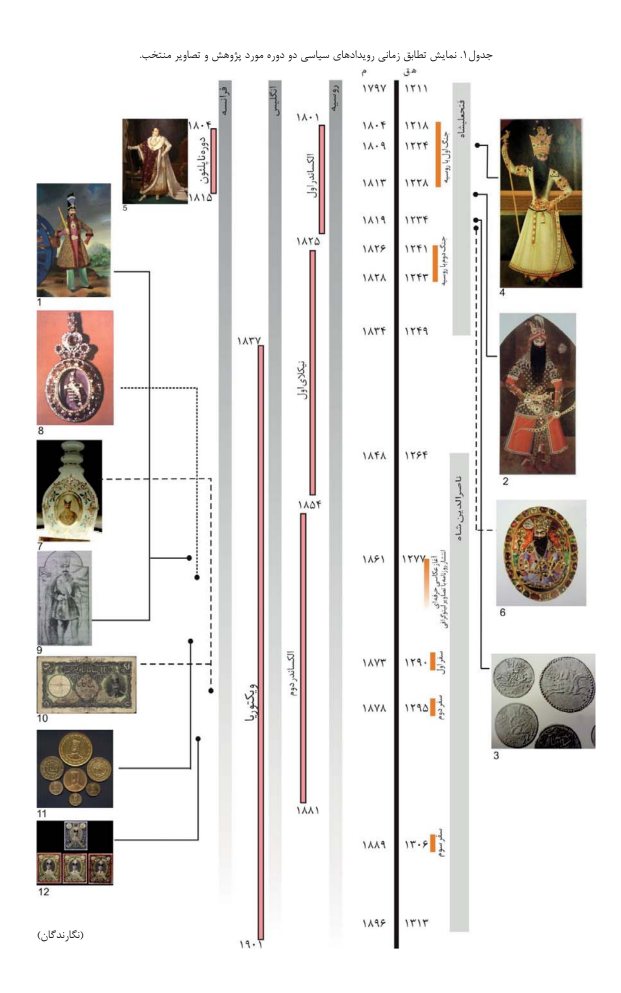
ناصرالدینشاه کاملاً تحت تأثیر هنر غربی قرار گرفته و با ورود تکنولوژی جدید چاپ، تکثیر و هنر عکاسی درکنار سبک نقاشی اروپایی به واقعیت نزدیک میشود.

استفاده از روشهای مختلف تصویر گری چهره شاه در دوره اول بیشتر متکی بر استفاده و مصرف خارجی و بیرون از مرزهای ایران بوده و درجهت بیان اقتدار شاه ایران به کار می فته است.

این نکته با بررسی تاریخ و وقایع دوران فتحعلیشاه هم چون شکست از روسیه و قراردادهای ترکمان چای و گلستان و نقشه کشیدن فرانسه و انگلیس برای دستیابی به هند ازطریق ایران بیشتر معنا مییابد. در دوره دوم که کشور به ثبات بیشتری دست یافت، درکنار اهمیت دادن به خارجیها تمرکز اصلی بر متقاعد ساختن مردم و نیروهای داخلی، درباره قدرت و مشروعیت سلطان است که با تکثیر تصویر شاه بهعنوان نماد قدرت توسط روشهای قدیمی دورههای قبل، درکنار روشهای مدرن تر مانند سکه و اسکناس، روزنامه، عکس و مانند آن، در بین عوام تأمین می گردد (خلاصه مطالب در جدول ۱ و۲ قابل بررسی است).



تصویر ۱۲. تمبرهای دوره ناصرالدین شاه موجود در موزه پست و مخابرات تهران. (نگارندگان، ۱۳۸۹)



تصویر شاهانه و بازنمایی قدرت در قاجاریه (مطامه تطبیقی در هنر دوره فتحملی شاه و ناصرالدین شاه قاجار در گفتمان قدرت)

رسی ۱۰۲ جدول۲. خلاصه تفاوتهای بازنمایی قدرت دو دوره سلطنت قاجار

|                              | فتحعلىشاه                                                                                                                                                     | ناصرالدينشاه                                                                                                                                                     |
|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سیاسی و ۲- <                 | ۱- یکپارچگی مجدد ایران پس از صفویه<br>۲- حضور پررنگ فرانسه و انگلیس در منطقه با اهداف استعماری<br>۳- جنگ با روسیه و قراردادهای گلستان و ترکمانچای             | ۱ – ازدسترفتن هرات<br>۲ – قتل امیرکبیر<br>۳ – فتنه بابیه و سوءقصد به شاه<br>۴ – سفرهای خارجی شاه ایران برای نخستین بار                                           |
| ۲ - ۱۰<br>تصویر شاه<br>ابتدا | ۱- برای اولین بار پس از اسلام روی سکه<br>۲- استفاده از اصول نقاشی و نگارگری ایرانی و با چهره یکسان از<br>ابتدا تا انتهای سلطنت<br>۳- نقاشی با ابعاد طبیعی بدن | ۱- چاپ روی سکه، اسکناس، تمبر، روزنامه و کتاب<br>۲- استفاده از اصول نقاشی اروپایی و چاپ و عکاسی<br>۳- تصویر واقعگرایانه و طبیعی با تغییرات حاصل از<br>بالارفتن سن |
| موارد استفاده                | هدیه به خواص و دولتهای خارجی، درباریان داخلی و عوام<br>بهصورت بسیار محدود                                                                                     | مردم عادی، درباریان، خواص و دولتهای خارجی                                                                                                                        |
| هدف أصلي                     | در درجه اول بیان و اثبات اقتدار و قدرت شاهانه به دولتهای<br>غربی و استعماری، سپس مشروعیت داخلی                                                                | بیان اقتدار شاه در داخل کشور برای حفظ مشروعیت،<br>در کنار آن بهنمایش گذاشتن اقتدار برای خارجیها                                                                  |

(نگارندگان)

### نتيجهگيرى

چگونگی بازنمایی تصویر فتحعلیشاه و ناصرالدینشاه در قالب ابزار بصری بیانگر این است که در دوره فتحعلیشاه، تلاش شاه بر اثبات موجودیتاش به اطرافیان، مردم و از همه مهمتر دول اروپایی است؛ بههمین دلیل از تصویر خود برای اهداف سیاسی و بینالمللی با همتایان خود استفاده می کند. از یک طرف فیگورهای<sup>۵</sup> غربی را تقلید می کند و از طرف دیگر از آرایش، تصویرسازی و نشانههای تثبیتشده در نگارگری ایرانی بهره می گیرد تا با توجه به اصول زیباییشناسی و فرهنگ بصری آنزمان توسط مردم نیز قابل درک باشد و عظمت ایران باستان را تداعی کند. دوره فتحعلیشاه، اوج پادشاهی بهسبک کهن و در پارادایم<sup>2</sup> پیشامدرن است. بههمین دلیل است که با استفاده از جواهرات، شمشیر و کمان سعی دارد تا قدرت خود را به اطرافیان القا کند.

اما در زمان ناصرالدینشاه، با کاهش جنگهای خارجی و حضور پررنگ اروپاییان و بروز مشکلات داخلی، بحران مشروعیت د داخلی پدید می آید که با تغییر پارادایم و ورود به دوران مدرن همزمان می شود و شاه برای کسب مشروعیت و تحکیم قدرت، به کمک تکنولوژی جدید که تغییر اصول زیبایی شناسی و فرهنگ بصری را به دلیل پدیده عکاسی و چاپ به دنبال داشت، سعی در تکثیر تصویر خود در بین مردم عادی حتی توسط ظروف و وسایل شاه نشان می کند که با حضور عکاسی، روزنامه، سکه و اسکناس این تکثیر قدرت بیشتری می یابد اما شواهد نشان دهنده این است که به دلیل بالارفتن ناگهانی درجه رؤیت پذیری شاه به صورت کاملاً واقع گر ایانه که تا آن زمان کم سابقه و به نسبت دوره فتحعلی شاه بی سابقه و بسیار متفاوت بوده است، هدف غایی و نهایی در گفتمان قدرت که سلطه بی چون و چرا می باشد، شکست می خورد و باعث شکل گیری مشکلات و مخالفتهای بیشتری از جانب مردم عادی می شود که مشروعیتش را به چالش می کشد و در پژوهش های تاریخ، مفصل به آنها پرداخته شده است.

### پىنوشت

| 1- Michel Foucault (1926-1983)   | جامعهشناس و متفکر فرانسوی                                                  |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 2- Episteme                      | مجموعهای از فرضیههای بنیادین یک جامعه در یک دوره زمانی خاص                 |
| 3- Colin Meredith                |                                                                            |
| نام کاغذ اخبار به شیوه چاپ سنگی. | ۴- از نخستین دانش آموختگان ایرانی در اروپا و ناشر نخستین روزنامه ایرانی با |
| 5- Figure                        | تصاویر و پیکره های غربی                                                    |
| 6- Paradigm                      | .اصولی که بر بینش ما نسبت به جهان پیرامون در دوره زمانی خاص حاکم است       |

### منابع و مآخذ

- آژند، يعقوب. (۱۳۸۵). م**کتب نگارگری اصفهان**. چاپ اول، تهران: فرهنگستان هنر.
- ابراهیمی ناغانی، حسین. (۱۳۸۶). جلوه شکل انسان در نقاشی دوره قاجار. **فصلنامه گلستان هنر**، سال سوم (۹)، ۸۲-۸۲.
- افهمی، رضا. (۱۳۸۵). **فرهنگ بصری حاکم بر بازنمایی هنر هخامنشی**. رساله دکتری پژوهش هنر، دانشگاه تربیت مدرس تهران، دانشکده هنر.
- امانت، عباس. (۱۳۸۳). قبله عالم: ناصرالدینشاه قاجار و پادشاهی ایران. ترجمه حسن کامشاد. چاپ دوم، تهران:
   کارنامه.
- ایمانی، الهه و افهمی، رضا. (۱۳۸۸). تصویر شهریار در نقش برجستههای تالار صدستون. فصلنامه تحلیلی-پژوهشی نگره، (۱۳)، ۷۹–۶۹.
  - · پاکباز، رویین. (۱۳۸۴). زایش سنت- نمایش تجدد. **مجله حرفه هنرمند،** (۱۳)، ۱۱۹–۱۱۲.
  - جعفری جلالی، بهنام. (۱۳۸۲). **نقاشی قاجاریه– نقد زیباییشناسی**. چاپ اول، تهران: کاوش قلم.
- خلیلی، ناصر. (۱۳۸۳). گرایش به غرب در هنر قاجار، عثمانی و هند. مجموعه هنر اسلامی. جلد ششم، چاپ اول، تهران: کارنگ.
- خمسه، فرزانه و شایستهفر، مهناز. (۱۳۸۸). بررسی تطبیقی موضوعی و تکنیکی نقاشی درباری و قهوهخانهای قاجار.
   دوفصلنامه هنرهای تجسمی نقشمایه، سال دوم (۳)، ۸۴–۶۳.
- · دیبا، لیلا. س. (۱۳۷۸). تصویر قدرت و قدرت تصویر. بنیاد مطالعات ایران**. ایران نامه**. سال هفدهم (۳)، بازیابی از سایت مجله مذکور. (بازیابی شده در تاریخ ۲۵ آذر ۱۳۸۹) http://www.fis-iran.org
  - سعد، شفق. (۱۳۷۸). دستاوردهای نقاشی قاجار. فصلنامه طاووس، (۱)، ۱۷۹–۱۷۵.
  - سودآور، ابوالعلا. (۱۳۸۰). هنر دربارهای ایران. ترجمه ناهید محمدشمیرانی. چاپ اول. تهران: کارنگ.
- شیرازی، فضلالله. (۱۳۸۰). ت**اریخ ذوالقرنین**. تصحیح و تحقیق ناصر افشار . مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی. چاپ اول، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - صحافزاده، علیرضا. (۱۳۸۴). سیاست بازنمایی. فصلنامه هنرنامه. سال هشتم (۲۷)، ۲۱-۵.
- صمدی، معصومه. (۱۳۸۷). شکل گیری پیکرنگاری در نقاشی درباری دوره قاجار. فصلنامه هنرهای تجسمی نقش مایه.
   سال اول (۱)، ۵۶–۵۱.
  - ضیمران، محمد. (۱۳۷۸). **میشل فوکو، دانش و قدرت**. چاپ دوم، تهران: هرمس.
  - طهماسب پور، محمد رضا. (۱۳۸۷). ناصر الدین، شاه عکاس. چاپ دوم، تهران: تاریخ ایران.
- فلور، ویلم؛ چلکووسکی، پیتر و اختیار، مریم. (۱۳۸۱). نقاشی و نقاشان دوره قاجار. ترجمه یعقوب آژند، چاپ اول، تهران: ایل شاهسون بغدادی.
  - قدیانی، عباس. (۱۳۸۴). تاریخ، فرهنگ و تمدن ایران در دوره قاجاریه. چاپ اول، تهران: فرهنگ مکتوب.
- کسرایی، محمدسالار. (۱۳۸۹). فرمانروایی توأمان: حکومت و مشروعیت در ایران باستان. **فصلنامه سیاست**. دانشکده حقوق و علوم سیاسی دانشگاه تهران. دوره ۴۰ (۲)، ۲۰۷–۱۸۹.

- محسنیان راد، مهدی. (۱۳۸۷). **ایران در چهار کهکشان ارتباطی**. چاپ اول، جلد دوم، تهران: سروش.
- محمدزاده، مهدی. (۱۳۸۶). نشانهای مصور و تقدیس قدرت در قاجاریه. فصلنامه گلستان هنر، (۸)، ۶۸-۶۱.
- مشیری، محمد. (۱۳۵۴). نشانها و مدالهای ایران از آغاز سلطنت قاجاریه تا امروز. چاپ اول، تهران: مؤسسه سکهشناسی ایران.
- Diba, L. S. (1999). Royal Persian Paintings. Brooklyn: Brooklyn Museum of Art.
- Kemal, S. (2000). Politics & Aesthetics in Arts. Cambridge: Cambridge University Press.
- Meredith, C. (1971). Early Qajar Administration: An Analysis of Its Development & Functions.
   Iranian Studies.4 (2/3), 59-84.
- *http://nationalmuseumofiran.ir/WebForms/Fa/Collection/Collection.aspx?ID=3* (Access date: January 10, 2011).
- http://www.oceansbridge.com/oilpaintings/search.php?xSearch=napoleon&xPage=4 (Access date: November 3, 2010).
- http://irangohar.com/1.html. (Access date: September 23, 2010).

تاریخ دریافت مقاله: ۹۱/۱/۲۲ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۹/۸

### مقایسه تطبیقی شخصیتهای منطقالطیر عطار نیشابوری با شخصیتهای نمایشنامه در انتظار گودو اثر ساموئل بکت

سمیه خسروی خراشاد\*شهریار شهیدی\*\*

چکیدہ

این پژوهش به بررسی تطبیقی بین شخصیتهای منطق الطیر با شخصیتهای نمایشنامه در انتظار گودو می پردازد. هدف از این پژوهش مقایسه تطبیقی بین شخصیتها، زاویه دید و کنش هرکدام از آنهاست. پرندهها در منظومه منطق الطیر عزم سفر میکنند و بهرهبری هدهد برای یافتن سیمرغ می کوشند و در این راه از هفت مرحله میگذرند. درنهایت مقط سی مرغ به سیمرغ می رسند. در نمایشنامه درانتظار گودو افرادی منتظرند که گودو بیاید و پسرکی از طرف گودو مرتب پیغام می آورد. اما گودو هرگز نمی آید. در وهله اول این سؤال مطرح می شود که آیا بهراستی مطابقت یک اثر با محتوای اخلاقی-عرفانی هم چون منطق الطیر با نمایشنامه درانتظار گودو با مضمون ابسوردی امکان پذیر است؟ چالش اصلی این بررسی تطبیقی در وجود و عدم معنا و معنویت در زندگی شخصیتهای این دو اثر و زاویه دید دو نویسندهٔ اصلی این بررسی تطبیقی در وجود و عدم معنا و معنویت در زندگی شخصیتهای این دو اثر و زاویه دید دو نویسندهٔ اسلی این بررسی تطبیقی در وجود و عدم معنا و معنویت در زندگی شخصیتهای این دو اثر و زاویه دید دو نویسندهٔ محتوای اخلاقی-عرفانی هم چون منطق الطیر با نمایشنامه درانتظار گودو با مضمون ابسوردی امکان پذیر است؟ چالش اصلی این بررسی تطبیقی در وجود و عدم معنا و معنویت در زندگی شخصیتهای این دو اثر و زاویه دید دو نویسندهٔ مودنوای اخان پیش روی بشریت است. این پژوهش با روشهای تحلیلی-توصیفی انجام شده است. نتیجه پژوهش این مولی و همگرا هستند. درنهایت به این نتیجه می سمو که ساموئل بکت با نشان دادن پوچی و بی هدفی، وابستگی به موفق و همگرا هستند. درنهایت به این نتیجه می رسیم که ساموئل بکت با نشان دادن پوچی و بی هدفی، وابستگی به مادیات ناشی از عدم وجود حقیقت بینی و خودشناسی بشریت را به وحدت دعوت می کند و عطار نیشابوری با نمایش

كليدواژهها: ادبيات تطبيقى، شخصيت، منطق الطير، درانتظار گودو، عطار نيشابورى، ساموئل بكت

\*\* دانشیار، دانشکده علوم تربیتی و روانشناسی، دانشگاه شهیدبهشتی، تهران.

<sup>\*</sup> دانش آموخته کارشناسی ارشد ادبیات نمایشی، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه آزاد اسلامی واحد تهران مرکزی. (نویسنده مسئول) s.khosravi.kh@gmail.com

مقدمه

«ادبیات تطبیقی حوزه مهمی از مطالعات ادبیات است که به بررسی، تجزیه وتحلیل ار تباطها و شباهتهای بین ادبیات ملیتهای مختلف می پردازد» (میرصادقی، ۱۳۷۷: ذیل ادبیات تطبیقی). «رسالت ادبیات تطبیقی، تشریح خط سیر روابط و پیوندهای ادبی و بخشیدن روح تازه به آنهاست. ادبیات تطبیقی قادر است از طریق شناساندن میراثهای تفکر مشترک به تفاهم و دوستی ملتها کمک کند. هم چنین، زمینه را برای خروج ادبیات بومی از انزوا و عزلت فراهم می کند پو آن را به عنوان جزئی از کل بنای میراث ادبی جهانی درمعرض افکار و اندیشه ها قرار می دهد» (غنیمی هلال، درمعرض افکار و اندیشه ها قرار می دهد» (غنیمی هلال،

«در پژوهشهای تطبیقی، اثر گذاری و اثر پذیری آثار ادبی، اصالت ادبیات ملی، ژرف نگری و استمرار جریانهای ادبی جهانی بهتر نمایانده می شود» (زرین کوب، ۱۳۷۲: ۱۸۳). «در ادبیات تطبیقی می توان منابع مشترک در ادبیات سرزمین های دیگر، تأثیر متقابل نویسندههای ملل مختلف بر یکدیگر، روشهای زیباییشناسانه و شیوههای نقد ادبی را بررسی کرد» (شمعی و بیطرفان، ۱۳۸۹: ۶۸). یکی از مشخصههای مهم در مقایسه تطبیقی بین شخصیتهای دو اثر، بررسی ساختار ذهنی و طرز تفکر شخصیت هاست که بر باقی زندگی آنها تأثیر می گذارد. مطالعه ساختاری باعث می شود که در میان کثرتهای بهظاهر متفاوت، متوجه نوعی وحدت شده که حامل پیامی است که درک را عمیقتر مینماید (شمیسا، ۱۳۸۶: ۱۹۷). هدف پژوهش در این است که یک اثر کلاسیک ایرانی، منظومه عرفانی منطق الطیر، با یک اثر مدرن اروپایی، نمایشنامه درانتظار گودو، مقایسه شود. شاید در وهله اول این سؤال پیش آید که چرا باید این دو اثر باهم مقایسه شوند؟ ولی شایان ذکر است که منطق الطیر در یک حکومت استبدادی و خفقان حکومتی و به گونهای سمبلیک در قرن ششم هجری سروده شده است (نورانیوصال، ۱۳۴۹: ۶) و نمایشنامه درانتظار گودو نیز در طول جنگ جهانی دوم و به شکلی نمادین در سال ۱۹۵۲ نوشته شده است. شخصیتهای ایندو اثر هردو در انتظار دیدن فردی هستند که امیدآفرین و رهایی بخش است. تمهای این دو اثر شباهت فوق العاده زیادی به همدیگر دارند، در حالی که فاصله زمانی بسیار زیادی بین مکان و زمان زندگی ایندو نویسنده و سبک نگارش آنها وجود دارد. در این آثار انسان ها از تعلقات مادي بهسوي انسانيت و معنويت فرامرزي دعوت مي شوند. ساموئل بکت ٔ شاعر، منتقد، داستان نویس و نمایشنامه نویس

ایرلندی مقیم پاریس در خانوادهای از طبقه متوسط و مذهبی متولد شد. هنگامی که جنگ جهانی دوم آغاز گشت، بکت در ایرلند بود اما خود را به پاریس رساند و همدوش با نهضت مقاومت فرانسویها علیه نازیها وارد عمل شد. وقتی که نازیها او را شناختند و به دستگیریاش همت گماشتند، وی از پاریس به جنوب فرانسه گریخت. ازجمله آثار او می توان به نمایشنامههای: درانتظار گودو، پایان بازی، بازی بی حرف، برای همه افتادگان، آخرین نوار کراب، خمرهها، چه روزهای وی در سال ۱۹۶۹ برنده جایزه نوبل ادبیات شد. او در مراسم وی در سال ۱۹۶۹ برنده جایزه نوبل ادبیات شد. او در مراسم مبارز سیاسی زیرزمینی اروپایی بخشید (ناظرزاده کرمانی، اثر این نویسنده با منطق الطیر عطار نیشابوری مورد بررسی تطبیقی قرار می گیرد.

«شیخ فریدالدین عطار نیشابوری، شاعر و نویسندهٔ ایرانی، در قرن ششم هجری میزیست. یکی از ویژگیهای برجسته آثار منظوم و منثور عطار هدایت و راهنمایی جامعه است. در روز گاری که غالب شعرا فکر خود را در مدح، هجو و هزل به کار میبردهاند، او نظر خود را از امرا و حکام به جامعه انسانی و خدمت به حقیقت تغییر داد. بشر را به یگانگی، وحدت، بلندنظری و دوری از تعصب دعوت کرد. وظیفهای را که هر مرد صاحبدلی باید برعهده گیرد به گردن گرفته و تا جایی که توانسته کوشیده است» (استعلامی، ۱۳۶۰: ۲۸). مختارنامه، منطق الطیر، خسرونامه، دیوان غزلیات و قصاید، جواهرنامه، شرح القلب. اگر تذکرهٔ الاولیاء که به نثر است بر این نُه کتاب منظوم افزوده شود، آثار مسلم عطار به ده کتاب بالغ می گردد (تفضلی، ۱۳۶۲: ۲۹–۲۸).

«از میان مثنویهای عرفانی او دل انگیزترین و از همه شیواترین که باید آن را تاج مثنویهای عطار دانست، منطق الطیر است» (مشکور، ۱۳۵۳: ۲۸). منطق الطیر مشتمل بر ۴۷۲۵ بیت است. این منظومه از ۱۹۱ حکایت مجزا تشکیل شده است؛ داستان اصلی در دل این حکایات قرار دارد. تقسیمات منظومه عبارت است از: مقدمه، وادی طلب، وادی عشق، وادی معرفت، وادی استغنا، وادی توحید، وادی حیرت، وادی فقر و فنا، پایان (فی وصف حاله) (عطار، ۱۳۸۷: ۲۰۰). وادیها هر کدام بیان کنندهٔ مرحلهای از عرفان هستند. عرفان راهی برای خود آگاهی و خودشناسی است. «عرفان آدمی را به خود می شناساند تا خودش باشد. عرفان بهنوعی رهاشدن

از من است؛ منی که خصم حقیقی آدمیزاد است» (ملکزاده، ۱۳۸۶: ۳۰۹). بر این اساس، منطق الطیر که یک اثر عرفانی است، راه خودشناسی را در درون خویش نهفته دارد. منطق الطیر داستانی است که در آن شرح حال پرندگانی بیان می شود که به رهبری هدهد درجستجوی سیمرغ به سفری طولانی و سرشار از مشکلات می روند. از این منظومه چندین نمایشنامه بهرشته تحریر درآمده است. علاوه بر آن، «پیتر بروک<sup>۳</sup> داستان اصلی منطق الطیر را در صحنه تئاتر به اجرا درآورده است» (روز اونز، ۱۳۸۲: ۲۲۹). تئاتری که وظیفه اخلاقی آن پالایش است. مخاطب سرشار از دلسوزی و ترس می شود زیرا وی در فرایند همسان پنداری قرار می گیرد (Aristotle, 1943: 426). مخاطب با مطالعه منطق الطير بهلحاظ نمایشی به پالایش و بهلحاظ عرفانی به خودشناسی هدایت می شود. پرندگان منطق الطیر آدم های اجتماع اند و شخصیتهای نمایشنامه درانتظار گودو، نماد انسانهای مدرن هستند. در اینجا سؤالات پژوهشی که مطرح می شوند عبارتاند از: شباهتها و تفاوتهای بین شخصیتهای دو اثر چیست؟ چگونه می توان روند تغییر در نظام فکری بشریت را با این دو اثر تحلیل کرد؟ «درایدن<sup>†</sup> (۱۶۶۸) بر این عقیده است که نمایش تصویری راستین و سرزنده از طبیعت بشر است که نمودار شور، احساسات و خلق وخوی اوست» (دیچز، ۱۳۷۹: ۵۲۸). در ادبیات تطبیقی روابط ادبی ملل مختلف با هم بررسی میشود و از تأثیر خودآگاه یا ناخودآگاه آنها

> بر یکدیگر سخن بهمیان میآید (لوی، ۱۳۷۹: ۹۰). اهمیت پژوهش مبتنی بر این است که انسانها در این دو اثر فراتر از مرزهای کشوری بیان میشوند. آنها تقریباً از یکجنساند، البته با تصمیم گیریهای متفاوت که همین اختلاف سرنوشتشان را متأثر می کند. ساموئل بکت و عطار نیشابوری دست شخصیتها را برای انتخاب باز می گذارند مقایسه تطبیقی در ادبیات بارها و محتوم روبرو نمی کنند. مقایسه تطبیقی در ادبیات بارها و بارها در آثار فرهنگی و اجتماعی ملل مختلف صورت گرفته است. از این حیث شاید بتوان گفت که بدعتی در کار نیست. اما نتیجه این پژوهش و مقایسه شخصیتهای این آثار کمک بزرگی به عرصه روان شناسی خواهد کرد. مقایسه این دو اثر نشان میدهد اهدافش تلاش کند.

### پیشینه پژوهش

مطالعه پژوهش های قابل دسترس در حوزهٔ تحقیقی منطق الطیر وسیع است لیکن، آنچه از پژوهش های موجود دربارهٔ این منظومه مستفاد می شود، حاکی از عظمت، وسعت و عمق اندیشه

اثر است. تا جایی که نگارنده به پیشینه پژوهشی این اثر عظیم پرداخته است، وجود پژوهشهای متعددی قابل ذکر است. مرندی و همکاران در مقالهای باعنوان «کمدی الهی و منطق الطیر: نگاهی به تفاوتها و شباهتها» به این نتیجه رسیده اند که دیدگاههای ارائه شده در دو اثر منطق الطیر و کمدی الهی محدود به مضامین نیست و با بررسی زبان به کار گرفته شده در دو اثر میتوان به چالشهای محتوایی آثار دست یافت. معاذ اللهی و همکاران (۱۳۸۸) در مقاله خود باعنوان «بررسی تطبیقی تمثیل در انگلیسی و فارسی: زائر جانبانی بن» به این نتیجه رسیده اند که این دو اثر نه تنها از لحاظ نوع ادبی و مراحل عرفانی بلکه به لحاظ شخصیت پردازی نیز شباهت هایی دارند.

همچنین شباهتهای کلی بین عرفان مسیحیت و عرفان اسلامی وجود دارد. مشتاقی (۱۳۸۷) در مقاله خود باعنوان « بررسی مطالعه تطبیقی منطقالطیر عطار و افسانه قرون هوگو» به این نتیجه رسیده است که ویکتور هوگو جزء نخستین افرادی است که آگاهانه یا ناخودآگاه از مضامین عرفان ایرانی بهره گرفته است. همچنین، اشعاری که براساس دستنوشته های هو گو منتشر شده حاکی از این است که وی از منطق الطير عطار نيشابوري الهام گرفته است. پورنامداريان و همکاران (۱۳۸۸) در مقاله خود با عنوان «مقایسه داستانهای مشترک مثنوی و منطق الطیر با رویکرد روایت شناسی ساختار گرا» به این نتیجه رسیده اند که استفادهٔ مثنوی از شگردهای داستان پردازی بهمراتب بیشتر از منطق الطیر است و واقع گشتار داستانهای مثنوی نسبت به داستانهای منطق الطیر گشتاری غیرمستقیم و پیچیده دارد. احمد پورسامانی (۱۳۸۲) در رساله کارشناسی خود با عنوان «تطبیق مجمع مرغان اثر ژان کلود کرییر<sup>۵</sup> و منطق الطیر عطار» به این نتیجه رسیده است که با تمام حذف و اضافهها، دخل و تصرفات کری ر هیچ لطمهای به ساختمان و ساختار اصلی قصه عرفانی وارد نکرده است. همچنین، نوع روایت ساختار تودرتوی خود را حفظ کرده است. این پژوهش مجمع مرغان را به دو نمایش نقالی و تعزیه شبیه دانسته است.

درمورد پرداخت شخصیت این گونه نتیجه گرفته است که در مجمع مرغان شخصیت ها وارد عمل می شوند ولی در روایت عطار از زبان پرنده شنیده می شود. این بیان نمایشی نشان دهنده این است که عطار گامی عظیم تر از شعر و داستان برداشته است و منطق الطیر را به تئاتر نزدیک می کند. اما باید دید این چگونه تئاتری است؟ آیا پرندگان در منطق الطیر در دنیای مدرن هم یافت می شوند یا خیر شخصیت هایی دستنیافتنی و منحصراً متعلق به دنیای ادبیات کلاسیک ایران هستند؟ یکی از درونمایههای منطق الطیر وجود معنویت در زندگی است. درحالی که نویسندگان برجستهای هستند که از زاویهای دیگر به روال زندگی پرداختهاند و تئاتر ابسورد<sup>6</sup> را بنیان نهادهاند.ازجمله پیشروترین آنهامی توان به ساموئل بکت اشاره کرد. اگر عطار نیمه پُر لیوان را دیده است و از معنویت سخن می گوید، بکت به نیمه خالی لیوان نگریسته است و از عدم وجود معنویت می نویسد.

همان گونه که پژوهش های متعدد جامعه شناختی، زبان شناسی، تحلیلهای روانشناختی، فلسفی دربارهٔ عطار و بهخصوص منطق الطیر وجود دارد، درباره آثار ساموئل بکت و بهخصوص درانتظار گودو نیز این تعدد به چشم می خورد. پنجه ای (۱۳۸۷) در رساله کارشناسی ارشد خود باعنوان «بررسی تطبیقی چشم بهراه گودو نوشته ساموئل بکت و سرایدار اثر هارولد پینتر<sup>۷</sup>» به بررسی زندگی و آثار بکت و پینتر، ادبيات تطبيقي بهمثابه تأويل مناسبات بينامتني، مناسبات گفتمان شناسانه نمایشنامههای چشم بهراه گودو و سرایدار یینتر می پردازد. ولدی (۱۳۸۶) در رساله کارشناسی ارشد خود باعنوان «بررسی تأثیر فلسفه اگزیستانسیالیست<sup>۸</sup> در آثار نمایشی ساموئل بکت» به این نتیجه میرسد که در برخی از آثار بكت مضامين اگزيستانسياليستي ازجمله برخورد انسان با هستی و میزان توانایی برقراری ارتباط با آن را میتوان یافت. پرتوی و همکاران (۱۳۸۸) در مقاله خود باعنوان «پژوهشی پیرامون دو نمایشنامه درانتظار گودو و پایان بازی» به این نتیجه میرسند که در دنیای ذهن ساموئل بکت بي تفاوت بودن و تنها نظاره كردن امري غير ممكن است.

در تئاتری که گویای ضعف بشر است، بکت انسانی را معرفی می کند که به آنسوی مفهوم پوچی و مرگ توجه دارد. وی با زبانی طنزگونه به بیان واقعیات می پردازد. هم چنین باید اضافه کرد که کتابها و مقالات متعددی درباره عطار و به خصوص منطق الطیر به رشته تحریر درآمده است ولی تاکنون پژوهشی تطبیقی بین منطق الطیر و درانتظار گودو صورت نگرفته است و موضوع پژوهش حاضر بدیع است.

### روش پژوهش و جامعه آماری

پژوهش حاضر با روشهای تحلیلی- توصیفی صورت می پذیرد. شخصیتها و ساختار فکری در منطق الطیر و نمایشنامه درانتظار گودو باهم مقایسه می شوند. از آنجاکه پژوهش حاضر به بررسی شخصیتهای دو اثر می پردازد، درنتیجه رویکرد روان شناسانه در پژوهش از نمود بالایی بر خوردار

خواهد بود. گردآوری اطلاعات از نوع کتابخانهای است. روش تطبیق شامل: طبقهبندی سمبلها با ارائه جداول، بررسی مقابلهای-مقایسهای و محاسبه کمّی کلمات کلیدی دو اثر با ارائه نمودار است. درنتیجه بررسی تطبیقی به استناد اطلاعات جداول، تصاویر، اشعار و دیالوگها خواهد بود.

### نقشه داستانی منظومه عرفانی منطقالطیر اثر شیخ فریدالدین عطار نیشابوری

منطق الطیر به معنای زبان مرغان است. هدهد پرندگان را به سفر به سوی سیمرغ، پادشاه عالم، دعوت می کند. پرندگان هریک به عذری متوسل می شوند. هدهد با تمثیل به داستان شیخ صنعان پرندگان را در طلب سیمرغ به حرکت در می آورد. پس از طی هفت وادی دشوار که درطی آن بسیاری از مرغان از پای در می آیند، فقط سی مرغ بی بال و پر و رنجور باقی می مانند که به پیشگاه سیمرغ راه می یابند. هفت وادی اشاره به هفت مرحله عرفان: طلب، عشق، معرفت، استغنا، توحید، حیرت و فقر و فناست.

گفت ما را هفت وادی در ره است

چون گذشتی هفت وادی در گه است (عطار، ۱۳۸۷: ۳۸۰).

«عرفان شناسایی حق و نامی علمی است از علوم الهی که موضوع شناخت آن حق، اسماء و صفات اوست» (سجادی، ۱۳۶۲: ۳۳۰). عطار عرفان را به هفت مرحله تقسیم می کند که عبارتاند از:

**طلب**: «طلب به معنی خواستن و خواهش است. طلب در اصطلاح جستجو کردن از مطلوب است و مطلوب در وجود طالب است که می خواهد تمام مطلوب را بیابد و تمام مطلوب را هم باید در وجود خود بطلبد. اگر از خارج بطلبد، پیدا نخواهد کرد» (همان: ۳۱۷).

چون فروآیی به وادی طلب

پیشت آید هر زمانی صد تعب (عطار، ۱۳۸۷: ۳۸۱).

عشق: «عشق به حد افراط دوست داشتن است. به عقیدهٔ صوفیان اساس و بنیاد جهان هستی بر عشق نهاده شده و جنب وجوشی که سراسر وجود را فراگرفته به همین مناسبت است. پس کمال واقعی را در عشق باید جست. عشق مهم ترین رکن طریقت است و این مقام را تنها انسان کامل که مراتب ترقی و تکامل را پیموده باشد در ک می کند» (سجادی، ۳۶۲: ۲۸۸).

زندهدل باید درین ره صـدهزار تا کند در هر نفس صدجان نثار (عطار، ۱۳۸۷: ۳۸۶). معرفت: «معرفت به گونهای دانستن بعد از نادانی یا همان دانایی است» (گوهرین، ۱۳۶۲: ۳۸۸). بعد از آن بنمایدت پیش نظر معرفت را وادیی بی پاوسر صدهزار اسرار از زیر نقاب روی می بنمایدت چون آفتاب (عطار، ۱۳۸۷: ۳۹۲–۳۹۳). استغنا: «استغنا باد بی نیازی حق است که می وزد. در این مرحله سالک احساس می کند که حق تعالی از همه کائنات بینیاز است، تا چهرسد به اعمال و احوال او.» هفت دریا یک شَمَـر اینجا بـود هفت اخگر یک شـر اینجا بود (همان: ۳۹۷ و ۷۰۳) توحید: «توحید بهمعنای یگانه کردن پروردگار، یکی گفتن و یکی کردن است» (سجادی، ۱۳۶۲: ۱۴۱). خواجهعبدالله انصاری توحید را بر سه قسم میداند: «اول گواهیدادن خدا به بیگانگی در ذات، دوم پاکی از جفت و فرزند، سوم یکتایی در صفات» (انصاری، ۱۳۶۳: ۵۴). گر بسی بینی عدد، گر اندکے آن یکی باشد درین ره در یکی (عطار، ۱۳۸۷: ۴۰۲).

حیرت: «حیرت حالتی است که بر قلب عارف وارد می شود، آن گاه که او به تأمل، حضور و تفکر می پردازد. این حالت عارف را از تأمل و تفکر بازمی دارد. سرانجام کار عارف جز حیرت چیزی نمی تواند باشد» (ابونصر سراج اللمع به نقل از عطار، ۱۳۸۷: ۲۰۴۴).

هر نفس اینجا چو تیغی باشدت

هر دمـی اینجا دریغی باشـدت (عطار، ۱۳۸۷: ۴۰۷).

فقروفنا: «فقر سیمرغی است که از او جز نام نیست و کسی بر وی فرمانروایی نمی کند. فقر دری است که فقیر خانه آن است» (سجادی، ۱۳۶۲: ۴۶۰). فناء فیالله تبدیل صفات به صفات الهی است. در مرحله فنا سالک به جایی می رسد که شخصیت موجودات در نظر حقانی او هیچ می نماید (همان، ۴۷۰). شخصیت موجودات در نظر حقانی او هیچ می نماید (همان، ۴۷۰). مید ازین وادی فقر است و فنا کی بود اینجا سخن گفتن روا عین وادی فراموشی بود گنگی و کری و بیهوشی بود (عطار، ۱۳۸۷: ۴۱۳).

آمیختن فقر و فنا در منظومه منطق الطیر از کارهایی است که عطار خود انجام داده است و در قدما پیشینه ای ندارد. البته فقر وقتی به کمال رسد، جز فنا حاصل نخواهد داشت (همان: ۲۰۴).

«تا آنجا که متون بازمانده از تصوف نشان میدهد، قبل از عطار کسی به این نامگذاری و ردهبندی عقبات سلوک بدین گونه نپرداخته است. هم عدد هفت و هم نام و ترتیب وادیها در منطقالطیر از ویژگی خود برخوردار است» (همان، ۲۰۰).

### نقشه داستاني نمايشنامه درانتظار گودو اثر ساموئل بكت

ولادیمیر<sup>4</sup> و استراگون<sup>۱۰</sup> دو شخصیت اصلیِ نمایشنامهاند که بهانتظار آمدن فردی بهنام گودو هستند. هرروز پسر کی ازطرف گودو<sup>۱۱</sup> برای آنان پیغام میآورد. شخصیتهای دیگر مایشنامه پوتزو<sup>۱۲</sup> و بردهٔ او بهنام لاکی<sup>۱۳</sup> است. دو شخصیت مهر روز ناچارند پوتین هایی به پا کنند که آزارشان می دهد. آنها از این که چهوقت پسر ک را دیدهاند و گودو چهوقت قرار است بیاید، دقیقاً مطلع نیستند. آنها از تنهایی رنج می برند و باریک است و فقط یک نفر میتواند اقدام به خودکشی کند و دیگری تنها می ماند. پس برای فرار از تنهایی از خودکشی صرفنظر می کنند و بهانتظار گودو هرگز نمیآید (بکت، ۱۳۸۳).

### یافتههای پژوهش

پرندگانِ منطقالطیر سمبلهای انسانی هستند. پرندگانِ عطار قابل مقایسه با شخصیتهای نمایشنامه درانتظار گودو هستند.

جدول ۱ بیان کننده این است که پرندگان در منطق الطیر شخصیتهای انسانی هستند که برای تکامل، یعنی رسیدن به سیمرغ، تلاش می کنند. این تلاش بهراهنمایی هدهد هدایت کننده و عاقل صورت می گیرد. این اطلاعات برمبنای مفاهیم اشعار منطق الطیر است.

جدول ۲ نشان دهندهٔ معنای سمبلیک شخصیت های نمایشنامه درانتظار گودو اثر ساموئل بکت است. ولادیمیر و استراگون خواهان دستیابی به آرزوها به واسطه منجی یعنی گودو هستند. پیامآور گودو پسر کی نابالغ است. جداول ۱ و ۲ بیانگر این هستند که گودو در نمایشنامه درانتظار گودو با سیمرغ در منطق الطیر مطابقت دارد و هردو نقش منجی را ایفا می کنند. هدهد با پسرک پیامآور نیز قابل تطبیق است. تصویر ۱ نیز این فراوانی را اثبات می کند. هم چنین پرندگانی هم چون: بلبل، طوطی، طاووس، بط، کبک، همای، بهانه گیری می کنند با ولادیمیر، استراگون، پوتزو و لاکی بهانه گیری می کنند با ولادیمیر، استراگون، پوتزو و لاکی

با توجه به آمار ارائهشده در تصویر ۱ میتوان گفت که منجی وجود دارد. تقریباً فراوانی دو کلمه «سیمرغ» و «گودو» جدول ۱. سمبلهای محتوایی پرندگان در منظومه عرفانی منطق الطیر اثر عطار نیشابوری

| سمبلهای محتوایی                                                       | پرندگان در منطقالطیر |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------------|
| منجی برای وصال با آرزوهای انسانی، رهایی از ناامیدی و دستیابی به اهداف | سيمرغ                |
| پیامآور، هدایتکننده بالغ و پخته                                       | هدهد                 |
| طالبان دستیابی به انسان کامل که برای رسیدن به سیمرغ تلاش میکنند       | پرندگان همراه هدهد   |

(نگارندگان)

جدول۲. سمبلهای محتوایی شخصیتهای نمایشنامه درانتظارگودو اثر ساموئل بکت

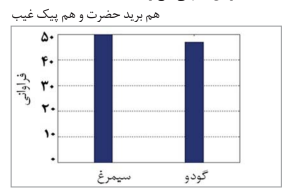
| سمبلهای محتوایی                                                       | شخصیتهای نمایشنامه<br>درانتظارگودو |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| منجی برای وصال با آرزوهای انسانی، رهایی از ناامیدی و دستیابی به اهداف | گودو                               |
| پیامآور، هدایتکننده نابالغ و ناپخته                                   | پسر ک                              |
| طالبان دستیابی به آرزوها، امیدوار برای رهایی از پوچی                  | ولاديمير و استراگون                |
| سلطهگر                                                                | پوتزو                              |
| مظلوم و ستمدیده                                                       | لاكى                               |

(نگارندگان)

وارهید از ننگ خودبینی خویش تا کی از تشویر بیدینی خویش (عطار، ۱۳۸۷: ۲۶۲-۲۶۳). تعدادی از پرندگان در برابر این دعوت هدهد بهانه می گیرند. بلبل ضمن توصيف عشق خود به گل و اعلام رضايت از این عشق میگوید: در سرم از عشق گل سودا بس است زانکه مطلوبم گل رعنا بس است طاقت سيمرغ نارد بلبلي بلبلی را بس بود عشق گُلی (همان: ۲۶۶). طوطی می گوید: بس بوداز چشمه خضرم یک آب من نیارم دربر سیمرغ تاب (همان: ۲۶۸). طاووس میگوید: بس بود فردوس عالى جاى من کی بود سیمرغ را پروای من؟ من ندارم در جهان کاری دگر تا بهشتم ره دهد باری دگر (همان: ۲۶۹). همچنین بط دوام زندگی خود را در آب میداند: زنده از آب است دایم هرچه هست این چنین از آب نتوان شست دست آن که باشد قُلهای آبش تمام كى تواند يافت از سيمرغ كام؟ (همان: ۲۷۰).

نزدیک بههم است. آنچه این دو اثر را متمایز می کند، افکار و اعمال شخصیتهاست. در منظومه منطقالطیر پرندگان با تلاش در مسیر سفر بهسوی سیمرغ گام برمیدارند. آنان از فقت مرحله طلب، عشق، معرفت، استغنا، توحید، حیرت، فقر و فنا برای دستیابی بهمعنای زندگی می گذرند و مبدل به انسان کامل می شوند. البته این تحول و تکاملِ پرندگان به واسطه حضور و هدایتگری هدهد اتفاق می افتد: هدهد آشفت مدل پر انتظار در میانِ جمع آمد بی قرار حلهای بود از طریقت در برش

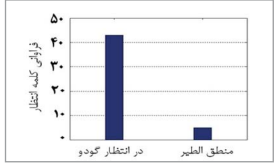
افسری بود از حقیقت بر سرش تیز وهمی بود در راه آمده از بد و نیک آگاه آمده گفت ای مرغان منم بی هیچ ریب



تصویر ۱. فراوانی کلمه «سیمرغ» در منطقالطیر عطار نیشابوری در مطابقت با «گودو» در نمایشنامه درانتظار گودو اثر بکت (نگارندگان)

ولاديمير واستراگون به صورت يک زندگي تکراري و منفعلانه همانند پرندگان فوق است. اینان منتظرند تا کسی بهنام گودو بیاید و به زندگیشان معنا ببخشد. «- ولادیمیر: بذار منتظر بمانیم ببینیم او چی میگه؟ - استراگون: کی؟ - ولاديمير: گودو! – استراگون: فكر خوبي است. - ولاديمير: منتظر مىمانيم تا وقتى دقيقاً بدانيم چقدر تاب می آوریم» (بکت، ۱۳۸۳: ۳۶). ولاديمير واستراگون هميشه فقط مى خورند، مى خوابند، گزافه می گویند و در کنار راه بهانتظار گودو می نشینند. پسر کی که ازطرف گودو پیغام می آورد، پسری نابالغ است که اصولا هویت هدایتگری را در بطن خویش ندارد. این پسرک تفاوت برجسته و بارزی با هدهد دارد. وی بلوغ فکری، پختگی و افق دید هدهد را ندارد. «- ولاديمير: اين اولينبار است كه ميآى؟ - پسر: بله، آقا! - ولاديمير: حرف، حرف. صحبت كن. - پسر: آقای گودو گفت که به شما بگم امشب نمی آد ولی فردا حتماً. - ولاديمير: همهاش همين؟ - يسر: بله، آقا» (همان: ۷۹).

ولاديمير واستراگون براي اهداف خويش هيچ تلاشي نمي كنند. درنهایت هم به آنچه می خواهند نمی رسند یا امید دارند که در فردایی مثل دیروز به آرزوی خویش برسند. آنان برای دستیابی به آمالشان در خویش تغییری ایجاد نمی کنند. درحالی که پرندگانی که با هدهد هم سفرند، وقتی تصمیم می گیرند دیگر حتی یک لحظه انتظار را جایز نمی دانند؛ در صورتی که شخصیتهای بکت دائماً منتظرند. مقایسه تطبیقی فراوانی کلمه «انتظار» در تصویر ۲ در این دو اثر نیز شاهدی بر این مدعاست:



تصویر ۲. فراوانی کلمه «انتظار» در منظومه منطق الطیر عطار نیشابوری با نمایشنامه گودو اثر بکت. (نگارندگان)

هم چنین کبک ضمن اظهار علاقه خود به گوهر و کوه می گوید: همینها برای من مطلوب است و حرکت به سوی سیمرغ مشکل و با این بهانه از سفرکردن و حرکت پرهیز میکند: چون ره سیمرغ راه مشکل است پای من در سنگ گوهر در گل است (همان: ۲۷۲) و همای می گوید: کی شود سیمرغ سرکش یار من بـس بـود خسـرونشانی کار مـن (همان: ۲۷۳). باز می گوید: من كجا سيمرغ را بينم به خواب چون کنم بیهوده سوی او شتاب؟ زُقهای از دست شاهم بس بود در جهان این پایگاهم بـس بود (همان: ۲۷۵). بوتيمار نيز غم دريا را بهانه مي كند و مي گويد: جز غم دریا نخواهم این زمان تاب سيمرغم نباشد، الأمان! (همان: ۲۷۶). کوف عشق گنج را برای خود کافی میداند: من نیم در عشق او مردانهای عشق گنجم باید و ویرانهای (همان: ۲۷۸). صعوه نیز این گونه عدم تمایلش به سفر را بیان می کند: پیش او این مرغ عاجز کی رسد؟ صعوہ در سیمرغ ہرگز کی رسد؟ گر بیابم یوسف خود را ز چاه برپرم با او من از ماهی به ماه (همان: ۲۷۹). در نمونههای فوق عدم رضایت مرغان از حرکت بهسوی سيمرغ و بهانه آوردن آنها و همچنين رضايتدادن به وضع موجود خود دیده می شود که تاحدودی به شخصیت های نمایشنامه درانتظار گودو نزدیک می شوند. این پرندگان هم چون شخصیتهای ولادیمیر، استراگون، پوتزو و لاکی وابسته هستند. این وابستگی باعث می شود که هر گز مراتب کمال و رشد را طی نکنند. با این حال پرندگانی که با هدهد هم سفر میشوند، در نیمه راه به بینیازی میرسند و از قید تعلقات مادی آزاد میشوند. درحالی که شخصیتهای وابسته در نمایشنامه بکت هر گز چنین آزادی و فراغتی را تجربه نمی کنند.

آنان همانند آب راکد تا انتهای داستان باقی میمانند. زندگی

شخصیتهای نمایشنامه درانتظار گودو همیشه منتظرند زیرا انگیزهای برای حرکت و پویایی ندارند درحالی که انگیزه اصلی و درونی در پرندگانِ منطق الطیر عشق است. عشق در منطق الطیر عامل حرکت است و عدم وجود عشق در نمایشنامه درانتظار گودو سکون ایجاد کرده است.

### بحث

«شخصیت از جمله عناصر کلیدی در ادبیات داستانی است. در هر داستان این شخصیت است که حالت پایدار نخستین را دگرگون می کند و مدار داستانی را به وجود می آورد» (محمدی، ۱۳۸۱: ۱۱۱). «از سوی دیگر کشمکش، تعلیق و انتظار به عنوان ویژگیهای اساسی هر داستان بوده ولی بدون وجود شخصیت ها فاقد ماهیت بیرونی هستند» (کهنسال، ۱۳۸۶: ۳۵۱). «شخصیت وجود منحصر بهفردی است که از طریق گفتار و عمل خود را به مخاطب معرفی می کند و شخصیتی حقیقی است، نه به این دلیل که به مخاطب شبیه است بلکه به این دلیل که قانع کننده است و ایجاد رضایت می کند» (فورستر، ۱۳۷۵: ۹۸). «شخصیت نقش اتصال را عهدهدار است و به خواننده کمک می کند حواس خود را متوجه جزئیات زنجیر موار کند» (حرى، ١٣٨۴: ١٧٤). «يرداخت شخصيت مرغان در منطق الطير به گونهای است که از ره آورد آن فضای توهم آلود و خیالی ایجاد شده است. منطق الطیر همانند جامعه ای است که به سمت مدينه فاضلهشدن پيش ميرود. شخصيتهاي اين منظومه در نتیجه قابلیتهای اخلاقی طبقهبندی می شوند. انگیزهها، هدفها و نیازهای شخصیتها در رفتارشان تأثیر می گذارد» (خسروی خراشاد و همکاران، ۱۳۸۹: ۶۱). شخصیت برحسب نیازهایی که در خویش احساس میکند و فشارهایی که از محيط بر او وارد مي شود، پا به حيطه حكايات عطار مي گذارد. نقاط ضعف، آداب و عادات تربیتشده باعث صعود یا سقوط وی می شود. شخصیت بر حسب نیازها و فشارهایش متغیر و گاه متحول می شود. نخستین انگیزهای که اساس داستان را بنیاد مینهد، جوششی درونی است که در ژرفای اندیشه مرغان سر به طغيان مينهد. همه مرغان، أشكارا و نهان، گرد هم مي آيند تا فرمانروای خویش را بازشناسند و درحقیقت جهت و هدف زندگانی خود را دریابند. جمله مرغان شدند این جایگاه

بیقرار از عزتِ این پادشاه (عطار، ۱۳۸۷: ۲۶۵). ت که آدمیان با به حکت ما

«این همان انگیزهای است که آدمیان را به حرکت وا میدارد تا در راه شناخت حقیقت گام بردارند و دشواریها را پشت سر گذارند. این آغاز مرحله کمال است. این اولین

احساس درونی آدمی است که غربت خود را در این جهان تاریک و غمکده درمی یابد و آرزوی پیوستن به حقیقت، شور و شوقی تازه در او بیدار می کند. سیمرغ ذات بی همتای خداوند است که در کمال عزِّ خود مستغرق است و در شناسایی او عقل عاجز است» (سلطانی گردفرامرزی، ۱۳۷۲: ۱۴۵–۱۵۱). سیمرغ قابل مقایسه با گودو است چراکه درانتظار گودو نیز داستان زندگی اشخاص سرگردانی است که در انتظار آمدن فردی بهنام گودو هستند. گودو مرتباً پیغام می دهد که به زودی خواهد آمد، ولی آمدن او هرروز به تعویق می افتد.

«- پسر: بله، آقا!
ولادیمیر: او امشب نمیآد؟
پسر: نه، آقا.
ولادیمیر: ولی فردا حتماً میآد.
پسر: بله، آقا.
ولادیمیر: ردخور ندارد.
پسر: بله، آقا» (بکت، ۱۳۸۳: ۱۳۶).
سیمرغ همچون گودو حضور پنهان دارد. او انگیزهٔ مرغان

است. پرندگان دوست دارند این سیمرغ بزرگ را بیابند. نام او سیمرغ سلطان طیور او به مانزدیک و مازو دور دور در دو عالم نیست کس را زهرهای کو تواند یافت از وی بهرهای دایماً او پادشاه مطلق است در کمال عزّ خود مستغرق است (عطار، ۱۳۸۷: ۱۳۶۴).

مرغان به راهنمایی هدهد برای دیدار سیمرغ عزم سفر می کنند. عدم حضور جسمانی سیمرغ و گودو مانند هم است، در حالی که حضور معنوی این دو برای پیشبرد قصه واضح و بدیهی است. یکی از تفاوتهای این دو اثر در این است که پرندگان به سوی سیمرغ و برای یافتن او میروند. اینان در جستجوی سیمرغ به حرکت درمی آیند. پرندگان عطار پویا و با اراده هستند. در حالی که شخصیتهایی که در انتظار گودو را می آفرینند، افرادی منفعل و تنبل هستند که منتظرند. تا گودو بیاید و اقدامی در جهت دیدار او انجام نمی دهند. «– استراگون: بیا بریم.

- ولاديمير: نمىتوانيم!

- استراگون: چرا؟

- ولادیمیر: باید منتظر گودو باشیم» (بکت، ۱۳۸۳: ۱۰۷). درنتیجه بهلحاظ چشم انتظار بودن شبیه و بهلحاظ اقدام و تصمیمات متفاوت هستند. هدهد کسی است که از جانب سیمرغ پیامآور است و پرندگان دیگر را درجهت وصال با سیمرغ هدایت می کند. دور نیست که این شخصیت با پسرک پیامآور ازسوی گودو مقایسه شود. هدهد در تمام طول داستان پاسخ میدهد. راهبر ولادیمیر و استراگون ناپخته و نادان است و حرفی برای گفتن ندارد. پس چگونه این دو شخصیت از ورطه ناامیدی و تنهایی خلاص خواهند شد؟ اینان که حتی هدایت کنندهای همچون هدهد دراختیار ندارند. در نمایشنامه درانتظار گودو، ولا

انسانهایی هستند که در تنهایی و انتظار درمانده شدهاند. «- ولادیمیر: بزن بریم.

- استراگون: بسه دیگه. خسته شدم.

-ولاديمير: سر حال نيستيم. چطوره كه يك نفس عميق بكشيم؟ - استراگون: ديگه خسته شدم از نفس كشيدن.

- ولادیمیر: درست میگی....» (بکت، ۱۳۸۳: ۱۱۵).

بهنظر می رسد که این دو شخصیت به روزهای پیش رو خوش بین هستند ولی نمی توانند یا نمی خواهند برای رسیدن به خواسته های خود تلاش کنند. نوعی بی هویتی و عبث بودن در روز گارشان هویداست. شخصیت های نمایشنامه در انتظار گودو بشدت وابسته هستند. ولادیمیر و استراگون متکی به قدرت گودو هستند که اصلاً معلوم نیست کیست و چهوقت خواهد آمد. پوتزو وابسته به قدرت و لاکی مظلوم و ستمدیده ای متکی به پول صاحبان قدرت است.

«- پوتزو: وایسید عقب [ولادیمیر و استراگون از لاکی دور میشوند. پوتزو طناب را تکان میدهد. لاکی به پوتزو نگاه میکند]. فکر کن، خوک مکث. [لاکی شروع به رقصیدن میکند]. [جلو لاکی پیش میرود]. بایست [لاکی میایستد]. فکر کن [سکوت].

- لاکی: از سوی دیگر با عطف توجه به ... - پوتزو: بایست [لاکی میایستد]. برگرد [لاکی برمی گردد]. بایست [لاکی میایستد]. بچرخ [لاکی به سمت سالن تماشاخانه برمی گردد]. فکر کن!» (بکت، ۳۸۳۱، ۸۶).

این درحالی است که شخصیتهای منطق الطیر برپایه خودشناسی درصدد ازبین بردن وابستگیها و تعلقات مادی خویش اند. شخصیتها همگی در پی بازنمایی حقیقت برای رسیدن به وحدت هستند. «رسیدن سی مرغ به سیمرغ مؤید این وحدت است. هر انسان به نوبه خود باید به انسجامی درونی در ابعاد شخصیتی خود برسد. انسان ها درصور تی به اتحاد واقعی دست پیدا می کنند که وحدت و نظم درونی در فردفرد ایشان موجودیت داشته باشد. عطار با ذکر حکایاتی اخلاقی انسان را به سمت نظم، کمال و معنای زندگی هدایت می کند» (خسروی خراشاد و همکاران، ۱۳۸۹: ۲۰). در نمایشنامه در انتظار گودو شخصیت ها تنها هستند اما از این تنهایی برای خود شناسی و پرداختن به درونیات استفاده نمی کنند، چه بسا از این تنهایی کوشش بیوقفه می کند تا راه رسیدن به سیمرغ را با دیگر پرندگان طی کند. او از دیگر پرندگان دلجویی می کند، به آنان آرامش میدهد و با عقل و منطق آنان سخن می گوید. هدهد خطاب به بط که دلخوش آب و از خشکی گریزان است، این گونه پاسخ میدهد: هدهدش گفت ای به آبی خوش شده گرد جانت آب چون آتش شده در میان آب خوش خوابت ببرد قطرهای آب آمد و آبت ببرد (عطار، ۱۳۸۷: ۲۷۰). هـدهد خطـاب به طاووس كه طالـب بهشـت اسـت نيـز اینچنین می گوید: حضرت حق هست دریای عظیم قطرهای خُرد است «جناتالنعیم» گر تو هستی مرد کُلی، کُل ببین کل طلب، کل باش، کل شو، کل گزین (همان: ۲۶۹). خطاب به کبک گوید: هدهدش گفت ای چو گوهر جمله رنگ چند لنگی، چندم آری عذر لنگ پاومنقار تو پرخون جگر تّ و به سنگی بازمانده بی گهر (همان: ۲۷۲). همای نیز پاسخ هدهد را این گونه دریافت می کند: هدهدش گفت ای غرورت کرده بند سایه در چین بیش از این بر خود مخند نیستت خسرونشانی این زمان هم چو سگ با استخوانی این زمان (همان: ۲۷۳). به همین گونه برای یکایک پرندگان ازطریق منطق و برهان خودشان سخن می گوید. هدهد به وصف بزرگیها و عظمت سیمرغ می پردازد؛ وصف وصال با آرزوهای محال در بارگاه سیمرغ میسر خواهد شد. این همه آثار صنع از فرّ اوست جمله انمودار نقش پر اوست هـركه اكنون از شمـا مـرد رهيد سر به راه آرید و پا اندر نهید (همان: ۲۶۵). اما در نمایشنامه درانتظار گودو این پیغام آور پسرک کوچکی است که کوچکیاش حاکی از نابالغی اوست. پسرک کم سخن میگوید و بیشتر با کلماتی هم چون «بله، آقا» یا «نه، آقا» وقتی استراگون به خواب می رود، ولادیمیر او را بیدار می کند و می گوید که احساس تنهایی می کند (بکت، ۱۳۸۳). حتی دیالوگهای آنان بریده، گسسته و فاقد مفاهیمی است که نشان دهد این شخصیتها عمق دارند. چراکه ولادیمیر و استراگون مراد یا راهنمایی هم چون هدهد ندارند. گودو هم نمی آید که اینان را متحول کند و به زندگی شان معنی دهد. برعکس، شخصیتهای منطق الطیر به لحاظ طرز تفکر در مقابل اینان قرار می گیرند. «ریخت شناسی داستان منطق الطیر به این صورت خلاصه می شود: هدهد در سفر به سوی سیمرغ است. مرغان و هدهد در گیر مکالمه و متحد می شوند، به سفر می روند و در نهایت به سیمرغ می رسند» (پورنامداریان، مسیر سفر هستند.

عطار دیدگاه انسانها را به زندگی تغییر میدهد. بنا به بینش او، آنچه مسلم است این که وقتی آدمی از پس سایه ها به خورشید حقيقى برسد، بهوجود اصيل خويش دست مى يابد. جهان بينه ، عطار منجر به ایجاد رفتاری غایتمند می شود. بکت نیز همانند عطار نیشابوری وضعیت زندگی انسان مدرن را در شخصیت هایش نمایان کرده است. «بکت بیش از هر نویسندهٔ دیگری فلج فکری و ابهام روحی انسان غربی را بهسبب گرایش به ماده پرستی و پیدایش تهیگاه معنوی زمینه کار خود قرار داده است. بهنظر او، در دنیای درونی و بیرونی انسان تناقضات و ناهنجاریهای مشقتبار و ویرانگری وجود دارد. انسان از فرایافت معانی ادراکات خود عاجز و از بیان آن قاصر است. بنابراین، چگونه می تواند بدون دستاویزی به مقدسات مطلق شخصیت خود را از خطر فروپاشی نجات دهد؟ اثر بکت نهایتا ضجهای است برای یافتن ایمانی مطلق و مذهبی» (ناظرزاده کرمانی، ۱۳۶۵: ۱۲۵). شاید بتوان این گونه ادعا کرد که این ایمان مطلق، همان وجود سیمرغ است. سیمرغی که با چشم سر قابل رؤیت نیست. او خاستگاه آگاهی و دانایی آدمی دربارهٔ دست نیافتنیهاست. نشانه های سیمرغ را در زمین باید یافت. عوامل طبیعی که گاه انسان را به مبارزه مي طلبد و او را به زير يوغ خود مي كشد، نشانهای از قدرت سیمرغ عطار است. عطار فراوانی موجودات را نشأت گرفته از وجودی واحد می داند. او اشکال گوناگون و رنگارنگ دنیا را تجلی ذات سیمرغ میداند. گمشدن در وجود مطلق بارها در منطق الطیر دیده می شود. این محوشدن چنان عظیم است که دیگری و غیری درنظر نمی آید.

شخصیتها در نمایشنامه درانتظار گودو با وحدت عطار فرسنگها فاصله دارند. پوتزو خود را صاحب قدرت و ثروت میداند و افراد را به زیر یوغ استثمار گری می کشد. افرادی هم چون لاکی نیز دم بر نمی آوردند و ستم پذیر هستند. این افراد هر کدام به گونهای وابستهاند و لذت را در این اتکا

میدانند، چراکه به تکامل مورد نظر عطار نرسیدهاند. ولادیمیر و استراگون فقط منتظرند که گودو بیاید و شاید آنان را به پالایش شخصیتهای عطار برساند ولی مگر بدون تلاش می توان بدان نائل شد. تلاش ناخودآگاه آدمی برای وحدت، کمال و معنایابی است. عطار به انسجامی آگاهانه در ابعاد شخصیت معتقد است. این انسجام یا «خود» نیرویی درونی برای تعادل بخشیدن و آشتی دادن جنبه های متضاد شخصیت انسان است. «خود» همچنین ازطریق جستجوی انسان برای یافتن خداوند، یعنی سمبل کمال و معنای غایی تجلی می یابد (Jung, 1961: 382-386). هنگامی که انسان به خودشناسی دست پیدا می کند، چیستی و هویت خویش را مییابد. تیلیش ۱۴ (۱۹۵۲) معتقد است وقتی انسان ها موجودات هشیاری می شوند، باید تصمیماتی بگیرند که عمیقاً بر باقی زندگیشان تأثیر گذارد. یکی از نظریاتی که عطار برای زندگی ارائه کرده، بینیازی است؛ استغنایی که در شخصیتهای بکت موجود نیست. این افراد از خود واقعیشان جدا افتادهاند. بامگار دنر ۱۵ (۱۹۹۰) می گوید «شناختن خود، دوست داشتن خود است» او معتقد است که خودشناسی عمیق و مطمئن باعث می شود که فرد احساس کند قادر به کنترل نتایج آینده است و از اینرو عاطفه مثبت و اعتماد به خود در او ایجاد می شود (Baumgardner, 1990: 1062). درنهایت باید گفت که مراحل منطق الطير براى خودسازى انسان غافل است. پرندگان با طلب گام در مسیر خودشناسی می گذارند. هنگامی که پرندگان در وادی عشق وارد می شوند، دیگر شک و یقین، نیک و بد معنی ندارد چراکه عقل رنگی ندارد. عقل نیست که با دلیل و برهان کمیتها و کیفیتها را ارزیابی کند. عقل نیست که سودمندیها را بهنفع خویش مصادره نماید و موجب پیدایش شخصیتهای پوتزو و لاکی ساموئل بکت شود. عقل نیست که منطق بیاورد و استنباط کند. معیار اصلی عشق است. عشقی که عدم وجودش شخصیتهای بکت را به موجوداتی منفعل و ساکن تبدیل کرده است. شیخ صنعان در منطق الطیر نماد شخصی است که راه رسیدن به تكامل را با عشق پیمود. این انگیزه و عشق درونی به وی هویتی مستقل داد؛ هویتی که شخصیتهای بکت در آرزوی آن هستند و بکت برای انسان مدرن آرزومند است. نگاه عطار به عشق از عشق زمینی شروع و به عشق آسمانی ختم می شود. وی حقیقت عشق را در نابودی نیازهای زمینی میداند. دیدگاه وی بهنوعی والایشیافته و یادآور مکانیسم دفاعی تصعید<sup>۱</sup> است. بزرگی در بینیازیی است ولى نه ازطريق سركوبگرى. بىنيازى منجر به رهايي است (Khosravi Khorashad et al, 2010: 2206-2207). در مرحله معرفت، شخص به شناخت و بینشی عظیم میرسد. تقسیمناپذیر در خود محصور است و اصالت همه موجودات به آن برمی گردد.

شخصیتهای عطار برای همگرایی تلاش می کنند. به عبارت دیگر، آنان در سیروسلوک خویش به هم نزدیک می شوند ولی شخصیتهای بکت هرلحظه از یکدیگر و هم چنین از خود واقعی شان دور می شوند و واگرایند. اصل تکاپویِ درونی افراد در منطق الطیر رسیدن به وحدت است. وی معضلاتی را که منجر به دنیاپرستی و دنیادوستی شده است، به کناری می نهد و به زیبایی شناسی معنوی می رسد؛ نوعی از زیبایی که ساموئل بکت در لایه های زیرین دیالو گهایش برای بشریت آرزو می کند. فرد موفق در اندیشه بکت و عطار کسی است که از استغنا عبور کُند. این گذر مستلزم جانفشانی است. فردی که مراحل عرفان را تا به اینجا طی می کند، در کشاکش این فعالیت به «یک» می رسد. «یک» به منزله و حدتی

### نتيجهگيرى

مقایسه نمایشنامه درانتظار گودو با منظومه منطق الطیر نشان می دهد که وجود انگیزههای قوی به زندگی رونق می بخشد. در منطق الطیر عشق انگیزهٔ اصلی زندگی دانسته شده است. علاقه و عشق در انسان هیجان ایجاد می کند و موجب حرکت و پویایی می شود. اگر چنین انگیزهای وجود نداشته باشد، افرادی همانند شخصیتهای بکت فقط زنده اند ولی زندگی نمی کنند. هنگامی که فرد به خود شناسی می رسد، از روز مرگیهای آدمهای بکت می گریزد. دیروز، امروز و فردای کاراکترهای بکت مثل هم است. در حالی که پرندگان عطار هرلحظه لذتی خاص را تجربه می کنند. با گذشت زمان، پرندگان از فرازونشیبهای فراوان می گذرند و به تکامل می رسند. اینان به داراییهایی هم چون اراده، همت و عشق مجهزند. به وادی های متفاوت سفر می کنند و محصور به مکانی خاص نیستند. در حالی که عدم وجود این داراییها شخصیتهای بکت را منفعل، سر خورده و محصور به مکانی خاص کرده است. از آنجایی که شخصیتهای بکت نمایندهٔ انسان مدرن هستند، باید گفت معضل اصلی انسانی که در این برهه از زمان دچار بیهودگی، پوچی بکت نمایندهٔ انسان مدرن هستند، باید گفت معضل اصلی انسانی که در این برهه از زمان دچار بیهودگی، پوچی می در اییها شخصیتهای بکت را منفعل، سر خورده و محصور به مکانی خاص کرده است. از آنجایی که شخصیتهای و تنهایی است، بی انگیزگی است. انسان مدرن خود را نمی شناسد و وابسته است، در تنیجه از حقیقت فاصله می میرد و به ورطه از خودبیگانگی فرو می رود. شخصیتهای بکت با خوردن، خوابیدن و ادرار کردن هرلحظه به حیطه میوانیت نزدیک می شوند. برعکس، پرندگان عطار با اراده و تلاش نقاب حیوانیت را کنار میزند و انسان می شوند. شکل ظاهر، لزوماً بیانگر انسانیت نیست. باید فراتر رفت. بکت با نمایش دنیای براین رو و اسان می شوند. برونِ آدمی دو وجه زندگی افراد را به تصویر می کشند. ترقی، کمال و صعود انسان تنها در درون اوست. دنیای

پىنوشت

1 Waiting for Godot

- 2 Samuel Beckett
- 3-Peter Brook
- 4-Dryden
- 5- Jean- Claude Carriere
- 6- Absurd
- 7-Harold Pinter
- 8- Existentialism
- 9- Vladimir
- 10- Estragon
- 11- Godot
- 12- Pozzo
- 13- Lucky
- 14- Tillich
- 15- Baumgardner
- 16-Sublimation

### منابع و مآخذ

- احمد پورسامانی، زهره. (۱۳۸۲). **تطبیق مجمع مرغان اثر ژان کلود کرییر و منطقالطیر عطار**. تهران: دانشکده هنر و معماری دانشگاه آزاد، تهران مرکزی.
  - انصاری، خواجهعبدالله. (۱۳۶۳). **صد میدان**. بهاهتمام قاسم انصاری. چاپ سوم. تهران: کتابخانه طهوری.
  - بکت، ساموئل. (۱۳۸۳). **در انتظار گودو و یک مقاله همراه**. ترجمه علیاکبر علیزاد. چاپ دوم. تهران: ماکان.
- پرتوی، ابوالقاسم و رهبری، مروارید. (۱۳۸۸). «پژوهشی پیرامون دو نمایشنامه درانتظار گودو و پایان بازی». پ**ژوهش** ادبیات معاصر جهان. (۵۱). ۱۶–۵.
- پنجه ای، بختیار. (۱۳۸۷). «بررسی تطبیقی چشم به راه گودو نوشته ساموئل بکت و سرایدار اثر هارولد پینتر». http://etd.ut.ac.ir/thesis/UTCatalog/UTThesis/Forms/ThesisBrief.aspx? thesisID=33b0bc05 -349b -408d-9222- d9e3b2d8171d (بازیابی شده در تاریخ ۱۵ اردیبهشت ۱۳۹۱).
- ب پورنامداریان، تقی. (۱۳۷۶). «از فرادست: نگاهی به داستان پردازی عطار، حکمت عامیانه عطار در حکایتهای جانوران، مروری اجمالی بر داستان سرایی عطار». ادبیات داستانی. (۴۴). ۶۴.
- پورنامداریان، تقی و بامشکی، سمیرا. (۱۳۸۸). «مقایسه داستان های مشترک مثنوی و منطق الطیر با رویکرد روایت شناسی ساختار گرا». **جستارهای ادبی (دانشکده ادبیات و علومانسانی سابق)، مجله علمی-پژوهشی**. سال ۱۴۲. ( ۱۶۵). ۲۷–۱.
  - حری، ابوالفضل. (۱۳۸۴). «نظریه شخصیت». فصلنامه هنر. (۱۲). ۱۷۴.
- خسروی خراشاد، سمیه؛ عابدین، علیرضا و ناظرزاده کرمانی، فرهاد. (۱۳۸۹). «تحلیل روان شناختی منظومه منطق الطیر عطار نیشابوری براساس آزمون اندریافت موضوع درجهت دستیابی به مفهوم انسان کامل». فصلنامه علمی – پژوهشی هنر و معماری. (۲ و ۸).
- دیچز، دیوید. (۱۳۷۹). شیوههای نقد ادبی. مترجم محمدتقی صدقیانی و دکتر غلامحسین یوسفی. چاپ پنجم.
   تهران: علمی.
- روز اونز، جیمز. (۱۳۸۲). **تئاتر تجربی از استانیسلاوسکی تا پیتربروک**. ترجمه مصطفی اسلامیه. چاپ سوم. تهران: سروش.
  - زرین کوب، عبدالحسین. (۱۳۷۲). آشنایی با نقد ادبی. تهران: سخن.
- سجادی، سیدجعفر. (۱۳۶۲). **فرهنگ لغات و اصطلاحات و تعبیرات عرفانی**. چاپ سوم. تهران: کتابخانه طهوری.
  - سلطانی گردفرامرزی، علی. (۱۳۷۲). سیمرغ در قلمرو فرهنگ ایران. چاپ اول. تهران: مبتکران.
- شمعی، میلاد و بیطرفان، مینو. (۱۳۸۹). «تحلیل تطبیقی جای خالی سلوچ دولتآبادی با رمان مادر اثر پرل باک». فصلنامه تخصصی زبان و ادبیات فارسی ادبپژوهی. (۱۴). ۹۱–۶۷.
  - شمیسا، سیروس. (۱۳۸۶). **نقد ادبی (ویرایش دوم**). چاپ دوم. تهران: میترا.
- عطار نیشابوری، شیخ فریدالدین. (۱۳۴۹). **مصیبتنامه شیخ فریدالدین عطار نیشابوری**. مصحح نورانی وصال. چاپ دوم. تهران: کتابفروشی زوار.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۵۳). **منطقالطیر**. تصحیح محمدجواد مشکور. چاپ چهارم. تهران: کتابفروشی تهران.
  - \_\_\_\_\_(۱۳۶۰). تذکرهالاولیاء فریدالدین عطار نیشابوری. گردآوری محمد استعلامی. چاپ سوم. تهران: زوار.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۶۲). **دیوان عطار**. تصحیح و تعلیقات تقی تفضلی. چاپ سوم. تهران: علمی و فرهنگی.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۸۷). **منطقالطیر**. تصحیح و تعلیقات محمدرضا شفیعی کدکنی. چاپ چهارم. تهران: سخن.
      - غنیمیهلال، محمد. (۱۳۷۳). **ادبیات تطبیقی**. ترجمه دکتر سیدمرتضی آیتالله شیرازی. تهران: امیرکبیر.
        - فورستر، مورگان. (۱۳۷۵). **جنبههای رمان**. ترجمه ابراهیم یونسی. چاپ سوم. تهران: حبیبی.
- کهنسال، مریم. (۱۳۸۶). «شخصیت پردازی و ایجاد ارتباط با مخاطب در مثنوی». مجموعهمقالههای داستان پردازی مولوی. چاپ سوم. تهران: خانه کتاب.
- کوهرین، سیدصادق. (۱۳۶۲). **فرهنگ لغات و تعبیرات مثنوی، جلال الدین محمدبن محمدبن حسین بلخی**. جلد۹. تهران: کتاب فروشی زوار.
  - · لوی، پیتر. (۱۳۷۹). **زندگی شکسپیر**. ترجمه احمد افشارپویا. تهران: توسعه کتابخانههای ایران.

مقایسه تطبیقی شخصیتهای منطق الطبر عطار نیشابوری بر با شخصیتهای نمایشنامه در انتظار گودو اثر سامونل بکت بر

- محمدی، محمدهادی و عباسی، علی. (۱۳۸۱). **صمد: ساختار یک اسطورہ**. چاپ اول. تھران: چیستا.
- مرندی، سیدمحمد و احمدیان، ناهید. (۱۳۸۵). «کمدی الهی و منطق الطیر: نگاهی به تفاوتها و شباهتها». پژوهش ادبیات معاصر جهان. (۳۳). ۱۶۹–۱۴۷.
- مشتاقی، زینب. (۱۳۸۷). «بررسی و مطالعه تطبیقی منطق الطیر عطار و افسانه قرون هو گو». پژوهشهای ادبی. سال پنجم. (۱۹). ۱۵۲–۱۳۹.
- معاذاللهی، پروانه و سعیدی، مریم. (۱۳۸۸). « بررسی تطبیقی تمثیل در انگلیسی و فارسی: مطالعهای موردی در دو کتاب منطقالطیر عطار و سیروسلوک زائر جانبانیین (عنوان عربی: دراسهٔ مقارنهٔ بینالتمثیل فیالإنجلیزیهٔ والفارسیهٔ؛ منطقالطیر لعطار و رحلهٔ السائح لجون بنیان نموذجا)»**. ادبیات تطبیقی جیرفت**. سال سوم. (۱۱). ۲۵۱–۲۳۵.
  - ملکزاده، فاطمه. (۱۳۸۶). **این آتش نهفته تأثیر مهرپرستی بر حافظ شیرازی**. چاپ اول. تهران: هزار.
  - میرصادقی، جمال و میرصادقی، میمنت. (۱۳۷۷). **واژهنامه هنر داستاننویسی**. تهران: کتاب مهناز.
- ناظرزادهٔ کرمانی، فرهاد. (۱۳۶۵). تئاتر پیشتاز، تجربه گر و عبث نما همراه با ترجمه نمایشنامه نقاشی اثر اوژن
   یونسکو. چاپ اول. تهران: انتشارات فوق برنامه بخش فرهنگی دفتر مرکزی جهاد دانشگاهی.
- ولدى، بابك. (١٣٨٤). «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت».http://etd.ut.ac.
   ولدى، بابك. (١٣٨٤). «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت».http://etd.ut.ac.
   ولدى، بابك. (١٣٨٤). «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت».http://etd.ut.ac.
   ولدى، بابك. (١٣٨٤). «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت». (١٣٨٤).
   ولدى، بابك. (١٣٨٤). «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت». «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت».
   ولدى، بابك. (١٣٨٤). «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت».
   ولدى، بابك. (١٣٨٤). «بررسى تأثير فلسفه اكزيستانسياليست در آثار نمايشى ساموئل بكت».
   ولدى، بابك. (١٣٨٤).
   ولدى، بابك. (١٣٨٤).
   ولدى، بابك. (١٣٨٤).
- Aristotle. (1943). Poetics. In L. R. Loomis (Ed), On Man in the Universe. New York: Printed in the United States of America.
- Baumgardner, A. H. (1990). To Know Oneself Is To Like Oneself: Self-certainty and Self-affect.
   Journal of Personality and Social Psychology. 58, 1062-1072.
- Jung, C. G. (1961). Memories, Dreams, Reflections. Trans: A. Jaffe, Ed., R. New York: Vintage Books.
- Khosravi Khorashad, S.; Abedin, A.; Kermani, F. N. & Monirpoor, N. (2010). "Psychological Analysis of Sheikh San'aan by Using TAT". Procedia Social and Behavioral Sciences. 5, 2201-2207.
- Tillich, P. (1952). The Courage to Be. New Haven: Yale University Press.

۲اریخ دریافت مقاله: ۹۰/۸/۸ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۱/۱/۲۱

### کارکرد ساختار خطی نوشتارنگاری فارسی ولاتین از منظر تجسمی

فهمیه دانشگر \* فائزه طاهری \*\*

چکیدہ

نوشتار و تصویر دو مؤلفه اصلی تشکیل دهنده آثار گرافیکی هستند. اصولاً بیشتر به ابعاد تجسمی تصویر توجه میشود اما وجه دیداری نوشتار هم سبب میشود قواعد تجسمی مشترکی بین تصویر و نوشتار شکل گیرد که درنهایت بر انتقال مفهوم بُعد کلامی آن اثر خواهد داشت. از آنجا که مبانی هنرهای تجسمی در نوشتارنگاری فارسی هم مانند سایر پدیدههای دیداری وجود دارد به این معنا که اگر در نوشتار تغییر ساختاری ایجاد شود، موجب خدشهدارشدن ابعاد تجسمی حاکم بر آن میشود شناخت عنصر خط، انواع آن و نیز جهتهای آنها در شکل گیری نوشتارنگاری فارسی یکی از موارد ضروری برای آشنایی با اصول بصری و تجسمی نوشتارنگاری فارسی است. شناخت این قواعد در خلق ترکیببندیهای پویا و قانونمند مؤثر است و از بیگانگی نوشتار با تصویر در اثر گرافیکی جلوگیری بهعمل میآورد. سؤال کلی این پژوهش این است که آیا از منظر مبانی هنرهای تجسمی جنبهً بصری خطها در نوشتارنگاری فارسی

سوال للي این پروهس این است که ایا از منظر مبالی هنرهای فجسمی جنبه بطری خطیه در توسیارکاری فارسی برای استفاده در طراحی گرافیکی عنوان و شعار جایگاهی دارد؟ اگر چنین است، تفاوتها و اشتراکات حضور عنصر بصری خط در نوشتارنگاری فارسی و لاتین کداماند؟

این تحقیق بهروش تجربی برمبنای اصول و مبانی هنرهای تجسمی انجام پذیرفته و به عملکرد بصری انواع خط در نوشتارنگاری فارسی و تطبیق آن با عملکرد مشابه در نوشتارنگاری لاتین می پردازد.

هدف از این پژوهش شناسایی تنوع ساختار خط ها در نوشتارنگاری فارسی و مقایسه کارکرد تجسمی آنها با نوشتارنگاری لاتین به منظور تأکید بر وجود امکانات کاملا متفاوت- درخلق ترکیب بندی ها- در این دو نوع نوشتار است.

انتظار میرود از بررسی انواع خطهای دیداری و تطبیق کارکرد آنها در چیدمان نوشتارنگاری فارسی و لاتین این نتیجه بهدست آید که توجه به تأثیر انواع خطوط دیداری و کارکرد آنها در ساختار نوشتارنگاری فارسی، چنانکه در نوشتارنگاری لاتین نیز هست، بر قدرت انتقال معنا و حس حاصل از آن به دریافتکننده مؤثر است.

به نظر می رسد در مجموعه واژگان تشکیل شده از نوشتارنگاری فارسی ، تنوع ساختاری عنصر خط نسبت به حروف لاتین بیشتر باشد و باعث امکان پویایی بیشتر و در نتیجه تنوع حسهای حاصل از آنها در ترکیببندی عنوانها و شعارها شود.

**کلیدواژهها**: مبانی هنرهای تجسمی، ساختار خطی ،عنصر بصری خط، راستا، تعادل بصری

\*\* دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشگاه هنر اصفهان و پژوهشگر جهاددانشگاهی، واحد هنر، تهران. (نویسنده مسئول)

<sup>\*</sup> استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهراء (ص)، تهران.

Faeze.tahery@yahoo.com

مقدمه

نوشتار اعم از فارسی و غیرفارسی هنگامی که در یک اثر گرافیکی قرار می گیرد، بلافاصله بهطور همزمان حامل دو جنبه دیداری و کلامی می شود. بیگا نگی از وجود مؤلفه های دیداری مشترک بین نوشتار و تصویر موجب عدم تعامل بین آنها و شکل گیری ترکیب ریختاری<sup>(</sup> ناهمسوی تصویر و نوشتار با هم می شود. در آموزش های مبانی هنرهای تجسمی، خط به سه نوع اصلی راست و منحنی و شکسته تقسیم بندی می شود. این سه نوع خط هم از لحاظ دیداری و هم از لحاظ بار در ساختار تصاویر مختلف معانی و استفاده های مختلفی دارند، نوشتار نیز از لحاظ نوع خط های موجود در ساختار در ساختار تصاویر مختلف معانی و استفاده های مختلفی و جهتهای آنها و درنتیجه گردش بصری آنها شکل و احساس نوشتار نیز تحت تأثیر قرار می گیرد.

شناخت انواع خط در ساختار حروف در نوشتار چاپی فارسی (اعم از تکحرف یا مجموعه حروف متصل بههم برای ایجاد واژهها) از دو جنبه قابل بررسی است:

- .۱ خطهای بنیادین سازنده شکل حروف فارسی: مثلاً حرف «ن» که شامل یک خط عمودی و یک خط منحنی است.
- ۲. نوع خطهای تشکیل دهنده قلم حروف<sup>۲</sup>: مثلاً فونت «کودک» که نوع خطوط سازنده آن خطوط منحنی است، در حالی که در فونت «ترافیک» نوع خط سازنده فونت به علت زوایای اندکی تیز تر موجود در آن بیشتربه خط دیداری شکسته نزدیک است.

در هر دو حالت حضور عنصر خط و انواع آن بر حس دیداری و بار احساسی نوشتار تأثیر مستقیم دارد.

در این جستار پاسخ به پرسشهای زیر مورد نظر است:

- آیا عنصر خط در حروف مختلف چاپی، برتر کیب نوشتار و ناگزیر حس های حاصل از آنها تأثیر گذار است؟
- کدام گونه از خطها در نوشتارنگاری فارسی و لاتین شاخصتر هستند؟
- ۳. عنصر خط در تأکیدیا توقف بصری در نوشتار نگاری<sup>۳</sup> وجهت گیری چشم در جریان خوانش پیام چه نقشی دارند؟

فرضيات پژوهش عبارت اند از:

- در نوشتار چاپی فارسی، مانند حروف لاتین، انواع خطوط تجسمی در جهت گیری دید و تعامل نوشتار با تصویر نقش دارد.
- ۲. جهتهای حروف در نوشتار چاپی فارسی بسیار متنوعتر از نوشتارنگاری لاتین است.

۳. نوع خط تجسمی غالب در تکحرفهای چاپی فارسی منحنی و در واژهها و اتصالات فارسی از نوع افقی است.

شناخت انواع خطهای تشکیل دهنده نوشتارنگاری فارسی و توجه به نقش این خطها در شکل گیری چیدمان اثر گرافیکی و کاربرد آن در طراحی عنوان<sup>†</sup> و شعار<sup>4</sup>هدف این پژوهش است. کاربرد این پژوهش بهطور اخص در حیطه طراحی عنوان ها و شعارها درحوزه گرافیک است. از اینرو بررسی انجام شده درمورد تک حرف ها و مجموعه نوشتارنگاری برای طراحی پوستر، عنوان کتاب، عنوان مقالات درنشریات، عنوان اصلی فیلم، عنوان بروشور و کاتالوگ و ... مصداق خواهد داشت.

شناخت خطها در ساختار حروف و نقش آنها در چیدمان حاصل از نوشتار، از جنبه تجسمی ضرورت دارد. ازطریق این شناخت می توان تا حد زیادی به قابلیت های دیداری موجود در نوشتار چاپی فارسی- با تکیه بر انواع خط- واشتراکات وتفاوت های آن با نوشتارنگاری لاتین پی برد .

### پيشينه تحقيق

آنچه راهگشای این پژوهش شده است، آموزش های شناخت نوشتارنگاری لاتین از منظر هنرهای تجسمی (نقطه، خط، سطح و ...) است که در اسلاف مدارس عالی گرافیک، بازل<sup>2</sup> و باوهاس<sup>۷</sup>، مورد توجه و تدقیق قرار گرفته است. تای موتی<sup>۸</sup> (۲۰۰۶) در کتاب خود «کتاب نوشتارنگاری» بر این اعتقاد است که عناصر اولیه هنرهای تجسمی در نوشتارنگاری لاتین، در امر برقراری ارتباط دیداری، نقشی بنیادی دارد. در مورد نوشتارنگاری فارسی، از منظر و روش این پژوهش مطالعهای گزارش نشده است.

### روش تحقيق

از آنجا که چیدمان پیام نوشتار اصلی نوشتارنگاری در آثار گرافیکی در موقعیت دیداری قرار دارد، تحلیلی تجربی با استناد بر شاخصهای مبانی تجسمی – که زیربنای هنرهای دیداری است – توأم با نگاهی تطبیقی به نحوه شناخت نوشتارنگاری لاتین برای دستیابی به عملکرد دیداری آن، راهگشا خواهد بود. اما در این مقاله فقط به حضور و نقش عنصر خط که اصلی ترین عنصر اولیه در نوشتارنگاری است، پرداخته شده است. جامعه آماری قلم (فونت)های ساده و در دسترس عموم است. نمونه موردی حروف فونت «میترا» فارسی و حروف فونت "گارامند"<sup>۹</sup> لاتین است که به روش مشاهده گزینش شدهاند. کارکرد ساختار خطی نوشتارنگاری فارسی ولاتین از منظر تجسمی

177

این نمونهها از بُعد ساختار با اهداف تحقیق مطابقت دارند و بنابراین دو الگواره<sup>۱۰</sup> قابل تعمیم به بسیاری از فونتهای آماده و دردسترس عموم طراحان گرافیک میباشند.

در این جستار ابتدا وجه خطی تک حرفهای (حروف منفصل) دو فونت «میترا» در نوشتارنگاری فارسی و "گارامند" لاتین بر مبنای قواعد مبانی هنرهای تجسمی تحلیل شده و سپس به تغییر شکل نوشتارنگاری فارسی بهعلت اتصال آنها به یکدیگر در ترکیب واژهها از منظر خطی پرداخته شده است. در این راستا به انواع خطها در ساختار حروف فارسی و لاتین (مثلاً نوع خط غالب در حرف «ع» که خط منحنی است) پرداخته شده است.

### بحث اصلى

آنچه در مدارس گرافیک جهان برای آشنایی هنرجویان با نوشتار انجام می شود، کاملاً مبتنی بر اصول و مبانی هنرهای تجسمی است. شناخت حروف ازدیدگاه ریختاری آنها موجب تسلط هنرجویان به ظرفیتهای دیداری هر حرف و مجموعه حروف می شود. آشنایی با قابلیتهای دیداری حروف در ایجاد تعامل مفید بین نوشتار و تصویر در اثر گرافیکی کمک سازندهای به بیان پیام می کند.

نوشتارنگاری فارسی در مقایسه با نوشتارنگاری لاتین از جنبه دیداری پیچیدهتر و متنوعتر است. اگرچه هردوی آنها از لحاظ تنوع ریختار و خطوط دیداری دارای تشابهاتی هستند، از حیث امکانات و تنوع در چیدمان باهم اختلاف دارند.

شاید به دلیل همین تفاوت هاست که شناخت اصول و مبانی هنرهای تجسمی برای حروف فارسی هم اهمیت می یابد. در تفاوت کاربرد و نحوه قرارگیری خطهای دیداری در حروف لاتین و فارسی باید گفت که در یک چیدمان حروف (لیاوت)<sup>۱۱</sup> (مشترک و یکسان، حروف فارسی و لاتین دو عملکرد دیداری متفاوت بروز می دهند. نوشتار فارسی به علت اتصال حروف به یکدیگر از لحاظ ریختاری بسیار سیال است. حال آنکه نوشتار لاتین بیشتر ثابت به نظر می رسد. از این رو چالش ها و تنوعات دیداری که به واسطه نوشتار فارسی وارد اثر بصری می شود، امکانات متنوعی در تر کیب تصویر و نوشتار برای هنرمند ایجاد می کند (به دلیل تنوع خطها و شکل ها در هر کدام از حروف و کلمات).

ازلحاظ آموزشهای مبانی در مدرسه بازل سوئیس: «ساختار فرمها باید ساده باشد، آنها نباید بیشتر از سه نوع عنصر خطی داشته باشند». (مان فرد، ۱۳۸۳: ۱۵۱). بنا

بر آنچه تاکنون درخصوص آموزش مبانی هنرهای تجسمی آموختهایم، خطوط شامل سه نوع: ۱- راست، ۲- منحنی و ۳- شکسته است. «خطوط راست شامل: ۱- خطوط کشیده یا افقی، ۲- خطوط قائم، ایستاده یا شاغولی، ۳- خطوط قطری یا اُریب» است. (آیتاللهی، ۲۵،۱۳۸۵).

بنابراین، بررسی نقش محوری این خطها در نوشتارنگاری فارسی و حروف بزرگ لاتین برای شناخت نوشتار فارسی از منظر خطهای تشکیل دهنده آنها و نقش این شناخت در شکل گیری نوشتار در اثر گرافیکی و نیز میزان حضور این خطها در حروف و نوشتار فارسی و تفاوتهای این حضور در حروف منفصل و کلمات متصل لازم است.

از آنجا که با تناسبات ریاضی بهتر میتوان در مقام مقایسه برآمد، بنابراین تمام تناسبات درمقیاس مساوی و با اعداد و ارقام بررسی شده است. با توجه به جداول ( ۱و۲) و مقایسه خطهای تشکیل دهنده حروف بزرگ لاتین و نوشتارنگاری فارسی میتوان به حضور مشترک سه نوع خط دیداری در این دو گونه نوشتار و همچنین تفاوت در نحوه قرارگیری خطهای تجسمی درکنار هم در حروف بزرگ لاتین و تک حرفهای فارسی پی برد.

در این بررسی اجمالی بهعلت حالتهای گوناگون ترکیب خطها باهم فقط سه نوع خط راست، شکسته و منحنی کامل در نظر گرفته شده است. یادآور می شود که خطوط مورب با تکرار درکنار هم بهعنوان خط شکسته تلقی شده و درصورت وجود تنها یک خط مورب جزء خطوط مورب محاسبه شده است. (Timothy, 2006)

با مقایسه اعداد در هر ردیف مشخص می شود که تقریباً هیچکدام از حروف بزرگ لاتین با خط افقی شکل نگرفتهاند، حجم عمده خطهای سازنده در این حروف ترکیب خطهای منحنی و راست است، در حالی که در حروف فارسی بیشترین حجم را خطهای منحنی تشکیل می دهند.

حضور خطهای افقی در نوشتار فارسی تقریباً ۱۳۰ برابر بیشتر از نوشتار لاتین است. این حضور فراوان خطهای افقی در نوشتار فارسی درصورت اتصال حروف به یکدیگر و ایجاد واژهها و عبارات افزایش بیشتری می یابد زیرا ریختهای دیگری مثل خطهای منحنی و عمودی به محض ترکیب و اتصال با یکدیگر به خطهای دیداری افقی تبدیل می شوند. از آنجا که در شکل گیری واژگان، حروف حلقهدار (منحنی) فارسی با تغییر شکل از منحنی به افقی به طور کلی دچار

|  | ي و لاتين. | حروف فارس | سازنده | خطوط | حضور | تطبيق | جدول ۱. |
|--|------------|-----------|--------|------|------|-------|---------|
|--|------------|-----------|--------|------|------|-------|---------|

| منحنی<br>کامل    | منحنی و<br>افقی | منحنی و<br>عمودی | منحنی و<br>اُریب | افقی و<br>عمودی | اُريب            | عمودى            | افقی             | منحنى            | شکل بصری<br>نوع نوشتار |
|------------------|-----------------|------------------|------------------|-----------------|------------------|------------------|------------------|------------------|------------------------|
| <u>_1.</u><br>77 | <u>_1</u><br>77 | <u>٣</u><br>٢٣   | <u>٣</u><br>٢٣   | <u>۴</u><br>۲۳  | <u>.</u> ۶<br>۳۲ | _ <u>_</u><br>٣٢ | <u>_</u> F<br>77 | <u>_1F</u><br>77 | نوشتار فارسی<br>۳۲ عدد |
| T1/T0X           | ٣/١%            | ٩%               | ٩%               | 17/0%           | ١٨/٧%            | ٣/١%             | 17/0%            | FT/VX            | درصد                   |
| <u></u><br>78    | <u>_1</u><br>78 | <u>٣</u><br>٢۶   | <u></u><br>78    | <u>-8</u><br>78 | <u>9</u><br>78   | •                | -<br>79          | <u> </u>         | نوشتار لاتين<br>۲۶ عدد |
| 11/0%            | ٣/٨%            | ۱۱/۵٪            | ٣/٨%             | 77%             | 86/8%            | *                | •                | ۳۸%              | درصد                   |

(نگارندگان)

| فارسى | لاتين و | حروف | سازنده | خطوط | عددى | تطبيق | جدول ۲. |
|-------|---------|------|--------|------|------|-------|---------|
|-------|---------|------|--------|------|------|-------|---------|

| تركيبى | اريب | منحنى غالب | عمودی غالب | افقى غالب | شکل ظاهری<br>نوع نوشتار |
|--------|------|------------|------------|-----------|-------------------------|
| ۱۵۶    | ۱۵۶  | 886        | 78         | ١٣٠       | فارسى                   |
| ۲۸۸    | 205  | ١٩٢        | ٩۶         | *         | لاتين                   |

(نگارندگان)

استحاله دیداری میشوند، میتوان گفت تفاوت مهم بین نوشتار فارسی و لاتین در ترکیب دیداری نوشتار حضور قدرتمند خط افقی درنوشتار فارسی است (تصویر ۱) درحالی که در نوشتار لاتین با حروف بزرگ یا کوچک خط افقی بهطور متصل وجود ندارد. نوشتار لاتین فاقد هرگونه محوریت افقی در ذات خود است و این امر به علت انقطاع حروف آن ایجاد می شود.

در اینجا به دستهبندی حروف فارسی از منظر خطهای ساختاری آنها پرداخته میشود:

الف: حروف تشكيلشده از خطوط راست:

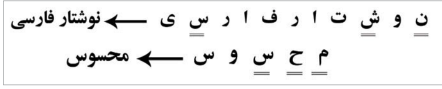
۱- افقی و عمودی: ب، پ، ت، ث

این پارادایم حروف از دو حرکت عمودی و افقی تشکیل شدهاند و جهت کلی این حروف از راست به چپ است. حرکت از بالای سمت راست آغاز و به بالای سمت چپ ختم می شود (تصویر ۲). درصورت استفاده از این حروف در میانه کلمه و ایجاد اتصال، حرکت رو بهبالا در سمت چپ حذف می شود (تصویر ۳).

۲- افقی و عمودی و مایل (مرکب) مثل ک، گ

این پارادایم از حروف فارسی حاصل ترکیب هر سه گروه خط راست و ازلحاظ دیداری بسیار پرتحرک هستند. درصورت ترکیب با حروف دیگر و تشکیل واژه کل عبارت دچار چالش دیداری می شود. این حروف به دلیل وجود حرکت خط مایل، به تنهایی یا در حال ترکیب با حروف دیگر، با قدرت بیشتری نسبت به سایر حروف عمل میکنند.

دو گروه حرفی یادشده بهلحاظ موقعیت مکانی دقیقاً وانهاده بر خط کرسی هستند. به همین دلیل حضور راستای افقی در کلمات حاصل از آنها افزایش می یابد و آنچه این یکنواختی و حرکت افقی را بر هم میزند، حضور حروف مرکب افقی/عمودی و حروف مایل/منحنی است. به علت آن که حرکت افقی حروف کاملاً مماس بر خط کرسی است، وجود حروف بالاتر و پایین تر از خط کرسی سبب تعدیل انرژی یکنواخت موجود در حروف تماماً افقی و مماس بر خط کرسی می شود.



تصویر ۱. استحاله بصری در حروف فارسی. (نگارندگان)

174

۳- حروف تشکیلشده از خطوط مایل: د، ر، ز، ژ، و:

این پارادایم از حروف فارسی ازخطهای مایل تشکیل شدهاند. حرکت مایل در این حروف دارای جهت راست به چپ است. حرکت مایل این گروه از حروف فارسی و خروج بصری حاصل از آنها سبب می شود انرژی موجود در خط افقی نوشتار اندکی کمتر از (کوگ) باشد.

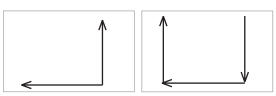
به طور مثال در کلمه ای مثل «سراسر»، تراکم دیداری موجود در حرف(س) به علت دندانه های آن به وسیله حرکت مایل حرف (ر) تعدیل (تصویر ۴) و حرکت عمودی (الف) مانع خروج چشم از جریان نیروی بصری کلمه می شود (تصویر ۵). حرکت حرف (ر) در این کلمه یا کلمات مشابه، به مثابه فرصتی برای استراحت دید است و در برخی از کلمات دیگر علاوه بر تعدیل فشار و تأکید بصری موجود در نوشتار، موجب ایجاد تعادل و نیز تقسیم وزن بصری کلمه می شود.

حرکت حروفی که دارای خطوط مایل کوتاه هستند، معمولاً زیر خط کرسی قرار می گیرد، به همین دلیل ازلحاظ وزن بصری بخش پایین خط کرسی به علت حضور بیشتر حرف ها سنگین تر به نظر می آید و آنچه مقداری از این سنگینی می کاهد، خطوط مورب و عمودی موجود در بالا و روی خط است.

ب: حروف تشكيل شده از خطوط منحنى:

س، ش، ص، ض، ع، غ، ق، ن، ه، ی، ح، ج، چ، خ هجده عدد از ۳۲ حرف فارسی دارای خط تماماً منحنی یا غالباً منحنی هستند. این گروه از حروف فارسی دو کارکرد دیداری مهم دارند:

I – کار کرد خطوط منحنی مستقل در حروف: این حروف در انتهای واژگان فارسی شکل منحنی خود را حفظ می کنند. این حرکت منحنی بیشتر در زیر خط کرسی قرار می گیرد و بههمین دلیل نقش سازندهای در تعدیل نیروی موجود در خط افقی نوشتار دارد. علاوه بر این، به علت تفاوت شکل منحنی خطوط سازنده در این حروف و شکل افقی غالب موجود در



تصویر ۲.(سمت راست): جهت حرکت چشم در ب منفصل.(نگارندگان) تصویر ۳.(سمت چپ): جهت حرکت چشم در ب متصل.(نگارندگان)

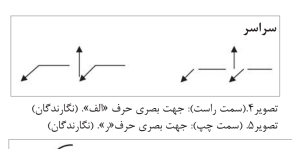
اتصالات فارسی، این حروف در ایجاد و توقف بصری و استراحت چشمی در جریان خوانش نوشتار نیز تأثیر دارند. پس می توان گفت که این حروف بهدلیل حرکت منحنی موجود در آنها موجب خروج مقطعی چشم از جریان خوانش در گردش چشمی موجود در نوشتار فارسی می شوند (تصویر ۱).

۲- کارکرد حروف منحنیوار در نقش خطهای افقی: این حروف در جریان نوشتار فارسی دچار استحاله بسیار زیادی میشوند زیرا به کلی از شکل غالب منحنی به شکل غالب افقی تغییر مییابند. به همین علت از نقشهای بیان شده در بالا که به علت شکل منحنی حروف حاصل می شد، فاصله می گیرند و بیشتر در نقش خط افقی ظاهر می شوند و به تبع این تغییر، معنای دیداری خط افقی را به خود می گیرند (هافمن، ۱۳۶۹).

بنابراین به علت تعداد زیاد این حروف در کل نوشتار فارسی، به نقش سازنده آنها در خلق ترکیب های فعال می پردازیم زیرا این خطوط ازلحاظ نوع و شکل ظاهری با خطوط دیگر-مثل خطوط افقی، عمودی و مایل- در تضادکامل هستند و به همین دلیل در تعدیل وزن حاصل از خطهای دیگر، هم ازلحاظ ریختاری و هم ازلحاظ موقعیت مکانی نسبت به خط کرسی، نقشی تعیین کننده دارند. (Cater, 2002)

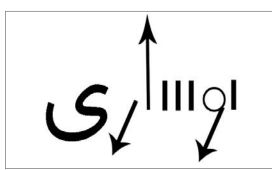
برای مثال، در کلمهای مثل «نوشتاری» حرکت متصل و پیوسته افقی با دو حرکت مایل و رو به پایین و یک حرکت عمودی و رو بهبالا دچار توقف می شود. حضور نقطه ها و دندانه ها بر فشار بصری می افزاید. درنتیجه فشار حاصل از ۱-نقطه ها،۲- حرکات مایل-افقی- عمودی، و ۳- دندانه های حروف با حرکت منحنی موجود در حرف «ی» متعادل می شود (تصویر ۶).

با توجه به فرضیه مطرحشده، با وجود اینکه نوشتار فارسی تلفیقی از خطهای دیداری ذکرشده است و تقریباً تمام انواع خطها در شکل گیری حروف و نوشتار فارسی دخیل هستند، حضور خط افقی در مجموعه نوشتار قدرتمندتر و غالب است و بنابراین حسها و بیان دیداری حاصل از این



لنشريه مطالعات تطبيقي هنر (دوفصلنامه علمي- پژوهشی) 22 سال دوم. شماره چهارم. پاييز و زمستان ۱۳۹۱ 20





تصویر ۶. جهت بصری خطوط سازنده کلمه «نوشتاری». (نگارندگان)

خط نیز در شکل گیری ترکیب دیداری و انتقال حس در پیام مؤثر است (ا داندیس،۱۳۸۷).

بنا به مطالب ذکرشده به سه اصل زیر می توان اشاره کرد: **۱- نوشتارنگاری فارسی متصل و حروف لاتین منفصل** هستند: نوشتار فارسی در جریان شکل گیری واژهها، عبارتها و جملهها بهطور کامل با آنچه در نوشتار لاتین رخ می دهد-از نوشتار مورد بررسی، با ایجاد واژهها ریختار حاصل به خط افقی نزدیک می شود اما محوریت و پویایی خط افقی در نوشتار فارسی شاخص تر است. خط افقی حاصل از اتصال حروف فارسی شاخص تر است. خط افقی حاصل از اتصال حروف مرکات دیداری نقشی اساسی دارد در حالی که خط افقی مرکات دیداری نقشی اساسی دارد در حالی که خط افقی ماید به همین دلیل به نظر می رسد جای گذاری نوشتار لاتین شاید به همین دلیل به نظر می رسد جای گذاری نوشتار لاتین در ترکیب کلی آثار در مقایسه با نوشتار فارسی چالش

۲- برخی از عوامل ایجاد چالش دیداری در نوشتار چاپی فارسی نقطههای حروف و سرکشهای آنها هستند:

نقطهها و سرکشهای حروف در ایجاد تعادل، گردش چشم و جهت گیری صحیح و منطقی در جریان خوانش دخیل هستند. اما تمام نیروها و چالشهای حاصل از موارد یادشده حول محور افقی نوشتار فارسی رخ می دهد و همین امر سبب می شود تا تمام نیروهای واردشده به خط افقی منتقل شود و درنتیجه خط افقی نوشتار فارسی حامل تأکید و فشار بصری بیشتری گردد، به این معنی که انفصال حروف در جریان شکل گیری واژه ها و وجود انحناها یا خطهای عمودی و مورب در تخلیه این فشار نقشی مؤثر بصری است و هم عامل خروج این فشار بصری را در خود دارد. درنتیجه، به نظر می رسد خط افقی حاصل از نوشتار فارسی در شکل گیری چالشهای بصری در جریان نوشتار فارسی نقشی عمده دارد.

۳- واژهها در نوشتار چاپی فارسی و نوشتارلاتین از همنشینی حروف در کنار هم حاصل می شوند: اما نحوه کنار هم قرار گرفتن حروف در نوشتار فارسی و لاتین باهم متفاوت است. اجزای سازنده واژهها در نوشتار فارسی حروف بههم متصلی هستند که در برخی از قسمتها دچار شکست و جدایی بصری میشوند و هرکدام از این گروههای حرفی، که بخشی از یک واژه بهشمار می روند، بار بصری جداگانهای دارند. حروف از کنار هم قرار گرفتن چند نوع خط دیداری تشکیل شدهاند. در حروف بزرگ لاتین این گروههای خطی گروههایی منفصل و جدا از هم تشکیل میدهند اما در حروف فارسی به علت اتصال حروف به یکدیگر و تشکیل واژه ها یک محور تقریباً واحد و متصل وجود دارد که به شکل خط افقی است و از اتصال حروف و تغییر شکل آنها درکنار هم ایجاد می شود. خط افقی حاصل از اتصال حروف به یکدیگر ممكن است بهواسطه شكل خطى حروف ديگر تحت تأثير قرار گیرد اما بهنظر میرسد نقش محوری آن در ایجاد پایه دیداری افقی را نتوان نادیده گرفت (Cullen, 2007).

در مثال زیر، خطها در واژههای نوشتار فارسی و لاتین (با حروف بزرگ) مقایسه شدهاند. چنانکه ملاحظه می شود در حروف بزرگ لاتین خط عمودی و در نوشتار فارسی خط افقی نقش دیداری اساسی را ایفا می کنند (تصویر ۲ و ۸).

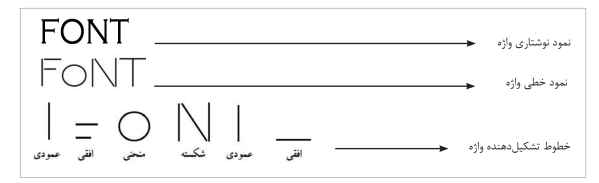
خطهای افقی موجود در کلمه font کشیدگی کمی دارند و درمقابل حرکت ایستاده خطهای عمودی چندان بهچشم نمی آیند.

خطهای عمودی موجود در واژه «فونت» در نوشتار فارسی دارای ارتفاع بسیار کمی هستند و در مقابل کشیدگی خط افقی نمود بصری چندانی ندارند.

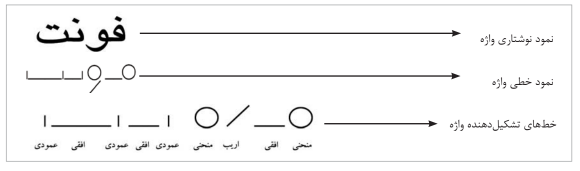
پس در جزئیات واژههای فارسی علاوه بر تجزیه خطی توجه به ریختار خطی کلمات نیز بسیار مهم می نماید زیرا کلمههای نوشتار فارسی در نگاه کلی از لحاظ خطی تنوع و حرکت بسیار زیادی دارند به طوری که ممکن است هر کلمه ساختار بسیار سادهای – از یک یا دو نوع خط – داشته باشد یا دارای ساختاری بسیار پیچیده و متنوع – شامل چند خط دیداری در کنار یکدیگر – باشد. به هرحال، هردو ساختار پیچیده و ساده در جریان خطهای نوشتاری فارسی در ایجاد نقاط پرتأکید، پرچالش و پیچیده بصری در کنار نقاط بدون تأکید، بدون چالش و ساده نقش بصری دارند و میتوان گفت که ترکیب خطی کلمات فارسی حاصل از تأکید بصری و نیز استراحت چشمی هستند.

همین نوع خطها در جریان ایجاد گروههای نوشتاری باعث ایجاد تاریک-روشن بصری می شوند. بنابراین می توان دیداری در کنار نقاط آزاد بصری و نقاط تاریک بصری در کنار نقاط روشن بصری قرار گرفتهاند. بهنظر میرسد این کنار هم قرارگرفتن اضداد در نوشتار فارسی سبب میشود تعادل بصری در کل عبارت حفظ شود (تصویر ۹). به نقش خطهای تشکیلدهنده آنها در شکل گیری چیدمان خلاق حروف اشاره کرد (جنسن، ۱۳۸۸).

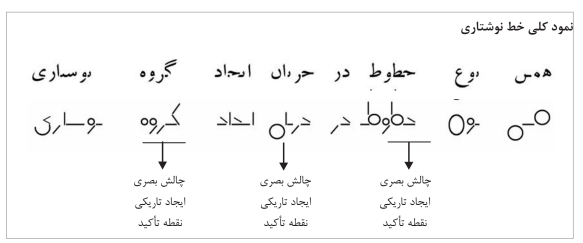
مثلاً درعبارتی مثل: «همین نوع خطوط درجریان ایجاد گروه نوشتاری» همان طور که مشاهده شد، نقاط پرچالش



تصویر ۷. تفکیک بصری خطوط سازنده کلمه «FONT». (نگارندگان)



تصویر ۸. تفکیک بصری خطوط سازنده کلمه «فونت». (نگارندگان)



تصویر ۹. چالشهای بصری حاکم بر کلمات فارسی. (نگارندگان)

نتىجە گىرى این پژوهش کوشید تا به تبیین کارکرد ساختار خطی نوشتارنگاری فارسی و لاتین از منظر تجسمی اهتمام ورزد و نتایج زیر را نشان دهد: - خطهای دیداری در ساختار حروف، در نوشتار چایی فارسی نسبت به نوشتار چایی لاتین (با حروف بزرگ) متنوعتر است. - در نوشتار چاپی فارسی نقش دیداری خط افقی در بین انواع دیگر خط شاخص تر است و این امر به علت اتصال حروف به یکدیگر برای تشکیل واژهها، عبارتها و جملهها رخ میدهد. - در نوشتار چاپی لاتین نقش خطهای عمودی پراهمیت تر می باشد و این امر به علت عدم اتصال حروف به یکدیگر است. - وجود خطهای دیداری متنوع و نیز تغییر شکل و استحاله آنها در ساختار کلمات چاپی فارسی، باعث ایجاد تأکید یا تنفس بصری در جریان نوشتار می گردد. - وجود سرکشها و منحنیهای حروف در نوشتار چاپی فارسی گاهی باعث خروج گردش چشم از جریان نوشتار فارسی و خط افقی فعال و نامرئی حاصل از اتصال حروف در نوشتار چاپی فارسی باعث حفظ جریان متصل ديد مي شود. - با وجود اینکه خط غالب دیداری در نوشتار چاپی فارسی خط افقی است حضور نقطهها، سر کشها (خطوط مورب)، حفرههای حروف (خطوط منحنی)، خطوط عمودی حاصل از شکل حروف و ... باعث می شود نقش دیداری خط افقی که باعث ایجاد کسالت در اثر بصری است، ضعیف و درنتیجه به پویاتر شدن خطها و در نهایت به گروه واژگان فارسی (در عنوانها و شعارها) کمک شود.

سپاسگزاری

از حمایت معاونت پژوهشی دانشگاه الزهرا(س) در این پژوهش، تقدیر و تشکر می شود.

پىنوشت

1- Formal

- 2- Charecter of font
- 3- Typography

در ایران، تایپوگرافی به غلط به خط نقاشی اتلاق می شود حال آنکه تایپوگرافی ترکیب نوشتارنگاری است که در چیدمان حروف (layout) به کار می رود.

- 4- Title
- 5- Slogan
- 6- Basel
- 7- Bauhaus
- 8- Timothy
- 9- Garamond
- 10- Paradigm
- 11- Layout

171

کارکرد ساختار خطی نوشتارنگاری فارسی ولاتیز از منظر تجسمی

- آیتاللهی، حبیباله. (۱۳۸۵). **مبانی نظری هنرهای تجسمی**. چاپ ششم، تهران: سمت.
- اِ داندیس، دونیس. (۱۳۸۷). **مبادی سواد بصری**. ترجمه مسعود سپهر. چاپ هفدهم، تهران: سروش.
- جنسن، چارلز. (۱۳۸۸). ت**جزیه و تحلیل آثار تجسمی**. ترجمه بتی آواکیان. چاپ سوم، تهران: سمت.
- - کاندینسکی، واسیلی. (۱۳۸۸). **نقطه، خط، سطح**. ترجمه پریسا محقق زاده. چاپ چهارم، تهران: مارلیک.
- مایر، مانفرد. (۱۳۸۳). **مبانی و پایه هنرهای تجسمی در مدرسه بازل سوئیس**. ترجمه عربعلی شروه. چاپ دوم، تهران: شباهنگ.
- هافمن، آرمین. (۱۳۶۹). **طراحی در گرافیک تئوری و علمی**. ترجمه محمد خزائی و سیدمحمد آوینی. چاپ اول، تهران: برگ.
- 129

نشریه مطالعات تطبیقی هنر (دوفصلنامه علمی– پژوهشی) سال دوم، شماره چهارم، پلیز و زمستان ۱۳۶۱

- Cater, R. (2002). Digital Color and Type. East Sussex: Rotovision.
- Cullen, K. (2007) .Layout Workbook. New York :Rockport.
- Timothy, S. (2006) . Typography Book. New York: Rockport.

### Function of Lines in Farsi and Latin Typographical Structures from the Viewpoint of Plastic Arts

### Fahimeh Daneshgar\* Faeze Taheri\*\*

### Abstract

Typographical and pictorial representations are the two main components of a graphic work of art. Generally, attention is primarily paid to the plastic art aspect of pictorial representation. However, the visual aspect of typography invariably imposes a visual design common between the written form and the pictorial representation. Since Farsi writing is founded upon the bases of plastic arts, any alteration of the structure of writing will damage the plastic art dimensions. Therefore, recognizing various line structures and their directionalities are important requirements for understanding the plastic art aspect of writing, especially in written Farsi. Proper knowledge of these rules plays an important role in discovering and shaping standards for the graphics of Farsi fonts and prevents a potential disparity between the written and its graphic form.

This essay examines the singular (disjoint) characters in written Farsi and the Roman characters, and explores the differences in the appearance of Farsi characters between their joint and disjoint forms. The study of appearance and line structures of Farsi Words leads to the conclusion that knowledge of the line structures in characters and their general shapes play a fundamental role in establishing the visual impact of the written Farsi. In this study, the meaning conveyed through line structures in printed Farsi characters are considered from two perspectives:

Variety of line types in structures of characters – for instance the dominant line structure in letter " $\varepsilon$ " is the curved line.

Variety of line structures in the formation of fonts – for instance in KOUDAK font, the dominant movements are with curved lines.

Through an examination of various writing styles, their application in Farsi font settings, and their strong visual impact, it is concluded that these elements have a distinct impact on the communication of meaning and feeling to the viewer.

Keywords: line structure, English typography, visual line, direction, visual balance, basic design

Motaleate Tatbighi Honar (Biannual) Vol.2.No.4.Fall & Winter 2012-2013

<sup>\*</sup> Assistant Professor Faculty of Art of Alzahra University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Phd Student, Isfahan Art University, Researcher at the Department of Art in JahadDaneshgahi, Tehran

8

Received: 2012/ 4 /10 Accepted: 2012/11/28

# **Comparative Study of Characters of Attar's "Conference of Birds" with Characters of Beckett's "Waiting for Godot"**

Somayeh Khosravi Khorashad\* Shahriar Shahidi\*\*

### Abstract

In this research, a comparative analysis is presented between characters of Attar's classic book "Conference of Birds" (Mantegh Alteir) and characters of Beckett's "Waiting for Godot". An analytical-descriptive method is employed with the aim of offering a descriptive analysis of the characters' objectives and the way their behavior and attitudes develop through time. In Attar's book, written in verse, a large number of different birds, lead by the Hoopoe, make a long journey across inhospitable terrain, enduring great hardship in order to reach the legendary Simorgh, a mythical bird known to have supernatural powers. In this long journey, the congregation of birds passes through seven symbolic stages. At each stage some of the birds either lose heart or change their minds until finally only thirty birds reach the final destination. In Beckett's play, several individuals eagerly await the arrival of a hero named Godot who may deliver them from misfortune and strife. A boy delivers messages indicating the imminent arrival of the hero, but Godot never comes. The question is raised in the present study as to whether it would be possible to logically make a comparison between Attar's text which is essentially mystical-moral in nature and Beckett's "absurd" play. By offering a comparative analysis of various characters, the main challenge faced by the present study is to determine the existence and lack of meaning and spirituality in the lives of the characters of the two literary works and to consider how these two great writers view the world which is faced and challenged perpetually by mankind. In addition to this, after reviewing the works and in order to test research hypotheses, several key words in the two works are gathered and statistics are presented in the form of tables and graphs. Attar's characters are active in all stages, but Beckett's characters are passive. It seems that they passively depend on the deliverance by another person in order to gain freedom and happiness. Beckett's characters are divergent and unsuccessful while Attar's characters are successful and convergent. Ultimately, Samuel Beckett invites mankind to Unity by showing the emptiness and materialism which result from lack of truth-seeking and self-recognition. Attar, however, abhors dependency on materialism and emphasizes the goodness of truth and the significance of achieving and maintaining Unity.

Keywords: Comparative literature, character, Conference of the Birds, Attar Neyshaburi, Waiting for Godot, Samuel Beckett

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>M.A, Faculty of Art and Architecture, Islamic Azad University, Central Tehran Branch, Tehran, Iran s.khosravi.kh@gmail.com

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Faculty of Psychology, Shahid Beheshti University, Tehran, Iran

### The King's Portrait and the Representation of Power in Qajar Era Comparative study of power discourse in the art of Fath-Ali-Shah & Nasser-Aldin Shah's eras

### Hassan Ali Pourmand<sup>\*</sup> Roshanak Davari<sup>\*\*</sup>

### Abstract

In each historical period, the King's portrait has its own meaning and specific purpose for his reign and it has been discussed from different aspects. This article investigates comparatively the causes and conditions of the presentation of the King's portrait on artistic works of Fath-Ali-Shah and Nasser-Aldin-Shah's periods in order to reveal the dominant opinions of representation in each era through studying the relationship between art and politics, the changes in visual representation and the methods used to transfer the desired goals in each of the courses and the differences between them.

The hypothesis of this study is the different influence of tools and mechanisms of each artistic period on the expression of authority, power, its application and legitimacy. By using a descriptive-historical method, this article analyzes and compares the structures used for representing the King's portrait in each of these two periods.

As a conclusion, it seems that although the two kings belong to the same dynasty and thus there should be the same goal for generating the King's portrait on various products, due to socio-political reasons and changes, the use of Fath-Ali-Shah's portraits at that time was to show and prove his authority and hereditary glory of an ancient monarchy to the European powers. On the other hand, as a result of technological changes, in Nasser-Aldin-Shah's era the visibility of the King and the discourse of that period changed a lot and thus the portrait of the King, even on banknotes or in newspapers, was used mainly to consolidate the bases of power in the society.

Keywords: Qajar art, the King's portrait, representation of power, art and politics

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran hapourmand@modares.ac.ir

<sup>\*\*</sup> M.A, Faculty of Art, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

6

Received: 2011/7/9 Accepted: 2011/11/9

## The Study of Human Iconography in the Painting School of Isfahan 10-11 /16-17\*

Ali Reza Khajeh Ahmad Attari<sup>\*\*</sup> Habibollah Ayatollahi<sup>\*\*\*</sup>Ali Asghar Shirazi<sup>\*\*\*\*</sup> Mohsen Marasi<sup>\*\*\*\*\*</sup> Khashayar Ghazizade<sup>\*\*\*\*\*\*</sup>

### Abstract

Human image is one of the features of the Isfahan style painting. Methods and attitudes that have made it different Than the picture of old schools. This paper examined the conditions that cause this type of attitude and painted, the requisites that make painting a picture of Shah Abbas I will pay more attention.

Political, social and cultural exigencies attracted more attention to human images in the era of Shah Abbas I. These exigencies originated from internal and foreign relationships of the government. This research presupposes that certain principles in the Iranian painting originated from the Iranian-Islamic thought but these developments emerged in the iconography of Isfahan School of painting. Therefore, it is necessary to study the domain of these developments.

This article tries to examine how these changes can affect the human iconography. Research findings show that various socio-political and cultural factors influenced the human representation in this era leading to new features in the Isfahan School of painting.

The methodology of this study is based on historical analysis as well as data collected from library sources.

**Keywords**: human iconography characteristics, influences, Iranian-Islamic thought, Isfahan School of painting

attari.alireza@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> This article is taken from the PhD thesis of Ali Reza Khajeh Ahmad Attari which is titled "Root of the Influence ofHuman Iconography in Isfahan Painting School" supervised by Dr. Ayatollahi, Dr. Shirazi, Dr. Marassi and Dr. Ghazizade.

<sup>\*\*</sup> PhD Candidate, Art Faculty, Shahed University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*\*</sup> Associate Professor, Art Faculty, Shahed University, Tehran, Iran \*\*\*\*\* Assistant Professor, Art Faculty, Shahed University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*\*\*</sup> Assistant Professor, Art Faculty, Shahed University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*\*\*\*</sup> Assistant Professor, Art Faculty, Shahed University, Tehran, Iran

### An Investigation of "Number 4" and Quadruple "Veils" in the Miniature of Seventy Thousand Veils of Shahrokhi's Meraj Nameh

### Maryam Alambin\*

# C Motaleate Tatbighi Honar (Biannual) Vol.2.No.4.Fall & Winter 2012-2013

### Abstract

The miniature of seventy thousand veils is one of the miniatures of Shahrokhi's Meraj Nameh (Book of Ascension). One of the most significant points springing to mind at first glance is the unique division of the frame of this miniature into four vertical veils which is probably without equal in Persian painting. A number of questions come to the mind regarding the name and theme of this miniature: 1) Why has quadruple division been used for representing seventy thousand veils? 2) Has the usage of "four" veils been intentional? 3) Is there any relationship between the used four veils and quadruple veils? This article tries to study the word Hijab (veil) in Islamic culture, express the relationship between Veil and Number 4, and show that the quadruple division is used for showing the concept of quadruple veils in Islam. According to Islamic mysticism, there are four types of veils which are the very vicious characteristics of mankind and prevent him reaching the Truth. The quadruple division of the miniature represents the quadruple internal impediments. The aim of this study is to show that the seventy thousand veils of light and darkness are the same as quadruple veils in the nature of mankind. Regarding the Nabavi Hadith (prophetic saying) that "my Satan has converted to Islam", these veils were taken off the eyes of the Prophet in the night of Ascension and, in fact, such quadruple division implies taking off the veil. The method of this research is descriptive-analytic and the data is collected via library sources.

### **Keywords:** miniature, Islamic mysticism, veil, number4, Shahrokhi's Meraj Nameh, night of Ascension, seventy thousand veils

\* MA, Faculty of Art, Alzahra University, Tehran, Iran

4

Received: 2011/11/23 Accepted: 2012/4/9

### A Comparative Study of Muslim and Armenian Merchants' Houses in Isfahan during the 17<sup>th</sup>-19<sup>th</sup> Centuries

Regarding influential religious and social factors\*

Samaneh Salek\*\* Mehran Gharaati\*\*\* mohammadreza Olia\*\*\*\*

### Abstract

The aim of this article is to investigate how social and religious conditions of residents have influenced the spatial arrangement of Iranian traditional houses in the Isfahan of Safavid and post-Safavid eras. The question is: what are the differences between Muslim and Armenian traders' residences during the first period of Safavid style or Isfahani style (from the structural and decoration perspectives). The chosen principles are on the basis of cultural and social points of view and also the opinions of Rapoport who considers a more important role for cultural and social components in house shaping than other parameters such as climate, technology and construction materials. This project is conducted by a descriptive method using field research, based on interviews, as well as historical documents. At the end, the results are analyzed by a qualitative method applying comparison and interpretation procedure. After dividing findings into two general categories, the results are as following: first, the moral and religious principles such as privacy policies and faiths that depend on religious backgrounds. Second, the socio-economic background which was investigated in two periods of Isfahan life. Improvement of political and social situations, security level and rising of public incomes in these two eras paved the way for building houses whose space and decorations were unique compared to the previous turbulent periods. Armenians' houses under investigation are related to the first period (Safavid era) whereas Muslims houses are related to the second period. Due to the time difference, these houses are never equal with Armenian houses regarding constructions and decorations. In general, the results obviously indicate a strong relationship between the differences and the social situations. However, the cultural and religious items have deeper and more subtle effects, which are not usually seen at the first glance. This model was formed during numerous years of experience and reformation of living patterns and circumstances.

Keywords: traditional Iranian house, Isfahan, Safavid style, Isfahani style, Armenian merchants

a.salek.30@gmail.com

\*M.A, University of Applied Science and Technology, culture & art branch2, Mashhad, Iran

<sup>\*</sup> This paper is taken from the M.A Thesis, entitled" A Study of the Effects of Ideology and Social Factors on the Spatial Arrangements of Safavid Houses in Isfahan (Iran)", by Samaneh Salek, Art University of Isfahan, guided by Dr. Mehran Gharaati & Dr. Mohammad Reza Olia. Art University of Isfahan.

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Architecture, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art and Architecture, Yazd University, Iran

### A Comparative Study of Architecture and Ornamentations of Ghiasiyeh Khargerd School and Chaharbagh School in Esfahan

Somayeh Khani\* Ahmad Salehi Kakhki\*\* Bahareh Taghavinezhad\*\*\*

### Abstract

Identifying and studying the evolutions and developments of Islamic monuments lead to the fact that the evolutionary course of these buildings continues previous traditions. It can be said that the consistent influence of Islamic culture in different periods is one of the reasons for the continuity of such traditions. In other words, in each period the traditions and patterns of the previous period were utilized according to the need and developments. In this regard, school can be assumed as a foundation for higher education and a response to the specific needs of the Muslim community.

Among others, Khargerd Ghyasiye School, as an outstanding school in Timurid period, and Chaharbagh School, as the most elegant school in Safavid period and as an extender of architectural traditions of Timurid schools, are of high importance in terms of architecture and decoration. Hence, as in late Timurid period architecture reached its peak, this hypothesis can be proposed that the architecture and decoration in Chaharbagh School has been affected by those of Khargerd School.

This study aims at evaluating and comparing the architecture and decoration of these two buildings by using analytical-comparative method, library and field research.

After completing the research, it has been concluded that Chaharbagh School has been affected by Ghiyasiye School with regard to the matched physical elements, proportions, some types of techniques, geometrical lines and Kufi lines. But this issue is not proven regarding the spatial structure, hierarchy, proximity, harmony with the climate, inscriptions and motifs. Most of decorative tilings of Ghiyasiye School are in the form of Arabesque designs and stronghold lines, while in Chaharbagh School they are in the form of geometrical, abstract and triangle lines that have mental and simple strength.

Keywords: architecture, ornamentation, Ghiasiyeh School, Chaharbagh School, continuity of tradition

\* M.A Student, Faculty of Architecture and Art, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran

somaye.khani@yahoo.com

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Restoration, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> PhD Candidate, Faculty of Religions, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran

2

Received: 2011/12/18 Accepted: 2012/4/9

### Influence of Political Power on the Developments of Kerman Carpet in Qajar Era Particularly in the Renaissance of Kerman Carpet

### Iman Zakariaee Kermani\* Hamidreza Shairi\*\* Shahrzad Foroughi\*\*\*

### Abstract

Carpet production is one of the most important original arts of Iran. It has formed one of the most dynamic discourse systems throughout the history of Iranian art. In the geography of Iranian carpet, Kerman region shines like a bright star. One of the main features of Kerman carpet is that it has been well-developed along with cultural and political changes in Iran, and has succeeded in reflecting the epistemological formations and prevalent discourses in Iranian culture. The discourse system of Kerman carpet, then, has an old background which experienced several changes throughout the history.

Although existing samples of Kerman carpet show that history of this art in this area dates back to well before Safavid era, the most brilliant period of its development starts with Qajar era. The influence of economic and political power factors could be traced on the discourse system of Kerman carpet in Qajar era.

The present study attempts to investigate, through a comparative historical approach, to what extent power factors, particularly economic and political power of local rulers, have influenced the development of Kerman carpet. In this essay, the developments of Kerman carpet in its golden age, which is named the "renaissance" here, are studied based on the Foucault's theory of power discourse. It concludes that political and economic powers can be considered as the most important factors forming the discourse system of Kerman carpet.

Keywords: Kerman carpet, discourse of power, Qajar carpet, Kerman carpet renaissance.

<sup>\*</sup> PhD Candidate in Art Studies, Faculty of Art & Architecture, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran zakariaee@modares.ac.ir

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Humanities, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*</sup> M.A, Art University Isfahan, Iran

### The Comparative Study of Contemporary Marquetry in Basic Centers of Marquetry in Iran Abadeh, Shiraz, Isfahan, Golpayegan and Sanandaj<sup>\*</sup>

Alireza Sheikhi\*\* Samad Samanian\*\*\* Mohamadtaghi Ashouri\*\*\*\*

### Abstract

This article begins with the study of marquetry in Islamic period, especially about its artistic and technical features. Comparing with metalworking, miniature and plaster-moulding, techniques of marquetery are divided to flat, convex, concave, network and volume. Contemporary marquetry art has various shapes and techniques in special regions of Iran. Cultural, artistic and climate backgrounds are clear and evident. In Isfahan, the role of local elements and national identity, including designs of Safavi and Qajar periods, and the impact of tourists overtime are undeniable. Besides this, thumbnail elements of Golpaygan have been carved on textured background with primary tools and using local elements, simplified designs and flowers with Qajarid style. Sanandaj climate's influence with walnut and pears jungles can be seen in the artists' excellent choice of this nature. Iranian marquetry variety can be seen in smooth and graceful marquetries of Abadeh. Daffodil, rose and willow leaves are the original designs of this region executed by Nish style. Local elements and cultural symbols of Shiraz are usually shown in the designs of Shiraz artists like Lotfali Souratgar, while Abadeh designs have influence on it. The use of various tools and designs has been coordinated with marquetry style and shows the traditional art in these regions.

In these areas, designs, styles, tools, common materials and innovations have been discussed and the elements are compared in separate tables. Due to studying a single variable in this research, the main research questions are about different styles of marquetry, coordination of form and technique and original designs in each region.

The overall method in this research is descriptive and comparative-analytic. With regard to use it is fundamental and with regard to approach it is qualitative. Gathering data is based on library studies and, especially, field studies including interview, questionnaire and photo provided by author. In Isfahan and Shiraz, the statistical population consists of experienced workshops with sufficient skill whereas in Abadeh, Golpaygan and Sanandaj all active workshops are considered as statistical population.

Keywords: wooden arts, marquetry, Abadeh, Shiraz, Isfahan, Golpayegan, Sanandaj

<sup>\*</sup> This article was taken from master's thesis of Alireza Sheikhi as'' A Suryay of Contemporary Woodcarving Styles in Iran Selected Areas(Isfahan, Golpaygan, Abadeh, Shiraz& Sanandaj). With The Guidance of PhD Samad Samanian in University of Art.

<sup>\*\*</sup> PhD Candidate, Faculty of Applied Art, University of Art, Tehran, Iran

ar.sheikhi59@yahoocom

<sup>\*\*\*\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Applied Arts, University of Art, Tehran, Iran \*\*\*\* Assistant Professor, Faculty of Applied Arts, University of Art, Tehran, Iran



### Contents

|    | The Comparative Study of Contemporary Marquetry                                                         |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | in Basic Centers of Marquetry in Iran: Abadeh, Shiraz,                                                  |
|    | Isfahan, Golpayegan and Sanandaj                                                                        |
|    | Alireza Sheikhi, Samad Samanian, Mohamadtaghi Ashouri $f 1$                                             |
|    | Influence of Political Power on the Developments of                                                     |
|    | Kerman Carpet in Qajar Era: Particularly in the                                                         |
|    | Renaissance of Kerman Carpet Iman ZakariaeeKermani,                                                     |
|    | Hamidreza Shairi, Shahrzad Foroughi                                                                     |
| _  | A Commentation Starke of Analitations and Oracommentations                                              |
|    | A Comparative Study of Architecture and Ornamentations                                                  |
|    | of Ghiasiyeh Khargerd School and Chaharbagh                                                             |
|    | School in Esfahan                                                                                       |
|    | Somayeh Khani, Ahmad Salehi Kakhki, Bahareh Taghavinezhad 37                                            |
|    | A Comparative Study of Muslim and Armenian                                                              |
|    | Merchants' Houses in Isfahan during the 17th-19th                                                       |
|    | Centuries: Regarding influential religious and                                                          |
|    | social factors                                                                                          |
|    | Samaneh Salek J Mehran Gharaati, mohammadreza Olia                                                      |
| ÷. | An Investigation of "Number 4" and Quadruple                                                            |
|    | "Veils" in the Miniature of Seventy Thousand Veils of                                                   |
|    | Shahrokhi's Meraj Nameh Maryam Alambin                                                                  |
|    | The Study of Human Iconography in the Painting                                                          |
|    | School of Isfahan 10-11 /16-17                                                                          |
|    |                                                                                                         |
|    | Alireza Khajeh Ahmad Attari, Habibollah Ayatollahi,                                                     |
|    | Aliasghar Shirazi, Mohsen Marasi, Khashayar Ghazizade                                                   |
|    | The King's Portrait and the Representation of Power in                                                  |
|    | Qajar Era Comparative study of power discourse in<br>the art of Eath Ali Shah & Nagar Aldin Shah's area |
|    | the art of Fath-Ali-Shah & Nasser-Aldin Shah's eras                                                     |
|    | Hassan Ali Pourmand, Roshanak Davari                                                                    |
|    | Comparative Study of Characters of Attar's "Conference                                                  |
|    | of Birds" with Characters of Beckett's "Waiting for Godot"                                              |
|    | Somayeh Khosravi Khorashad, Shahriar Shahidi $107$                                                      |
|    | Function of Lines in Farsi and Latin Typographical                                                      |
|    | Structures from the Viewpoint of Plastic Arts                                                           |
|    | ······································                                                                  |
|    | Fahimeh Daneshgar, Faeze Taheri 121                                                                     |
|    | Fahimeh Daneshgar, Faeze Taheri 121                                                                     |

### Scientific journal Of Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

**Comparative Studies of Art** Vol.2.No.4.Fall & Winter 2012-2013

**Concessionaire:** Art University of Isfahan **Editor-in-charge:** Farhang Mozaffar (Assoc. Professor) **Editor- in-chief:** Mehdi Hosseini (Professor)

Editorial Board (in Alphabetical order)

Mohammadreza Bemanian Assoc. Professor, Tarbiat Modarres University

Mehdi Dehbashi Professor, Isfahan University

**Eisa Hojjat** Assoc.Proffessor, Art University of Tehran

Mehdi Hosseini Professor, Art University of Tehran

Mohsen Niazi Assoc. Professor, Kashan University

Zahra Rahbarnia Assoc. Professor, Alzahra University

Jahangir Safari Assoc. Professor, Shahrekord University

AliAsghar Shirazi Assis. Professor, Shahed University

Jalaledin Soltan Kashefi Assoc.Proffessor, Art University of Tehran

General Editor: Iman Zakariaee Kermani Coordinator: Farzaneh Beshavard

Logo type: Hamid Farahmand Boroujeni Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic Designing: Sam Azarm Persian editor: Sima Shapooriyan English editors: Ehsan Golahmar, Keyvan Tahmasebian, Mehdi Jafarzadeh Layout: Somayeh Faregh

Address: Journal of Motalea-te Tatbighi Honar. No. 17, PardisAlley(31), Chaharbaqh-e-paeen St. Isfahan. Iran, Art University of Isfahan Postal Code: 81486-33661 Phone: (+98-311) 4460328 - 4460755 Fax: (+98-311) 4460909

E-mail: mth@aui.ac.ir www.aui.ac.ir/index.php/fa/mth.html

### **Referees and Contributors:**

- Reza Afhami (Ph.D.)
- Kamran Afshar Mohajer (Ph.D.)
- Seyyed Abutorab Ahmad Panah (Ph.D.)
- Reza Allahdad
- Mohammadreza Bemanian (Ph.D.)
- Hamid Farahmand Boroujeni (M.A.)
- Maryam Ghasemi Sichani (Ph.D.)
- Jalil Jokar
- Hasan Karimian (Ph.D.)
- Mohammad Khazaei (Ph.D.)
- Ghobad Kianmehr (Ph.D.)
- Attaallah Koopal (Ph.D.)
- Gholamhossein Memarian (Ph.D.)
- Mehdi Mohammadzadeh (Ph.D.)
- Afsaneh Nazeri (Ph.D.)
- Mohammadreza Olia (Ph.D.)
- Parvin Partovi (Ph.D.)
- Jahangir Safari (Ph.D.)
- Ali Sheikh Mehdi (Ph.D.)
- Aliasghar Shirazi (Ph.D.)
- Nima Valibeig (M.A.)
- Hossein Yavari (Ph.D.)
- Tooraj Zhooleh

**Executive Coordinators:** 

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia

• The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers.

• No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

Sponsored By:



This journal publishes papers in comparative studies and art research fields as well as interdisciplinary fields.

### Instructions for Contributors

The biannual journal of Comparative Studies of Art accepts and publishes papers in subjects related to art research as well as interdisciplinary subjects.

- Papers should be original and comprise previously unpublished materials, as well as not being currently under review for publication elsewhere.

- Manuscripts must be written in Persian language.

- The papers will be published after being reviewed and evaluated by reviewers and editorial board.

- The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in their paper.

- The journal has the authority to accept or reject the papers. Received paper will not be returned.

- No part of the published papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

- The papers should be research work done by the authors(s).Review papers will be accepted provided that various authentic references have been used and the journal will not publish the research reports and notes.

- For the first evaluation, the paper manuscript (abstract and full text) and a letter to the editorial board of journal are necessary.

### **Preparation of Manuscript** Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include: title (which should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific affiliation and corresponding author(s)' address (postal address, phone and fax numbers and e-mail).

### Abstract

Abstract, written in a separate page in Persian and not exceed 300 words, should include research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be a complete translation of Persian abstract and be placed at the end of paper in the same format.

### Keywords

Keywords should be separated by comma and not exceed 5 words. They should include words that best describe the topic.

### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

### Research methodology

### Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question(s) in a logical way.

### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

### **Endnotes**

Endnotes (including foreign words, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

- In paper: (Author's surname, year of publication: page number).

- In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication. Book title. Volume. translator's name, city name: publisher.

Papers: author's surname, author's name (year of publication). paper title. Journal's title. volume (number), page number(s).

Electronic documents: author's surname, author's name (date). Title of document.Full electronic address. Access date.

In English references, instead of author(s) name, the first letter(s) of his/her name and middle name is mentioned.

### Illustrations, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication and page number which must be placed at the bottom left of it.

All illustrations must be numbered in the order to which they are referred in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

### Submission

The paper manuscripts must be submitted in 2 one-sided printed copies in A4 size. The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin, size 12 for Farsi version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 15 pages. The electronic file of the paper should be attached on a CD.

In condition, when the received paper manuscripts don't follow the instruction, the journal has right to reject it.

In The Name Of God