# شیوه نامه نگارش مقاله نشریه علمی- پژوهشی«مطالعات تطبیقی هنر»

- ۱ . موضوعات نشریه در زمینههای پژوهش در هنر و پژوهشهای بین رشتهای و هنر می باشد.
- ۲ . مقالههای ارسالی نباید قبلا در نشریه دیگر یا مجموعه مقالات همایشها چاپ شده باشند یا همزمان برای مجله دیگری ارسال شده باشند.
  - ۳ . مقالهها باید به زبان فارسی و با رعایت اصول و آیین نگارش این زبان باشند.
  - ۴. تایید نهایی مقالات برای چاپ در نشریه، پس از نظر داوران با هیئت تحریریه نشریه است.
    - ۵. مسئولیت مطالب مطرح شده در مقاله به عهده نویسنده یا نویسندگان است.
  - ۶ . مجله در قبول، رد یا ویرایش محتوای مقالهها آزاد است. مقالههای دریافتی بازگردانده نخواهد شد.
  - ۷ . استفاده از مقالههای چاپ شده در این مجله، در سایر مجلهها و کتابها با ذکر منبع بلا مانع میباشد.
- ۸. مقالهها باید حاصل کار پژوهشی نویسنده یا نویسندگان (research papers) باشند. مقالههای مروری (review papers) ازنویسندگان دارای مقالههای پژوهشی در صورتی پذیرفته میشوند که در نگارش آنها از منابع معتبر و متعدد استفاده شده باشد.
  - ۹ . مجله از پذیرش ترجمه، گزارش و یادداشت علمی معذور است.
- ۱۰.**ارسال نامهٔ درخواست چاپ و تأیدیه استاد راهنما نویسنده همکار، همراه مقاله الزامیست**. (قابل دانلود از صفحه نشریه در سایت دانشگاه) ۱۱. یک نسخه کامل از مقاله و چکیده فارسی و لاتین در قِطعA4 درمحیط word2007، به همراه نامه درخواست چاپ و با رعایت
- موارد مندرج در شیوه نامه و راهنمای تنظیم مقالات، به آدرس الکترونیک دفتر نشریه «مطالعات تطبیقی هنر» به منظور ارزیابی اولیه ارسال گردد.
  - ۱۲. مقالهها باید دارای ساختار علمی- پژوهشی به ترتیب دارای بخشهای زیر باشند:
- صفحه مشخصات نویسنده: (صفحهٔ بدون شماره) شامل عنوان كامل مقاله (عنوان مقاله باید كاملاً گویا و بیانگر محتوای مقاله باشد)، نام و نام خانوادگی نویسنده یا نویسندگان به همراه رتبه علمی، نام موسسه یا محل اشتغال، نشانی، شماره تلفن، شماره دورنگار، پست الكترونیكی (نویسنده عهدهدار مكاتبات در صورتی كه غیر از نویسنده اول باشد باید به صورت كتبی توسط نویسندگان به دفتر مجله معرفی شود). - چكیده فارسی: حداكثر ۳۰۰ كلمه، (باید به تنهایی بیان كننده تمام مقاله و شامل بیان مسأله، سوال تحقیق، اهداف و روش تحقیق، مهمترین یافتهها و نتیجه گیری باشد)با ذكر عنوان مقاله و كلید واژه (سه تا پنج كلمه) در یك صفحه مجزا تنظیم می گردد.
- مُقَدِّمُهُ شَامل: طُرح مُوضوعٌ (بیانگر مسألُه پژُوهش، فرضیههای قُبلی پژوهش و ارتباطُ آن با موضوع مُقاله) آهداف تحقیق، معرفی کلی مقاله و پیشینه تحقیق
  - روش تحقيق
  - متن مقاله شامل مبانی نظری، مطالعات و بررسیها، یافتهها و نتیجه گیری تحقیق
- **نتیجه تحقیق:** باید به گونهای منطقی و مستدل (همراه با جمعبندی موارد طرح شده) و شامل پاسخ به سوال تحقیق در قالب ارایه یافتههای تحقیق باشد.
- **پینوشتها**: شامل معادلهای لاتین و توضیحات ضروری درباره اصطلاحات و مطالب مقاله، که به ترتیب با شماره در متن و به صورت پینوشت در انتهای مقاله درج گردد.
  - منابع فارسی و لاتین به ترتیب حروف الفبا بر حسب نام خانوادگی نویسنده.
- **بخش انگلیسی:** شامل دو صفحه که در انتهای مقاله پس از منابع میآید: الف- مشخصات نویسندگان ب- ترجمه کاملی از چکیده فارسی (حداقل ۴۰۰ و حداکثر ۵۰۰کلمه)
- ۱۳. متن مقاله (با فونت: فارسی B-Nazanin سایز ۱۲ و انگلیسی Times New Roman سایز ۱۱) حداکثر ۱۲ صفحه (با تمام اطلاعات: عکس، متن، نقشه و کلیه تصاویر) یک رو (هر صفحه ۳۲ سطر) تنظیم گردد.
  - ۱۴. کلیهٔ صفحات به جز صفحه مشخصات نویسنده باید به ترتیب شمارهگذاری شده باشند.
- ۱۵. حداقل تعداد ضروری تصاویر، نمودارها و جدولها با کیفیت مناسب (تصاویر با دقت ۳۰۰ dpi و با فرمتjpg ) و اشاره به منبع و تعیین محل آنها در مقاله حائز اهمیت میباشد.
  - عنوان جداول در بالا و تصاویر در پایین آنها نوشته شود. منبع و مأخذ جداول و یا تصاویر در ذیل عنوان آنها باید ذکر شود.
    - ۱۶. شيوه درج منابع (فارسي و لاتين):
    - در متن مقاله به صورت: (نام خانوادگی نویسنده، سال انتشار: صفحه)
      - در فهرست منابع پايان مقاله به صورت:
- کتابها: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان کتاب. جلد. نام مترجم یا مصحح. محل انتشار: نام ناشر. مقالهها: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (سال انتشار). عنوان مقاله. نام مجله. شماره مجله. شماره صفحههای مقاله در مجله. سند اینترنتی: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده. (تاریخ). عنوان سند. از آدرس اینترنتی به طور کامل. بازیابی شده در تاریخ.
- است بیشر یی در می ویود می تویستان و بر ویستانه روزین، عنون سننه از ادرش بیشر می به طور مناب بریابی سنا در مزین ۱۷. پس از پذیرفته شدن مقاله در ارزیابی اولیه و دریافت تأییدیه (E\_mail) از دفتر نشریه، مؤلفین می توانند با رعایت موارد مندرج در شیوه انامه و راهنمای تنظیم مقالات:
- ۱- دو نسخه از مقاله ۲- اصل نامهی درخواست چاپ، خطاب به سردبیر نشریه «مطالعات تطبیقی هنر» ۳- لوح فشرده (CD) حاوی فایل مقاله تنظیم شده (word و Pdf) را به آدرس دفتر نشریه ارسال نمایند.
  - ۱۸. چنانچه مقالهای خارج از ضوابط مورد نظر باشد، از فهرست موارد بررسی حذف خواهد شد.
- ۱۹. جهت اطلاعات بیشتر برای تنظیم بهتر مقاله به راهنمای تنظیم مقاله مندرج در صفحه مربوط به نشریه «مطالعات تطبیقی هنر» در سایت دانشگاه رجوع شود.
- نشانی:اصفهان- چهارباغ پایین، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷- دانشگاه هنراصفهان،حوزه معاونت پژوهشی، دفتر مجله « **مطالعات تطبیقی هنر** » تلفن:۴۴۶۰۷۵۵-۴۴۶۰۷۵۵-۳۵۱۱
- Website: www.aui.ac.ir/research/mth E-mail:mth@aui.ac.ir

#### دوفصلنامه علمى – پژوهشى مطالعات تطبيقى هنر

سال اول، شماره دوم، پاییز و زمستان۱۳۹۰

صاحب امتیاز: دانشگاه هنر اصفهان مدیر مسئول: دکتر فرهنگ مظفر سردبیر: استاد مهدی حسینی

هيئت تحريريه (به ترتيب حروف الفبا): محمد رضا بمانيان دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس مهدى حسينى استاد، دانشکده هنرهای تجسمی وکاربردی، دانشگاه هنر تهران عيسى حجت دانشیار، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران مهدی دهباشی استاد، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان زهرا رهبرنيا استادیار، دانشکده هنر، دانشگاه الزهرا جلال الدين سلطان كاشفى دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی ، دانشگاه هنر تهران على اصغر شيرازى استادیار،دانشکده هنر، دانشگاه شاهد جهانگیر صفری دانشیار، دانشکده ادبیات، دانشگاه شهر کرد بهار مختاريان استادیار، دانشکده هنر ادیان و تمدنها، دانشگاه هنر اصفهان محسن نيازى دانشیار، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه کاشان

مدیر داخلی: ایمان زکریایی کرمانی مدیر اجرایی: فرزانه بشاورد همکار اجرایی: مریم کاظمی

طراحی سرلوحه: حمید فرهمندبروجنی طراح جلد: افسانه ناظری گرافیک: سام آزرم ویراستار ادبی فارسی: سیما شاپوریان ویراستار ادبی انگلیسی: مهدی جعفرزاده صفحه آرایی: فاطمه وزین ، لیدا معمایی لیتوگرافی: طلوع چاپ: حافظ صحافی: سپاهان تیراژ : ۱۰۰۰ نسخه قیمت: ۲۰،۰۰۰ ریال

آدرس: اصفهان، چهارباغ پایین، حد فاصل چهارراه تختی و میدان شهدا، کوچه پردیس(۳۱)، پلاک۱۷ حوزه معاونت پژوهشی دانشگاه هنر اصفهان دفتر نشریه «مطالعات تطبیقی هنر»

کد پستی: ۱۴۸۶–۳۳۶۶۱ تلفن: ۴۴۶۰۷۵۵ -۴۴۶۰۷۵۸ فاکس: ۴۴۶۰۹۰۹ E-mail: mth@aui.ac.ir www.aui.ac.ir/research/mth

#### داوران و همكاران این شماره (به ترتیب حروف الفبا):

دكتر كامران افشارمهاجر دكتر احمد امين پور دكتر سيدحسين بحريني دکتر مهدی حجت ایمان زکریاییکرمانی دكتر مهدى سعدوندى دكتر حسين سلطانزاده دكتر شهريار شكرپور دكتر احمد صالحىكاخكى دکتر علی عباسی مهندس حميد فرهمند بروجني دكتر منصور فلامكى دكتر عطاءا... كوپال دکتر مهدی محمدزاده دكتر سيد مصطفى مختاباد دكتر محمد مسعود دكتر بيتا مصباح دكتر ناديا معقولي دكتر مرتضى بابك معين دکتر مهدی مکینژاد دكتر افسانه ناظرى دكتر بهمن نامورمطلق

همکاران نشریه: ناصر جعفرنیا، خدیجه ساعدی، سمانه سلطانی، سمیه فارغ

مقالات مندرج لزوما نقطه نظر نشریه مطالعات تطبیقی هنر نیست و مسئولیت مقالات به عهده نویسندگان محترم میباشد. استفاده از مطالب و کلیه تصاویر نشریه مطالعات تطبیقی هنر با ذکر منبع، بلامانع است.

نشریه « مطالعات تطبیقی هنر» بر اساس مجوز شماره ۸۹/۳/۱۱/۸۹۴۱۲ مورخ ۸۹/۱۱/۱۸ از کمسیون محترم بررسی نشریات علمی کشور وزارت علوم، تحقیقات و فناوری دارای درجه علمی- پژوهشی میباشد.

نشریه «مطالعات تطبیقی هنر» در پایگاه استنادی علوم کشورهای اسلامی ISC به نشانی http://www.ricest.ac.ir و در پایگاه اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی به نشانی www.SID.ir نمایه می شود.

با حمايت:



| فهرست                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ■ بررسی تطبیقی نقوش کاشیکاری دو مسجد ــ مدرسه                                                             |
| چهارباغ و سید اصفهان                                                                                      |
| محمدرضا بمانیان، کورش مؤمنی، حسین سلطانزاده                                                               |
| <ul> <li>بررسی تطبیقی بین اژدهاکشان ایران و هند در اسطورهها</li> <li>الهه ایمانی، محمود طاووسی</li> </ul> |
| ■ نقش تابلوهای تبلیغاتی فروشگاهها در تغییر شکل منظر                                                       |
| شهری (مورد مطالعاتی: خیابان چهارباغ عباسی)                                                                |
| محمود قلعهنویی، آرمین بهرامیان، فروغ مدنی ۲۹                                                              |
| وضعیت شبه گفتمانی: نشانهمعناشناسی تطبیقی متن و                                                            |
| تصویر در کتاب مصور مردم معمولی                                                                            |
| محمد هاتفی، حمیدرضا شعیری۴۱                                                                               |
| مطالعه تطبیقی ریختشناسی شمشیرهای سلطنتی ایران                                                             |
| و عثمانی فاطمه رعیتیزاده، سیده آیین فاضل                                                                  |
| تأثیر متقابل ادبیات داستانی مدرن و تئاتر ابزورد                                                           |
| پرستو محبی، محمدجعفر یوسفیان کناری ۷۳                                                                     |
|                                                                                                           |
| مقایسه تطبیقی مفهوم عروج در مشترکات معنایی کهن                                                            |
| <b>الگو با کالبد معماری</b> نرگس دهقان، غلامحسین معماریان<br>اصغر محمدمرادی، حجتاله عبدی اردکانی          |
|                                                                                                           |
| ■ چکیده انگلیسی مقالات۱۰۲ چکیده انگلیسی مقالات                                                            |

#### \* اصلاحیه

مقاله «<mark>پیوستار زمانی- مکانی باختین در هنر تعاملی جدید (بررسی تطبیقی دو نمونه فرهنگی</mark>)» تألیف گیتا مصباح، زهرا رهبرنیا که در شماره اول به چاپ رسید، اصلاح گردیده و در سایت مربوطه علاوه بر چکیده مقالات نشریه تحت عنوان اصلاحیه شماره اول به طور کامل درج شده است. تاریخ دریافت مقاله: ۶ /۹۰/۴ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# بررسی تطبیقی نقوش کاشیکاری دو مسجد ـ مدرسه چهارباغ و سید اصفهان\*

محمدرضا بمانيان\*\* كورش مؤمنى\*\*\* حسين سلطانزاده\*\*\*\*

# چکیدہ

از عوامل مؤثر در شکوه و زیبایی معماری ایران بهویژه در دوران اسلامی به تزئین و آرایش بناها می توان اشاره کرد. در این میان، مسجد مدرسه چهارباغ اصفهان یکی از شاهکارهای معماری دوره صفوی و مسجد مدرسه سید یکی از مهمترین بناهای ساخته شده در ابتدای دوره قاجار در شهر اصفهان ازلحاظ تزئینات و به خصوص نقوش کاشی کاری حائز اهمیت هستند. بررسی، مطالعه و مقایسه در نقوش کاشی کاری این دو بنا می تواند باعث بازشناسی هویت فرهنگی این دو بنا شود. با توجه به خلاء نسبی علمی - تحقیقاتی در رابطه با معماری مدارس تاریخی کشورمان بخصوص در بحث تزئینات، پژوهش حاضر بر آن است تا با استفاده از روش تحلیلی - توصیفی و انجام تحقیقات کتابخانه ای در عرصه آرایه های معماری این دو بنا و تحقیقات میدانی به ارزیابی و مقایسه تطبیقی توش کاشی کاری دو بنای شاخص معماری دوران صفویه و قاجار بپردازد. یافته های تحقیق نشان می دهد که بیشتر نقوش کاشی کاری دو بنای شاخص معماری دوران صفویه و قاجار بپردازد. یافته های تحقیق نشان می دهد که بیشتر ماده و روانی دارد و خط به کار رفته در تزئینات آن، خط کوفی بنائی و خط ثلث است. اما عناصر تزئینی به کاررفته در مسجد مدرسه سید تنوع بیشتری دارد که تحت تأثیر هنرهای تزئینی غرب به صورت طبیعت گرا، غیرانترای ی و در مسجد مدرسه سید تنوع بیشتری دارد که تحت تأثیر هنرهای تزئینی غرب به صورت طبیعت گرا، غیرانتزاعی و در مسجد مدرسه می خون منظره سازی، تصاویر میوه همچون انگور، گلوگلدان، کاسه بشقابی و موارد مشابه آن نیز به چشم می خورد. همچنین، خط غالب بیشتر کتیه ها خط نستعلیق است.

كليدواژهها: نقوش كاشى كارى، مسجد\_مدرسه سيد اصفهان، مسجد\_مدرسه چهارباغ، دوره صفويه، دوره قاجار.

\* این مقاله برگفته از بخشی از رساله دکتری نگارنده کورش مومنی با عنوان بازشناسی مفهوم هویت فرهنگی در معماری مسجد- مدرسههای ایران، مورد مطالعه: دوره قاجار با راهنمائی جناب آقای دکتر محمد رضا بمانیان و مشاوره جناب آقایان دکتر حسین سلطانزاده و دکتر رحمت اله صدیق سروستانی در گروه معماری دانشکده هنر و معماری دانشگاه تربیت مدرس میباشد.

\*\* دانشیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

\*\*\* دانشجوی دکتری معماری، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران (نویسنده مسئول). k\_momeni@modares. ac.ir \*\*\*\* دانشیار، دانشکده هنر و معماری، گروه معماری دانشگاه آزاد، واحد تهران مرکزی، تهران.

مقدمه

«تزئین در هنر اسلامی برای بیان فضای قدسی است. زینت که بهعنوان یکی از پایههای تصویری هنر اسلامی ارزیابیشده وسیله یا بیانی تصویری است برای شرافت بخشیدن به "ماده": سطح، رنگ، خط، حجم، آجر، گل، گچ، کاشی و... تا بهافقهای برتر اعتلا یابند و رنگ و هویت معنایی و نهایتاً شخصیت فوق طبیعی بیابند و معنوی او الوهی شوند» (رهنورد، ۱۳۷۸: ۲۷–۷۸). تزئین یکی از عوامل مهم در معماری ایران است که نمای ساختمان را و یژگی خاصی میدهد. دو بنای مسجد مدرسه چهارباغ از حالت خشک و بیروح خارج میکند و بهآن هویت و ویژگی خاصی میدهد. دو بنای مسجد مدرسه چهارباغ تزئیناتی ناشی از تحولات فرهنگی، اجتماعی زمانه خود را دارند و میتوان ادعا کرد که هردو بنا از شاهکارهای نغز و هنرمندانه زمانه خود هستند.

مسجد\_مدرسه چهارباغ از نظر موقعیت جغرافیایی در خيابان چهارباغ واقع و درزمان سلطنت شاهسلطان حسين صفوی، آخرین پادشاه صفوی، ساخته شده است. ساخت این بنا درسال ۱۱۱۶ ه.ق آغاز شد و تا سال ۱۱۲۶ ه.ق به طول انجامید. این بنا به مدرسه سلطانی، مدرسه مادر شاه، مدرسه چهارباغ و مدرسه علمیه امامصادق(ع) نیز نامیده شده است اما درحال حاضر بین اهالی اصفهان به مدرسه چهارباغ مشهور است. مدرسه چهارباغ دارای مساحتی حدود ۹۰×۹۵ (۸۵۵۰ مترمربع) است و حیاط آن نیز ۶۵×۶۰ (۳۹۰۰ مترمربع) مساحت دارد. در قسمت شمالی آن بازارچه بلند و در قسمت شرقی آن مهمانسرای عباسی (بخشی از کاروان سرای سابق) قرار دارد. گنبد، مناره، گلدسته، محراب، منبر، شبستان و ایوان ها همگی گواه بر مسجد بودن این مکان و حجرات اطراف ایوانها در دوطبقه، كتابخانه، سالن مطالعه و ... بیانگر مدرسه بودن این بنا هستند<sup>ر</sup>.

مسجد مدرسه دیگر، مسجد مدرسه سید اصفهان از بناهای تاریخی دوره قاجار است که بهاواسط قرن سیزدهم هجری و زمان فتحعلی شاه قاجار تعلق دارد. این بنا در زمینی مستطیلی شکل (۸۵×۹۵متر) مجموعاً به مساحت ۸۰۷۵ مترمربع در خیابان مسجد سید در محله بیدآباد اصفهان که از محلات قدیمی و مهم آن روزگار بوده و جنب بازارچه بیدآباد اصفهان بنا شده است<sup>۲</sup>. ساخت این بنا را حجتالاسلام حاج سید محمدباقر شفتی (۱۱۸۰–۱۲۶۰ه.ق) از روحانیان بزرگ

اصفهان شروع کرده که کاشیکاری آن تا پایان نیمه دوم قرن سیزدهم هجری ادامه داشته است. بخشی از تزئینات مسجد را بعد از مرگ بانی بنا پسرش حاجسید اسدالله و قسمتی را نوادهاش حاجسید محمدباقر بهاتمام رساندهاند و ظاهراً بخشهایی از تزئینات آن ناتمام مانده است<sup>7</sup>.

این بنا دو شبستان بزرگ، گنبد، دو چهلستون، چهار مهتابی، سه ایوان، گلدسته و بیش از ۴۵ حجره در طبقه فوقانی دارد که به منظور سکونت طلاب ساخته شده است. از چهار جهت به بیرون راه پیدا می کند، دو درب در جنوب شرقی و جنوب غربی و دو درب واقع در سمت شمال مسجد، محلههای اطراف را از طریق مسجد به یکدیگر متصل می کنند.

نقوش تزئیناتی هنر ایران به خصوص کاشیکاری را به پنج بخش می توان تقسیم کرد: نقوش گیاهی، نقوش جانوری، نقوش انسانی، نقوش هندسی و خطوط تزئینی در این پژوهش سعی شده است با مطالعات کتابخانهای و میدانی بهشیوه مشاهده، نقوش کاشی کاری دو مسجد مدرسه سید و چهارباغ اصفهان مورد ارزیابی و مقایسه قرار گیرند و ویژگیهای نقوش هربخش تجزیه و تحلیل و درنهایت در جداولی بایکدیگر مقایسه شوند. لازم به ذکر است که به فراخور هر بحث، در بخشهای مرتبط نمونههایی از تصاویر نقوش کاشی کاری آورده شده است.

# روش تحقيق

با توجه به بررسیهای بعمل آمده می توان گفت تاکنون تحقیق جامعی در مورد ارزیابی و مقایسه تزئینات و آرایههای معماری دو مسجد – مدرسه چهارباغ و سید اصفهان مشاهده نشده است. به طور کلی مقالات و نوشتارهائی که در این زمینه نوشته شده است عموما به معرفی بناها در حد توصیف تاریخچه، چاپ نقشهها و تعدادی عکس پرداختهاند و کمتر تجزیه و تحلیل صورت گرفته است.

پژوهش حاضر با استفاده از روش تحقیق توصیفی – تحلیلی و با مطالعات میدانی بصورت مشاهده مستقیم و حضور نگارنده در هر دو بنا و مطالعات کتابخانه ای در عرصه تزئینات و آرایه های معماری هر دو بنا انجام شده است. در بخش مطالعات کتابخانه ای از منابع مختلفی جهت جمع آوری اطلاعات مورد لزوم مربوط به بناهای مختلف استفاده شده است. این منابع عبار تند از: منابع موجود در کتابخانه ملی، کتابخانه دانشگاه تربیت مدرس، اسناد و مدارک سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری کشور شامل آرشیو عکس سازمان، اطلاعات موجود در سایت سازمان میراث فرهنگی؛ ٣



تصویر ۱. نقوش اسلیمی و ختائی مسجد مدرسه چهارباغ ، (مأخذ: لوح فشرده اداره کل میراث فرهنگی استان اصفهان)



تصویر ۲. نقوش اسلیمی و ختائی مسجد ـ مدرسه سید ، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)

تعدادی از سایت های اینترنتی معتبر همچون دانشنامه تاریخ معماری ایرانشهر و منابع مشابه دیگر.

# نقوش گیاهی پیچکهای اسلیمی و گلهای ختائی

حرکتهای دایرهوار و پویای اسلیمی و گلهای شاداب ختائی در تزئین ابنیه مذهبی نقش اساسی دارد و بهتعبیری تمثیلی از بهشت مورد نظر بوده است. نقش غالب در مسجد مدرسه چهارباغ نقوش هندسی هستند و نقوش اسلیمی و ختائی در گنبد، برخی لچکی های ایوان، محراب و غیره استفاده شدهاند؛ بیشتر شاخهها بسیار نازک و نقش گلها انتزاعی و تجریدی است که اغلب بر بستری آبی فیروزهای و لاجوردی اجرا شدهاند (تصویر ۱).

«بهطور معمول، در ترکیبات نقوش گیاهی اسکلتبندی کار را نقوش اسلیمی تشکیل میدهد که ازلحاظ بصری استوارتر، قوی تر و ضخیم ترند و گلوبر گهای ختائی در لابه لای نقش های اسلیمی قرار می گیرند؛ اما در دوره قاجار نقش مایه های گلدانی با

محوریت عناصر طبیعت گرایانهای چون انواع میوهها، گلها یا حیوانات و پرندگان تر کیب اصلی است» (مکی نژاد، ۱۳۸۷: ۵۱). در مسجد مدرسه سید نقش غالب با نقوش اسلیمی و ختائی است نه نقوش هندسی و عموماً با چرخش های بزرگ با شاخه هایی نسبتاً ضخیم در زمینه های پرگل با گل هایی چون گل سرخ و زنبق به صورت طبیعت گرا همراه با طرحهای مختلف منظره سازی، تصاویر میوه و موارد مشابه - که تقلیدی از تزئینات اروپائی به شمار می رود - در بستری از رنگهای زرد، سبز و آبی اجرا شده اند. گل های ختائی به دلیل قرار گیری در کنار گل های طبیعی جلوه خود را از دست داده اند و در آن شلوغی نقش و رنگ، هویتی مستقل به نام اسلیمی و ختائی دیده نمی شود (تصویر).

## گلدان

نقش گلدان هم در تزئینات کاشیکاری و هم حجاری به کار رفته است و بررسی نقوش گلدان حجاری نیز قابل توجه و با اهمیت است. نقشهای حجاریشده روی سنگ مرمر





تصویر ۳. نقوش گلدانی مسجد ـ مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)



تصویر ۴. نقوش گلدانی مسجدـ مدرسه چهارباغ مأخذ: لوح فشرده اداره کل میراث فرهنگی استان اصفهان

در مسجد \_ مدرسه چهارباغ به صورت ساده است اما در نقوش گلدانی مسجد \_ مدرسه سید تعدادی از آنها طرحهای حجاری بسیار ظریفی دارند. به طور کلی، طرحهای گلدانی در دوره صفوی به شکل ساده وجود داشته و تزئینات اندکی از نقشمایه های گیاهی در آن نقش بسته است (تصاویر ۳و۴).

علاوه بر کاربرد نقش گلدانی در حجاری، در مسجد\_مدرسه سید نوع دیگری از نقوش گلدانی به صورت گلدانهای پرگل روی کاشی و گچ دیده می شود که در تزئینات مسجد\_مدرسه چهارباغ دیده نمی شود.

«در دوره قاجار کاشی به مثابه یک بوم نقاشی است که عرصه نقش اندازی هنرمندان قرار گرفته است و روی آن انواع نقوش طبیعی نقاشی می شد و در آنها از انواع نقش و نگارهای طبیعی استفاده شده است» (مکی نژاد، ۱۳۸۷: ۲۲۵و۶۱) و



تصویر ۵. نقوش گل وگلدان مسجد \_ مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)

درنتیجه ظرافت و جزئیات بیشتری دارد. نقوش گلدانی در (بانیمسعود، ۱۳۸۹: ۷۴). «با نگرشی دقیقتر معلوم می شود که نقش مایه هایی به صورت کوزه هایی پر از گل سرخ و دوره قاجار بامحدوديت عناصر طبيعت كرايانه چون انواع كلها زنبق یا منظرههای طبیعی اقتباس شده از کارتهای پستی بهخصوص گل رز، زنبق، تاک، میوه بهچشم میخورد. در این دوره نقش گلدان با نگاهی کاملاً ناتورالیستی اجرا شده است. تازهوارد از اروپا و گاه جایگزین درون قابی بیضی شکل از شاخ و برگ زردرنگ، همه مضامین تصویری بی سابقه ای در کاشیکاری بودهاند» (فریه، ۱۳۷۴: ۲۹۱). علاوه بر نقش گل وگلدان، یکی از نقوشی را که می توان تحت تاثیر هنر غرب و همچنین مکتب گل و مرغ شیراز دانست، نقشی بهنام کاسهبشقابی است. بدین صورت که یک دسته گل درون کاسهبشقاب با نقوش بسیار ریز و تزئینی قرار می گرفت که چندین نمونه از آنرا می توان

#### تاک و انگور

نقوش تزئینی بناها با ورود اسلام به ایران و نفی شمایل نگاری بهنوعی بهسوی نقوش گیاهی و هندسی تمایل پیدا کرد و نقشمایههای گیاهی متنوع و زیبایی مطرح شد که معمولاً بهصورت نقوش پیچان بودند که در سطح گسترش پیدا می کردند. از جمله گیاهان پیچک تاک است. در باور ایران باستان تاک نماد خاندان سلطنت بوده است<sup>1</sup>.

در مسجد\_ مدرسه سید دید (تصویر۶).

«تاک در بخش اعظم نمادگرایی عیسوی و دیونوسوسی دررابطهبا انگور است و با یکدیگر اشتراک دارند. توماری از برگ تاک جنبهای از معابد باکوسی است و این نقشمایه همراه با پرستش او به آسیا نفوذ کرد، ولی نمادگرایی آن ازمیان فت. در هنر و معماری عیسوی و درنظر عیسویان کهن

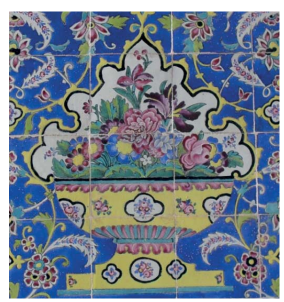
«به طور کلی تزئینات در دوره قاجار اهمیت ویژه ای داشت. اکثر تزئينات اين دوره همچون ساير زمينهها بهفراخور خود تحت تاثیر غرب قرار می گیرد. نگاه هنرمند در دوره قاجار مبتنی بر هنر غربی، طبیعت گرایانه و انعکاس واقعی و عین به عین است» (همان: ۴۸-۵۲) و با تأثیرپذیری از آن، کاشیهای گلدانی را با جزئیات و ریزه کاری های بیشتر در تزئینات تداعی کرده است (تصویر ۵). كاسەبشقابى «تاریخ مدرن ایران، تاریخ تسلط تمدن جدید غرب

است بر فرهنگ کهن ایران، خواه آن را سازنده بنامیم یا ویرانگر؛ در نگاه ما نسبت به تحولات هنر و بهخصوص معماری دوران قاجار چندان تفاوتی نمی کند» (بانی مسعود، ۱۳۸۹: ۷۳). «معماری دوره قاجار دچار دوگانگی است ازطرفی می خواهد پایبند سنت های ایرانی ماقبل خود باشد و ازطرفی تحت تأثیر نفوذ معماری مغربزمین قرار می گیرد» (مکینژاد، ۱۳۸۷: ۴۸).

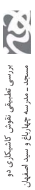
«با تأمل بر هنر قاجار درمی یابیم که هنرمندان آن دوره بهروال فرهنگ ایرانی این گونه عمل نمودهاند که فرهنگ بیرونی را در خود مستحیل سازند، نه خویشتن را در آن، و این یکی از ارزشمندترین رویکردهای هنر قاجاری است»



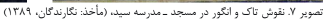
تصویر ۶. نقوش کاسهبشقابسازی مسجد \_مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)



نشريه مطالعات تطبيقي هنر (دو فصلنامه علمي پژوهشي سال اول، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۹۰۰ ۵







تاک مظهر مسیح به شمار می رفت...» (هال، ۱۳۸۰: ۲۷۶). نقش تاک و انگور در مسجد \_ مدرسه چهارباغ به صورت نقوش پیچان اسلیمی در تزئینات قسمت های مختلف بنا همچون گنبد، ایوان، محراب و موارد مشابه مشاهده می شود. اما در نقوش تزئینات مسجد\_مدرسه سید علاوه بر فرم اسلیمی آن، به صورت طبیعت گرا نیز مشاهده می شود که در تزئینات

مسجد مدرسه چهارباغ دیده نمی شود (تصویر ۷). نقوش خوشه های انگور همانند نقش هایی که در تمبرها، عکس ها و کارت پستال های وارداتی دیده می شود در نقوش کاشی کاری مسجد \_ مدرسه سید اصفهان به کار رفته است که جنبه ای تزئینی دارد و نشانه ای از تأثیر فرهنگ و هنر غرب به شمارمی رود (جدول ۱).

| نوش   | صفويه قاجار انواع نقوش |                                                            | صفويه                                               |
|-------|------------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|       |                        | مسجدــمدرسه سید اصفهان<br>نقش تزئینی غالب و استفاده فراوان | مسجدـ مدرسه چهارباغ<br>نقش تزئینی فرعی و استفاده کم |
|       | اسلیمی-                | شاخهها نسبتأ ضخيم                                          | شاخەھا بسيار نازک                                   |
|       | ختائى                  | گلهای نسبتاً طبیعتگرا                                      | گلها انتزاعی و تجریدی                               |
|       |                        | شلوغ و دنیوی                                               | ساده و معنوی                                        |
|       | هویت مبهم و وابسته     |                                                            | هویت مستقل و واضح                                   |
|       | نقوش گلدانی            | نقش هم روی سنگ و هم کاشی                                   | نقش حجاری روی سنگ                                   |
|       |                        | ظریف و پرتزئین با ریزهکاری و جزئیات بسیار                  | ساده و کمتزئین                                      |
| گیاهی | گلوگلدان               | گلدانهای پرگل روی کاشی و گچ                                | کاربرد کم                                           |
|       |                        | تحت تأثير فرهنگ و هنر غرب                                  | تحت نفوذ و تأثیر دین و مذهب                         |
|       |                        | (کارتپستالهای وارداتی)                                     |                                                     |
|       |                        | كاربرد فراوان بهصورت نسبتاً طبيعت گرا                      | کاربرد کم                                           |
|       | كاسەبشقابى             | تحت تأثیر فرهنگ و هنر غرب و                                | -                                                   |
|       |                        | مكتب گلومرغ شيراز                                          |                                                     |
|       |                        | نسبتاً طبيعت گرا                                           | انتزاعی و تجریدی (نقوش اسلیمی پیچان)                |
|       | تاک و انگور            | دارای جنبه تزئینی                                          | -                                                   |
|       |                        | (تحت تأثیر فرهنگ و هنر غرب)                                |                                                     |

جدول ۱. مقایسه تطبیقی نقوش گیاهی

نقوش انسانی از نقش های متداول و یکی از وجوه خاص کاشی کاری دوره قاجار است. این تصاویر و نقوش شامل تصاویر فرشتههای بالدار، تصاویر مردوزن در حالتهای مختلف همچون ایستاده، نشسته، پیکرههای انسان با بدن جانوران، پیکرههای نیمه عریان و مضامینی از این قبیل بود. نقوش انسانی در دوران اسلامی جهت به تصویر در آمدن با محدودیتهایی روبرو بوده اند. با این حال در دوران صفویه در نقاشی های دیواری در کاخها اند. با این حال در دوران صفویه در نقاشی های دیواری در کاخها اند. با این حال در دوران صفویه در نقاشی های دیواری در کاخها اند. با این حال در دوران صفویه در نقاشی های دیواری در کاخها اند. با این حال در دوران صفویه در نقاشی های دیواری در کاخها اند. با این حال در دوران صفویه در نقاشی های دیواری در کاخها و خانه های اشراف و عمارتهای دولتی دیده شده است، منتها در انسانی در تصاویر مذهبی و دینی حسینیه ها و تکایا و سقاخانه ها

دوره قاجار موسوم به نقاشی قهوه خانه ای به صورت تصاویری از ائمه و امامان شیعه ای از قبیل تمثال حضرت ابوالفضل، رزم حضرت علی اکبر، صحنه عروج پیامبر و موارد مشابه بکار رفته اند. منتها در کاشی کاری دو بنای مسجد – مدرسه چهار باغ و سید اصفهان؛ نقوش انسانی بکار نرفته است. (جدول ۲).

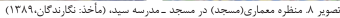
## منظرههای معماری

منظرههای معماری از جمله نقوشی است که درپی اختراع عکاسی و ورود کارت پستالهای اروپایی به ایران، وارد نگارههای (کاشیکاری و گچبری) ایران شد. منظرههای معماری جزء طرحهایی هستند که در عصر قاجار بهمیزان گسترده استفاده شدند و این مطلب در تزئینات کاشیکاری

| انواع نقوش   | مسجد _ مدرسه سید، (قاجار)                          | مسجد _ مدرسه چهارباغ، (صفویه) |
|--------------|----------------------------------------------------|-------------------------------|
| منظره معماري | کاربرد فراوان و گسترده (تحت تأثیر فرهنگ و هنر غرب) | دیدەنشدە                      |
| انسان        | -                                                  |                               |











نصویر ۹. منظره معماری(طبیعت) در مسجد \_مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان،۱۳۸۹)



تصویر ۱۰. منظره معماری (طبیعت و کارخانه) در مسجد \_مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان،۱۳۸۹)

٨

مسجد مدرسه سید به خوبی نمایان است. گاهی برخی ازاین منظرهها حالت سه بعدی و سایه روشن را آن چنان به تصویر کشیده اند که بیانگر تأثیر پذیری آنها از عکاسی است. منظرههای معماری انواع مختلفی دارند، مانند: منظرههای شهری، کلیسا، کاخ و قلعه، مسجد، کار خانه، خیمه (سالاری طالقانی، ۱۳۸۹: ۱۳۴۱)، (تصاویر ۸، ۹و۱۰)

# نقوش هندسى

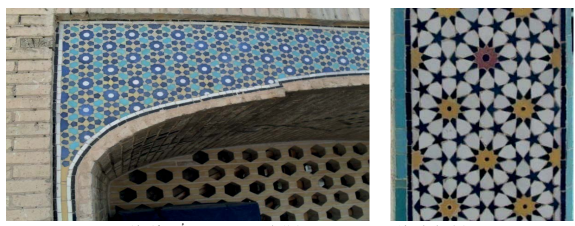
مسجد مدرسه چهارباغ مجموعهای از انواع نقوش هندسی، گره کشی ها و به تعبیر دیگر، دایر ة المعارف مصوری از اشکال و فرمهای هندسی و تجریدی با تنوع زیاد است که در غالب سطوح داخلی و خارجی مدرسه به روش های مختلف کار شده است و غالب نقوش هندسی به کاررفته در مسجد مدرسه چهارباغ نسبت به نقوش هندسی مسجد مدرسه سید بسیار پر کارتر و ظریفتر هستند (تصاویر ۱۱و۱۲).



تصویر ۱۱. نقوش هندسی مسجد \_ مدرسه چهارباغ، مأخذ: لوح فشرده اداره کل میراث فرهنگی استان اصفهان



تصویر ۱۲. نقوش هندسی مسجد \_مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)



تصویر ۱۳. نقوش هندسی با طرح انتزاعی گل در مسجد \_مدرسه چهارباغ(راست) و سید(چپ)، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)

جدول ۳. مقایسه تطبیقی نقوش هندسی

| انواع نقوش | قاجار                                     | صفويه                                     |  |  |
|------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|
|            | مسجد ــ مدرسه سيد اصفهان                  | مسجد ــ مدرسه چهارباغ                     |  |  |
|            | نقش تزئینی فرعی و استفاده کم              | نقش غالب و استفاده فراوان                 |  |  |
| هندسی      | ساده و کمتزئين                            | پیچیدہ و پرکارتر و ظریفتر                 |  |  |
|            | استفاده از نقش گل بهصورت انتزاعی و تجریدی | استفاده از نقش گل بهصورت انتزاعی و تجریدی |  |  |

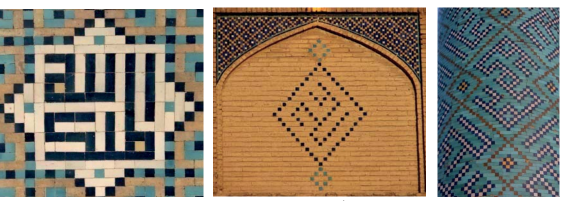
درمقابل، نقوش هندسی مسجد \_مدرسه سید سهم کمتری از کل تزئینات را تشکیل داده است. همچنین، دربعضی نقوش هندسی هردو بنا نقش گلها به صورت انتزاعی و تجریدی به کار رفته است(تصویر ۱۳).

# خطوط تزئينى

کوفی بنائی

خطوط تزئينى دوره صفويه عموماً خط كوفى بنائى

و ثلث است که بهدلیل جنبه روحانی و مذهبی و همچنین وجود اساتید این خطوط مورد توجه قرار گرفت. درحالی که در دوره قاجار با پیشرفت خط نستعلیق بیشتر کتیبهها با این خط نوشته میشدند. یکی از ویژگیهای خطوط کوفی بنائی دوره صفویه، توجه و تأکید بر نقشمایههای هندسی لوزی و مربع هم به عنوان کادر و هم بهعنوان تکنقش هندسی در ترکیببندی است که به خوبی در تزئینات مسجد \_ مدرسه چهارباغ



تصویر ۱۴. خط کوفی بنائی مسجد\_مدرسه چهارباغ، مأخذ: لوح فشرده اداره کل میراث فرهنگی استان اصفهان



تصویر ۱۵. خط کوفی بنائی مسجد ـ مدرسه چهارباغ، مأخذ: لوح فشرده اداره کل میراث فرهنگی استان اصفهان

۱.



تصویر ۱۶. خط کوفی بنائی مسجد \_مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)

نمایان است (تصاویر ۱۴و۵۴).

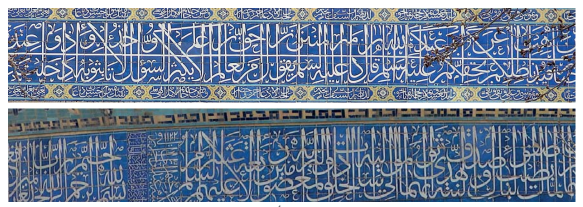
«یکی از نکات مهمی که در تطبیق تصاویر خطوط کوفی بنائی در دوره صفویه و قاجار باید بیان کرد این است که این خطوط در کتیبههای دوره صفویه عموماً بدون نقطه اجرا شده است. اما در غالب کتیبههای دوره قاجار نقطه به عنوان عنصر پرکننده صفحه به کار گرفته شده است» (صرافزادگان، ۱۳۸۰: ۱۳۲۰)، (تصویر ۱۶).

«کثر خطوط کوفی بنائی به کاررفته در کتیبههای مسجد۔ مدرسه سید عموماً در جبهه شرقی و غربی بنا و در کتیبههای بالای حجرههای طبقه دوم می باشد و عموماً تلفیقی از چندین نمونه اجرای خطوط کوفی بنائی با رنگهای مختلف همچون

سفید و زرد و در قابهای تزئینی زرد و مشکی با لچکیهایی با تزئین اسلیمی و هندسی می باشند و آجرهای نرهای زمینه دارای رنگ یکسانی نمی باشند» (شریفی نیا، ۱۳۸۱: ۱۳۷)، (تصویر ۱۶). در صورتی که کتیبههای مسجد مدرسه چهار باغ، هم با سبک خطوط کوفی بنائی و هم با یک رنگ اجرا شده است.

ثلث

خط ثلث در هردو بنا برای حاشیه دور ایوانها، پشت بغلها، سردر ورودیها، گریوگنبد و موارد مشابه استفاده شده است. منتها خط ثلث به کاررفته در مسجد مدرسه چهارباغ کشیدگی و ارتفاع زیادی دارد که فشردگی زیاد آن



تصوير ١٧. خط ثلث حاشيه ايوان و گريوگنبد مسجد \_مدرسه چهارباغ، (مأخذ: نگارندگان، ١٣٨٩)



تصویر ۱۸. خط ثلث مسجد \_مدرسه سید، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)

باعث دشواری در خواندن آن شده است (تصویر ۱۷). ولی در مسجد \_مدرسه سید کتیبههای خط ثلث تراکم و کشیدگی کمتری دارند و خواندن آنها آسان تر است (تصویر ۱۸).

زمینه خطوط ثلث در هردو بنا عموماً عاری از تزئینات است و خط بهتنهایی به صورت خالص و ناب به کار گرفته شده است. فضاهای خالی با اعراب گذاری پر شده است و در پارهای موارد درزمینه کتیبه ها از حرکتهای نقوش گیاهی با رنگهای ملایم استفاده شده است. همچنین، خطوط کتیبه های هردو بنا بارنگ سفید یا زرد درزمینه لاجوردی اجرا شدهاند. خط ثلث درهردو بنا برای اسماء الهی، آیات، سوره ها و مضامین قرآنی به کار رفته است (تصاویر ۱۷، ۱۸).

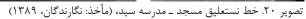
نستعليق

خط نستعلیق که خطی کاملاً ایرانی است، محور و نمادی از وحدت و نشانه هویت فرهنگی ایرانیان درمقابل نفوذ هنر غربی در دوره قاجار است. بااینکه دوره صفویه ابتدای رواج این خط بود، تنها موارد اندکی از این خط در مسجد مدرسه چهارباغ دیده میشود که در قابهای جدا ازهم و در یک امتداد قرار دارند (تصویر ۱۹). اما در مسجد مدرسه سید محرههای طلاب از این خط شده است، مثلاً دربالای مستفاده شده است و همانند قابهای کتیبه مسجد مدرسه چهارباغ با خط سفید درون زمینه لاجوردی نوشته شده و عناصر تزئینی اطراف آنها نیز همانند یکدیگر هستند. متن



نصویر ۱۹. خط نستعلیق مسجد \_مدرسه چهارباغ، (مأخذ: نگارندگان، ۱۳۸۹)





این نوشتهها در مدح پیامبر(ص) و حضرت علی(ع) است. مورد دیگر استفاده از خط نستعلیق در مسجدـ مدرسه سید در ترجمه فارسی ادعیه است که یک نمونه آنرا میتوان

در هشتی ورودی شمالی بنا دید و همچنین از این خط برای حدیث، اسامی متبرکه، امضای استادکاران، شرح ساخت و تاریخ ساخت نیز استفاده شده است (تصویر ۲۰).

قاجار صفويه انواع خطوط مسجد\_مدرسه سيد اصفهان مسجد\_مدرسه چهارباغ استفاده اندک استفاده فراوان خط غالب بههمراه خط ثلث سادهسازی و غلبه فرم بر مفهوم تأکید بر نقشمایههای هندسی لوزی و مربع نقطه بهعنوان عنصر پركننده صفحه اجراى بدون نقطه كوفي بنائي اجرای تلفیقی از چندین سبک در یک کتیبه اجرای یک سبک خط کوفی بنائی در یک کتیبه اجرای تکرنگ در یک کتیبه اجرای چندین رنگ همچون زرد و سفید در یک کتیبه دارای کشیدگی و تراکم کمتر دارای کشیدگی و ارتفاع زیاد استفاده اندک استفاده فراوان، خط غالب بههمراه خط كوفي خواندن سهل و آسان دشواری در خواندن مضمون آيات، سورهها و مضامين قرآني، اسماء الهي، نام و مضمون آیات، سورهها و مضامین قرآنی القاب ثلث اجرا با رنگ سفید یا زرد در زمینه لاجوردی اجرا با رنگ سفید یا زرد در زمینه لاجوردی عاری از تزئینات عاری از تزئینات خط خالص و ناب خط خالص و ناب پرکردن فضاهای خالی با اعرابگذاری پرکردن فضاهای خالی با اعراب گذاری استفاده فراوان، خط غالب استفاده اندک نستعليق محور و نمادی از وحدت و نشانه هویت فرهنگی ایرانی ابتدای رواج خط

جدول ۴. مقايسه تطبيقى خطوط تزئينى

١٢

E

بررسی تطبیقی نقوش کاشیکاری دو مسجد – مدرسه چهارباغ و سید اصفهاز

| ل ۵. مقایسه تطبیقی نقوش کاشیکاری دو مسجد ـ مدرسه سید و چهارباغ اصفهان<br> |                        |              |                       |              | جدول ۵. مقایسه تطبیقی نقوش ک |  |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------|-----------------------|--------------|------------------------------|--|
|                                                                           | انواع نقوش             | نام بنا      |                       |              |                              |  |
|                                                                           | 0, 0,                  |              | مسجد_مدرسه سید اصفهان |              | مسجد_مدرسه چهارباغ           |  |
|                                                                           | اسلیمی- ختائی          | $\checkmark$ |                       | V            |                              |  |
| نو سوش گي                                                                 | گل سرخ                 | V            |                       |              | -                            |  |
| اھی                                                                       | گل زنبق                | V            |                       |              | -                            |  |
|                                                                           | تاک و انگور            | V            | Colors of the second  | V            |                              |  |
|                                                                           | كاسەبشقابى             | V            |                       |              | -                            |  |
|                                                                           | ګلوګلدان               | $\checkmark$ |                       | $\checkmark$ |                              |  |
| نقوش                                                                      | گلومرغ                 |              | <u></u>               |              |                              |  |
| نقوش جانورى                                                               | گنجشک                  | <b>F</b> 1   |                       | -            |                              |  |
| ري<br>ري                                                                  | اردک                   | -            |                       | -            |                              |  |
|                                                                           | انسان                  |              |                       | 3            |                              |  |
| نقوش<br>انسانی                                                            | تاج                    |              |                       | 2            |                              |  |
|                                                                           | فرشته                  | ļ            | -                     |              | -                            |  |
|                                                                           | منظره معماری<br>(مسجد) | V            |                       |              | Ë                            |  |

جدول ۵. مقایسه تطبیقی نقوش کاشیکاری دو مسجد ـ مدرسه سید و چهارباغ اصفهان

ادامه جدول۵ :

| نقوش منظره معمارى | منظره معماری<br>(کارخانه) | V            |                                  |              | -                                                  |
|-------------------|---------------------------|--------------|----------------------------------|--------------|----------------------------------------------------|
| ، معماری          | منظره معماری و طبیعت      | V            |                                  |              | -                                                  |
|                   | انواع نقوش هندسی          | V            |                                  | $\checkmark$ |                                                    |
| أنوا              | خط کوفی بنائی             | $\checkmark$ |                                  | $\checkmark$ |                                                    |
| انواع خط          | خط ثلث                    | V            |                                  | $\checkmark$ |                                                    |
|                   | خط نستعليق                | V            | غرابة الخاط ن<br>عليه في من الما | V            | سار در عار بالآار والثارة<br>سار دين برير القال ال |

### نتيجهگيرى

برپایه بررسیهای بهعملآمده در نقوش کاشیکاری دوبنای مسجد\_ مدرسه چهارباغ و سید اصفهان میتوان به موارد زیر اشاره کرد:

در مسجد مدرسه چهارباغ نقوش گیاهی و هندسی هرکدام به صورت مجزا و مشخص و درحالتی از سادگی روحانی در تزئینات کاشی دیده می شوند ولی در بنای مسجد مدرسه سید تلفیقی از نقوش مختلف و به صورت انبوهی از رنگها و نقش ها بدون هدفی مشخص با جزئیات و ریزه کاری های بسیار بر سطوح دیوار نقش شدهاند؛

در مسجد مدرسه سید استفاده از نقوش هندسی و گیاهی متداول هنرهای ایرانی کاهش یافته و به جای آن درمیان بازوهای اسلیمی، از نقوش طبیعت گرا همچون گلهای طبیعی، منظرههای معماری، تصاویر طبیعت گرای میوه همچون انگور، نقوش فرنگی گل وگلدان و کاسه بشقابی تحت تأثیر فرهنگ و هنر غرب نقش بسته است. « اغلب هنرمندان دوره قاجار، به نحوی خود آموخته و اکثریت از راه تصاویر با معماری غرب آشنا و آن را درک و هضم کرده بودند. بنابراین شاید منطقی تر است که تلفیق این دو نظام را تاحد زیادی ناخواسته و نتیجه نفوذ دیرپای سنت کهن از یک سو و عدم آشنایی کافی با اصول علمی و آکادمیک هنر اروپایی تلقی کنیم. به این دلیل که صرف نظر از مقایسه آن با هنر اروپایی، ویژگیهای ممتاز و یگانه ای دارد» (بانی مسعود، ۱۳۸۹: ۲۴). خط غالب کتیبه های مدرسه چهارباغ خط ثلث و خط کوفی بنائی است با مضامین قرآنی و آیات، سورهها و احادیث که با توجه به نوع اجرا خواندن آن دشوار است که جهت ترجمه ادعیه، احادیث، اسامی متبرکه، امضای استاد کاران، شرح شده چون خط غالب نستعلیق است که جهت ترجمه ادعیه، احادیث، اسامی متبرکه، امضای استاد کاران، شرح

E بررسى تطبيقي نقوش كاشيكارى دو مسجد – مدرسه چهارباغ و سيد اصفهار

# پىنوشت

- ۱- برای کسب اطلاعات بیشتر رجوع کنید به: پرونده ثبتی مدرسه چهارباغ، سازمان میراث فرهنگی کشور و همچنین لوح فشرده اداره کل میراث فرهنگی استان اصفهان.
- ۲- برای کسب اطلاعات بیشتر رجوع کنید به: پرونده ثبتی مسجدـ مدرسه سید اصفهان، سازمان میراث فرهنگی کشور و همچنین دایرةالمعارف فارسی، غلامحسین مصاحب، انتشارات امیرکبیر، تهران، ۱۳۸۰.
- ۳- برای کسب اطلاعات بیشتر رجوع کنید به: گنجنامه، فرهنگ آثار معماری اسلامی ایران، گنجینه آثار تاریخی اصفهان، کامبیز حاجیقاسمی، انشارات سازمان میراث فرهنگی کشور، ۱۳۷۷.
- ۴- برای کسب اطلاعات بیشتر رجوع کنید به: تأثیر هنر غرب بر نگارههای ایران در دوره قاجار (در هنر کاشی کاری و گچبری)، آناهیتا اعظمزنگنه، استاد راهنما: حسین سلطانزاده، استاد مشاور: مهیار خراباتی، پایاننامه کارشناسی ارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه آزاد اسلامی، ۱۳۸۸.

### منابع

- اداره کل میراث فرهنگی استان اصفهان. (۱۳۸۹). *لوح فشرده مدرسه چهارباغ بهروایت تصویر.* - اعظمزنگنه، آناهیتا. (۱۳۸۸). *تأثیر هنر غرب بر نگارههای ایران در دوره قاجار (در هنر کاشیکاری و گچبری).* استاد راهنما: حسین سلطانزاده. استاد مشاور: مهیار خراباتی. پایاننامه کارشناسی ارشد پژوهش هنر، دانشکده هنرو معماری دانشگاه آزاد اسلامی. واحد تهران مرکزی.
  - بانیمسعود، امیر. (۱۳۸۹). *معماری معاصر ایران (در تکاپوی بین سنت و مدرنیته)*. تهران: نشر هنر معماری قرن. - بورکهارت، تیتوس. (۱۳۶۵). *هنر اسلامی: زبان و بیان*. ترجمه مسعود رجبنیا. تهران: انتشارات سروش. پارسی، فرامرز. (۱۳۸۷). «نما در دوره قاجار»*. نشریه معما*ر (۵۱).
- حاجیقاسمی، کامبیز. (۱۳۷۷). *گنجنامه. فرهنگ آثار معماری اسلامی ایران*. تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور. - رهنورد، زهرا. (۱۳۸۷). *حکمت هنر اسلامی*. تهران: انتشارات سمت.
- ساریخانی، مجید. (۱۳۸۱). بررسی باستان شناسی معماری و شهرسازی شهرستان ملایر در دوره قاجار. ملایر: انتشارات علمگستر.
- سالاری طالقانی، معصومه. (۱۳۸۹). بررسی تطبیقی نقوش کاشی کاری عصر صفویه و قاجار. استاد راهنما: حسین سلطانزاده و استاد مشاور اسکندر مختاری. پایاننامه کارشناسی ارشد پژوهش هنر. دانشکده هنر و معماری دانشگاه آزاد اسلامی. واحد تهران مرکزی.
- شریفینیا، صغری. (۱۳۸۱). *بررسی زیباشناسانه نقوش هندسی با تأکید بر گرهچینی در مساجد حکیم و سید اصفهان.* استاد راهنما: مجتبی انصاری. استاد مشاور: مهناز شایستهفر. پایاننامه کارشناسی ارشد پژوهش هنر. دانشکده هنرو معماری دانشگاه تربیت مدرس.
- شهرداری اصفهان. (۱۳۸۹). *مدرسه چهار باغ اصفهان*. از آدرس اینترنتی درگاه الکترونیکی شهرداری اصفهان http://www.isfahan.ir/ShowPage.aspx?page\_=form&order=show&lang=1&sub=10&PageId=53&codeV=1 &tempname=AsarTarikhy
- صرافزادگان، عبدالامیر. (۱۳۸۰). مقایسه رنگ و کاشی صفوی و قاجار (مدرسه چهارباغ اصفهان و مدرسه عالی سپهسالار). استاد راهنما: مجتبی انصاری. استاد مشاور: مهناز شایستهفر. پایاننامه کارشناسی ارشد پژوهش هنر. دانشکده هنر و معماری دانشگاه تربیت مدرس.
  - فریه، ر. دبلیو. (۱۳۷۴). *هنرهای ایران*. ترجمه پرویز مرزبان. تهران: نشر فرزان روز.
- کیانی، محسن. (۱۳۷۷)*. بررسی مواد و مصالح در نقاشی قاجار*. پایاننامه کارشناسی ارشد نقاشی. دانشکده هنر و معماری دانشگاه تربیت مدرس.
  - مصاحب، غلامحسين. (۱۳۸۰). *دايرة المعارف فارسي.* تهران: انتشارات اميركبير.
- معتمدي، مريم. (١٣٨٣). *كاشيكاري دوران صفويه و تأثير آن بر هنر معاصر*. استاد راهنما: غلامعلي حاتم. استاد مشاور:

اميراشرف آريانپور. پاياننامه كارشناسي ارشد پژوهش هنر. دانشكده هنرومعماري دانشگاه آزاد. واحد تهران مركزي. - مکینژاد، مهدی. (۱۳۸۷). ت*اریخ هنر ایران در دوره اسلامی - تزئینات معماری*. تهران: مرکز تحقیق و توسعه علوم انسانى.

- هال، جیمز. (۱۳۸۰). *فرهنگ نگارهای نمادها در شرق و غرب*، رقیه بهزادی. تهران: فرهنگ معاصر.

-وزارت مسکن و شهرسازی و فرهنگستان هنر. (۱۳۸۹). *مسجد – سید اصفهان.* از آدرس اینترنتی دانشنامه تاریخ معماری ایرانشهر. . www.Iranshahrpedia.ir/fa/%d8%b3%db%8c%d8%af%d8%af%d8%8c\_%d9%85%d8%b3%d8%ac%d8%ac%d8%af/%da% بازیابی شده در تاریخ ۱۳۸۹/۱۲/۲۵.

– وزارت مسکن و شهرسازی و فرهنگستان هنر. (۱۳۸۹). *مدرسه چهارباغ*. از آدرس اینترنتی دانشنامه تاریخ معماری ایرانشهر www.Iranshahrpedia.ir/fa/%d8%b3%db%8c%d8%af%d8%ac%d8%af%d8%ac%d8%ac%d8%af/%da% بازیابی شده در تاریخ ۱۳۸۹/۱۲/۲۵. تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۴/۱۳ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# بررسی تطبیقی بین اژدهاکشان ایران و هند در اسطورهها

الهه ايمانى\* محمود طاووسى\*\*

#### چکیدہ

در اساطیر اژدهاکش حامی مردم است، با نیرو و کمک ایزد یا ایزدان، به حمایت از مردمان و برای ایجاد صلح و آرامش به جنگ با اژدها میرود. در فرهنگهای مختلف اژدها و اژدهاکشان با نمادهای گوناگونی به کار رفتهاند ولی در بنمایه و زبان تمامی آن اسطورهها یکی هستند و فقط ازلحاظ گفتار است که در فرهنگهای مختلف از یکدیگر متمایز شدهاند.

در تحقیق حاضر از بین اسطورههای جهان درباره اژدهاکشی، اسطوره اژدهاکشان ایران و هند انتخاب و از بین آنها به مقایسه بهرام (ورثرغن)، ایزد اژدهاکش ایرانی، با ایندرای هندی و فریدون و راما پرداخته شده است. این مقاله با جمعآوری اطلاعات از منابع کتابخانهای و تحلیل اسطورهها بهروش ساختار گرایانه با نظر به تفکرات لوی استروس – که اسطوره را گفتاری درون نظام نمادین زبان می داند – پیش رفته است. همچنین، براساس تفکرات ژرژ دومزیل که جامعه هند و اروپاییان را یک قوم واحد می داند، به بررسی این سؤال پرداخته شده است که آیا بین اسطورههای ایران و هند تطابقی وجود دارد؟ اگر آری این تطابقها به چه مسئلهای مربوط می شوند؟ بنابراین، مقاله حاضر ساختاری تحلیلی – تاریخی دارد.

با بررسیهای انجامشده، درنهایت این نتیجه حاصل شد که تطابقاتی بین اژدهاکشان هند و ایران وجود دارد و این شباهتها و تطابقها بنابر نظر استروس نه در اثر ارتباطات بلکه چون اسطورهها در انگارههای عام ذهن آدمی وجود دارند و بهدلیل اینکه هندیان و ایرانیان قبل از جدایی هردو از یک قوم هند و اروپایی بودهاند، بنابراین اسطوره اژدهاکشان این دو قوم بنمایههای مشترکی دارند و فقط در روایت بهدلیل تشکیل سازمانهای سیاسی، مذهبی، اجتماعی و موقعیتهای جغرافیایی مختلف از نشانههای مختلفی استفاده کردهاند و بهمرور زمان تغییر یافته و از یکدیگر متمایز شدهاند.

كليدواژهها: اسطوره، اژدها، اژدهاكش، هند، ايران

<sup>\*</sup> دانشجوي كارشناسي ارشد پژوهش هنر، دانشكده هنر و معماري، دانشگاه تربيت مدرس، تهران.

<sup>\*\*</sup> استاد پژوهش هنر، دانشکده هنرو معماری، دانشگاه تربیت مدرس، تهران (نویسنده مسئول). tavoosi.mahmoud@modarres.ac.ir

# مقدمه

در اندیشه هند و اروپاییان همواره ستیزی بین نیروهای خیرو شر دیده شده است که این نبردها برای از بین بردن نیروی شر و برقراری نظم و آرامش است، درحقیقت بهدلیل عدم تعادلی که در طبیعت وجود دارد یا به وجود آمده است، قهرمانان و ایزدان در اسطورهها به دنبال بازگرداندن تعادل به طبیعت هستند و بههمین دلیل به جنگ با اژدها میروند. اژدها در تفکرات ایرانیان و هندیان نیروی شر و خشکسالی شناخته شده است؛ علاوه برآن، اژدها به خصوص در تفکرات ایرانی گاهی نماد «نفس» محسوب شده است<sup>۱</sup> و همواره بهدست اژدهاکشانی ازبینرفتهاند که شده است<sup>۱</sup> و همواره بهدست اژدهاکشانی ازبینرفتهاند که نیروی خیر معرفی شدهاند.

در این مقاله بهدنبال وجههای مشترک و تطابق بین اژدهاکشان ایران و هند هستیم، البته ذکر این نکته نیز حائز اهمیت است که اژدهاکشان از طبقات مختلفی هستند از جمله ایزدان، شاهان و قهرمانان. فرضیه در این تحقیق این است که تطابق بین اژدهاکشان ایران و هند علاوه بر اشتراکات قومی گذشته آنها به این دلیل است که اسطورها انگارههای عام ذهن آدمی هستند و برای رسیدن به این منظور از منابع گوناگون کتابخانهای استفاده شده است. برای بررسی بنمایه اسطورها از تئوری ساختار گرایانه کلود لوی استروس<sup>۲</sup> و درمورد اساطیر هند و اروپایی از تئوری طبقهبندی سه گانه ژرژ دومزیل<sup>۲</sup> استفاده کردهایم.

در ابتدا به تعریف اسطوره و ویژگی های مشترک اژدهاکشان هند و اروپایی پرداختهایم و سپس اژدهاکشان ایران و هند را که شامل ایزدان و قهرمانان هستند، بررسی کرده و درنهایت به بررسی ساختار این اسطورهها به منظور تطابق آنها پرداختهایم.

هرچند تردیدی نیست که با اصول علمی میتوان بسیاری از نکات مهم و ناشناخته را در زمینه اساطیر و آیینهای هند و اروپایی روشن ساخت، شاید هر گز نتوان در مورد اساطیر هند و اروپایی به یک بازسازی جامع و مانع رسید (بهار، ۱۳۷۶: ۱۳۷۶). پس تحقیق در این زمینه، همواره ضروری احساس میشود.

#### پیشینه تحقیق

افراد گوناگونی درباره اسطورههای هند و اروپایی دست به تحقیق زدهاند؛ از جمله مهرداد بهار در کتاب بندهش (۱۳۶۹) و پژوهشی در اساطیر ایران (۱۳۷۵) یا رقیه

بهزادی در بندهش هندی (۱۳۶۸)، رستگار فسایی در آثار خود، ازجمله اژدها در اساطیر(۱۳۷۹) و پیکرگردانی در اساطیر (۱۳۸۳)، ژاله آموزگار در شناخت اساطیر ایران و ترجمهای از کتاب جان هینلز (۱۳۸۶) به شباهتهایی بین اسطوره ها و اژدهاکشان ایران و هند اشاره کرده اند. ژرژ دومزیل نیز تحقیقات مفصلی درباره جامعههای هند و اروپایی کرده است، از جمله سرنوشت جنگ جو (۱۳۸۳) و جیمز دارمستتر که وجوه مشترک میان مهابهاراتا و شاهنامه را بررسی کرده و دلیل تشابه در اسطوره های این دو کتاب را ارتباطات این دو قوم در گذشته دانسته است (دارمستتر،۱۳۷۹: ۱۹۳–۱۹۴). درزمینه اژدها پایاننامه اژدها در افسانههای ایرانی و مقایسه آن با افسانههای هند و اروپایی (۱۳۴۸) از هوشنگ رهنما به نگارش درآمده است که بیشتر بیان افسانه های این دو تمدن است. در این مقاله با دیدگاهی جدید فقط به بررسی دقیق چهار اژدهاکش معروف ایران و هند یعنی بهرام، ایزد اژدهاکش و ایندرا، ایزد هندی و از میان قهرمانان اژدهاکش به تطابق اسطوره فريدون و راما پرداخته و تطابق بين آنها را بهدليل اشتركات قومي آنها و اسطورههاي عام ذهن آدمي ميداند.

# روش تحقيق

این مقاله با نگاهی جدید و با روش تحلیلی – تاریخی با استفاده از منابع کتابخانهای پیش رفته است و از تئوری ساختار گرایانه لوی استروس، همچنین از تئوری طبقهبندی سه گانه ژرژدومزیل، درباره اساطیر هند و اروپایی استفاده شده است.

# مبانی نظری

در این بخش از مقاله به تعریف اسطوره و منشأ اسطوره از دیدگاههای مختلف، به خصوص دیدگاه ساختار گرایانه، می پردازیم. سپس تفکرات لوی استروس و نتایج تحقیقات ژرژ دومزیل را به طور خلاصه بیان می کنیم.

#### اسطوره چیست؟

واژه «اسطوره» در زبان پارسی وامواژهای است برگرفته از زبان عربی. «الاسطوره» و «الاسطیره» در زبان عربی به معنای روایت و حدیثی است که اصلی ندارد (بهار، ۱۳۷۶: ۳۴۴) و در زبان فارسی اغلب معنای مجموعه دستاورد یک قوم در زمینه اعتقادی مستفاد می شود (همان). شاید بتوان اسطوره را مجموعه مواریث مکتوب و غیرمکتوب بررسی تطبیقی بین اژدهاکشان ایران و هند در اسطورهها

۱۸

بشری دانست که بشر آنها را با زیبایی شناسی در آمیخته، یعنی جنبه زیبایی ادیبانه را با باورها و توصیفها بیان کرده است. بشر اعتقادات، نیازها و دلهرههایش را که به زبانی نمادین و غیر قاعدهمند پراکنده و اغلب با روایت آمیخته بودند، با اسطوره آفریده است.

اسطورهها تنها بیان تفکرات آدمی درباره مفهوم اساسی زندگی نیستند، بلکه منشورهایی هستند که انسان برطبق آنها زندگی می کند و توجیهی منطقی برای جامعه محسوب میشوند. طرحی که جامعه برآن استوار است، اعتبار نهایی خود را ازطریق تصورات اساطیری به دست می آورد. درنظر اقوام هند و ایرانی ایزدان جامعه را با ساختی سه لایه ای آفریده اند. دسته ای از مردمان روحانی، عده ای جنگجو و گروه سوم کشاورز آفریده شده اند. بنابراین، همه مردمان مرتبه خود را در زندگی مدیون اراده خدایان می دانستند (هینلز، ۱۳۸۶: ۲۵).

درمورد اسطوره معانی و تعریفهای گوناگونی از دیدگاهها و مکتبهای مختلف وجود دارد. یکی از این تعریفها مربوط به مکتب ساختار گرایی<sup>۵</sup> است که می گوید: «اسطوره بیان نمادین ارتباط متقابلی است که توسط انسان میان پدیده های گوناگون و نیز خود انسان برقرار می گردد» (بهار،۱۳۷۶ : ۳۶۵). مکتب اصالت ساختاری در امر تحلیل نظامهای فرهنگی، به ویژه نظامهای خانوادگی و اسطورهایی به کار می رود و برآن است که در میان عوامل متعدد شکل بخشنده به یک نظام فرهنگی، رشتهای از روابط ساختاری وجود دارد که قادر است سیرت آن نظام را در ورای اشکال ظاهری متفاوت و ملموس آنها مشخص سازد. کلود لوی استروس پایه گذار این مکتب است.

# کلود لوی استروس

لوی استروس اسطوره ها را حکایاتی تخیلی می داند که سعی دارند در پرتو منطقی خاص تقابل های دوتایی میان فرهنگ و طبیعت را حل نمایند (ضیمران،۱۳۸۴: ۱۳). ازنظر وی اسطوره ارتباط های ساختاری معیّنی را به شکل تقابل های دوگانه ارائه می دهد که جهانی و مورد توجه تمامی فرهنگ هاست (استروس،۱۳۸۰: ۱۵). هم چنین، به نظر وی اسطوره بیان نمادین ارتباط متقابلی است که توسط انسان میان پدیده های گوناگون پیرامون او و نیز خود وی برقرار گشته است و برای مطالعه اسطوره باید رابطه درونی اجزای ترکیب شونده یک اسطوره را مطالعه کرد (بهار،۱۳۷۶: ۲۶۶-۳۶۷).

لویاستروس با کندوکاو در زندگی معنوی اقوام ابتدایی بهاین نکته پیبرد که کارکرد ذهنی انسان نامتمدن دربنیاد با ذهنیت پیشرفته و خردگرای انسان مدرن، همچنین آیینها و باورهای جماعت ابتدایی با انسان امروزی فرقی ندارد. بلکه وجوه مشترکی وجود دارد که میتوان آنها را در قالبهای ساختاری بررسی کرد.وی در مجموعهبررسیهای ساختار گرایانه خود پیرامون اساطیر، اسطوره را بیانگر یک ساختار اجتماعی در قالب روایت میداند که این روایتها در بیان خود از تبدیل تفکر به نشانه بهره میجویند. براساس رویکرد ساختار گرایانه وی عناصر اسطوره معنای خود را از شیوه ترکیبشان می گیرند و نه از ارزش درونی شان (لچت، ۱۳۷۷: ۱۲۳). وی در بررسی اسطوره به فرایند پدیدآمدن آن و فرایند تبدیل یک اسطوره به اسطوره دیگر توجه دارد، بهنظر او برای درک اسطورهها باید آن ها را به صورت مجموعهای از واجها درنظر گرفت و مانند زبان مورد تحلیل قرار داد. این بررسیها نشان خواهد داد که اسطوره ها دارای ظاهر متعدد و ساختار واحدی هستند. اين ساختار واحد بنمايه اسطوره محسوب مىشود که نوعی ساختار معیّن را مشخص میسازد و این تقابل های دوتایی میان فرهنگ و طبیعت در آغازین مراحل تفكر بشرى براى دستيابى به ساختار طبيعت و غلبه بر آن محسوب می شود (استروس، ۱۳۸۰: ۵-۱۱). وی با مطالعههای گسترده در عرصههای گوناگون زبان، اندیشه و روان نشان داد که کارکردهای ذهنی و روحی انسان در اقلیمهای گوناگون سخت رنگارنگ هستند اما بنیادهای ساختاری کما بیش پایدار و یکسانی دارند (امینی نجفی. (http://www.zendegi.com/new-pag-1615.htm · 1390.7.17

استروس در جواب این سؤال که چرا اسطورههای فرهنگهای متفاوت در کشورهای مختلف بدون در نظر گرفتن محتوای آن ها ساختاری مشابه دارند، می گوید: برای یافتن پاسخ این پرسش، ساختار اسطورهها و نه محتوای آنها را باید مورد بررسی قرار داد و در آخر به این نتیجه می رسد که اگرچه شخصیتها و رویدادهای اسطورههای مختلف ممکن است شخصیتها و رویدادهای اسطورههای مختلف ممکن است (لوی استروس، ۱۳۸۰: ۹). وی معتقد است که اسطوره چونان گفتاری است در درون نظام نمادین (زبان) همان گونه که یک زبان شناس می تواند صرف و نحو کند و دستور اسطوره شناس نیز باید بتواند دستور زبان اسطوره را درک نماید و برای فهم معنای اسطورهها باید ساختار نهانی عمیق آنها را معلوم داشت (ضیمران، ۱۳۸۴: ۱۴). درحقیقت، معنا محصول قراردادهای فرهنگی و محصول خود زبان است و در فرهنگهای مختلف میتوان برداشت های مختلف داشت. از نظر ساختارگرایان معنا فقط از ساختار عینی قواعد زبان و تمایز اجزا درونی آن برمی خیزد. معنا محصول فرایند گزینش واژگان است. **ژرژ دومزیل** 

براساس تفکرات دومزیل اسطورههای ایران و هند شاخههای مشترکی دارند. به عبارتی از یک منشا هستند و درمقوله معتقدات دینی دوران تکامل را به پایان رساندهاند. ژرژ دومزیل درآثار خود تلاش می کند عناصر تشکیل دهنده جوامع هند و اروپایی را نمایش دهد و در اینباره به کتابهای دینی و اسطورهها مراجعه میکند. وی درنهایت ثابت می کند که ساختار ایدئولوژی هند و اروپایی به سه کنش فرمانروایی یعنی شهریاری، جنگآوری و اقتصادی(تولید) تقسیم می شود، البته در ایران این طبقهبندی به این شکل آشکار نیست. براساس تقسیمبندی وی اژدهاکشان باید جزو جنگجویان یعنی طبقه دوم باشند و ایندرا را جزو گروه خدایان جنگجو میداند. در هند سه طبقه اجتماعی وجود دارد، نخست مرکب از برهمنها (کاهنان) است، دوم طبقه کشاتریا (کشترا) یا جنگاوران و سوم طبقه وایشا (وئیسیاها)<sup>۷</sup> یعنی توده برزگران (دومزیل، ۱۳۷۹: ۱۷). وی همچنین ازهمینطریق یافتههای ارزندهای را درخصوص اشتراک اعتقادات ایران باستان، هند باستان و دیگر اقوام هند و اروپایی ارائه کرده است. به جرأت می توان گفت که کمتر مردمانی هستند که به اندازه مردم ایران و هند ازلحاظ اصلونسب در طول تاریخ با یکدیگر ارتباط نزدیک داشتهاند (نهرو، ۱۳۶۱: ۲۵۱). دومزیل در ارتباط با این مسئله که چرا نام هیچ خدای فردی (صاحب فردیت) را نمی شناسیم که نام مشترک دست های از ایزدان در دو گروه باشد، معتقد است نامهای خاص معنی دار به آسانی تجدید و نو می شوند و در هر فرهنگی ممکن است یک نام بر دیگر نامها رجحان یابد و درجایی دیگر، نامی دیگر و بر همان قیاس باقی مانده باشد (دومزیل، ۱۳۷۹: ۲).

تقابل دوتایی میان اژدها و اژدهاکشان در اسطورهها، به جز در چین، دیده میشود که اژدها نیروی شر و خشکسالی در مقابل اژدهاکش که حامی مردم و نیروی خیر است، دیده میشود و یک ساختار اجتماعی درقالب روایت بیان میشود. در قسمت بعدی، ویژگی این اژدهایان و اژدهاکشان هم چنین جایگاه آنها در دو فرهنگ و اسطورههای ایران و هند بررسی شده است.

# اژدها و اژدهاکش

در فرهنگهای فارسی تعریف «اژدها» را مار بزرگ با دهان گشاده نوشتهاند و افزودهاند که به شکل سوسمار بزرگ و دارای دو بال است و آتش از دهان بیرون می کند و پاس گنج می دارد. در اساطیر جانور شگفت پیکری است که هم خزنده و هم پرنده است و عموماً با بالهای عقاب، چنگالهای شیر، دُم ماران و دَم آتشین تصویر می شود و چنین مخلوقی در افسانههای غالب ملتها و اقوام جهان از دوره باستانی به بعد دیده می شود (رستگار فسایی، ۳۷۹).

اژدها موجود پلیدی است که اهریمن آن را همراه مار و کژدم و چلپاسه و وزغ و جزء خرفستران گزند و زهرآگین آفرید (قلیزاده، ۱۳۸۷: ۷۳). در اوستا از اژی دهاک به عنوان قویترین دروغی که اهریمن برضد جهان مادی آفریده یاد شده است (بهار، ۱۳۷۶: ۱۹۰۱). در هند اژدها نماد خشکسالی و تاریکی و سیلهای ویرانگر بود و در ایران مظهر شرارت و رذیلتهای اخلاقی به شمار می رفت (رستگار فسایی، ۱۳۷۹: ۷).

اژدها گاهی به مار تشبیه می شود و گاهی به جانور بزرگی با چنگالهای شیر و گاه نمادی است از اخلاقهای ناپسند و این مسلماً به دلیل تفکر و باورهای هر منطقه است و این تفاوت ها ناشی از برداشت معنی متفاوت در ذهن هر مخاطب و شرایط محیطی و فرهنگی خاص هر جامعه است وگرنه بن مایه آن روایت ها یکی است و به قول استروس قالب قابل فهمی که اسطوره پیش روی ما میگذارد، این امکان را به وجود میآورد که بتوانیم همه معناها را در یک کلیت منسجم ترکیب کنیم و درنهایت اینکه هرکسی از هر اسطورهای مضمون متفاوتی از اثر برداشت می کند (استروس، ۱۳۷۶: ۹۷).

مردم همیشه به دلیل نیروی شگفتانگیز اژدها و جثه بزرگاش از آن می ترسیدند، اژدها را همیشه چون نیرویی غالب تصویر می کردند، که هر کس یارای مبارزه با آن را نداشت. بنابراین در اسطورهها همیشه یک اژدهاکش که قهرمان و حامی مردم است وجود دارد که به جنگ با اژدها میرود تا مردم در آرامش زندگی کنند. در توصیفات نویسندگان و شاعران، اژدهایان بسیار قوی توصیف شدهاند، بهطوری که هنگام روبهرو شدن با پهلوان تلاش و کوشش زیادی برای پیروزی نمی کنند.

در افسانه پردازی سراسر جهان، بهجز چین، اژدها (که جزء نیروهای کیهانی و نماد قدرت است) نمودار نیروهای پلید و ناپاک است، اژدها آبها را از بارورکردن بازمیدارد و

میخواهد خورشید و ماه را فرو ببرد و برای اینکه جهان بماند، اژدها باید نابود شود (رستگار فسایی، ۱۳۸۳: ۲۹۶). بنابراین، برای حفظ تعادل جهان در اسطور هها اژدهاکشانی باید باشند که با اژدها مبارزه کنند. اژدها نیرویی اهریمنی است که مانعی در برابر حصول به اندیشههای ایزدی محسوب می شود.

اژدهاکشان باید خداپرست و با ایمان باشند تا از ایزدان برای جنگ با اژدها، که دارای نیروی اهریمنی است، یاری بگیرند و بدون یاری ایزدان این کار غیر ممکن است، پس اژدهاکشان «پس از پیروزی بر اژدها سروتن میشویند و دست بر آسمان برمیدارند و خدای را سپاس میگذارند» (رستگار فسایی،۱۳۷۹). حتی اژدهاکشانی که خود جزء ایزدان هستند، برای مبارزه از نیروی ایزدان دیگر یا قربانیهای مردم برای افزایش نیرو استفاده میکنند.

علاوهبرآن، اژدهاکش برای افزایش قدرت خود نیاز به نیروهای امدادی دارد که بهطرق مختلف بهدست میآید، از جمله نوشیدن سومه<sup>^</sup> و قربانیهایی که مردم به ایزدان اهدا می کنند، همگی موجب افزایش قدرت وی برای مقابله با اژدها میشود.

در اساطیر ایرانی و هندی اژدهاکشان فراوانی وجود دارند. از جمله بهرام، فریدون، گرشاسب، سام، بهرام گور، بهرام چوبین، رستم و اسفندیار. یکی از ایزدان به نام بهرام بررگترین اژدهاکش ایرانی با ایندرای<sup>۹</sup> هندی قابل مقایسه است، بهطوریکه لقب ایندرا، بهرام به معنای کشنده دیو، ورتره یا ورتیره <sup>۱۰</sup> است (بهرام به مارزه نمی کند بلکه بهرام در اساطیر ایرانی با غول یا اژدها مبارزه نمی کند بلکه بر شرارت آدمیان و دیوان غالب میآید (هینلز، ۱۳۸۶: ۲۴)، درصورتی که در ریگودا اژدها به جانور سهپوزه، سه کله، شش چشم و با هزار چستی و چابکی توصیف شده است که به دست ایندرا کشته میشود. از دیگر اژدهاکشان هندی راما چاندرا است که یکی از تجلیات ویشنو است و به مبارزه با اهریمن راوانا ۱۰ میرود.

# مطالعه و بررسی اژدهاکشان در هند و ایران

برای بررسی تطابق اژدهاکشان ایران و هند، ابتدا خاستگاه هند و ایرانیان مورد مطالعه قرار گرفته است، سپس از بین اژدهاکشان زیادی که در اسطورههای ایران و هند وجود دارد، به بررسی دو اژدهاکش از اسطورههای هند و ایران، به دلیل بیشترین تشابهاتی که با هم دارند، پرداخته شده است. حال برای آشنایی بیشتر، اسطورههای آنان به طور خلاصه معرفی شدهاند.

#### خاستگاه هند و ایرانیها

درباره خاستگاه اصلی ایرانیان نظر قطعی وجود ندارد. ایرانیان کوچنشینان هند و اروپایی سوارکاری بودند که از شمال، در راستای دریای خزر، بهجنوب پیشروی کردند (کخ،۱۳۷۶ : ۱۱). درواقع، هند و اروپایی ها دسته دسته شدند و هرگروه به سرزمینهای خاصی وارد شدند؛ عدهای به اروپا، عدهای به هند و عدهای دیگر نیز به ایران آمدند. آرياييان كه جزء اين مجموعه اقوام بودند، راهي جنوب شرقی شدند و در هزاره دوم و اول پیش از میلاد بر هند و ایران یورش بردند. دین هندیها در مجموعهای از سرودها بهنام ریگودا و سرودهای باستانی ایرانیان پیش از زرتشت \_ که میباید شبیه دیانت هندویان بوده باشد (دومزیل، ۱۳۷۹: ۱۲) در کتاب اوستا گردآمده است. این دو کتاب دو مرجع بسیار خوب برای پیبردن به فرهنگ، اعتقادات و دین مردم هر کدام از این سرزمینها است. گفتنی است که تاریخ تنظیم این دو در شکل کنونی آنها با هم تفاوت زمانی زیادی دارد. در اوستا و ریگودا مشابهتهای فراوانی را مى توان يافت و اين مسئله احتمالاً بهاين دليل است كه قبل از این که این فرهنگها ازهم جدا شوند، یکی بودهاند و بعد هر سرزمینی نامی جدا برای آنها انتخاب کرده است. در واقع، زمانی که اقوام آریایی بهمنطقهای وارد می شدند، اعتقادات دینی خود را بههمراه میبردند و اعتقادات آنها دربردارنده خدایانی بود که تجسمی از نیروها و قوای طبیعی از جمله آب، خاک، آتش و باد بودند و این اعتقاد به نیروهای طبیعی در هردو قوم ساکن در هند و ایران مشاهده می شود. پس طبيعي و منطقي به نظر ميرسد كه تطابق هايي بين اسطورههای هند و ایران وجود داشته باشد.

مردم ایران و هند از گذشتههای دور حتی قبل از ورود آریایی ها به سرزمینهای ایران و هند با یکدیگر ارتباط داشتهاند. آثار کشف شده در هند حکایت از این دارد که سکنه هند و ایران پیش از هجوم طوایف آریایی باهم ارتباط نزدیک و رفتوآمد مداوم داشتهاند (جلالی نائینی، ۱۳۷۵: ۶). همچنین، مکشوفات تمدنهای موهنجودارو و هاراپا و کشف ارتباطات آنها با تمدنهای شهر سوخته، میرفت شهداد و حتی بینالنهرین این ارتباطات را اثبات مین اعتقادات و اسطورهها و خدایان آنها یافت که بعدها میان اعتقادات و اسطورهها و خدایان آنها یافت که بعدها مراثر تفاوت شرایط جغرافیایی، اجتماعی، فرهنگی و مذهبی (از جمله دین زرتشت در ایران خود عامل بسیاری متمایز شدهاند. همانطور که برخی از اسطورههای این دو قوم قابل انطباق با یکدیگر هستند، ژرژ دومزیل ـ محقق بزرگ اقوام هند و اروپایی ـ معتقد است که «اقوام هند و اروپایی زبان مشترکی داشتهاند، لذا میبایست اشتراکی میان اعتقاداتشان هم موجود باشد» (ذکرگو،۱۳۷۷ : ۲۵).

هند و ایران نه تنها ازنظر نژادی یکی بوده اند، بلکه مذاهب و زبانهای قدیمی اینها نیز زمینه مشتر کی باهم داشته اند «مذهب ودایی هند با مذهب زرتشتی ایران و زبان سانسکریت ودایی و زبان کهن باستانی که زبان اوستا بوده نیز با یکدیگر شباهت هایی نزدیک دارند» (نهرو، ۱۳۶۱: ۲۴۷). چنین است که در افسانه ها و اسطوره های آنها می توان تطابق هایی را یافت.

یکی از مشخصات اساطیر آریایی آن است که پهلوان در یکی از ماجراهای خود با اژدها روبه رو می شود و به پیکار می پردازد و این امر به صورت جزئی از حماسه های پهلوانی درآمده است (رستگار فسایی، ۱۳۸۳: ۲۹۶) و آن به دلیل این است که برخی از مسائل عمومیت زیادی دارند و به قول استروس این ها نمودی در انگاره های عام ذهن آدمی است که آن ها را می توان تقریباً به یک شکل بین اقوام مختلف بشری مشاهده کرد بدون اینکه آن تمدن ها با هم درار تباط بوده یا از هم تأثیر پذیرفته باشند و تحلیل اسطوره ها آدمی را قادر به درک انگاره های مزبور می گرداند (ضیمران، ۱۳۸۴).

# اژدهاکشان در هند، ایندرا و راما

جی. سی.کویاجی مینویسد: اژدها در هندوستان، چین و بابل نماد خشکسالی، تاریکی و سیلهای ویرانگر بود و در ریگودا اژدها به جانور سهپوزه، سهکله، ششچشم و با هزار چستی و چالاکی بهصورت موجودی سهسر درمیآید کهبهدست ایندراکشته میشود (رستگار فسایی، ۱۳۸۳: ۱۹۲۲).

ایندرا در اساطیر هندی خدای طوفان و پدیدآورنده رعد است، وی می تواند خود را به هر شکل که بخواهد درآورد (همان: ۳۵۰)، ایندره در ریگودا بهترین ورترهن و سرمشق دیگران است و از برای پیروزی بر باشندهای دیوی، که ظاهر وی مشخص نیست اما نام او مشخصاً مار بزرگ (اژدها) ورتره یا وریتره صورت تجسم یافته مقاومت است (دومزیل، ۱۳۸۳: ۱۶۲). زندگی ایندرا، افسانهها و اسطورههای بسیاری دارد که در این مقاله فقط به اسطوره اژدهاکشی وی پرداخته می شود.

ایندرا نیرو و توان خود را از سومه، نوشابه سکرآور، و فدایا و قربانی هایی که مردم می دهند، به دست می آورد. وی در نزد هندوئیان مقام بسیار بالایی دارد چراکه وی

بارنده باران و شکستدهنده دیو خشکسالی، یعنی ورتا (وریتره)، است. ورتا آبهای جهان را بلعیده و موجب قحطی شده است، در این هنگام مردم به درگاه خدایان شروع به دعا کردند و از آنها کمک خواستند، اما هیچ کدام از خدایان قدرت مقابله با چنان اهریمنی را نداشتند تا این که ایندرا تصمیم می گیرد انسان ها را از مرگ و قحطی نجات دهد. ایندرا در مبارزه خود با ورتای اهریمن، گاوان ابری را که در زندان او اسیر بودند آزاد و آنان را از خشکسالی رهایی داد (ایونس،۱۳۷۳: ۱۸). همان طور که اشاره شد، جنگ با اژدهایان کار مشکلی بود و اژدهاکش به نیرو و کمک ایزدان برای پیروزی نیاز داشت، ایندرا که خود یکی از ایزدان است، او نیز باید نیرویی بیش از نیروی خود بیابد تا بتواند با اژدها مبارزه کند. نیروی ایندرا متکی به قربانی و هدایا است بنابراین مردم با دادن قربانیهای بسیار و همچنین با نوشیدن سومه قدرت شکست دادن وریتره را، که رویین تن بود، یافت و وی با یافتن نقطه ضعف وى او را شكست داد. سپس گاوان ابر از بند رها و باران بر زمین باریدن گرفت. می گویند ایندرا در پایان هر تابستان این نبرد را تکرار و با این کار پایههای قدرت خود را نزد خدایان و مردمان استوار می ساخت (همان: ۱۸).

اژدهاکش دیگر راماست، راما در اساطیر هندی قهرمانی بزرگ و الگوی یک انسان نیک، شجاع، جوانمرد، پرهیزگار، والامنش و همسری نیکوکار و دوستداشتنی معرفی شده است (کاواندیش، ۱۳۸۷: ۴۷). داستان وی از این قرار است:

در اساطیر هندی سلطان اهریمنان راونا است و از بین خدایان فقط ویشنو حاضر به مبارزه با این اهریمن می شود. ویشنو برای از بین بردن این موجود خطرناک و نیرومند تصمیم می گیرد در وجود چهار پسر دشرته، که در آنزمان شهریار بود، تجلی کند که پسر ارشد دشرته راما<sup>۱۲</sup> بود و پسر بعدی لکشمانا. راما با سیتا ازدواج میکند و به همراه لكشمانا بنابه دلايلي تبعيد ميشوند. راكشي كه خواهر راونا بود، عاشق راما می شود و سور پانکهه ۱۳ عفریته به لکشمانا روی میآورد اما آنها آندو را از خود میرانند به همین دلیل سورپانکهه برای راونا برادر خود از زیباییهای سیتا می گوید و او را عاشق سیتا می کند. راونا که از هویت و قدرت راما آگاه بود، برای ربودن سیتا به نیرنگ روی می آورد. وی با افسون یکی از خادمان خود را به شکل غزالی درمیآورد و به خلوتگاه راما روانه می کند، راما به همراه لکشمانا به تعقیب آن غزال می پردازند. در همین هنگام، سلطان اهریمنان خود را به شکل راهبی دورهگرد درمی آورد و وارد خلوتگاه راما می شود و سیتا را می رباید، راما و

لکشمانا بعد از بازگشت سیتا را نمییابند، ندایی از آسمان بر راما میآید و آنها را از داستان سیتا آگاه میکند و راما بعد از آنکه راونا را پیدا میکنند، به مبارزه با او می پردازد، مبارزه راما و راونا چنان مبارزه هولناکی بود که زمین به زیر پای دو هماورد میلرزید. راما با هر تیری که میزد، یکی از سرهای راونا را جدا می کرد اما سری مجدد به آگاستیه<sup>۱۰</sup> فرزانه و عارف به او داده بود، برکشید. آن سلاح راما تیردارنده نیروی همه خدایان بود بهطوریکه بدون کمک و یاری ایزدان راما با وجود همه قدرت خود هر گز قادر به شکست آن اهریمن نبود. سرانجام با پیروزی راما بر راونا، راما همسر خود سیتا را از قصر لانکا که در ایروانا بود، نجات میدهد (ایونس،۱۳۷۳: ۹۸–۹۷).

## اژدهاکشان در ایران، بهرام و فریدون

از جمله ایزدان ایرانی که به نام اژدهاکش می توان نام برد، بهرام<sup>۵۱</sup> (ورثرغنه)<sup>۹۲</sup> است که یکی از مهم ترین ایزدان زرتشتی محسوب می شود، بهرام وجودی است انتزاعی که ده تجسم یا صورت دارد که هرکدام از آن وا ثرغنه<sup>۱۵</sup> باشنده ای این خداست (هینلز،۱۳۸۶: ۴۶). ورثرغنه<sup>۱۵</sup> باشنده ای انتزاعی یا تجسمی از یک ایده و بهرام در اوستا به معنای پیروزی است اما معنای واقعی آن کشنده ورتره است (فسایی،۱۳۸۳: ۱۷۳) نام ورثرغن به موقعیتی خاص پیروزمندند، گفتنی است یکی از معروف موقعیتی خاص پیروزمندند، گفتنی است یکی از معروف است. بنونیست<sup>۱۷</sup> آورده است که این صفت به قهرمانانی اطلاق می شود که ای دهاکه را کشتهاند (دومزیل، اطلاق می شود که اژدهای دهاکه را کشتهاند (دومزیل،

طبق گزارش مورخ ارمنی، بهرام لقب ویساپاکل، visapakal (کشنده اژدها) را داشت، واژه visap بهمعنی زهرآگین است و در اوستا فرم قدیم آن به شکل visap صفت اژی است که در آیین مانوی از ایزدان اژدهاکش است (سرکاراتی، ۱۳۷۸: ۲۳۹-۲۴۰).

پیر ژان دومناش<sup>۱۸</sup> آثاری از اساطیر قدیمی بهرام و نبردش با اژدها را در یکی از روایات پهلوی پیدا کرده است (رستگار فسایی، ۱۳۷۹: ۱۳۸). دومناش درسال ۱۹۴۸ از دو متن پارسی و پهلوی که براساس بخشهای ازدست رفته اوستا نوشته شده، شاهدی یافته که ورثرغنه ـ وهرام

یا بهرام در این دوره از زمان با انجام شگفتترین کار قابل تصور آفرینش نیک را رهایی بخشیده و از پیشرفت و ارتقا برخوردار شده است. براساس مطالعات، دومناش مینویسد: اهریمن گجسته زمانی سخت حمله برد، هرمز ناپاک را دست بسته نزد من آرید.» هر شش امشاسپند زهسپار گشتند و زمانی درپی اهریمن گشتند و بهیافتن وی توفیق نیافتند. پس از آنهمه به بهرام یَزَد گفت «تو شش امشاسپند برفت و اهریمن ریمن را بسته نزد اورمزد بیاورد و اورمزد دادار از این کار بهرام شاد گشت و گفت از نخست تو را پیرزمند خواندم، کنون پیرزمند شدهای (دومزیل،۱۳۸۳: ۱۶۴–۱۶۵).

از جمله دیگر اژدهاکشانی که در اوستا از وی نام برده شده، فريدون است. فريدون از جمله قهرمانانی است که در اوستا نخستین اژدهاکشی نامیده شده است که با اژیدهاک سهسر نبرد میکند و بهدلیل مبارزهاش با ضحاک در یادها باقی میماند. فریدون از فرهمندان اساطیر ایرانی است که در اوستا و متون کهن وندیداد و هومیشت ذکر او رفته است. بنابر بندهش او در هزاره دوم متولد شد و در آخر هزاره دوم ضحاک ۱۹ را گرفت و ببست و در هزاره سوم کشور را در میان فرزندان خود تقسیم کرد (رستگار فسایی، ۱۳۸۳: ۲۶۶). ضحاک نیز در داستان های قدیم به مار یا اژدها که مخلوق اهریمنی خطرناکی است، تشبیه شد و اژیدهاک نام گرفت. اژیدهاک، هیولای سهسری بود که انسان ها را میخورد، همین هیولای سه سر آدمی خوار در شاهنامه فردوسی با اسم ضحاک ظاهر می شود. فردوسی ضحّاک تازی را چندین بار مطلقا اژدها یاد کرده است (بهزادی، ۱۳۶۸: ۲۴۳) و خاطره این اسم در داستانهای جدید به شکل برآمدن دو مار بر شانه او درآمده است یعنی اژیدهاک در روایات بعدی نه موجودی اساطیری بلکه ستمگری نابکار بهنام ضحاک معرفی شده است که جم را می کشد و قلمرو زمینی او را تصاحب می کند (هینلز، ۱۳۸۶: ۵۷) و به پادشاهی میرسد.

در شاهنامه روزی اهریمن به صورت مردی نیک خواه بر ضحاک آشکار می شود و او را به کشتن مرداس (پدرش) و نشستن برجای وی تشویق می کند. ضحّاک این پیشنهاد را می پذیرد. چند بار دیگر نیز ابلیس به ضحاک نزدیک می شود. سرانجام، روزی ابلیس کتف وی را می بوسد و ناپدید می شود. در جای بوسه های وی دو مار سیاه بزرگ از کتف ضحاک می روید که هرچه آنها را می بریدند، باز

74

سر برمی آوردند. تدبیرهای پزشکان به جایی نرسید و این بار اهریمن به صورت پزشکی دانا پیش ضحاک آمد و توصیه کرد که برای درمان خود باید مغز سر مردمان را به مارها بخورانند تا مارها بمیرند. هدف او از این امر نابودکردن نسل انسان بود (رستگار فسایی، ۱۳۸۳: ۲۵۶). این جاست که از فریدون درخواست می شود مردمان را در برابر جبر، تب و ضعفی که به دست ضحاک ایجاد شده بود، یاری کند (هینلز، ۱۳۸۶: ۶۰) در این میان است که فریدون به میدان می آید و به مبارزه با ضحاک می پردازد. فریدون با گرزی و یاری از سروش<sup>۲۰</sup> بر ضحاک پیروز می شود (مسکوب، کشتن وی زمین پر از چلپاسه و بدی هایی می شود که از بدن وی خارج خواهد شد، بنابراین وی را تا پایان جهان در کوه دماوند به بند می کشد.

فریدون با سروش در ارتباط بود و نصایح و فرمانهای وی را اجرا می کرد، سروش در جایگاه یزدان پرستان با او ملاقات کرد و به او افسونگری و باطل کردن جادو را آموخت. فریدون دیوان جادوگری محافظ کاخ ضحاک را کشت و خود به تخت پادشاهی ضحاک جلوس کرد و خواهران جم را از چنگال وی نجات داد، فریدون درحقیقت موعودی بود که ظهور نجاتبخش او را دانایان مژده داده بودند.

# تحليل اسطورهها

مقایسه و تطابق بین اژدهاکشان ایران و هند

دومزیل معتقد است از مقایسه نوشتههای اوستا کتاب مقدس و دیانت کهن ایران با ریگ ودای هندی معلوم می شود که این دو قوم در گذشته می بایست قوم واحدی می بوده باشند (ذکرگو، ۱۳۷۷: ۴۲). از نظر وی اگر به بهرام ایزد پیروزی ایرانیان نگریسته شود، او را می توان با ایندره خدای جنگجو و اژدهاکش هندی مقایسه کرد که هردو جزو خایان دسته دوم هستند، همچنین هردو وظیفه مبارزه با نیروهای پلید و شر را به عهده دارند، اما بهرام ایرانی برخلاف همتای هندی خود ایندره اسطورهای ندارد که بدی آن سخن از غلبه او بر غول یا اژدها باشد بلکه وی با بدی آن سخن از غلبه او بر غول یا اژدها باشد بلکه وی با بدی آن سخن از غلبه او بر غول یا اژدها باشد بلکه وی با بدی ها، پندارهای بد و دروغ و نادرستان مبارزه می کند (هینلز، جدید اژدهاکش نیستند اما به نظر می رسد در دورههای کهن تر این مفهوم در آیین ایرانی جایی داشته است.<sup>۲۱</sup> مبارزه

شاهان و قهرمانان با اژدها یا مار شاخدار در ادبیات عامیانه ایران بسیار معروف و نشانهای از آن اعتقاد کهن است. بهنظر میآید که در اوستا خدایان بهمراتبی بالاتر و مجردتر صعود کردهاند چنان که اژدهاکشی فقط برای قهرمانان بزرگ http://www.cgie.org.ir/shavadn.)<sup>۲۲</sup> رایقی مانده است<sup>۲۲</sup> (.asp?id=391&avaid=3407, 1390.7.17)، درصورتی که در متون قدیمی تر ایزدان در ایران نیز اژدهاکش بودهاند.

این تفاوتها و تغییرات که در دورهها و مناطق مختلف بعدا رخ داده است، وابسته به شرایط اقلیمی و زندگی و تفكراتي است كه بعدها در هر منطقه بهوجود آمده است. در واقع، پدیده اژدها در هر منطقه بهشکلی ظاهر می شود که اذهان را با توجه به زندگی مردم آن منطقه به خود مشغول کرده است، البته شکل آن کم و بیش در سراسر جهان یکی است اما اعمال و رفتارهایی که انجام میدهد در کشورها و مناطق مختلف متفاوت است، در کشوری مثل هند آبها را از باریدن باز میدارد و نشان دهنده خشک سالی است و درجایی مثل ایران نیرویی پلید است و ازآنجایی که اژدها در ایران نیرویی پلید و اهریمنی است، بنابراین اژدهاکشی محتوایی دینی و آیینی محسوب می شود که به آفرینش و رستاخیز مربوط می شود. در اوستا از ایندره که اهی<sup>۳۲</sup> را می کشد خبری نیست اما صفت او به صورت ورثرغنه (کشنده ورثره) که برابر ورترهن هندی است، به صورت یکی از خدایان مهم و کهن ایرانی پدیدار می شود (ورتره در هند نام دیگر یا صفت ایندره است) و در فارسی میانه به صورت های ورهران و وهرام، در ارمنی واهگن، واهران و در فارسی نوین به صورت بهرام در آمده است. در اوستا و دیگر آثار زرتشتی این صفت به قهرمانی اژدهاکش داده نشده است (همان سایت). البته بر اساس یافتههای دومناش که هرمزد بهرام را برای گرفتن اهریمن می فرستد و فقط بهرام موفق به یافتن اهریمن می شود در اینجا اهریمن را می توان همان اژدها تصور کرد و با آن قسمت اسطوره ایندرا قابل مقایسه دانست که هیچکدام از خدایان هندی قدرت مقابله با اهریمن را نداشتند تا اینکه ایندرا تصمیم به جنگ با اژدها میگیرد.

بهرام همواره با گرز ترسیم شده است و ایندرا نیز همیشه گرزی به نام واجرا<sup>۲۴</sup> به دست دارد و با آن مبارزه می کند. وجه مشتر کی که بین ایندرا و بهرام و بهعبارت دیگر بین خدایان ودایی و ایرانی وجود دارد، تغییر شکل آنها به گونههای مختلف حیوانی و انسانی است. ایندره به صورت گاو نر و عقاب در اساطیر ودایی با تصورات اوستایی

در اسطوره فریدون و راما نیز شباهتهایی دیده می شود: در داستان ضحاک، اهریمنی که به شکل مردی نیک خواه به ضحاک نزدیک می شود با اهریمنی که به شکل راهب در داستان راما ظاهر می شود، قابل مقایسه است و ندایی که از آسمان می رسد و راما و لکشمانا را از ربوده شدن سیتا آگاه می کند با الهاماتی که فریدون از سروش دریافت می کند، قابل قیاس است؛ همچنین همانند مارهایی که بر دوش ضحّاک روئیده بودند و هربار که آن ها را می بریدند جای آنها سری دوباره رشد می کرد، در اسطوره راما نیز هربار که راما تیرهای مهلک خود را به سوی راونا پرتاب می کند و سرش را از تنش جدا می سازد، به جای سر بریده سر تازهای می روید و اهریمن غول آسا عمری تازه می یابد.

جدول ۱. اسطوره اژدهاکشی بهرام و ایندرا ، (منبع: نگارندگان)

| مشترک است، جنگ با اژدها و آزادکردن دختران جوان          |
|---------------------------------------------------------|
| از چنگ اژدها است که در این دو اسطوره راما بعد از        |
| جنگ با راونا سیتا را آزاد میکند و در اوستا فریدون بعد   |
| از پیروزی بر ضحاک خواهران جم، اَرِنُواک و سَنگَهَوَک    |
| (ارنواز و شهرناز از شاهنامه) را از چنگال وی آزاد میکند. |

## تحليل محتوا

در جداول ۱ و ۲ با روش استروس اسطورهها به اجزای کوچکتر تقسیم شدهاند تا ساختار آنها بررسی و تطابق آنها بیشتر نمایانده شود.

وجوه اشتراکی که بین این اسطورهها دیده می شود، علاوه بر اینکه آدمی را به تفکر وا می دارد که این دو قوم باید گذشته فرهنگی یکسانی داشته باشند، بر اساس تفکرات استروس هم می توان به این باور رسید که بهراستی اسطورهها ارتباطهای ساختاری معینی را به شکل تقابلهای دو گانه ارائه می دهند که جهانی و مورد توجه تمامی فرهنگهاست (استروس،۱۳۸۰: ۱۵).

| هند                                             |   | ايران                                                                |   |
|-------------------------------------------------|---|----------------------------------------------------------------------|---|
| ایندرا، خدای جنگجو، جزء طبقه دوم (جنگآوران)     | ١ | بهرام، ایزد جنگجو و پیروزی، جزء طبقه دوم (جنگآوران)                  | ١ |
| فقط ایندرا جرأت و قدرت مبارزه با اژدها را دارد. | ٢ | فقط بهرام موفق به يافتن اهريمن مىشود.                                | ٢ |
| مبارزه با نیروهای بد و دیو خشکسالی توسط ایندرا  | ٣ | دستگیری اهریمن و مبارزه با نیروهای شر، نادرستان و<br>دروغ توسط بهرام | ٣ |
| هميشه همراه بودن سلاح واجرا با ايندرا           | ۴ | همیشه همراه بودن سلاح گرز با بهرام                                   | ۴ |
| تغییر شکل ایندرا به صورتهای گوناگون             | ۵ | تغییر شکل بهرام به ده صورت متفاوت                                    | ۵ |

جدول ۲. اسطوره اژدهاکشی فریدون و راما، (منبع: نگارندگان)

| هند                                          |   | ايران                                             |   |
|----------------------------------------------|---|---------------------------------------------------|---|
| تغيير شكل اهريمن بەشكل راهب                  | ١ | تغيير شكل اهريمن بهشكل مردي نيكخواه               | ١ |
| آمدن ندایی از آسمان بر راما                  | ٢ | الهامگرفتن فریدون از سروش                         | ٢ |
| رشد سرهای تازه بعد از بریدهشدن سرهای راونا   | ٣ | رشد دوباره مارهای روی شانه ضحاک بعد از بریدن آنها | ٣ |
| آزادکردن سیتا از قصر راونا توسط راما         | ۴ | آزادکردن خواهران جم از قصر ضحاک توسط فریدون       | ۴ |
| پیروز شدن راما بر راونا باکمک آگاستیه فرزانه | ۵ | پیروز شدن فریدون بر ضحاک به کمک سروش              | ۵ |

# نتيجهگيرى

می توان گفت که پدیده اژدها در نواحی گوناگون هم چون یک باور در میان مردم به شکل موازی وجود داشته و در مناطق مختلف معانی گوناگونی به خود گرفته است. بین اسطوره های اژدهاکش ایران و هند وجه های متشابه و متمایز فراوانی می توان دید و این تمایزات گوناگون به این دلیل نیست که هر کدام از این فرهنگ ها به طور حساب شده قصد متمایز کردن خود را داشته اند، بلکه انسان ها در طول سال ها که در مناطق مختلف مستقر شده اند، به تدریج و به طور طبیعی خصوصیات تمدن جدید خود را پرورش داده اند و این امر باعث ایجاد تمایز بین اسطوره ها شده است. با بررسی اشتراکاتی که بین اسطوره های اژدهاکش ایران و هند وجود دارد، می توان این گونه نتیجه گرفت که ایران و هند ریشه های فرهنگی مشتر کی داشته اند و بدیهی است که قبلاً در مطالعات باستان شناسی و اشتراکات زبانی نیز این مسئله اثبات شده است. در طول تاریخ و گذر زمان، تغییراتی در روایت اسطوره ها اژدهاکش این ملت ها ید آمده است و گرنه ساختار این اسطوره ها یکی هستند ولی بنا بر ساختار اجتماعی هر و اشتراکات زبانی نیز این مسئله اثبات شده است. در طول تاریخ و گذر زمان، تغییراتی در روایت اسطوره ها اژدهاکش این ملته این می می در موایت و شده است. در طول تاریخ و می در مان می می توان این گونه نتیجه معمه و مندواکش این مسئله اثبات شده است. در طول تاریخ و گذر زمان، تغییراتی در روایت اسطوره های مراه و من و منطقه در تبدیل تفکر به روایت از نشانه هایی بهره گرفته شده است که باعث شده ظاهر این اسطوره ها معنوات باشد ولی در حقیقت یکی هستند و ساختار واحدی دارند.

# تشكر و قدرداني

درنهایت، بر خود واجب میدانم از راهنماییهای استادان فرهیخته دکتر رضا افهمی و دکتر مهدی شیخ مهدی تشکر و قدردانی کنم.

# پىنوشت

| ۱- در ستیز بین أتر (أتش) و غول اژدها که اژی سه پوزه بدایین تجسمی است از هوس ویرانگر، برای بهچنگ اوردن فره ایزدی بتاخت    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تا آن را خاموش سازد (هینلز،۱۳۸۶: ۴۹) که در اینجا نفس بهشکل اژدها ظاهر میشود.                                             |
| قومشناس و مردمشناس فرانسوی (1908-2009) 2- Claude Lévi-Strauss                                                            |
| اسطوره شناس فرانسوی و یکی از نمایندگان روش ساختار گرایی تطبیقی علوم اجتماعی (Boerges Dumezil (1898-1986) -3-             |
| 4- James Darmesteter                                                                                                     |
| 5- structuralism                                                                                                         |
| 6- Ksatra                                                                                                                |
| 7- Vaicya                                                                                                                |
| نوعی نوشیدنی جاودانی و سکر آور که از گیاه سوما تهیه میشده است (ذکر گو،۱۳۷۷: ۳۸) - 8- Soma                                |
| 9- Indira                                                                                                                |
| خدای طوفان و پدیدآورنده رعد که بزرگترین دشمن وریتره است (ایونس، ۱۳۷۳: ۱۷). در آثار ودایی و مطمئناً در دوره هند و ایرانی، |
| ایندره خدایی است سخت نیرومند؛ ولی در ادبیات اوستایی از مقام خدایی به دیوی تنزل می کند (بهار،۱۳۷۶: ۹۶). ایندرا خدای طبقه  |
| جنگاوران هند و ایرانی است و خدای نبرد است (همان: ۴۶۸)                                                                    |
| نام اژدهای مخوفی است که تمام آبهای جهان را یکجا نوشیده، بهطوری که خشکسالی و قحطی زمین را فرا گرفته :IO- Vortra           |
| است درحقیقت اهریمن قحطی و خشکسالی است (ذکرگو،۱۳۷۷: ۱۵۵)                                                                  |
| خطرناکترین و نیرومندترین اهریمن دهسر در لانکا بود که با اغوای برهما از آسیب پذیری و کشتهشدن به دست :Ravan                |
| خدایان و گنده هروهها یا اهریمنان ایمن بود که هفتمین تجلی ویشنو به هیبت انسان بانام راما برای برداشتن خطرناکترین و        |
| نيرومندترين اهريمن شهريار، راونا بود (ايونس، ١٣٧٣: ٨٩).                                                                  |
|                                                                                                                          |
| 12- Rama                                                                                                                 |

- 13- Surpankha
- 14- Agastya
- 15- Wahram

بهمعنای پیروزی است و معنای واقعی آن کشنده ورتره است (بهار،۱۳۷۶: ۷۸).

Ś

16-Verethraghna در پهلوی وهرام(Wahram) و در فارسی بهرام 17-Benvenist.E 18- Pierre Jeam de Menasce (1902-1973) خاورشناس فرانسوی و استاد برجسته زبان باستانی و پژوهش ادیان باستانی ایران ۱۹- ضحاک (اوستا azi-dahaka) جزء نخستین واژه اوستایی بهمعنای افعی و اژدهاست و جزء دوم نام خاص است. در اوستا، اژیدهاک اژدهایی است سه کله، سه پوزه و شش چشم که می خواهد جهان را از مردمان تهی کند. (بهزادی، ۱۳۶۸: ۲۵۶) ۲۰ - Sross پهلوی، اوستا: Sraosa ، او یکی از ایزدان بزرگی است که بر نظم جان مراقبت دارد، پیمانها را می پاید و فرشته نگهبان خاص زرتشتیان است. (بهار، ۱۳۷۶، ۷۸) . این ایزد در همه آیینهای دینی حضور دارد، زیرا او در نیایشها و سرودهای مردمان جای دارد و خدایی است که نیایشها را به بهشت میبرد (هینلز، ۱۳۸۶: ۷۵). ۲۱- در آیین مانوی خدای اژدهاکش یعنی ادمس، در سغدی شغنی نام دارد که همان ورثرغنه اوستایی است. در ارمنی واهاگن اژدهایی را میکشد. سکاها هم ظاهراً چنین اژدهایی که در دورههای جدید نقش مخرب خود را از دست داده و چهرهای مطلوب يافته است، داشتهاند دانشنامه ايران، *اژدها*. http://www.cgie.org.ir/shavadn.asp?id=391&avaid=3407، شماره مقاله ۳۴۰۷. بازیابی شده در تاریخ ۱۳۰/۷/۱۷. همچنین، نمونهای از نبرد ایزد بهرام با اهریمن را که دومناش ذکر کرده است، می توان از این گونه دانست. ۲۲- از جمله قهرمانان بزرگ، ثریتونه کشنده اژیدهاک کرسایه یا گرشاسب کشنده اژی یا اژدهای شاخدار را می توان نام برد دانشنامه ایران، *اژدها*. http://www.cgie.org.ir/shavadn.asp?id=391&avaid=3407، شماره مقاله ۳۴۰۷. بازیابی شده در تاريخ ١٣٠/٧/١٧ ورتره دارای لقب اهی به معنای مار یا اژدها است. 23- Ahi:

24- Vajra

تیشتر در زبان پهلوی یا تیشتره در اوستا، در منابع زرتشتی ایزد باران دانسته شده است 25- Tishtrya

#### منابع

- استروس، کلودلوی. (۱۳۸۰)، *اسطوره و تفکر مدرن. ترجمه* فاضل لاریجانی و علی جهان پولاد. تهران: نشر فرزان روز. - استروس، کلودلوی. (۱۳۷۶)، *اسطوره و معنا: گفتگوهایی با کلود لویاستروس.* ترجمه شهریار خسروی. تهران: نشر مرکز. - ايونس، ورونيكا. (١٣٧٣). *اساطير هند. ترجمه* باجلان فرخي. تهران: نشر اساطير. - اميني نجفي، على، به ياد لوى استروس، كاشف بزرگ ساختارها. http://www.zendegi.com/new-pag-1615.htm. بازیابی شده در تاریخ ۱۳۹۰/۷/۱۷. – بهار، مهرداد. (۱۳۷۶). *یژوهشی در اساطیر ایران*. تهران: نشر آگه. – بهزادی، رقیه. (۱۳۶۸). *بندهش هندی. متنی بهزبان فارسی میانه(پهلوی ساسانی).* تهران: انتشارات علمی و فرهنگی. - جلالی نائینی، سیدرضا. (۱۳۷۲). ریگود/. تهران: نشر نقره. - جلالی نائینی، سیدرضا. (۱۳۷۵). *هند در یک نگاه: مردمشناسی.* تهران: نشر شیرازه. - دارمستتر، جیمز. (۱۳۷۹). جهان اسطورهشناسی (۴). ترجمه جلال ستاری.تهران: نشر مرکز. - دانشنامه ایران، *اژدها، ۳۴۰۷ avaid=3407، ب*ازیابی شده درتاریخ ۱۳۹۰/۷/۱۷. - دومزیل، ژرژ. (۱۳۷۹). *جهان اسطورهشناسی (۴). ترجمه* جلال ستاری. تهران: نشر مرکز. - دومزیل، ژرژ. (۱۳۸۳). *سرنوشت جنگجو. ترجمه* مهدی باقی و شیرین مختاریان. تهران: نشر قصه. - ذکرگو، امیرحسین. ( ۱۳۷۷)*. اسرار اساطیر هند (خدایان ودایی).* تهران: نشر فکر روز. - رستگار فسایی، منصور. (۱۳۷۹). *اژدها در اساطیر*. تهران: نشر توس. - رستگار فسایی، منصور. (۱۳۸۳). *پیکرگردانی در اساطیر.* تهران: نشر پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی. – سرکاراتی، بهمن. (۱۳۷۸). *سایههای شکارشده*. تهران: نشر قطره.

- هینلز، جان. (۱۳۸۶). *شناخت اساطیر ایران.* ترجمه ژاله آموزگار و احمد تفضلی تهران: نشر چشمه.



تاریخ دریافت مقاله: ۳ /۵/۵ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# نقش تابلوهای تبلیغاتی فروشگاهها در تغییر شکل منظر شهری (مورد مطالعاتی: خیابان چهارباغ عباسی)\*

محمود قلعەنويى\*\* آرمين بهراميان\*\*\* فروغ مدنى\*\*\*\*

#### چکیدہ

منظر شهر واسطهای میان انسان و پدیده شهر و تبلور بصری و معنایی اجزای تشکیل دهنده فضا است که یکی از اجزای آن تابلوها و علایم هستند. تابلوهای معرف کاربری و تبلیغاتی درعین ایفای نقش کارکردی خود، که معرفی کالا و خدمات است، موجب افزایش پویایی و سرزندگی فضا یا اغتشاش و سردرگمی میشوند. این موضوع درحالی مطرح است که منظر شهری بیشتر مراکز فعال شهرها با تابلوهای رنگارنگ یوشیده شده است. این تابلوهای رنگارنگ در کنار یکدیگر و درطول زمان برای جلب توجه مشتریان شکل گرفتهاند، ازهمین و دارای ویژگی منحصر بهفردی هستند که همان هویت بصری متمایز و مشخصی است که از فرهنگ مردم و مطابق با نیاز و سلیقه روز برآمده است. خیابان چهارباغ عباسی یکی از مهمترین و قدیمیترین خیابانهای شهر اصفهان است که با تابلوهای تبلیغاتی مغازهها و فروشگاهها یوشیده شده است. تابلوهای تبلیغاتی از اجزاء منظر شهری هستند که تأثیرات مطلوب و نامطلوبی در کیفیت فضای شهری ایجاد میکنند. در این پژوهش با استفاده از روش تحقیق توصیفی \_ تحلیلی، بعد از مشاهده و جمع آوری اطلاعات به بررسی نقاط قوت و ضعف موجود در منظر خیابان چهارباغ عباسی که بهدلیل وجود تابلوها ایجاد شده است، پرداختهایم و زمینههای مختلف را بررسی کردهایم و درانتها به این نتیجه رسیدهایم که تابلوهای تبلیغاتی باوجود داشتن هماهنگیهایی از جمله فرم و چیدمان با زمینه کالبدی، به علت استفاده نامناسب از رنگها و بی توجهی به زمینه فرهنگی مطلوبیت بصری لازم را ندارند و لازم است در این زمینه اصلاحاتی صورت بگیرد. بهمنظور انجام این اصلاحات می توان سه رویکرد مختلف اتخاذ کرد که در این پژوهش با انتخاب رویکرد سوم که تدوین ضوابط عام کمّی و کیفی و ارائه الگوها و نمونههای مناسب است، به ارائه چهارچوب و پیشنهاداتی برای طراحی و ساماندهی تابلوهای تبلیغاتی خيابان چهارباغ پرداخته شده است.

كليدواژهها: منظر شهرى، يكسانسازى، تابلوهاى تبليغاتى، خيابان چهارباغ عباسى، اغتشاشات بصرى.

\* این مقاله برگرفته از پایان نامه کارشناسی ارشد گرایش طراحی شهری باعنوان طراحی فضای شهری مداخل های در سیستم پیچیده شهر با تأکید بر هندسه فراکتال میباشد \*\* استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان (نویسنده مسئول). \*\*\* استادیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان. \*\*\*\* دانشجوی کارشناسی ارشد طراحی شهری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر اصفهان.

نقش تابلوهای تبلیناتی فروشگادها در تغییر شکل منظر شهری (مورد مطالعاتی: خیابان ...

۳٠

مقدمه

منظر شهر بیشترین و نزدیکترین ارتباط را با مخاطب خود \_ يعنى مردم \_ دارد و در اين ميان منظر خيابانها و فضاهای تجاری و تفریحی بهعلت اختلاط کاربری پذیرای مخاطبان بیشتری است تا آنجاکه خود مردم نیز جزئی از این فضا و منظر شهری محسوب می شوند. امروزه در ایران و بیشتر نقاط جهان منظر خیابان ها و مراکز فعال شهرها از تابلوهای رنگارنگ و مختلف تبلیغاتی مغازهها پوشیده شده است تا آن جاکه برخی از متخصصان این ازدیاد و تنوع تابلوها را نوعی آشفتگی و آلودگی بصری بهشمار آوردهاند. حال این مسئله مطرح می شود که آیا یکسان سازی تابلوها راهحل مناسبی برای رفع این آشفتگی است یا خیر. خيابان چهارباغ از قديمي ترين خيابان هاي شهر اصفهان و یکی از اجزای اصلی ساختار شهر از دوره صفویه تاکنون است. امروزه بدنه این خیابان نمودی کالبدی از دورههای مختلف تاریخی از بناهای دوره قاجاریه و پهلوی گرفته تا ساختهای نوساز است. در قسمتهای مختلفی از بدنه این خیابان لایههای تاریخی متفاوتی رویهم قرار گرفته و تابلوهای تبلیغاتی آخرین لایههای زمان هستند که روی دیگر لایهها قرار گرفتهاند و جلوهای از فرهنگ، سلیقه و نیاز روز را بهنمایش می گذارند. اما در طرحهای بدنهسازی که امروزه بهاجرا درآمده، این عنصر مهم و این لایه زمانی نایده گرفته شده است.

در این مقاله با بررسی پیشینه و وضع موجود این خیابان، به ارائه تعاریف و معانی متفاوتی از تابلوهای تبلیغاتی در تغییر شکل منظر شهری می پردازیم و با بیان اهمیت بسزای این عناصر در ارتباط با زمینه کالبدی در ارتقای کیفی فضای شهری و ایجاد سرزندگی و تنوع مطلوب، پیشنهاداتی برای دستیابی به الگوهای بهینه در طراحی این تابلوها ارائه می کنیم.

# روش پژوهش

در این پژوهش از روش تحقیق توصیفی – تحلیلی و شیوه مرور متون و اسناد کتابخانهای استفاده شده است؛ مطالب مرتبط با این موضوع از میان منابع معتبر استخراج شد و سپس با استفاده از این مطالب به عنوان پیشینه و ادبیات پژوهش، معیارهایی برای تحلیل و بررسی نقش تابلوهای تبلیغاتی در کیفیت فضاهای شهری به دست آمد. در ادامه، با انتخاب نمونه مورد مطالعه، اطلاعات مورد نیاز جمع آوری و دستهبندی شد و درانتها نیز با استفاده از روش سنجش

وضعیت، معیارهای مختلف مورد ارزیابی قرار گرفت.

# گستره مفهوم منظر شهری

منظر شهر به عنوان مجموعه ای از عناصر طبیعی و مصنوع اعم از کالبد و فضاهای شهر، انسان ها، رفتارها، فعالیتهای آنها به عنوان نخستین جلوه از شهر، آینه تمام نمای ویژگی های تاریخی، فرهنگی، اقتصادی و طبیعی شهر است که به عنوان ماهیتی که به واسطه فعالیتهای انسانی و همراه شدن آن با کالبد در طول تاریخ پدید آمده و در ذهن شهروندان تفسیر می شود. (آتشین بار، ۱۳۸۸: ۵۰). دهنده شهر، تجلیگاه برایند تأثیرات متقابل آن ها بر یکدیگر و محل بهعینیت درآمدن مشخصات خاص آن مهم ترین تأثیرات را بر او می گذارد. منظر شهری مطلوب با قابلیت تأثیرگاری بر ادراک شهروندان از تجربه زندگی در شهر در تحقق شهر مطلوب نقش عمدهای دارد.

منظر شهری عنصری تأثیر گذار در کیفیت و مطلوبیت شهرها و واقعیتی عینی حاصل از مشاهده و درک مظاهر گوناگون و ملموس شهر است. در درک پدیده منظر شهری تمام حواس انسان فعال هستند. منظر شهری صرفاً دربردارنده نمای ساختمان ها و عناصر قابل رؤیت نيست بلكه صداها، بوها، انواع عناصر طبيعي و مصنوع، خواه ثابت و خواه متحرک، را دربرمی گیرد و درکل شامل تمام آن چیزهایی است که حواس انسان هنگام حضور در شهر درک میکند؛ تمام این عوامل باهم در کیفیت منظر شهری مؤثر هستند. منظر بخش متجلی و ملموس فرم است که در آن تبلور بصری، کارکردی و معنایی چیزهایی که فضا را شکل میدهند، دیده می شود. این لغت بر بازتاب معنىدار تركيب عناصر و عواملي دلالت مي كند كه خارج از تأثيرات ذهني ناظر وجود دارند (گلکار، ١٣٨۵). کالن منظر شهر را هنر یکپارچگی بخشیدن بصری و ساختاری به مجموعه ساختمانها، خیابانها و مکانهایی که محیط شهر را می سازند و هنر چگونگی برقراری ارتباطات بین اجزای مختلف سازنده کالبد شهر میداند (کالن، ۱۳۸۷).

منظر شهری در مقیاس های مختلف کلان، میانی و خرد قابل رؤیت است. منظور از مقیاس، وسعت پهنهای از شهر است که در یک چشم انداز قابل مشاهده باشد. در هریک از این مقیاس ها اجزا و عناصر مختلفی بررسی می شود که در این پژوهش به بررسی یکی از اجزای مقیاس خرد منظر شهر، یعنی علائم و تابلوها می پردازد.

### علائم و تابلوها

کارکرد علائم و تابلوها را میتوان به دو دسته کلی تقسیم کرد:

تابلوی معرف کاربری: تابلویی است که دارای هر گونه نوشته شامل حروف، اعداد، اشکال تصاویر، تزئینات، نمادها یا نظائر آنها باشد و به منظور پیام رسانی درباره کاربری در همان ملک یا ساختمان نصب شود و از معبر عمومی قابل رویت باشد.

تابلوی تبلیغاتی: تابلویی که اشاره به کسب، خدمات یا تسهیلات و تأسیساتی می کند که معرف کاربریهای موجود در محل نصب آن نباشد یا اگر در آن محل نصب شده، از نظر مسئولان پیامی تبلیغاتی محسوب شود (مقررات ملی ساختمان،۱۳۸۴: ۸).

آنچه در این مقاله به آن می پردازیم، تابلوهای تبلیغاتی و معرف کاربری است که در مراکز شهری استفاده می شود. به منظور بررسی تابلوها و نقش آن ها در تغییر شکل و کیفیت منظر و فضای شهری باید ویژگیها و جنبههای مختلفی درنظر گرفته شود. بدین منظور با توجه به تقسیم بندی الگوهای منظر شهری (گلکار، ۱۳۸۵)، تابلوها را نیز که بخشی از منظر شهری محسوب می شوند دارای چهار جنبه آرایشی – تزئینی، عملکردگرا، زمینه گرا و پایدار دانست. به این شکل می توان ویژگی های تابلوها را در این چهار جنبه مشخص کرد:<sup>۱</sup>

- جنبه زیباشناختی عینی؛ شامل رنگ، خط، شکل، اندازه و موقعیت قرار گیری.

-جنبه عملکردی؛ شامل معرفی کالا، تبلیغات و انتقال مفاهیم. -جنبه زمینه ای؛ شامل ارتباط بازمینه کالبدی، فرهنگی و تاریخی. - جنبه پایداری؛ شامل پایداری کالبدی و پایداری اجتماعی. همانطور که در ویژگی های تابلوها بیان شد، آن

همانطور که در ویری های کابلوها بیان سنا، آن ها اجزایی از منظر شهر هستند که با رنگ، خط، اندازه و موقعیت قرارگیری خود به معرفی کالا یا خدماتی می پردازند و گاه کالایی خاص را در مقابل دیگر کالاها تبلیغ می کنند. اما در این تعریف نکتهای اساسی نادیده گرفته می شود، این که ویژگی های ظاهری و عملکردی یک تابلو درزمینه های کالبدی و فرهنگی مختلف، معانی متفاوتی را دربرمی گیرد و می توان گفت که یکسری از تابلوها در زمینه کالبدی و فرهنگی است که معنا می باید، تفسیر می شود و به محیط نیز معنا می بخشد.

مثلاً رنگ که از ویژگی های ظاهری تابلو است، در فرهنگ های مختلف معانی و کاربردهای متفاوتی دارد. برای نمونه رنگ زرد در فرهنگ چین ویژه خانواده سلطنتی است و بقیه مردم مجاز به استفاده از آن نیستند

اما رنگ قرمز رنگی آیینی است که برای چینیها نماد موفقیت محسوب می شود. درصورتی که در ژاپن رنگ ارغوانی رنگ آیینی شناخته شده و در ایران نیز رنگ آبی از این اهمیت برخوردار است (بختیاریفرد، ۱۳۸۸). جهت گیری و اندازه تابلوها نیز بسته بهنوع خط افقی یا عمودی خواهد بود. همین طور در حوزه عملکرد، گاه در تابلوها برای انتقال مفاهیم از نمادها و سمبل هایی استفاده می شود که در آن زمینه فرهنگی شناخته شده است و حتی گاه براساس زمینه فرهنگی روش های تبلیغاتی، محدود به قوانین و عواملی که باعث پایداری تابلوها در فضای شهری می شود، تطابق و هماهنگی با زمینه است.

## نقش تابلوهای تبلیغاتی در منظر شهر

با توجه به آنچه گذشت، تابلوها عنصری بسیار مهم در منظر شهری بهشمار میروند. (کالن، ۱۳۸۷)<sup>۲</sup> معتقد است تبليغات بيرون از ساختمان باارزشترين نوع مشاركت در تجلی هنر منظر شهری قرن بیستم هستند. فراتجددگرایان شهر را منظری درنظر می گیرند که تبلور تنوع اجتماعی و تفاوتهای قوی باشد. یکی از راههای حصول تنوع در شهر، توجه به خواستهای گوناگون نهادها و گروههای متفاوت اجتماعی و حتی افراد است، (بحرینی، ۱۳۸۸). لینچ<sup>۳</sup> (۱۳۸۳) این خواستهای گوناگون را رنگ تعلقی تعبير مي كند كه افراد به محيط اطراف خود مي دهند و چنین بیان می دارد که رنگ تعلق الگوی فعالیت های یک مکان را روشنتر و کاربران را بهایجاد ظواهر متفاوت در ساختمان تشویق میکند و نوع هر کاربری را صریحتر و روشن تر می سازد. در عین حال، هویت شهر زمانی برای مردم معنا دارد که شهروندان احساس کنند شهر و محل سکونت شان متعلق به أنهاست (نگارستان و دیگران، ۱۳۸۹: ۶۳).

یکی از شاخصترین نمودهای این تنوع اجتماعی (خواست های گوناگون) را میتوان تابلوی فروشگاهها دانست که در کشور ما بیشتر به صورت تبلور رنگ تعلق افراد بروز مییابد تا یک ابزار تبلیغاتی فکرشده؛ مردم همیشه دوست دارند خرید و فروش کنند و با تبلیغات از اتفاقات پیرامون آگاه شوند. این بخشی از تمدن ماست. درگذشته نیز بازار جز اصلی یک شهر و نبض حیاتی آن به شمار می آمد. اگر شهر یک منظر انسان ساخت پذیرفته شود، بنابراین تبلیغات بخشی جدانشدنی از آجرها و ملاتها هستند (کالن، ۱۳۸۷).

جدول ۱. نقش تابلوها در منظر شهری، (مأخذ: نگارنده)

| كيفيت            | دیدگاه                                          | محقق               |
|------------------|-------------------------------------------------|--------------------|
| پویایی و سرزندگی | باعث ایجاد جذابیت و هیجان در فضا                | کالن(۱۹۶۱)         |
| رنگ تعلق         | تبلور رنگ تعلق افراد                            | لينچ(۱۹۶۰)         |
| پیچیدگی مطلوب    | افزایش میزان اطلاعات مفید                       | راپاپورت(۱۹۸۱)     |
| نظم در بی نظمی   | دارای نظم پنهان و معرف جریان زندگی در خیابان ها | جيکوبز(۱۹۶۱)       |
| صراحت            | انتقال صريح پيام عملكرد                         | ونتوری(۱۹۲۲)       |
| تنوع و گوناگونی  | یکی از راه های حصول تنوع در شهر                 | بحرينى(١٣٨٨)       |
| معنا و هويت      | ارتباط با زمینه کالبدی و فرهنگی                 | وینگار و گلک(۲۰۰۹) |

راپاپورت<sup>†</sup> پیچیدگی را از ویژگیهای مطبوع محیطهای شهری میداند و معتقد است که هرچه محیط پیچیده تر باشد، میزان اطلاعات مفید آن افزایش می یابد (بحرینی، ۱۳۸۸). بنابراین اگر این تابلوها زمینه وجود تضادهای بصری و پیچیدگی در درک فضا باشند، عامل سرزندگی و پویایی فضای شهری را فراهم می آورند. در اینجا این مسئله مطرح می شود که چگونه می توان به حد مناسب میان یکسان سازی و یکنواختی با آشفتگی منجر به اغتشاش بصری و سردرگمی دست یافت.

جیکوبز<sup>۵</sup> ظاهر آشفته خیابانها را دارای نظمی پنهان میداند و بیان میدارد که اگرچه بسیاری از خیابان هایی که درمقابل ما قرار می گیرند، دچار اغتشاش گیج کنندهای هستند، فعالیت و جزئیات قسمت جلویی بهوضوح اعلام میکنند که زندگی قوی است و در اشکال ترکیب آن امور بسیار گوناگونی رخ میدهد. وی دیدن نظامهای پیچیده نظم عملکردی بهمثابه نظم و آشفتگی را نیاز به درک و فهم می داند و تاکتیکهای مورد نیاز برای این در ک را نشانههایی میداند که به مردم کمک می کنند تا به خاطر خود بهجای آشفتگی از آنچه میبنید، نظم را ایجاد و آن را حس کنند (جيكوبز، ١٣٨٨: ١۴۴). حال نشانهها چه چيزى مى توانند باشند، نشانه هر شیئی است که توانایی انتقال پیامی را داشته باشد. در معماری، بنا بهعنوان پیام، عملکرد بهعنوان مرجع و سازهٔ فیزیکی، وسیله ارتباطی میباشد (بحرینی، ۱۳۸۸). اما این پیام را در فضاهای تجاری ـ تفریحی با حضور انبوهی از کاربرها نمی توان فقط باسازه فیزیکی بیان کرد بلکه در این فضاها همان طور که رابرت ونتوری<sup>2</sup> بیان می کند «تابلوها مهمتر از معماری میشوند» (Venturi,1977:82)

ابزاری گرافیکی که بهانتقال صریح پیام عملکرد هر بنا می پردازد. اما آنچه در این جا قابل تأمل است، این است که این پیامها باید به صورت نشانه هایی عمل کنند تا در ارتباط با هم و با زمینه حس نظم و وحدت ایجاد کنند.

در اینجا بحث تقابل و ارتباط تابلو یا علائم با زمینه بهوجود میآید، زمینه تنها به کالبد بازنمی گردد بلکه در بستر فرهنگی این کالبد نیز قابل تعمیم است. معنای یک تابلو بهزمینهای که درآن خوانده میشود بستگی دارد. زمینه همچنین ممکن است شامل موقعیت قرارگیری، قوانین (مانند قوانین معماری و طراحی گرافیک) و زمان (ماندگاری) باشد. (Vinegar and Golec, 2009)

نکته دیگری که باید به آن توجه کرد، ویژگی و برچسبی است که شکل و نوع این تابلوها به فضای شهری میدهد؛ مثلاً شکل، نوع و فراوانی این تابلوها در هر خیابانی معرف شخصیت، سطح اجتماعی استفاده کنندگان و حتی قیمت خرید و فروش درآن نیز هست (Ertep, 2009). بنابراین



تصویر ۱. مراکز معروف شهرهای توکیو، لندن، نیویورک مأخذ: سایت Google



تصوير ۲. ژاپن، خيابان , Ginzo (Shelton,2005 )

حضور این تابلوها را می توان آینه تمامرخ عوامل گوناگونی دانست که در نزدیکترین سطح ادراک جامعه قرار می گیرند و نشان از قوت و ضعف عناصر مختلف شهر و حتی فرهنگ امور جامعه دارند.

از نظریات مختلف درمورد نقش تابلوها در منظر شهری می توان کیفیات فضایی مختلفی را برداشت کرد که تابلوهای معرف کاربری و تبلیغاتی باعث ارتقای آنها در فضای شهری میشوند. این کیفیتها شامل تنوع، رنگ تعلق، پیچیدگی، نظم پنهان، وحدت، معنا و هویت، خوانایی، سرزندگی و پویایی هستند اما گاهی تنوع بیش ازحد تابلوها در یک منظر باعث ازبین رفتن نظم و وحدت آن می شود و گاهی رنگ های تند تابلوها که به محیط آن مکان می شود. به منظور رفع این مسئله و چگونگی طراحی مناسب آنها توجه به زمینه کالبدی و فرهنگی که این تابلوها در آن قرار می گیرند، بسیار مهم است

بهطور مثال بیشتر مراکز فعال شهرهای دنیا مانند میدان تایمز<sup>۷</sup> نیویورک، میدان پیکادلی سرکوس<sup>۸</sup> در لندن و خیابان گینزو<sup>۹</sup> در توکیو پوشیده از تابلوهای رنگارنگ نئون است و یکی از جذابیت های آنها حضور فراوان و پرتراکم این تابلوهای تبلیغاتی است (2009, Ertep). اما اگر این حجم از تابلوها بااین همه تنوع و گوناگونی در جایی دیگر از همین شهرها باهویتی متمایز قرار بگیرد، نهتنها باعث ارتقای کیفیت آن محیط نمیشود بلکه به نوعی آلودگی بصری نیز بهشمار می آید. علاوه بر زمینههای نیوعی آلودگی بصری کشورهای مختلف ممکن است بسته به در مراکز شهری کشورهای مختلف ممکن است بسته به زمینههای فرهنگی متفاوت باشد.

تصویر ۲ متعلق به خیابان گینزو در تو کیواست. همان طور که مشاهده می شود، این خیابان با نسبتی خاص با تابلوهای عمودی تبلیغاتی پوشیده شده است و درعین تنوع و فراوانی دارای هارمونی است و یک کل واحد را نمایش می دهد. زمینه شکل گیری این تابلوها به شکل نوشتار و

خط ژاپنی بازمی گردد و حفظ این ارزش و حضور نمود گرافیکی آن در یکی از معروف ترین مراکز فعال شهر باعث می شود که هر بینندهای با دیدن این عکس بدون ذکر منبع، به مکان آن پی ببرد. در شهرهای ژاپن هرکدام از مشخصه های تابلوهای تبلیغاتی از حروف آن گرفته تا رنگ و شکل آن ریشه در فرهنگ و تاریخ آن دارد. در زبان ژاپنی شکل حروف بامعنای آن مرتبط است و خود نوشتار نوعی زبان تصویری به شمار می آید (2005, Shelton)، بنابراین خیابان های این شهر پوشیده از یکسری حروف نیستند بلکه سراسر نشانه هایی از زندگی روزمره هستند.

در سوی دیگر، رابرت ونتوری در کتاب از لاسوگاس بیاموزیم معماری غالب شهری مانند لاسوگاس را که از خردهفرهنگهای بسیار بهمنظور ایجاد شهری کاملاً تفریحی – تجاری شکل گرفته، «معماری گرافیک الکتریکی» نام نهاده است. دراصل، حضور و وجود این تابلوها زمینهساز به وجودآمدن فرهنگی خاص شده است و دراینجا این تابلوها هستند که منظر شهر را تشکیل میدهند نه ساخت های معماری (Vinegar and Golec, 2009).

با توجه به مباحثی که مطرح شد، اهمیت زمینه کالبدی – تاریخی و فرهنگی در چگونگی مشخصات ظاهری تابلوها از جمله فرم، رنگ، راستا، خط و نحوه قرارگیری آن مشخص شد. جنبه دیگری که در نقش تابلوها در منظر شهری اهمیت ویژهای دارد، چگونگی سازمان دهی ارتباط آنها با یکدیگر و با زمینه به صورت یک کل است؛ به نحوی که موجب ارتقای کیفیت محیطی شود که تابلو به نحوی که موجب ارتقای کیفیت محیطی شود که تابلو زیباشناختی گروتر<sup>۱۰</sup> (۱۳۸۸) و با درنظر گرفتن اصول و مبانی که سایمون بل<sup>۱۰</sup> (۱۳۸۷) در مورد عناصر طراحی در منظر مطرح کرده و دیگر اصول و قواعدی که در طراحی و سازماندهی عناصر و اجزا منظر شهری به منظور ارتقای این کیفیتها بیان شده است، دستورالعملهایی عام برای طراحی و ساماندهی تابلوهای شهری در جدول ۲ ارائه شده است.

| جدول ۲. قواعد و دستورالعم | واعد و دستورالعملهای عام در طراحی تابلوها، (ماخذ: نگارنده) |                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|---------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| کیفیت های فضایی           | زمينه                                                      | قواعد                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| پویایی و سرزندگی          | زمینه کالبدی                                               | تنوع در آرایش ها و انتظام های فضایی(پاکزاد، ۱۳۸۶)<br>استفاده از رنگ های پیش نشین(دامنه قرمز، زرد و نارنجی)(بل، ۱۳۸۷) |  |  |  |  |  |
| رنگ تعلق                  | زمینه فرهنگی                                               | ایجاد زمینه ای برای ظهور سلایق افراد با رعایت<br>تناسبات بصری و غنای حسی زمینه(بنتلی، ۱۳۸۶)                          |  |  |  |  |  |
| پیچیدگی مطلوب             | زمینه فرهنگی                                               | ایجاد تنش دارای تعادل(گروتر، ۱۳۸۸)<br>استفاده از نظم ارگانیک(گروتر، ۱۳۸۸)                                            |  |  |  |  |  |
| معنا                      | زمینه فرهنگی                                               | استفاده از فرم، رنگ و خط با توجه به مفهوم آن در<br>زمینه فرهنگی(گروتر، ۱۳۸۸)(بل، ۱۳۸۷)                               |  |  |  |  |  |
| صراحت                     | زمینه فرهنگی                                               | ایجاد تضاد و تقابل در عین ارتباط و هماهنگی با زمینه(پاکزاد، ۱۳۸۶)                                                    |  |  |  |  |  |
| غنای حسی                  | زمینه فرهنگی                                               | استفاده از تمام حواس در تجربه فضا(بنتلی، ۱۳۸۶) ،<br>حضور تضادهای بصری(بنتلی، ۱۳۸۶)                                   |  |  |  |  |  |
| هويت                      | زمينه تاريخى                                               | دارای پیوستگی تاریخی گذشته، حال و آینده(پاکزاد، ۱۳۸۶)                                                                |  |  |  |  |  |
| تنوع و گوناگونی           | زمينه كالبدى                                               | گوناگونی در رنگ، شکل و موقعیت در عین تعادل با وحدت کل(گروتر، ۸۸                                                      |  |  |  |  |  |
| نظم در بینظمی             | زمینه کالبدی                                               | کاربرد سنجیده تضادها در یک ساختار بصری منسجم(بل، ۱۳۸۷)<br>وجود رابطه ای متقابل و هماهنگ میان اجزا(پاکزاد، ۱۳۸۶)      |  |  |  |  |  |

دول ۲. قواعد و دستورالعملهای عام در طراحی تابلوها، (مأخذ: نگارنده)

با توجه به مطالب بیان شده، منظر شهری بسیاری از خيابان های تجاری تحت تأثير تابلوهای مصرف کاربری و تبليغاتي هستند تا آنجاكه گاه اين تابلوها باعث ازبين بردن منظر مطلوب شهر و ایجاد اغتشاش و آلودگی بصری و گاه باعث ایجاد پویایی و سرزندگی آن می شوند. به منظور تعیین حد میانهای برای یکسانسازی و آشفتگی به بررسی خیابان چهارباغ عباسی، بهعنوان یک نمونه مطالعاتی از مراکز تجاری و تفریحی شهر اصفهان پرداخته شده است. برای اینکار ابتدا چند نمونه از بدنه این خیابان به صورت تصادفی انتخاب و شکل و موقعیت قرار گیری تابلوها در بدنه با نرمافزار اتوكد ترسيم و مشخصات ظاهري آنها ليست شد. از میان نمونه های انتخاب شده، یک نمونه از بدنه شرقی درکنار قسمت طراحی شده چهارباغ برای مشاهده میزان تفاوت مشخصات تابلوها در مقاله آورده شده است (تصویر ۳). بعد از جمع آوری و دسته بندی اطلاعات با استفاده از معیارهایی که از دستورالعملهای طراحی در جدول ۲ به دست آمده، تحليل صورت مي گيرد. اين معيارها با توجه به زمینههای موجود به چهار گروه معیارهای وابسته به زمینه فرهنگی، تاریخی، کالبدی و گروه آخر معیارهایی که مستقل از زمینه عمل میکنند، تقسیم شدهاند. آنچه در توضيح اين ارزيابي بايد مطرح شود، بررسي معيارهاي مستقل از زمینه بهعنوان معیارهای شرطی دیگر زمینهها

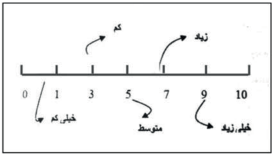
است. بدین معنا که اثرگذاری مثبت یا منفی آنها همراه با مسائل زمینهای درنظر گرفته شده است و اگر با مسائل زمینهای مرتبط مغایر باشد، با منفی شدن معیار زمینهای از اثر مثبت این معیارها کاسته می شود. برای مثال در قسمت A جدول ۳ هنگامی که تنوع موجود در رنگ یا وجود رنگهای پیشنشین در تقابل با زمینه فرهنگی قرار بگیرد، از اثر مثبت آنها در جمع با اثر منفی معیار زمینه فرهنگی کاسته می شود.

(17

### خیابان چهارباغ عباسی در شهر اصفهان

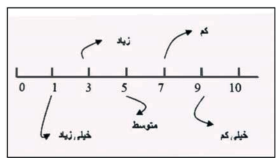
هنگامی که شاه عباس اول اصفهان را در سال ۱۰۰۶ هجری رسماً پایتخت معرفی کرد، فکر ایجاد گردش گاهی مانند چهارباغ نیز به وجود آمد و دستور داده شد از محل دروازه دولت تا دامنه کوه صفه خیابان مشجر طویل و عریضی احداث شود. از نقاط قوت خیابان، اختلاط کاربری آن است. این خیابان دارای کاربری های تجاری، پذیرایی، اداری، تفریحی، مسکونی، تاریخی، مذهبی و فضای سبز است که بیشترین سطح آن به کاربری تجاری اختصاص یافته است. بنابراین، مسئله ای که باید در طرحهای شهری این خیابان به آن توجه شود، ارتقای کیفی فضا برای افزایش فعالیت های اجتماعی است که در این میان منظر شهری و سامان دهی بدنه در الویت قرار دارند. به همین

E نقش تابلوهای تبلیغاتی فروشگاهها در تغییر شکل منظر شهری (مورد مطالعاتی: خیابان ... ٣۴



نمودار ۱ .مأخذ: (اکبری، ۱۳۸۷: ۳۴)

خاطر از جمله طرحهای پیشنهادی و مصوبی که بهمرحله اجرا درآمده است، سامان دهی بدنه شرقی چهارباغ است که در قسمت ورودی باغ هشت بهشت اجرا شده است. این طرح با تمام نکات مثبت و منفی خود، عنصری را که بیش از همه در معرض دید مردم قرار دارد، نادیده گرفته است و آن نقش تابلوهای تبلیغاتی در تغییر شکل منظر شهری این خیابان است. به منظور ارزیابی کلی تابلوهای موجود در ارتقای آنها نقش اساسی داشتند(جدول ۱)، معیارهایی بهدست آمد که با درنظر گرفتن این معیارها به بررسی وضع موجود تابلوها در این خیابان پرداخته می شود. این تحلیل یک ارزیابی و مسئلهیابی موضعی است که طی آن با استفاده از روش سنجش وضعیت (SWOT) نقاط قوت، ضعف، فرصتها و تهدیدهایی که تابلوها در منظر خیابان چهارباغ ایجاد کردهاند، براساس اطلاعات جمعآوری شده و



نمودار ۲ . مأخذ: (اکبری، ۱۳۸۷: ۳۵)

نظر کارشناس متخصص در هریک از زمینهها را بررسی میکند. سپس، بهمنظور بررسی تأثیر و اهمیت هریک از این معیارها و درجهبندی آنها تحلیلهای صورت گرفته به معیارهای کمّی تبدیل میشوند. فرایند کمّی سازی با توجه به نمودار ۱ برای قوت و فرصت دارای اثر مثبت و نمودار ۲ برای مشخص کردن اثر منفی ضعف و تهدید آنها مقادیر مابین قضاوتها مورد استفاده قرار می گیرد (اکبری، ۱۳۸۷). در مرحله بعد، بهمنظور مقایسه معیارهای مختلف معیارهای زمینهای و معیارهای مستقل از زمینه وزندهی میشوند. برای اینکار به هریک از معیارهای زمینهای که میشوند. برای اینکار به هریک از معیارهای زمینهای که زمینه که با ...x,B,C, هریک از معیارهای مستقل از زمینه که با ...x,B,C همخص شدهاند، براساس تأثیر آن ها در نمونه مورد مطالعه وزنی از یک (مهم ترین) تا



صوير ٣. وضع موجود و طراحى شده بدنه شرقى خيابان چهارباغ عباسى، اصفهان، (مأخذ: نگارنده)

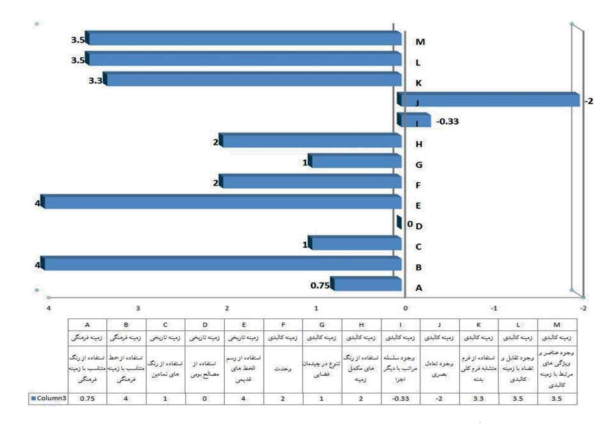
| 227.5 22  |                                       | 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |              |                              |                           |                           | 25                                                                     | r             |
|-----------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|------------------------------|---------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------|---------------|
| چهارباغ   |                                       | معيار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 | زمينه        | چهارباغ                      |                           |                           | معيار                                                                  | زمينه         |
| ۲×(•/۶۶)  |                                       | در چیدمان فضایی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | G: تنوع         |              | -٣×(·/۵)                     | c.                        | ىب با زمينه فرهنگى        | A: استفاده از رنگ متناس                                                |               |
|           |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |              |                              |                           | و زرد)                    | (طیف رنگ های آبی،سبز                                                   |               |
|           | -1×(•/٣٣)                             | gl؛ تنوع در جهت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مستقل از زمینه  | 1            |                              | ۴                         | گ های پیش نشین            |                                                                        | زمينه فرهنگو  |
|           |                                       | جمع xt:۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |              |                              | ×(•/۲۵)                   | قرمز تا نارنجی)           | الی از دامنه رنگ های<br>جرای از دامنه رنگ های<br>جرای از دامنه رنگ های | منگی          |
| ٢         | , زمینه                               | ه از رنگ های مکمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | H: استفاد       |              |                              | ۵                         | 2                         | و:<br>و: a2 تنوع در رنگ                                                |               |
| -1×(•/88) | جزا                                   | لسله مراتب با دیگر ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | I: وجود سا      |              |                              | ×(•/۲۵)                   |                           |                                                                        |               |
|           | ۱×(۰/۳۳)                              | il: تنوع اندازه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مستقل از زمینه  | زمينه كالبدى |                              |                           |                           |                                                                        |               |
|           |                                       | جمع xt:-•,۳۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 | لبدى         |                              |                           | xt:                       | جمع ۷۵,۰                                                               |               |
| -٣×(•/۶۶) |                                       | د تعادل بصری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | L: وجو          |              | ٧×(٠/۶۶)                     | L.                        | سب با زمینه فرهنگی        | B : استفاده از خط متنا                                                 | 1             |
|           |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |              |                              |                           | فارسی)                    | (استفاده از حروف الفبای                                                |               |
|           | ت .                                   | j1: تنوع در موقعیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | مستقل از        |              |                              | -T×(•/TT)                 |                           | b1 : وجود سليق                                                         |               |
| 1         |                                       | قرار گیری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | زمينه           |              |                              |                           |                           | نی<br>ج فردی در نوشتار<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر<br>بر             |               |
|           |                                       | جمع xt:-۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |              |                              |                           |                           | ; جمع xt:۴                                                             |               |
| 4×(+/88)  | K: استفاده از فرم متشابه فرم کلی بدنه |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 | xt:          | C: استفاده از رنگ های نمادین |                           |                           |                                                                        |               |
|           | ۲×(۰/۳۳)                              | k1: تنوع در فرم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مستقل از زمینه  |              |                              |                           | نودى،)                    | (فیروزه ای، لاجوردی، نخ                                                | زمينه تاريخو  |
|           |                                       | جمع xt:۳,۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |              |                              | 0                         |                           |                                                                        | <b>ئارىخى</b> |
| ۲×(۰/۲۵)  | رنگ                                   | تضاد با                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | L: وجود تقابل و |              | xt:                          | ·                         | ی (کاشی، آجر)             | D: استفاده از مصالح بوم                                                |               |
| ۲×(۰/۲۵)  | مصالح                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | زمينه كالبدى    |              | xt:                          | ۴                         | های قدیمی                 | E: استفاده از رسم الخط                                                 | 1             |
|           | چيدمان                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | جمع: xt:۳,۵     |              |                              |                           |                           | (نستعليق، ثلث)                                                         |               |
| •         | فرم                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |              |                              |                           |                           |                                                                        |               |
| •         | رنگ                                   | و ویژگی های مرتبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | M: وجود عناصر   |              | ۵×(۰/۳۲                      |                           | اصل جهت                   | F: وحدت                                                                |               |
|           | مصالح                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | با زمینه کالبدی |              |                              |                           | يابى ڭ                    | و درک یک کل<br>(اصول گشتالت)                                           | ·             |
| ۷×(۰/۲۵)  | فرم                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |              | -1×(•/٣٢                     | ) 5 7                     | اصل بستگی                 |                                                                        | زمينه كالبدى  |
| ۷×(۰/۲۵)  | چيدمان                                | a construction of the second se | جمع: xt:۳,۵     |              | ۲×(۰/۳۲                      | )<br>0000<br>0000<br>0000 | اصل حصار و<br>زمینه مشترک | جمع: xt:۲                                                              |               |

جدول ۳. ارزیابی تابلوهای تبلیغاتی در خیابان چهارباغ، (مأخذ: نگارنده)

در هر قسمت بدون توجه به تعداد معیارهای شرطی برابر یک خواهد بود (هانگر و ویلن، ۱۳۸۱). دراینجا به علت اهمیت معیارهای زمینه ای ضریب وزنی آن ها دوبرابر ضریب معیارهای شرطی درنظر گرفته شده است. بعد از تأثیر ضرایب در امتیازات، جمع امتیاز وزنی در هر معیار به صورت Xt به دست می آید. درانتها نتایج به دست آمده با نرمافزار اکسل مورد مقایسه قرار گرفت که در نمودار ۳ قابل مشاهده است. با توجه به بررسی انجام گرفته می توان گفت

که تابلوها با وجود داشتن هماهنگیهایی از جمله فرم و چیدمان با زمینه کالبدی و همینطور رعایت پیوستگی تاریخی، بهعلت استفاده نامناسب از رنگها و ترکیب فکرنشده آنها با یکدیگر که در اثر فقدان الگوهای مناسب و بی توجهی به زمینههای فرهنگی جامعه شکل گرفته است و همچنین اندازه نامتناسب و عدم رعایت سلسله مراتب با اجزا و عناصر زمینه کالبدی، مطلوبیت بصری لازم را ندارند.

ġ نقش تابلوهای تبلیغاتی فروشگاهها در تغییر شکل منظر شهری (مورد مطالعاتی: خیابان ... ٣۶



نمودار ۳. ارزیابی معیارها، (مأخذ: نگارنده)

با توجه به مباحث مطرح شده سه رویکرد متفاوت نسبت به وضع قوانین در طراحی تابلوهای تبلیغاتی می توان داشت: رویکرد اول که در بعضی از کشورها مانند ترکیه و شهر استانبول به اجرا درآمده، عبارت است از طرح یکسانسازی تابلوها با تکیه بر قواعد زیباشناختی عینی و ارائه قوانین و ضوابط کاملاً محدود با ارائه یک نمود و الگو که این رویکرد منجر به نظمی خشک شده، از فعالیت و پویایی خیابان کاسته و باعث یکسان شدن تمام بافت و منظر خیابان گشته و تصویر ذهنی و رنگ تعلق افراد ازبینرفته است (Ertep, 2009).

رویکرد دوم، تدوین چهار چوب و ضوابط کمّی با قابلیت انعطاف پذیری کم و عدم نظارت و کنترل سلایق مردم در طراحی است. نتیجه این رویکرد وضع کنونی خیابان های تجاری بیشتر شهرهای ایران است که بهعلت درنظرنگرفتن نقش این تابلوها در کیفیت فضای شهری، دربرخی نقاط باعث ایجاد اغتشاش و آلودگیهای بصری شده است.

رویکرد سوم، تدوین ضوابط عام کمّی و کیفی و ارائه الگوها و نمونههای بهینه بهمنظور تشویق و هدایت سلیقه عمومی است. این رویکرد، با رعایت ضوابط عام کمّی و

نظارت دقیق، مردم را بهسوی الگوبرداری مناسب از این نمونهها هدایت و تشویق میکند.

در این پژوهش با توجه به بررسیهای صورت گرفته در نمونه مورد مطالعه و اتخاد رویکرد سوم به بیان نکات و چهارچوب کلی در ساماندهی و طراحی تابلوهای معرف کاربری و تبلیغاتی در خیابان چهارباغ عباسی که باید مورد توجه قرار گیرد، اشاره میشود:

 – الهام گرفتن از الگوها و معانی موجود درگذشته و طراحی مطابق با نیاز و سلیقه روز.

- استفاده از خود محصولات بهصورت (گرافیکی، نمونه) در تلفیق با معماری بنا.

 استفاده از مصالحی با ماندگاری زیاد که درتقابل با مصالح زمینه نباشد.

-استفاده از رنگهایی که مکمل رنگهای زمینه کالبدی باشد و درعین حال در ایجاد سرزندگی و جذابیت نقش داشته باشند. - ایجاد تنوع و گوناگونی در کنار زمینه به صورتی که بدنه پیوستگی داشته باشد و به عنوان یک کل واحد درک شود. - استفاده از تناسبات مدولاری که در معماری و جزئیات بناهای شاخص موجود در خیابان وجود دارد.

نتيجهگيرى

تنوع، فراوانی و حتی تناقض از جمله ویژگیهای یک فضای شهری مطلوب به شمار می آید. این مکان ها واحدهای یکسان سازی شده از یک صدا یا سلیقه نیستند، بلکه از بسیاری صدا، فکر و سلیقه شکل گرفته اند و درکنار یکدیگر یک کل واحد را تشکیل میدهند و همین ویژگی است که شهرهای ما را بسیار یکتا، پرانرژی، زنده و ازلحاظ فرهنگی غنی می کند. در این میان، منظر شهری تجلی گاه این تنوع و گوناگونی است و یکی از عناصر آن، که نمود گرافیکی این افکار و سلیقهها محسوب می شود، تابلوهای معرف کاربریها و تبلیغات است که منظر بیشتر فضاهای فعال شهرها را تحت تأثیر قرار داده است. در این میان، عدم نظارت کافی و وجود تناقضها و تضادهای فرهنگی و فراموشی ارزشهای گذشته در جامعه امروز، باعث بروز نابسامانیهایی بهصورت آشفتگی و ایجاد نوعی آلودگی بصری توسط این تابلوها شده است. برای ایجاد ارتباط بین ارزشهای فرهنگی و کالبدی گذشته و بهروزرسانی آنها بر ساماندهی منظر شهری پویا و سرزنده همراه با نظمی ارگانیک تأکید شده است. مهمترین عامل در ایجاد این ارتباط توجه به زمینههای کالبدی و بستر فرهنگی در تشویق و هدایت افراد برای ایجاد نمود گرافیکی رنگ تعلق خویش در منظر شهری است. بدینمنظور، با اصلاح نظام مدیریتی و نظارتی بهسوی فرایندی مشارکتی و هدایتشده باید چهارچوبها و ضوابط عام کمّی و کیفی تدوین و با ارائه الگوها و نمونههای مناسب سلیقه عمومی درجهت اصول زیباشناختی و کیفیتهای بصری هدایت شود. در این پژوهش با بیان اهمیت تابلوهای تبلیغاتی در منظر خیابانها و مراکز شهری، روشی برای تحلیل و بررسی نقش تابلوها و اصلاح نقاط ضعف و تقویت نقاط قوت آنها ارائه و چالش تازهای درمورد این عنصر مهم منظر شهری برای محققان و دستاندر کاران امور اجرایی مطرح شده است.

پىنوشت

۱- این دستهبندی در روند پژوهش بهدست آمده است.

- 2- Cullen, Gordon
- 3- Lynch, Kevin
- 4- Rapoport,A
- 5- Jacobs, Jane
- 6- Venturi,Robert
- 7- Times
- 8- Piccadilly Circus
- 9- Gizno
- 10- Grutter
- 11- Bell, Simon

منابع

- آتشین بار، محمد. (۱۳۸۸). تداوم هویت در منظر شهری. *مجله باغ نظر*. ۱۲. صص ۵۵–۴۵.
- اکبری، نعمت ا... . (۱۳۸۷). *کاربرد روشهای دستهبندی و تصمیم گیری چند شاخصه*. تهران: سازمان شهرداریها و دهداریهای کشور.
  - بحرینی، سیدحسین. (۱۳۸۸). تحلیل مبانی نظری طراحی شهری معاصر. تهران: انتشارات دانشگاه تهران.
    - بختیاریفرد، حمیدرضا. (۱۳۸۸). رنگ و ارتباطات. تهران: نشر فخراکیا.
  - بل، سایمون. (۱۳۸۷). *عناصر طراحی بصری در منظر.* محمدرضا مثنوی. تهران: انتشارات دانشگاه تهران.

S نقش تابلوهای تبلیغاتی فروشگاهها در تغییر شکل منظر شهری (مورد مطالعاتی: خیابان ... ۳٨



- Ertep, Hakan. (2005). *The role of shop signs in transforming urban fabric*. Turkey: Demartment of Communication Design.
- Venturi, Rabert and et al . (1997) . Learning from Las Vegas. Cambridge: MIT Press.
- Aron Vinegar and Michael J, Golec . (2009). *Relearning from Las Vegas* . London: University of Minnesota Prees Minneapolis.
- Shelton, Barrie . (2005). Learning from Jepanese city. London. Taylor & Francis.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۳/۹ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# وضعیت شبه گفتمانی: نشانه- معناشناسی تطبیقی متن و تصویر در کتاب مصور مردم معمولی\*

محمد هاتفی\*\* حمیدرضا شعیری\*\*\*

## چکیدہ

در این مقاله نحوه تجلی ارزشهای پستمدرن در تعامل متن و تصویر درقالب تداخل و همزیستی ژانرها و شکل گیری بیناژانریت بهمثابه یک «مسئله» بررسی میشود. درراستای حل آن، براساس روش نشانه– معناشناسی و رویکرد تحلیل گفتمان یدیدارشناختی این فرضیه را مطرح می کنیم که در دوره یستمدرن براثر نمود شرایط اجتماعی \_ سیاسی و ... درشکل گیری متن ها، دروضعیتهای تقابلی (نظیر تقابل عناصر کلامی/تصویری)، براثر شکل گیری یک وضعیت آنارشیسم معنایی و آشوب فراگیر در متن و گفتمان، ما با نوعی وضعیت شبهمعناشناختی مواجه می شویم که جز در بستر بررسی همه جانبه تمامی عناصر و عوامل دخیل در گفتمان و نسبت سنجی آن با وضعیت اجتماعی و فرهنگی و … قابل بررسی نخواهد بود. فرضیه جانبی ما در این تحقیق این است که آنچه باعث چنین وضعیتی شود، جز از رهگذر فروریزش قالبها و ژانرها \_ بهمثابه قوالب عادتوارههای معنایی \_ قابل وقوع نخواهد بود و دراین راستا فروریزش مرزهای هویتی و نیز چارچوبهای حسی \_ادراکی و حتی عاطفی سهم عمدهای ایفا می *ک*نند. دراین راستا، یک کتاب مصور با عنوان *مردم معمولی* تألیف علیرضا میراسدالله مورد تحلیل نشانه معناشناختی قرار می گیرد و نشان داده می شود که ارزش های دوره پستمدرن ناشی از رشد سریع فنآوری و درهم ریختن مرزهای تعاملات جهانی باعث شده است که این متن درراستای انعکاس این ارزشها از حالت بینامتنی ساده در قالب تأثیرپذیری محتوایی عناصر از یکدیگر خارج شود، بهصورت مادی درهمبریزد و بهنحوی انضمامی منعکس کننده تغییرات محتوایی در بستر اجتماعی \_ فرهنگی باشد. به این ترتیب با فروریزش مرزهای حسی۔ ادراکی، هویت، شناخت و ... درنهایت ما با وضعیتی مواجه می شویم که می توان آن را «وضعیت شبه گفتمانی» نامید. درچنین وضعیتی، «کنش» تعطیل و مرز میان گفتمان و غیر گفتمان مخدوش می شود.

كليدواژهها: رابطه متن كلامي و تصوير، نشانه معناشناسي، گفتمان، بيناژانريت، شبه گفتمان

<sup>\*</sup> این مقاله برگرفته از رساله دکتری محمد هاتفی است با عنوان « بررسی و تحلیل نشانه معناشناختی رابطه متن کلامی و تصویر» به راهنمایی دکتر حمیدرضا شعیری در دانشگاه تربیت مدرس میباشد.

<sup>\*\*</sup> دکتری زبان و ادبیات فارسی، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران (نویسنده مسئول). mo.hatefi@yahoo.com \*\*\* دانشیار دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

مقدمه

یکی از جالب ترین و تازه ترین زمینه های تحقیق علمی که در سالهای اخیر شکل گرفته و توجه محققان نشانه شناسی را به خود جلب کرده، مطالعه تعامل نوشته ها و تصاویر است. هم زیستی، هم یاری و تعارض بین زبان کلامی/نوشتاری و سیستمهای ارتباط تصویری یا نمادین از مهم ترین برخوردها بین دستگاههای ثبت دلالت و معنا است که در گفتمان هرروزه انسان ها رخ می دهد. این رابطه امروزه بهاندازه ای رایج شده است که تقریباً با تمام جنبههای ارتباط سروکار دارد. درنتیجه، مطالعات مربوط به متن و تصویر که روی متنهای چندوجهی<sup>۱</sup> (Kress & Leeuwen, 2001; Leeuwen, 1999) یا چندلایهای (شامل لایه های متن نوشتاری، تصویر، موسیقی و ...) (سجودی، ۱۳۷۲و ۱۳۷۳) اعمال می شود، توجه آکادمیک رشتههای متعددی را بهخود جلب کرده است. این گونههای متنی، در شکل پیچیده آن، از سطح ساده کنارهم قرار گرفتن انواع شیوههای بیانی نوشتاری، تصویری و ... فراتر می روند. تعامل متن و تصویر به تداخل و هم جوشی ۲ عمیق این اجزای متنی می انجامد. زمانی که این نحوه آفرینش متن و کدگزاری نشانههای تصویری برای نشانه های کلامی نوشتاری به کار رود، نوعی نظام کدگزاری دوگانه<sup>۳</sup> رخ میدهد که باعث می شود نشانه واحد توسط دو نقطه مغز دریافت و ذخیره شود و درنتیجه سرعت دریافت آن نیز سریعتر می گردد (Paivio, 1986: 53).

یکی از مسائل مهم در تعامل وجوه مختلف نشانهای در متنهای چندوجهی، امکان فروپاشی معنا درخلال لایههای ترجمهناپذیر و ناهمپوشان است. این وضعیت که با وضعیت آمیزش گفتمانها در دنیای پساصنعتی همخوانی دارد، در بررسی متنهای معاصر حائز معناهای ارزشمندی است برای این که ببینیم در زیر پوسته این دهکده جهانی چه می گذرد.

آنچه در بالا ذکر شد، نشان میدهد که در بررسی تطبیقی رابطه میان متن کلامی و تصویر در یک متن دوره جدید، که بهدوره پستمدرن موسوم است، نباید فقط به بررسی صوری رابطه میان ایندو اکتفا کنیم بلکه در کنار آن باید به تعامل عوامل گفتمانی متعدد و نیز هم آمیزی گفتمانها، هویتها، ژانرها و رسانههای مختلف نیز توجه کنیم.

مسئلهای که در این مقاله درصدد هستیم به آن پاسخ گوییم، این است که بسیاری از تحقیقات موجود که به بررسی رابطه میان متن و تصویر یا به تحلیل متون مولتی مدال، از جمله کتابهای مصور، پرداختهاند، نوعی ضدیت

گفتمانی را میان متن کلامی و تصویر تأکید می کنند \_ چنان که لیوتار در کتاب خود گفتمان/تصویر(Lyotard, 2011) آشکارا تصویر را دارای وجوه ضد گفتمانی میداند. با توجه به تناسب ميان وضعيت اجتماعي و تحولات نشانهمعناشناختي در دوره پست مدرن از وضعیت دورگه به مثابه یک وضعیت مستعد برای فروریزش مرزهای دانایی یاد می شود (شایگان، ۱۳۸۰) حال با توجه به این مسئله درمورد رابطه متن کلامی و تصویر در یک کتاب مصور پستمدرن، آیا نمی توان این فرضیه اصلی را مطرح کرد که در وضعیت تقابل میان این دو عنصر درنهایت با شکل گیری یک وضعیت آنارشیسم معنایی و آشوب فراگیر در متن و گفتمان، ما با یک وضعیت شبه معناشناختی یا شبه گفتمانی مواجه می شویم؟ فرضيه جانبي ما در اين تحقيق اين است كه آنچه باعث چنین وضعیتی شود، جز از رهگذر فروریزش قالبها و ژانرها \_بهمثابه قوالب عادتوارههای معنایی \_قابل وقوع نخواهد بود و دراین راستا فروریزش مرزهای هویتی و نیز چارچوبهای حسی \_ادراکی و حتی عاطفی باید سهم عمدهای ایفا کنند.

### روش تحقيق

روش تحقیقی که دراین مطالعه درپیش می گیریم، نشانه معناشناسی است و براساس رویکرد تحلیل گفتمان پدیدارشناختی به بررسی و تحلیل «متن» میپردازیم. براساس مبانی و مفروضات این روش و رویکرد، هر نشانه متنی در نسبت و پیوند با دیگر عناصر و نشانه های متن و در چارچوب گفتمان معنادار می شود و هیچ نشانهای به تنهایی معنادار نیست. علاوهبراین، برخلاف نگرش ساخت گرا، در روش تحلیل گفتمان پدیدارشناختی به تأثیر ناشی از عناصر حسى \_ ادراكي و عاطفي و نيز معناداري ناشي از چارچوبهای ژانری و ... توجه می شود (شعیری، ۱۳۸۵)، همچنین نشانه معناشناسی مدنظر ما براساس توجه به نظریات پدیدارشناختی به ویژه پدیدارشناسی هوسرل و مرلوپونتی ً معتقد است بنا به دخالت عنصر جسمانه، عناصر فرهنگی و اجتماعی از رهگذر شاکلههای حسی ـ ادراکی در ادراکات کنشگران گفتمان تأثیر گذار هستند و باعث تحولات معنایی می شوند. ارجاع به دیدگاه پدیدار شناختی در مطالعات مربوط به نشانه درکل از آنجا ناشی میشود که نشانه معناشناسان فرانسوی در دهه ۱۹۸۰ به این موضوع بسیار مهم پیبردند که دیگر صورت گرایی محض و رابطه صرف مکانیکی بین دال و مدلول پاسخگوی بسیاری از مسائل دخیل در بررسی سازوکارهای مربوط بهدنیای نشانه \_ معناها نیست؛ چراکه بدون درنظر گرفتن وضعيت شبه گفتماني: نشانه معناشناسي تطبيقي متن و تصوير در كتاب مصور مردم معمولي

«موقعیت انسانی» جنبه وجودی نشانه، ارتباط حسی -ادراکی با چیزها، بهویژه تجربه زیستی و منحصر بهفردی که درتلاقی با هر نشانه شکل میگیرد و سیالیت معنا، نمی توان به بررسی نظامهای گفتمانی پرداخت (گرین و همکاران، ۱۳۷۶: ۲۵۸- ۲۶۳).

تأثیر عوامل زمینه ی و نیز عوامل فرهنگی و ... نه براساس دخالت دادن مؤلفه های بیرون از متن بلکه براساس تجزیه وتحلیل عناصر و عوامل درون خود متن به دست می آید؛ چراکه از نظر ما متن به مجموعه ای از عناصر نشانه معناشناختی اطلاق می شود که می توان آن را طی یک عملیات برش، به سطوح و ابعاد (ساختارهای) گوناگونی تجزیه کرد که از مجموعه آنها انسجام معنایی ناشی می شود: ساختار عاملی، ارزشی، نمودی، تحولی، صوری، ضمنی، حسی \_ ادراکی، و ... . «فقدان انسجام این محموعه ساختارها، موجودیت متن را به خطر می اندازد و ضمناً باعث می شود گفته پرداز در تولید متن (گفته پردازی) دچار سردرگمی شود» (شعیری، ۱۳۸۱: ۵-۶).

با توجه به آنچه مطرح شد، معلوم می شود که درراستای تشریح این روش باید به دیدگاه منتخب خود درخصوص نحوه استعمال و کاربرد نشانهها و نیز تأثیر قوالب ژانری و فضای فرهنگی و اجتماعی در تحولات نشانهمعناشناختی بپردازیم.

## زبان /گفتار یا طرح /استعمال

رابطه بین انسان و زبان تعاملی است. انسان به همان میزان که از زبان تأثیر می ندیرد، برآن تأثیر می گذارد. زبان و دنیا دارای خلأ هستند. فقط فعالیت های تعاملی چنین خلئی را پر می کنند. در این میان، گفته پردازی، همان عملی که به تولید گفتمان و متن منجر می شود، در خدمت زبان قرار می گیرد تا خلأهای آن را پر کند. هرگاه گفته پردازی با عملیات جداسازی و شکاف در گونه های رایج زبانی به تولید گونه های کاملاً بدیع، منحصر به فرد و متفاوت بپردازد، گونه جدیدی به وجود می آورد که «گفتمانه» نامیده می شود (همان، ۱۳۸۵: ۴۹). این گفتمانه ها براثر تکرار مجدداً منجمد و در انبان دانش زبانی جای گیر می شوند.

بنونیست در تعریف گفتهپردازی آن را «به کارگیری زبان از رهگذر کارکرد فردی یا استعمال شخصی» (Benvenist, 1974: 80) تعریف میکند. دراین تعریف سه عنصر مهم زبان، کارکرد فردی و استعمال وجود دارد. بنونیست این دو واژه را جانشین دو واژه زبان/گفتار سوسور<sup>۵</sup> میکند. درحالی که گفتار به کارگیری آزاد و خلاق زبان

است، استعمال بهتمام كاربر دهای متفرقه زبانی اطلاق می شود که بهتدریج و درطول تاریخ بهواسطه عادات جوامع زبانی و فرهنگی به صورت مجموعه ای متشکل و ثابت در آمده اند. استعمال سبب ایجاد ساختارهای زبانی می شود و آنچه سبب توقف این ساختارها می شود، تاریخ است. تاریخ درها را به روی معناهای جدیدی که بهطور مجازی در ساختارها نهفتهاند، مى بندد. براين اساس، مى توان نتيجه گرفت كه ساختارهای زبانی محصول استعمال زبانی هستند که تاریخ آنها را منجمد و متوقف می کند. این نتیجه گیری به خوبی نشان می دهد که انسان هنگام تولید زبان تابع دو جبر است که خود تحقق بخش گفتار هستند: ۱- ساختارهای نحوی و ۲- سازه های اجتماعی \_ فرهنگی که عادات، سنن ، تکرارها و غیره را بر ما تحمیل میکند. گاه این جبرهای زبانی بەقدری قوی هستند که یا معناها را قابل پیشبینی مى كنند يا انتظارى از معنا را در ما به وجود مى آورند يا معنایی را بهزبان تحمیل میکنند.

درحقیقت، بین زبان به عنوان نظامی دارای قوانین و قواعد مشخص و سخن که به کارگیری آزاد و بی چون وچرای زبان است، محصولات استعمال زبانی قرار دارد. به همین دلیل است که باید عنصر استعمال را به مقوله های سوسور اضافه کرد و نظریه زبانی او را سه وجهی دانست: زبان/استعمال/گفتار.

با توجه به همه مطالبی که در مورد زبان/استعمال/ گفتار گفتیم، گفته پردازی به جریانی اطلاق می شود که طی اعمالی محصولات استعمالی زبان را برای استفاده گفتمان فرامی خواند. هنگام فراخوانی این محصولات، گفته پرداز می تواند آنها را تغییر دهد یا دگرگون کند به طوری که کارکردهای جدیدی برای زبان فراهم شود و رابطه های معناشناختی نوین و تولید معناهای جدید و متفاوتی خلق شود. اگر گفتمان هایی که به این ترتیب تولید شدهاند، در جامعه زبانی به کار گرفته شوند، دوباره درظرف استعمال قرار می گیرند و به مجموعه های متشکل و ثابتی تبدیل میشوند که قابلیت بازیافت و فراخوانی به عنوان محصولات استعمال زبانی را دارند. تولیدات ادبی که همواره بین آنچه محافظه گرایی و تحول گرایی اشکال خوانده می شود در تبوتاب اند، نمونه بارزی از تعامل و تبانی این جریان، یعنی استعمال و دگرگونی، است. پس مى بينيم معناهايي وجود دارند كه به عمل گفتمان مقدم هستند. یعنی در حافظه فرهنگی جامعه زبانی، در آرشیو زبان و قالبهای گفتاری به ثبت رسیده اند و تحت کنترل رمزگان انواع و اشکال بیان زبانی هستند. گفته پرداز هنگام تولید فردی گفتمان یا این اشکال زبانی را فرامی خواند، آنها را بالقوه میسازد و مجدداً به کار می گیرد یا آنها را رد، بازسازی و دگرگون می کند (شعیری، همان: ۴۵-۴۹).

### ژانر

ژانرها گونهای قوالب گفتاری تثبیتیافته هستند که براثر تثبیت برخی استعمالهای زبانی در تاریخ منجمد میشوند اما طی استعمال مجدد امکان دارد دچار تغییر و تحولات اساسی و احیاناً نابودی کامل شوند. درضمن، هرگونه شکل گیری و تغییر در ژانر مبتنی بر زیربناهای فرهنگی و اجتماعي سوژگاني خواهد بود كه ازطريق متأثرشدن نظام حسی \_ ادراکی سوژه در سطح متجلی می شود. تعریف سنتی ژانر براساس این دیدگاه این است که «یک ژانر تشكيل دهنده قراردادهاي ويژه بافتي (مانند مضمون ها يا زمینهها) و/یا صوری (شامل ساختار و سبک) است که میان تمام متون آن ژانر خاص مشترک میباشد» (چندلر، ۲۳۲). بسیاری از تعاریف ارائهشده از بینامتنیت در فرهنگهای استاندارد ادبی و نظریه فرهنگی، ژانر را بهمثابه یکی از عناصر تشكيلدهنده بينامتنيت تلقى مىكنند و متقابلاً بينامتنيت را بهمثابه بخشی از تعریف منطبق بر ژانر ارائه میدهند (Duff, 2002: 1). بااين همه، به نظر مي رسد اين مسئله بیش از هرچیز با نادیده گرفتن تنشهای ممکن و موجود بین مفهوم بینامتنیت و ژانر انجام می شود و درواقع بیش از هرچیز از اینجا ناشی می شود که خود بینامتنیت بیشترین امکان تبلور خود را اساساً مدیون مباحثی است که در ارتباط با دشواریهای مربوط به تحلیل و توجیه ژانر ظهور كردند (همان).

مفهوم «ژانر» فقط در زبان شناسی کاربرد ندارد بلکه در نظامهایی که به گونه ای سنتی شیومهایی چون ارتباط بصری، ارتباط موزیکال و کنش را مثلاً در مطالعات فیلم، تاریخ هنر و موسیقی شناسی بررسی کرده اند، کاربرد دارد. در این حوزمها اصطلاح ژانر ضرورتاً یک معنای واحد ندارد. ژانرها ممکن است بر چند اساس مشخص شوند: ۱- محتوا (مثلا فیلم وسترن)، ۲- شکل یا شیومهای نشانه شناختی که ادعای حقیقتنمایی (مثلاً فیلم موزیکال)، ۳- براساس میزان بالااس استفاده از مفهوم ژانر (این آثار بیشتر به نظر می رسد یک دستورالعمل را دنبال می کنند تا خلق یک اثر اصیل). در زبان شناسی سیستمی – نقشی، ژانرها برحسب کارکردشان و برحسب آنچه انجام می دهند، درآغاز کم و بیش به مثابه «الگوهایی اجتناب ناپذیر» اما اخیراً به مثابه

«منابعی» برای عمل ارتباطی تلقی میشوند که میتوانند بهشیوههای مختلف ترکیب شوند – و برخی از این ترکیبات کلیشهای و برخی نیز اصیل تر باشند (Leeuvan, 2003). این مسئله عاملیت و نوآوری را دوباره مطرح می کند و از اشکال جبرگرایی ساختارگرایی که در آن مثلاً داستان سرایی را به مثابه توانایی تولید «روایتها (پیامها)یی از ساختار یک کد» (Barthes, 1977: 80) تعریف می کرد، ساختار یک کد» (Barthes, 1977: 80) تعریف می کرد، منطق ژانر نه یک منطق انتزاعی، بلکه یک منطق تثبیت یافته فرهنگی و تاریخی است و در آن ژانرها منابعی برای مؤلفان هستند به گونه ای که ما مجبوریم بپرسیم «منابع ژانری ممکن که یک مؤلف خاص ممکن است از آنها بهره گرفته باشد، کداماند» یا «تماسهای ژانری یک هنرمند» کدامها هستند و روی «ارتباطهای بینابین سنت و نوآوری» (Bakhtin, 1984: 157) تمرکز کنیم.

ازاین رو ما دراینجا تلقی متفاوتی نسبت به ژانر ارائه می دهیم که شامل همه چارچوب ها باشد یا از پیش كاربران اجتماعي زبان (انواع مختلف زبان كلامي، بصرى و ... چه به صورت انفرادی یا آمیخته) به طور طبیعی آن را شکل داده باشند یا همچنان براثر تثبیت استعمالات زبانی و انجماد آنها در بستر زمان بهوجود آمده باشد و احتمالا پس از مدتی \_ دیر یا زود \_ از بین برود یا با نظام های ژانری دیگر آمیخته شود. ازاین رو می توان از ژانر نقشه، کتاب درسی، بازی فوتبال و ... بزرگراه، سبزراه، روستا و ... نام برد. یعنی امکان دارد یک نویسنده یا شاعر مثلاً از ژانر نقشه برای درانداختن طرح کتاب خود استفاده کند و به عبارتی از کتاب به عنوان میزبان و از ژانر نقشه بهعنوان مهمان استفاده کند و طبعا در متون مولتیمدال نحوه چینش متن و تصور و نحوه تعامل صوری و غیر صوری آنها تابع قواعد ناشی از تعامل ژانرهای غالب بر متن خواهد بود نه براساس یک الگوی آرمانی.

ضمناً با توجه به مادی بودن نشانه و متن، این درهم آمیزی یک درهم آمیزی صوری نیست بلکه ماده ژانر مهمان در میزبان نفوذ می کند و براثر آمیزش ایندو، فرایند تعاملی خاصی براساس حضور و اهمیت هرکدام از ژانرها بر چینش مطالب حاکم می شود. پس درنهایت باید گفت در تحقیق ما ژانر به گونه ای متفاوت با تلقی رایج، به هر گونه چار چوب صوری برای انجام یک وظیفه بیانی و تعاملی اطلاق می شود.

از سوی دیگر، با توجه به آنچه درخصوص مسئله طرح/استعمال گفته شد، در کنار تأثیر بافت فرهنگی و

اجتماعي ازطريق متأثركردن نظام حسى \_ ادراكي سوژه در یک فرایند پدیداری، در شرایط حاکمیت فضای پست مدرن، باید به ناپایداری این ژانرها و قواعد قائل شد؛ به عبارتی وجوه و ارزشهای فضای پستمدرن باید در قالب ناپایداری فضاها، تعاملات، عدم معناداری، عدم قطعیت، سرعت رفتوآمد ژانرها و درنتیجه تبدیلنشدن استعمالات زبانی («گفتمانهها») (شعیری، ۱۳۸۵) به گفتمان و زبان قائل شد که درنهایت، هم چون فرایند حذف زبان های محلی و غلبه یافتن چند زبان معدود (انگلیسی و ... ) در فضای جهانی شدن، باید به حذف ژانرهای گوناگون به نفع یک یا چند ژانر غالب (به احتمال زیاد: ژانر اینترنت) براثر شکل نگرفتن گفتمان های پایدار \_ براثر سرعت تحولات \_ قائل شد. این مسئله میتواند بهعنوان پیامد منطقی قائلبودن به تأثیرپذیری شکل گیری گفتمان ها از فضای سیاسی و اجتماعی و تأثیر گذاری این فضاها بر تغییر و تحولات گفتمانی تفسیر شود.

## فضای فرهنگی ـاجتماعی گفتمان بیناژانری

آن طور که باختین/مدودف مطرح می کنند، یک واقعه گفتاری نه تنها با روابط طبقاتی بین گوینده و مخاطب مرتبط می شود، درعین حال به «پدیدار آنی و جزئی زندگی اجتماعی و نهایتاً با اخبار روز، ساعت و دقیقه نیز درارتباط قرار مي گيرد» (Allan, 2000: 18). ازاينرو از ديدگاه نشانهمعناشناسی اجتماعی بهرغم وجود تنوعات و تفاوتهای فردی و شخصی بین افراد، معناهای متن نه فردى بلكه برخاسته از بستر و زمينه اجتماعي توليد متن هستند. به عبارتی ارتباط در یک بستر اجتماعی صورت می گیرد و از این بستر متأثر است. معنایی که گوینده، نویسنده، طراح، عکاس و ... بیان می کنند، قبل از هرچیز معناهایی اجتماعی هستند؛ ولو آنکه ما متوجه تأثیر گذاری فرد در روند توليد اين معنا شده باشيم. اين معناها از دل و بستر اجتماعی برمیخیزند که افراد در آن کار و زندگی مى كنند. نظربه آنكه هيچ گاه جوامع يكدست نيستند بلكه تشکیل شده و ترکیب یافته از گروه هایی با منافع مختلف (و اغلب رودررو و متعارض ) هستند، پیامی که افراد تولید مى كنند منعكس كننده اين تفاوتها، عدم تجانس ها و تعارضاتي است كه مشخصه اين نحوه زندگي اجتماعي «ستند (Kress and Leeuwen, 2006: 17-18).

ما امرزوه در عصری زندگی میکنیم که بیشازهرچیز با تغییرات سریع در تمامی وجوه زندگی از روابط بین فردی تا اشکال مختلف زندگی و وسایل شناخته میشود.

جهانی شدن تأثیر بسیار زیادی بر زندگی ما گذاشته چنان که امروز بهجای متخصص شدن در یک زمینه جزئی، مهارتهای اجتماعی و سواد ارتباط جمعی از اهمیت برخوردار شده است و در سازمان ها همکاری جای سیستمهای سلسله مراتبی پیشین را گرفته است. گذشته از این، در سطح جهانی تعریفی که پس از فروپاشی اروپای شرقی از هویت بسیاری از کشورها میشود، به ویژه در کشورهایی چون آمریکا، استرالیا، اروپا، میشود، به ویژه در کشورهایی چون آمریکا، استرالیا، اروپا، میدلیل مهاجرت و تثبیت گروههای مختلف قومی تفاوت پیدا کرده است. درکنار آن ما با تغییرات سریع فنآوری و اقتصادی مواجه هستیم که درهردو عرصه عمومی و فقط یکی از ابزار ارتباطی و سوادآموزی را شکل می دهد (Anstey, 2002: 445-446).

امروزه براثر رشد و گسترش فنآوری فاصلهای پرناشدنی در امر ارتباط پیش آمده که عملاً ما را از اینکه همچون گذشته کلمه «ما» را به کار ببریم، بازمی دارد. «امروزه بحث برسراین است که تمامی این روابط تحت تأثیر فنآوری وارونه شدهاند؛ چنان که رسانه و فنآوری ارتباطی معاصر مسئول تولید یک فرهنگ دروغین و شکل گیری افراد ازخودبيگانه شناخته مي شود. به علت تأثير فاصله انداز اشکال غیر شخصی تماس پست مدرن. کودک از خانه خودش با کودک دیگری در آن سوی دنیا (مثلاً آفریقا) ازطریق اینترنت مکالمه می کند اما همان کودک نام کودک همسایه آن طرف خانه خود را نمی داند. هرچه ما بیشتر ازطریق فنآوری با یکدیگر مرتبط میشویم، درعمل بیشتر از آنچه هستیم و از یکدیگر جدا می شویم و ارتباطمان با آنها قطع مي شود: انقطاع از مفهوم بودن «واقعي» که فقط از درون فرهنگ «مرجع»<sup>5</sup> سربرمی آورد. این نحوه سلطه ارتباطات فنآوری، توأم با گرایشهای پست مدرنیستی، تهدیدی عمده برای فرهنگ در نگاه سنتی تلقى شده است (Lucy, 2001). مثلا مارسل دانسى (Danesi, 1993: 269)، نشانه معناشناس كانادايي، اين زمانه را زمانهای می داند که در آن به جای باور به «روح» نظیر عصر خدایان، که ازطریق احساس مذهبی و دینی برانگیخته می شد، شیوههای مادی گرایانه و مکانیستی خودمحورانه جایگزین شده است که با روایتهای سنتی از فرهنگ ما انقطاع کلی دارد. همچنین ام. گاتدینر (Gottdiner, 1987: 234)، نشانەمعناشناس يست مدرن، عصر ما را عصر تحت سلطه «فرهنگ برگرفته از تصویر» میداند که درآن زمینههای معنا در زندگی هرروزه بسیار ناپایدار شدهاند. تولید فرهنگی انبوه و عمده، توانایی فهم

وضعيت شبه گفتماني: نشانه معمولي مطبيقي متن کر و تصوير در كتاب مصور مردم معمولي

عمیق از تصاویری را که مدام توسط این صنعت تولید فرهنگ برای ما ساخته میشود، از ما گرفته است. بهویژه بیش از هرگونه شیوه فرهنگی قبلی، پستمدرنیسم تمایل به مشروعیت و اعتبار در زندگی روزمره را ازبین می برد. درواقع، پستمدرنیسم دشمن «اعتبار و مشروعیت» است. به طبع نحوه زندگی و این تغییرات سریع ما را به آموختن شیوه های جدید سواد و مهارت های جدید در زندگی وادار می کند و شیوه هایی از زندگی سنتی را بی اعتبار و ناکار آمد می کند و شیوه هایی از زندگی سنتی را بی اعتبار و ناکار آمد می کند. کماآنکه امروزه در عرصه آموزش دیگر برمفهوم «چندسوادی»<sup>۲</sup> متمرکز می شوند که از تغییرات جهانی شدن و نیازهای تابع آن ناشی می شود و از جمله آموزش های مربوط به سواد بصری و سیستم های ار تباطی مولتی مدال در کانون توجه قرار دارد (Anstey, 2002: 446).

با توجه به این مباحث که درخصوص ویژگیهای عصر پست مدرن و به ویژه ملزومات سوادآموزی و آموزش و تعامل در این عصر گفته شد، به نظر می رسد تشخیص این که متون این دوره چه ویژگیهایی خواهند داشت و این که گونه های زبانی در سطح گفتار تاچه حد خواهند توانست به چارچوب های پایدار (ژانر) تبدیل شوند، دشوار نیست. با توجه به این پیش فرض ها و فرضیات به سراغ یک کتاب مصور فارسی باعنوان مردم معمولی می رویم و نحوه تعامل متن کلامی و تصویر را در آن بررسی می کنیم.

## ادبيات موضوع

امروزه، دربین کارهای معاصر آثاری که فاقد متن کلامی باشند، بهلحاظ تعداد قابل شمارش هستند. سیمون مورلی در مطالعاتش پیوند فزاینده بین متن کلامی و تصویر را پی می گیرد و توضیح می دهد که هنرمندان چگونه توانسته اند تنش برخاسته از این پیوند را به گونهای مهار کنند که ازطریق آن هویتهای جدید را شکل می دهند، مرجعیت را به چالش می کشند و دنیایی آکنده از تغییرات پایدار را قابل درک می سازند (Morley, 2003).

یکی از نظریات بسیارمهم درخصوص تمایز میان دو سیستم نشانهای کلامی و تصویری، شاید دیدگاه لیوتار در کتاب گفتمان/ تصویر (Lyotard, 2011) باشد که در آنجا لیوتار تصویر را دراصل دارای وجهی ضدگفتمانی تلقی میکند. لیوتار در این کتاب، اصطلاح «گفتمان» را به «فرایند بازنمایی از طریق مفاهیم» اطلاق میکند و معتقد است زبانشناسی ساختاری سوسور تجسم عینی این روند گفتمانیکردن فضای متنی است که تمامی تأثیرات و نتایج زبان را تا سطح معانی خلق شده ناشی از بازی بین

دالها تقلیل میدهد.^

در تحقیقات انجامشده، برای مزیت رابطه میان نوشته و تصویر دلایلی ارائه شده که از جمله آنها میتوان به کمکی اشاره کرد که متن نوشتاری و تصویر در قالب شرح یا بسط (Barthes, 1976) به هم میکنند یا باعث افزایش کارایی، تثبیت و بهخاطرسپاری پیام میشوند (Paivio, 1986).

«تعجبآور آنکه در همان حال که این نظریه پردازان درمورد برابری میان هنر و ادبیات بحث می کردند، سهوا ازبین متن و تصویر یکی را بر دیگری برتری دادند. با برتری بخشیدن متن بر تصویر به نظر می رسد آنها یک رابطه سلسله مراتبی میراثی را که امور بصری را در ذیل کلامی می نشاند، بر پاداشته اند» (9-78 :Sage, 2003).

بسيارى از نويسندگان حوزه گفتمان مولتىمدال بەتفحص در «گرامر» شیوه های نشانه شناختی مختلف می پردازند O'Tool, 1994; Kress and van Leeuwen, 2006, 2002;) van Leeuwen, 1999, 2003) و این کار هنوز به هیچوجه به کمال نرسیده است. مقایسه بین «گرامرهای» مختلف بهطور ویژه مورد نیاز است. ما نیاز داریم درباره میزان توانایی شیوههای مختلف بیانی برای برقراری ارتباط در یک زمینه واحد و نیز درباره میزان تفاوت در ظرفیت نشانه شناختی این شیوههای مختلف بیشتر بدانیم و لازم است اطلاعات بیشتری دراین خصوص به دست آوریم که اگر یک ارتباط معنایی واحد را ازطریق یک شیوه انجام دهیم، چه تفاوتی با شیوه دیگر می کند. اما همچنین نیاز داریم درمورد نحوه کار این شیوه های مختلف، زمانی که باهم به کار گرفته مى شوند نيز تحقيق كنيم. اما چنانكه گفته شد، اين مسئله بیش از آنکه باتوجه صرف بهانواع شیوههای بیانی (كلامي، بصرى و ...) قابل تفهيم باشد، براساس نحوه تعامل این شیوه ها در چارچوب گفتمان ها و استعمالات زبانی و بهویژه با توجه به تعاملات گونه های مختلف نشانه ها در بستر چارچوبهای ژانری قابل تفهیم و توجیه است و تاحد زیادی از زیرساختهای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی سوژهها دستور می گیرد. از این رو می توان گفت در شیوه تحقیق ما تفاوت عمده ای با روش تحقیق به کارگرفته شده ازسوی تحقیقات پیشین در بررسی رابطه متن و تصویر مشاهده می شود. تحقیقات بارت و نیز پژوهش های ملهم از او ازنوعی ساخت گرایی و مقطوع گرایی درخصوص رابطه متن و تصوير رنج ميبرند و تحقيقات كرس و لوون نیز به رغم توجه به مؤلفه های گفتمانی، کماکان وجهی ساخت گرایانه دارد و با اینکه این دو از نظریه پردازان حوزه نشانه معناشناسی اجتماعی به شمار می روند، (& Hodge

Kress,1988) نتوانسته اند به خوبی رابطه میان وضعیت های اجتماعی و تحولات معناشناختی را نشان دهند و لذا کماکان نوعی تعین شبه ساخت گرایانه در تدوین نهایی کار آنها مشاهده میشود، کما آنکه اصطلاح «گرامر» درعنوان کار آنان نشان می دهد این محققان سعی دارند قواعد مقطوعی برای رابطه مذکور تدوین کنند و این باعث درغلطیدن مطالعه به دام نوعی ساخت گرایی ناگفته میشود.

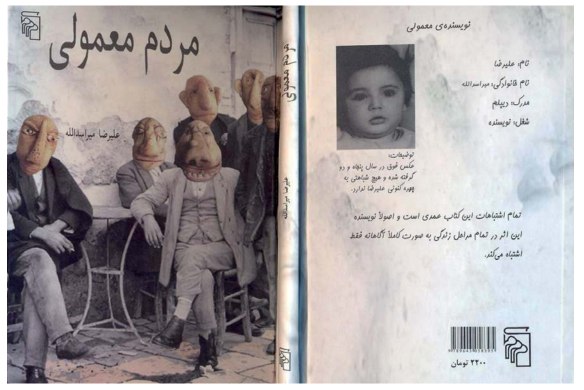
## بررسی نشانه معناشناختی کتاب مصور مردم معمولی

این کتاب درقطع جیبی با نویسندگی و طراحی علیرضا میراسدالله توسط نشر مرکز منتشر شده است. در اولین برخورد با کتاب متوجه نوعی برجستگی در همان صفحه جلد کتاب می شویم که بین عنوان کتاب و تصاویر موجود روی جلد کتاب مشاهده می شود که نوعی تضاد میان کلمه «معمولی» به عنوان صفت «مردم» و وجوه بصری «غیر معمولی» در بازنمایی اکسپرسیونیستی چهره ها مشاهده می شود (تصویر ۱). درواقع، در همان نگاه اول میان متن کلامی و تصویر نوعی تضاد و معارضه مشاهده می شود که بیش از آنکه نمایانگر یک وضعیت گفتمانی معمولی باشد، یک گفتمان غیر معمولی را به ما نشان می دهد و از این رو لازم است با بررسی تفصیلی متن و عوامل آن به تحلیل علت و چگونگی این تعارض پی ببریم.

## شگردهای متن در ایجاد گفتمان غیرمعمولی – تلاقی ژانرها

پس از بازکردن کتاب، در صفحه روبروی صفحه شناسنامه، مؤلف کتاب با ذکر نام خود (اتصال گفتمانی) در زیر یک پاراگراف که عنوان مقدمه برخود دارد، خطاب به خواننده/ بیننده کتاب چنین نوشته است: «مردم معمولی جزء آن دسته از مخلوقاتی هستند که همه جا دیده میشوند. درحال گذر از خیابان، در حال خرید، در حال مطالعه، در حال صحبت با یکدیگر، در حال گریه و غم یا شادی و بازی... اما اگر شما در شناختن آنها دچار مشکل هستید، این کتاب میتواند راهنمای خوبی برایتان باشد. علیرضا میراسدالله».

چنان که ملاحظه می شود، نویسنده در یک اتصال گفتمانی با مخاطب کتاب وارد ارتباط می شود و به شیوه ای که اغلب در کتاب های روان شناختی برای ترغیب مشتری جهت خرید کتاب استفاده می شود، با به کاربردن ضمیر شخصی «شما» مخاطب را خطاب قرار می دهد. این گونه می توان گفت برخلاف انتظار معمول از یک کتاب مصور معمولی، این کتاب بی محابا یکی از مقوله های ژانر کتاب های معمولی را به کار می گیرد که سعی می کنند اطلاعات قطعی



تصوير ۱. طرح رو و پشت جلد كتاب مردم معمولي

و واقع گرایانه در اختیار خواننده گذارند و این گونه واقعاً هم یک «کتاب راهنمای خوب» باشند. کتاب راهنما بهمثابه نقشه و بانوعی ادعای لوگوسنتر بهمثابه متنی عمل میکند که میخواهد میان نشانههای درون متن و دنیای بیرون رابطه ای از جنس تطابق مصداقی برقرار کند درحالی که براساس دانش خواننده/مخاطب کتاب مصور که یک متن ادبی \_هنری است، معنای متن فقط براساس جهان متن معلوم می شود نه براساس ارجاع و بازنمایی یک جهان عینی و بیرونی. لذا این ادعای مؤلف کتاب مصور در مقدمه آن، براساس دانش خواننده نوعی نقیضه جلوه می کند که از تلاقی و آمیزش پارادوکسیکال دو ژانر محتوایی کتاب علمی و کتاب ادبی ـ هنری خبر میدهد. این مسئله درواقع فرضیهای را مطرح می کند مبنی بر اینکه احتمالاً ما ازاساس اصلا با یک كتاب مصور معمولي مواجه نيستيم و لذا بهنظر نمىرسد بتوان بین عناصر گفتمانی و از جمله میان متن کلامی و تصویر به ترسیم رابطههای معمولی و قطعی دست یافت. این نحوه آمیزش ژانرها در درون کتاب نیز با آمیزش دو ژانر شناسنامه و CV رخ می دهد و نوعی تناسب و انسجام میان اجزای مختلف صوری و محتوایی گفتمان این متن را بەنمایش می گذارد. درابتدای هرقسمت داستانی کتاب، ابتدا مشخصات برخی عوامل گفتمانی ذکر شده است با عناوین: نام، نام خانوادگی، مدرک و شغل. روبروی این نوشته ها تصاویری به سبک الصاق تصویر روی شناسنامه ملاحظه مي شود با اين توضيح كه كلمات «مدرك و شغل» از نشانههای ژانر شناسنامه نیستند بلکه از ژانر نزدیک به آن یعنی از ژانر cv تغذیه میشوند. موضوع محتوایی شناسنامه، مقوله «هویت» و موضوع محتوایی CV «وضعیت شغلی و اقتصادی» است که یکی از اصلی ترین مؤلفه های تعیین کننده هویت اجتماعی و فرهنگی یک عامل گفتمان را تعیین می کند. این گونه متوجه نوعی آمیزش دو ژانر شناسنامه و CV نیز می شویم که باعث ناپیداشدن مرزهای این دو نیز شده است. این گونه می توان گفت در متن کتاب، به گونهای مکرر، درقالب یک وضعیت بیناژانری، نوعی مرزشکنی و شالوده شکنی ژانری رخ داده است که باعث مبهم شدن «شناخت» می شود؛ چون تمایزهای متنی و درنتیجه عادتوارههای معناشناختی را ازبین میبرد. در غیاب «تمایز»، شناخت نیز صورت نمی گیرد. پس باید گفت نظام بیناژانری درواقع بنمایههای شناخت را و از این طریق بنمایههای خود گفتمان را سست می کند. از این رهگذر در زیر پوسته نظام بیناژانری باید قائل بهنوعی «وضعیت ضد گفتمانی» شد که هویت خود گفتمان را نشانه گرفته است.

### - عبور از نظام بازنمایی

در صفحه ششم کتاب آنچه بیشاز هرچیز و در اولین نگاه ما را متوجه خود می کند، شیوه نامعمول به کاربردن تصویر و استفاده از شیوه اکسپرسیونیستی در بازنمایی اجزای صورت عامل گفتمانی مندرج در تصویر است که با اغراق و تحریف بازنمایی شده است. جهت تقویت بازنمایی، دو جای منگنه به شیوه الصاق عکس روی شناسنامه بر آن مشاهده می شود (کنارهم قرار گرفتن وجوه رئالیستی و انتزاعی). این مسئله نشان میدهد کتاب همچون آمیزش ژانرها، ازطریق درهمآمیزی دو وجه رئالیستی و انتزاعی، مرز میان واقعی و غیرواقعی را با مخدوش کردن سیستمهای تمایز ازمیان میبرد. این مسئله زمانی معنادار تر میشود که توجه داشته باشیم این تصاویر ساختگی نیستند بلکه از روی عروسکهای دستی بهمثابه تصویر واقعی گرفته شدهاند و سپس نشانه منگنه روی آنها به طور ساختگی اضافه شده است (تصویر ۲). لذا این تصاویر واقعا وجهی از «شمایلگی» را در کارکرد خود نشان می دهند اما در سطح «جهان متن» و نه در سطح «جهان عینی بیرونی و واقعی». این مسئله نشان میدهد این متن درصدد است نظام بازنمایی تصویر و نظام شمایلی محض را مخدوش سازد و تصویر به یک تصویر نامعمول تبدیل میشود.

درمورد تصویرهای کتاب لازم به ذکر است که بنا به بهره گیری از ژانر شناسنامه، این نحوه پردازش تصویر از بار نشانه معناشناختی و برجستگی بالایی برخوردار است؛ به عبارتی \_ چنان که میدانیم \_ توانایی نشانههای نمایهای در نمایاندن چیزی دیگر، بر «رابطه» آنها با موضوع/ابژه تکیه دارد، اما نشانههای تصویری بر «همانندی»<sup>۹</sup> با موضوع استوار هستند. هیچچیز روشن تر از تشابه یک عکس با صاحب آن نیست. عکس یک شناسنامه، گذرنامه یا گواهینامه رانندگی نشانه تصویری آن فرد است؛ «زیرا به آن شخص شباهت دارد (یا به عبارتی شمایل آن شخص است) این همانندی، به نشانه امکان میدهد موضوع را بشناسد همان گونه که کارآگاهان از عکس مجرمان استفاده می کنند تا شخص مظنون را شناسایی کنند. هرچند دلیلی وجود ندارد که این حکم را زير سؤال ببريم، ولى اين بازنمود بەنوعى تبيين و توضيح نياز دارد؛ زیرا همانندی یک مفهوم پیچیده مشکل آفرین و بحث برانگیز است. علت این است که هرچیزی را میتوان از زاویه خاص همانند چیز دیگر دانست»(یورگن دینس و دیگران، ۷۴). ازاین رو می توان گفت حتی در ارتباط با عکس شناسنامه نیز یکنوع قرارداد باعث می شود که این نوع عکس را به



ئام: صعر نام غانوارگی: فیولی مدرک: لیسانس غالکوبی شغل: غالکوب

### توفيمات:

صمر در کودکی دلش می فواست غلبان شود. اما پدر و مادرش اصرار داشتد که او رشته پزشکی را انتقاب کند. صمر بعر از آتکه دیپام گرفت و فهمید که بسیاری از آرزوهای والدین پایه و اساس درستی ندارند، رشته قالکوبی را برگزیر بین از دریافت مدرک فود، برای کمک به مردم فقیر و نیازمند به مناطق مفروم سفر کرد. او آلنون در همام عمومی یک روستای دور افتاده قالکوب و مشت و مالهی (ماسور) است.



تصویر ۲. صفحات ۳۰-۳۱ از کتاب مردم معمولی

مثابه شمایل و هویت عینی بشناسیم. لذا می توان گفت که گفته پرداز کتاب مردم معمولی به وجود رابطه «همانندی» میان تصویر، ولو تصویر عکس، و مابه ازای بیرونی اعتقاد ندارد و معتقد است که در یک متن، رابطه میان تصویر و مابه ازای آن رابطه ای قراردادی است که براساس قوالب ژانر و «جهان متن» معنادار می شود.

### - مشروعیتزدایی با طنز

عکس اغراق شده و اکسپرسیونیستی به کاررفته در ژانر شناسنامه، چارچوب معمولی ژانر شناسنامه را که طبق ادراک معمولی ما نمایانگر هویتی واقعی و معمولی، اجتماعی است، میشکند و یکی از ارزشهای اصلی پست مدرنیسم را بهصورت تضادنمایی در قالب «طنز» (استعاره تهکمیه) به نمایش می گذارد. این ویژگی متن پردازی پستمدرنیستی و پساساختار گرایانه به خودی خود نوعی بی ثباتی و «مشروعیت زدایی» را برای متن، ژانرها و هویتها در پیدارد.

با توجه به متن نوشتاری متوجه می شویم طنز گونگی در پردازش متن کلامی نیز وجود دارد – و این از نوعی هوشمندی و نیز انسجام درون گفتمانی متن مورد بررسی حکایت دارد. در نوشته های کلامی متن انواع استعمال

طنزگون، متناقض ما و سخره آمیز به ویژه در نام گذاری ها دیده می شود: مثلاً نام هایی چون بیزار درمنی، پژمانلی جس پور، عمو فراهانی، طویل کثیر، خیرالله گرگوند، قدرت دوچشمی، هیبت خان دارد و ... لازم به ذکر است: طنز در کاربردهای محدودش معمولاً به قصد مزاح استفاده می شود اما بیشترین کاربرد آن را در فلسفه شک گرا و دنیا گریز می توان سراغ گرفت. به کار گرفتن گسترده طنز در سخنان (هیچ چیز – یا همه چیز – در ست است). بااین که طنز تاریخچه ای بسیار طولانی دارد، به کار گیری آن به یکی از ویژگی های ممتاز پسامدرن و تجربه های زیبایی شناختی وابسته به آن بدل شده است» (چندلر، ۱۳۸۶ : ۲۰۲).

### - روايتشكنى

روایت سازی یکی از مهم ترین شیوههای گفته پردازی و تنظیم نشانهها از سوی بشر به کار می رود اما در متن مردم معمولی، به نظر می رسد ما با فضایی روایت شکن مواجهیم که با دیگر شگردهای متن در راستای ایجاد یک وضعیت ضد گفتمانی هم خوانی دارد. چنان که می دانیم، روایت شناسی سنتی بر اساس این سیر روایی شکل می گیرد که ابتدا نوعی قرارداد گفتمانی ازسوی یک کنش گزار با قهرمان منعقد می شود و پس از تحقق کنش، قهرمان درنهایت به پاداش یا مجازات میرسد. اما چنان که در متن شبهروایی و شبهافسانهای زیر می بینیم، کنش گزار پس از تفهیم قرارداد نه تنها کنشگر یا قهرمان را به کنش فرانمی خواند، بلکه درقالب نوعی هنجار شکنی روایی او را به تعطیل و توقف کنش فرامی خواند:

«یکبار درپی صید غزالی تیزپا در جنگل گم شد و نیمه شب به در خانه ساحرهای بدسیما رسید.(البته بدسیمایی ساحره حدسی است. زیرا پشت او به در بود و سیمایش دیده نمی شد) خواست در بزند و کمک بطلبد که ساحره پیش دستی کرد و باصدای بلند گفت: کلبه حقیر من درخور شأن تو نیست. بهخانهات بازگرد و منتظر بمان. تو بهزودی شاه خواهی شد.

«سیروس با شنیدن این جملات نیرویی تازه گرفت و راه خود را یافت و به خانهاش بازگشت، سرخوش و خندان. تمام وسایل شکار را دور ریخت، کار را تعطیل کرد و به انتظار نشست تا سپاهیانش بیایند و او را به کاخش ببرند. سیروس آنقدر نشست و منتظر ماند که زن و فرزندانش او را ترک کردند و خودش از گرسنگی مرد. عدهای می گویند ساحره قلابی بوده است. عدهای دیگر عقیده دارند منظور ساحره، این دنیای فانی نبوده و سیروس اکنون شاه دنیای باقی است. ولی من فکر می کنم ساحره بیچاره فقط مشغول خواندن کتاب مکبث باصدای بلند بوده است.

[تصویر کاریکاتوری که سیروس یا شاید هم مکبث را درحالیکه تاج شاهی برسر و ردای پادشاهی برتن دارد، درحال شادی نشان میدهد].»

چنان که ملاحظه میشود، قهرمان به جای کنش به تعطیل کنش روی میآورد و درنهایت به جای آنکه شاه شود، می میرد. اما همین نتیجه در متن به گونهای بااستعاره تهکمیه بیان می شود. گفته پرداز به جای اینکه بگوید «سیروس مرد» می گوید «اکنون شاه دنیای باقی است»؛ در حالیکه در دنیای واقعی او «فانی» شده است. این وضعیت توهمسازی در گفتمان از طریق ایجاد یک وضعیت بینامتنی پیچیده با متن کتاب شکسپیر (مکبث)، هرچه بیشتر تقویت می شود تا به گونهای مضمر نشان دهد که روایت شکنی درواقع از محصولات اجباری یک فضای «بینا–» است؛ چراکه در مراجعه به متن مکبث شیرازههای ساختاری متن ازهم فرومی پاشد و باعث تعلیق معنای متن و درز پیداکردن متن فعلی می شود. این وضعیت،

نوعی انتقاد گفتهپردازانه و هنری از نگرش سنتی به متن را بهنمایش میگذارد که آن را نه «متن» بلکه «اثر» می پنداشت و درنتیجه به «نیت مؤلف» قائل بود ولی با فروریختن مرزهای دنیای درون و بیرون متن، مرزهای میان واقعیت و غیرواقعیت و نیز مرزهای میان روایت و غیرروایت و درنتیجه مرزهای هویتی و ... فرومی ریزد. این گونه، نوعی انسجام میان فروریزش مرزهای روایت، ژانرها و مقوله های تمایزبخش متنی با فضای زمانی – مکانی (دنیای باقی# دنیای فانی) رخ میدهد.

## – ھويتشكنى

از جمله مؤلفه های هویت شکن و براندازنده جایگاه سوژه ها در متن می توان به ناهم خوانی بین مدرک و شغلهای ذکرشده برای عناصر گفتمانی اشاره کرد: پنجم ابتدایی/روزنامه نگار، پروفسور شیمی/بیکار، دیپلم/ستاره شناس، دوم ابتدایی/دندانپزشک تجربی، لیسانس شیمی/ مستندساز، فوق ليسانس حقوق/كشاورز، عالى (ضمنا مدركي باعنوان عالى نداريم)/درويش، فوق ليسانس زبان/ قابله (زائو سگی است که دوازده توله زاییده اما به آنها وجوه انسانی داده شده است چنانکه سهتاشون به کارهای ساختمانی روی آورده اند، دوتاشون شاعر شدند و .... بالا(مدركي باعنوان بالا نداريم)/ شغل آزاد، فوق ليسانس علوم سیاسی/سیاستمدار(راننده تاکسی)، و ... البته دربرخی موارد نیز بین مدرک و عنوان شغل هماهنگی وجود دارد؛ مثلا: دوم ابتدایی/کافه چی، بی سواد/فالگیر، دکترای ادبیات/استاد دانشگاه، بی سواد/ چاه کن، و ... و لذا همواره با آمیزشی از دنیای سازگار (عناصر گفتمانی) و دنیای ناسازگار (عناصر ضدگفتمانی) مواجهیم.

این ناهم خوانیها درواقع ماحصل تلاقی آشناییزدایانه دو ژانر شناسنامه و CV است که براساس رویه نقیضهسازی حاکم بر فضای متن، نقطه کانونی شکلگیری و فروپاشی «هویت»ها را در بُعد اقتصادی متمرکز میکند اما چنانکه در بخشهای دیگر گفته خواهد شد، مؤلفههای روان شناختی، وراثتی، محیطی، و ... را نیز به مثابه عناصر فراتر از سطح خود آگاهانه هویتسازی پیش میکشد. وقتی توجه کنیم کف یکی از مباحث اصلی مباحث مربوط به کنشگری و گفته پردازی مقوله «هویت» است، درمییابیم که درصورت تهدید مرزهای هویت عوامل گفتمانی، طبیعیاست مرزهای «شناخت» نیز مخدوش شود.

### - هزار تو و عبور از وضعیت دوقطبی به سهقطبی

بعضاً برخی از داستانهای مجزای متن به برخی داستانهای دیگر آن یا همچون مورد مربوط به «سیروس سازگار» به متنهای بیرون از خود ارجاع می یابند: حشمت(سرهنگ) کافه میرو را راهاندازی می کند. برخی از شخصیتهای داستانهای دیگر به این کافه میروند و در طرح روی جلد که بهنظر می رسد نمایی از کافه میرو باشد، برخی از شخصیتهای داخل کتاب دیده می شوند که به لحاظ ژست و وضعیت استعاره ای جایگاه نشستن و قرار گرفتن در توپولوژی مکانی، تطابقی با درون متن نیز ندارند. چنان که در طرح روی جلد افراد بی سواد با ژست روشن فكرانه بر صندلي ها نشسته اند اما يك فيلسوف با لباسی مندرس سر پا ایستاده است. این گونه در مکانی که درعین حال فراتر از هرگونه مکان معمولی است (چون افرادی از سطوح و طبقات اجتماعی مختلف و متضاد از پایین و بالای شهر در آن جمعاند و لذا نمی توان برای این مكان نقطه اى مشخص روى نقشه شهر قائل شد)، نوعى وارونگی جایگاه ها و شخصیتها درعین آمیزش شهر فرنگگونه آنها رخ داده است. این ویژگی نیز با دیگر وجوه درهم آمیزی عناصر متن هم خوانی دارد. گذشته از آنکه نمای طرح جلد درعين حال ناقض اطلاعات درون متن نيز هست: شخصیت هایی که در متن ذکر شده است که به کافه می فته اند و گرایشات روشن فکری داشته اند، در طرح جلد حضور ندارند و بهجای آن شخصیتهایی دیده میشوند که اغلب سنخیتی با این مباحث نداشتهاند. این وضعیتهای درهموبرهم باعث می شود متن در کلیت خود به هزار تویی شبیه شود که مرکز گرایی و مرکز گریزی بهصورت توأمان در آن رخ می دهد و به جای ساختار دوقطبی حاشیه/ مركز، ساختار سهقطبی حاشیه/ مركز/ نه حاشیه \_ نه مرکز جایگزین شود.

### – بازنمایی غیرمستقیم فضای محیط

پژمانلی جسپور «میتواند یکی از چشمهایش را دربیاورد و آنرا در اتاق دیگران بگذارد و آنها را کنترل کند». این مسئله گرچه به ظاهر ناهنجار و غیرواقعی یا غیرمعمولی است، اما وقتی به فنآوری امروز نگاه می کنیم که بااستفاده از دوربینهای مخفی و ... فضای خلوت و امن دیگر هیچجا پیدا نمی شود، نوعی بازنمایی و واقع گرایی پیچیده میان متن و جهان بیرون (محیط) دیده می شود.

### – ناهمخوانی میان «بود» و «نمود»

با این که در صفحه چهاردهم کتاب ذکرشده که پژمانلی لیسانس بازرگانی دارد و بازرگان است اما در «توضیحات»، پژمانلی در اداره کار میکند و از خانمهای اداره دلبری میکند. این وضعیت ناهماهنگی میان «بود» و «مود» یکی از پیامدهای برهم ریختن مرزهای هویتی است که دیگر نمی توان همچون نظام مدرن آنها را به گونه ای قالبی تعریف کرد. یکی از مهم ترین مؤلفه های شاخص سازی هویت در دنیای مدرن را از اعتبار می اندازد. لذا در تناسب میان این مؤلفه متنی با دیگر وجوه گفته پردازانه آن می توان گفت این متن به نظر می رسد به گونه ای بسیار یکپارچه و انتقادی، ارزش زدایی از ارزش های مدرن را وجهه خود قرار داده است.

#### - ناهمخوانی توصيفات با مورد وصف

در صفحه هجده و نوزده گفتهپرداز فرایندی را «آسان» توصيف مى كند كه اصلاً آسان نيست: «قياس هم پس از گذراندن مراحل ساده و قانونی خروج از کشور، از جمله سهسال سربازی، پنجسال انتظار در اداره بررسی دعوتنامهها، دوسال انتظار در اداره مهرزنی و چندینماه دوندگی درپی رفتن امضاهای ساده ضروری، بالاخره راهی سوئد شد ...». بهاین گونه درعین آشکارسازی ناهم خوانی های میان عناصر مختلف متن، به یکی از مهم ترین عناصر مؤثر در آمیزش گفتمان ها و شکل گیری فضاهای فرامرزی، یعنی مقوله «مهاجرت»، پیمیبریم که ازدرون خود متن گواهی برآن مشاهده می شود. اینگونه درمی یابیم که مهاجرت یکی از اصلی ترین عوامل شکل گیری فضای بیناگفتمانی و درنتیجه تغییرات گسترده هویتی و فرهنگی است و البته درعین حال، نوعی تناسب میان متن و جهان واقعیت های بیرونی عصر جدید را نیز نشان داده می شود. در دوره معاصر براثر شکل گیری پدیدهای باعنوان مهاجرت، فضای نشانهای «خودی» اساساً به فضایی کلیشهای و نافی ارزش (در جایگاه فضای دون، بربر، طبیعت و ...) تبدیل شده و لذا تحمل دردورنج برای عبور از آن بهسوی فضای ارزشی «دیگری» (بهمثابه فضای فرهنگ، رشدونمو و ترقی و ... ) به لحاظ حسى \_ ادراكي چندان دشوار جلوه نمي كند و افراد بارغبت تمام سختیهای آنرا برخود هموار میکنند. می توان گفت این وضعیتی است که در اغلب کشورهای جهان سوم نسبت به جهان اول یا جهان غرب نمود یافته است. این فضای مهاجرت اندیشهها و جسمها در دنیای متون بهمثابه مهاجرت نشانهها بازنمایی مییابد.

## – رفتارهای شیزوفرنیک

شريف ادعا مي كند عنصري كشف نموده بهنام رساتيم كه بهدلیل مصالح ملی از ثبت آن خودداری می کند (ص ۲۳). اگر ثبت نکرده، پس چطور معلوم شده که کشفی انجام داده است! «یکی از این اکتشافات، عنصری سفیدرنگ بود که اگر آن را در چای میریختی، طعمش را شیرین می کرد. شریف این عنصر عجیب را شریفیم نامید. اما خارجیهای جهان خوار کشف او را دزدیدند و نامش را شکر گذاشتند» (ص ۲۳). بااین توضیح درمی یابیم که کشف عنصر رساتیم چقدر مى تواند صحت داشته باشد! ولى نكته مهم آن است كه در همین متن منقول یکی از مؤلفههای دیگر عصر جدید یعنی نقش عنصر بیگانه («خارجیها») و نیز یکی از اصلی ترین علل تحولات اجتماعی و سیاسی دو سده اخیر، یعنی استعمار («خارجی های جهان خوار») طبق اطلاعات متن، به دست می آید که بهنوبه خود منشا بسیاری از نظریات جدید در قالب «نظریات پسااستعماری» محسوب و این مطالعات ذیل مطالعات «پستمدرن» طبقهبندی می شود. بااین همه نگاه گفتهپرداز درعین حال انتقادی نیز هست، یعنی هم چون تیغی دولبه امکان وجود یک «توهم توطئه» را نیز نمایان میسازد. این وضعیت تولید و درعین حال نقض معنا، اصلی ترین نقش عامل را در شل شدن زیربناهای عادتوارهای معناداری تعاملات ایفا می کند. در این فضا بدیهی است عنصر «توهم» جای «شناخت» را می گیرد. این وضعیت شیزوفرنیک اجتماعی در متنها در قالب فروریزش مرزهای ژانرها و هویتهای متن نمود یافته است.

### – تغییر مخاطب خردسال به بزرگسال

در این متن برخی نظریات روانشناختی بهویژه روان شناسی فروید مبنیبر ارتباط داشتن اختلالات شخصیتی بزرگسالی در وقایع دوران کودکی تداعی می شود. درک این تداعی ها به داشتن اطلاعات لازم و مربوط در این زمینه نیاز دارد: بیزار (المیرا) به این دلیل بیزار نامیده شده است که سیزدهمین دختر خانواده بوده و مادرش به دلیل نفرت از دختردارشدن نام او را بیزار می گذارد. «همین پیشینه خانوادگی باعث شد تا بیزار به درس و علم یلاقه بیشتری نشان دهد و آینده خود را در هزارتوهای پیچیده علوم آزمایشگاهی جست وجو کند. بیزار هنوز مقط دختردار شود تا خطاهای مادر نادانش را جبران کند و اسم دخترانش را هدیه، ارمغان و کادو بگذارد.» این نحوه

تداعى و اشاره غير مستقيم به نظريات علم روان شناسي نشان دهنده آن است که این کتاب بااینکه به لحاظ ژانر عموماً در ردیف سنی کودکان تعریف میشود، اما درواقعیت امر بیشتر برای مخاطب بزرگسال تناسب دارد؛ به عبارتی، کارکرد ژانری خود کتاب نیز دچار بی ثباتی و عدم قطعیت شده است. درعین حال بین اشاره به فروید با بن مایه فلسفی متن تناسب وجود دارد. نظریه ناخودآگاه فروید یکی از مهم ترین نظریه هایی است که شالوده خردگرایی دکارتی و مدرن را فرومی ریزد. براساس رفتار مادر بیزار و خود بیزار، ما متوجه نوعی چرخه اشتباه و سیکل معیوب رفتارهای اجتماعی می شویم که تأثیر این حوزههای خارج از گفتمان بر حوزه گفتمانی و کنش گرانه، به صورت «ناخودآگاه» صورت می گیرد و باید گفت که باعث می شود مرز میان گفتمان با غیرگفتمان بیش از پیش مخدوش شود. این خودآگاهی به وضعیت ناخودآگاه شکل گیری وضعیتهای گفتمانی خود یک چرخش معرفت شناختی است که از مؤلفههای تفکر پستمدرن بهشمار میرود.

# مشروعیتزدایی از نهادها و سازمانهای حتی بین المللی

سیامک که «ابتدا تار را سروته میزد و پشت سنتور ضرب می گرفت، پس از چند سفر به خارج، استعداد واقعی خود را شناخت و با تصدیق اکابر خوانندگی می کند. او اکنون درتمام عروسیهای آنچنانی میخواند و همسرش کبری(آزیتا) او را بهترین خواننده جهانی می داند. گفته می شود سیامک امسال جایزه اسکار خوانندگی را خواهد برد و امید فراوانی به دریافت جایزه صلح نوبل نیز دارد». چنان که می دانیم یکی از مهمترین مؤلفه های اعتباربخش

پنای مدرن نهادهایی هستند که درقالب انجمن، جشنواره و نهاد و ... به تعیین مرزهای میان آنچه ارزشمند است و آنچه نیست، می پردازند. لذا می توان گفت متن مورد بررسی در اینجا فراتر از سطح هویتهای سوژگانی فردی، به جنگ با نهادهای مشروعیت بخش علمی و هنری مدرن نیز می رود.

### تمسخر جريانات فكرى، سياسي و اجتماعي

«دلشده»، تربیت کننده شیر، برای این که شیرهای نر به شیرهای ماده احترام بگذارند (فمینیسم) باعث شده است بسیاری از طرفداران محیط زیست (یکی دیگر از گفتمانهای غالب در دوره پستمدرن) به او اعتراض کنند و با این کار موجب برهم خوردن نظم طبیعت می شود. وضعيت شبه گفتمانى: نشانەمعناشناسى تطبيقى متن 2 و تصوير در كتاب مصور مردم معمولى

## مشروعیتندادن حتی به بنیانهای فکری پست مدرنیسم

پستمدرنیسم سبک تولید این کتاب را شکل می دهد و لذا وقتی در این کتاب از مبانی پست مدرنیسم مشروعیت زدایی می شود، می توان گفت ما با متنی مواجهیم که بیشترین مشروعیت و اعتبارزدایی در آن رخ می دهد. مثلاً از فیلسوفانی که دیدگاه های آنها زیربنای تفکر پست مدرن را تشکیل می دهد، نقل قول می شود اما این قول آنان در خود متن کتاب به نحوی متناقض گویانه اعتبارزدایی می شود: «نیچه نیز که همواره متأثر از طبیعت اسان چقدر کوچک بود اگر طبیعت نبود.» (اگر کتاب او پود، در یکی از کتاب های چاپ نشده و معروفش نوشت: اینجا می بینیم برخلاف قولی که مؤلف در صفحه مقدمه متن به ما داده بود، اصلاً با ما (خواننده) روراست نیست و متوجه می شویم که ما اصلاً با یک «نویسنده معمولی» مواجه نیستیم و وضعیت طنزگونه ای که از روی جلد تا

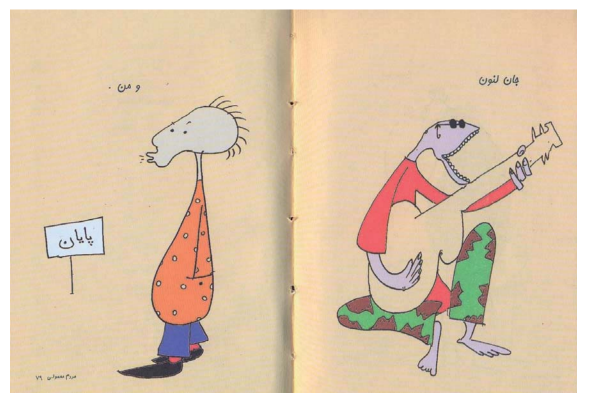
درون متن پی گرفته می شود، کم کم دارد به خود مؤلف و خواننده ای که ما باشیم نیز سرایت می کند و این گونه شاخکهای ما نسبت به امکان فروریزش مرزهای شناخت و مرزهای هویتی خودمان و نسبتی که با متنها و نهادها و ... برقرار می کنیم، حساس می شود.

## - ارزش یا مشروعیتزدایی از علم و عالمان

قدمخیر برای شوهریابی به دانشگاه میرود ولی پس از یازده سال تحصیل در دانشگاه و پنج سال تدریس، هنوز مجرد است (ص ۶۷). همچنین در صفحات ۷۶ و ۷۷ ارسطو و نیوتون را که از بزرگترین متفکران و دانشمندان بهشمار میروند، در تداوم فرایند داستانها به متن اضافه میکند و عملاً آنها را نیز مشمول «مردم معمولی»! قرار میدهد.

## - مشروعیتزدایی از خود مؤلف

در صفحه ۷۹ کاریکاتوری کشیده شده که بالای آن نوشته شده است «و من» و با یک گفتمان اتصالی دیگر، مؤلف بازهم همچون قصههای قدیم برای ختم داستان آمده و مشخصاً از ضمیر شخصی من استفاده کرده است (تصویر ۳). این گونه مؤلف خود نیز وارد جرگه «مردم معمولی» می شود که عملاً معمولی نیستند. مشروعیت زدایی از خود مؤلف (یادآور



تصویر ۳. مؤلف دراتصال گفتمانی با ضمیر شخصی «من»

نظریه «مرگ مؤلف») به اینجا منتهی نمی شود بلکه در پشت جلد کتاب می بینیم که مؤلف عکسی از کودکی خود آورده و با معرفی خود متن زیر را نوشته است: «تمام اشتباهات این کتاب عمدی است و اصولاً نویسنده این اثر در تمام مراحل زندگی به صورت کاملاً آگاهانه فقط اشتباه می کند.» جالب آن که بالای صفحه نوشته شده است: «نویسنده معمولی»؛ حال آن که اگر این نویسنده معمولی است، پس چرا اشتباه می کند، آن هم عمدی! و خود مشروعیت و معناداری متن خودش را از بین می برد.

## – فروریزی مرز کتاب

چنان که گفته شد، ما در طرح روی جلد نمایی از کافهای داریم که احتمالاً «کافه میرو» است که در متن به آن اشاره شده است. ثانیاً گرچه در صفحه پایانی گفته شده «پایان» اما با توجه به توضیحات پشت جلد کتاب و تأثیر آن بر متن درون کتاب و ارائه توضیحاتی که در داخل کتاب به آنها اشاره نشده، طرح پشت جلد هم چنان جزء کتاب به حساب می آید و کلمه «پایان» عملاً بر «پایان» دلالت نمی کند. بدین ترتیب، مرز بین درون و بیرون خود کتاب، هم چنین مرز بین داستانها برداشته می شود.

## – تقلیل زمان به زمان احساس

کتاب را هم می توان با خواندن مجزای هرکدام از داستانها قرائت کرد و هم بهشیوه خوانش خطی و سنتی؛ یعنی از ابتدا تا انتها. درواقع کتاب، خود، به یک هزارتو و لابیرنت تبدیل می شود که از هرسو می توان به آن وارد و خارج شد. این گونه می توان گفت رابطه میان فرایند

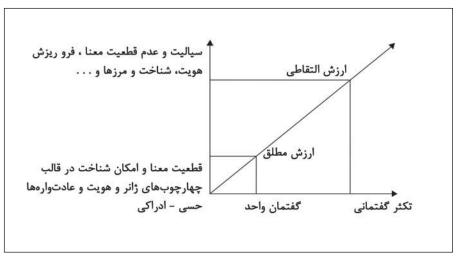
خواندن و «زمان» نیز برخلاف متنهای سنتی به وضعیتی غیر خطی و نیز چرخشی تیدیل می شود. این گونه وضعیت حسی – ادراکی و عاطفی خواننده نیز از وضعیت ادارک عادی خارج و تابع شرایط لحظهای و آنی می شود. در این شرایط، «زمان» به «زمان احساس» تقلیل می یابد و این وضعیت غیر عادی نه تنها مقوله معرفت شناختی بلکه هستی شناختی را نیز دچار دگر گونی می کند.

## شکل گیری فراگفتمان

می توان گفت که ما در این متن اساساً با یک «گفتمان غیر معمولی» مواجه هستیم که لازم است برای آن مقوله جداگانهای تعریف شود. در یک جمعبندی می توان گفت این گفتمان غیر معمولی بهنظر می رسد بیشتر درصدد تبدیل شدن به نوعی «فراگفتمان» است، چون در جاهای زیادی می بینیم با پروردن عناصر ضد گفتمانی، به نوعی انتقاد از خود اصل گفتمان (در قالب مرززدایی و شناختزدایی) تبدیل می شود. در فضای گفتمان غیر معمولی، همه چیز وضعیت تعلیق یا «شبه» درمی آید که ترسیم کننده نوعی پشت جلد از کلمه «اشتباه» استفاده می کند که با کلمه «شبه» همریشه و هم خانواده است. در وضعیت شبه گفتمانی به نظر می رسد که کنش و شناخت به تعلیق درمی آیند.

## نظام ارزشى وضعيت شبه گفتماني

براین اساس میتوان نظام ارزشی وضعیت شبه گفتمانی را بهصورت نمودار ۱ ارائه داد:



نمودار ۱. نمودار ارزشی وضعیت شبه گفتمانی

ما در این مقاله به بررسی و تحلیل نشانه معناشناختی رابطه متن کلامی و تصویر در متن یک کتاب مصور باعنوان مردم معمولی پرداختیم و معلوم کردیم که این رابطه جز با بررسی تمامی عناصر و عوامل گفتمانی دخیل در معناداری قابل بررسی نیست. این رابطه از شرایط حسی \_ادراکی و نیز فرهنگی و اجتماعی و ... تأثیر می پذیرد و برخلاف نظریههای ساختگرا نمی توان رابطه این دو را به گونهای مجزا از دیگر عناصر و عوامل گفتمانی بررسی کرد. در کنار این دستاورد، نهایتاً در یک جمعبندی ما در این مقاله با نظریهای درزمینه تحلیل گفتمان مواجه هستیم، تحت عنوان «وضعیت شبه گفتمانی» که در آن، گفتمان از قواعد بسیار گریزان تبعیت می کند و مهمتر از همه آن که بیش از هرچیز بهنوعی نقد خود گفتمان تبدیل میشود (شکل گیری فراگفتمان). پس می توان گفت میان وضعیتهای «بینا» (بیناگفتمانی» تفد خود گفتمان تبدیل میشود (شکل گیری فراگفتمان). پس می توان گفت میان وضعیتهای «بینا» (بیناگفتمانی، بینامتنی، بیناسوژگانی و ...) همواره باید سراغ رگههایی از یک وضعیت میان وضعیتهای هیت شاورده، نهایتاً کن تعلیق کنش و درنتیجه تعلیق معنا، سرگردانی، ابهام، لابیرنت (هزارتو)، میان وضعیتهای عمده آن به شمار می ورد؛ با این تفاوت که تمامی این مؤلفهها سرراست نیستند، یعنی گزارهمند مؤلفههای عمده آن به شمار می روند؛ با این تفاوت که تمامی این مؤلفهها سرراست نیستند، یعنی گزارهمند نیستند، بلکه در خود متن و رسانه آن تنیده و به گوشت و پوست و خون متن تبدیل شدهاند. ازاین رو می توان ادعا کرد که بخش عمده و اصلی «شناخت» در این متون نه از رهگذر شناخت معرفتی بلکه از رهگذر نوعی

در نگاهی مختصر بهویژگیهای متن فوق، بهراحتی میتوانیم دریابیم که پیش از آنکه ارزشهای پستمدرن در محتوای متون وارد شوند، در خود رسانه متن وارد شدهاند و رسانه تبدیل به پیام شده است و این یادآور دیدگاه پیرس درخصوص نشانگی نامحدود است که در آن یک کل میتواند به نشانهای منفرد تبدیل شود و چنان که در آغاز گفتیم، یک ژانر بهتنهایی میتواند یک نشانه باشد و حامل پیام/معنا /مدلول خاصی قرار گیرد.

پىنوشت

نتيجهگيري

- 1- multimodal
- 2- fusion
- 3- dual coding
- 4- merleau ponty
- 5- saussure
- 6- authentic
- 7- multiliteracies

۸- بهاعتقاد ما، با توجه به آنچه لیوتار درخصوص تضاد میان تصویر و گفتمان مطرح کرده است، بهنظر میرسد این مسئله به نکته مهمی در وضعیت متون در دوره پستمدرن اشاره می کند که باید گفت بر اثر آنچه از آن عموماً تحت عنوان دورگی (شایگان، ۱۳۸۴) یاد میشود و داریوش شایگان در کتاب افسونزدگی جدید به تفصیل به آن پرداخته است، میتوان گفت براثر رویارویی و اختلاط نظامهای گفتمانی مختلف در دوره پست را با فسونزدگی جدید به تفصیل به آن پرداخته است، میتوان گفت براثر رویارویی و اختلاط نظامهای گفتمانی مختلف در دوره پس از جنگ جهانی دوم، نوعی وضعیت تنش و تقابل در بنیان کل فرهنگ دوره جدید نهفته است که درنهایت به استامهای گفتمانی مختلف در دوره پس از جنگ جهانی دوم، نوعی وضعیت تنش و تقابل در بنیان کل فرهنگ دوره جدید نهفته است که درنهایت به استحاله معنا منجر میشود. البته این مسئله به این معنا نیست که متنها قبل از این خالص بودهاند، بلکه هرگونه فضای گفتگویی بین نظامهای مختلف بیانی یا بین گفتمانهای مختلف، همواره محمل وجود نوعی وضعیت تنش و تقابل بوده که یا باعث غلبه یکی بر دیگری شده یا به تعادل آن دو انجامیده است اما آنچه دوره پسامدرن را از دوره های یا بین گفتمانهای مختلف، همواره محمل وجود نوعی وضعیت تنش و تقابل بوده که یا باعث غلبه یکی بر دیگری شده یا به تعادل آن دو انجامیده است اما آنچه دوره پسامدرن را از دورهای قبل جدا می کند، غلبه این وضعیت تقابل میان گفتمانهای مختلف است که درنهایت باعث شده است نوعی وضعیت تنش و تقابل بوده که این وضعیت تقابل میان گفتمانها و نظامهای مختلف است که درنهایت باعث شده است نوعی وضعیت (می جد» در درون فرهنگ این دوره آشکار شود.

9- similarity

### منابع

وضعيت شبهگفتمانی: نشانەمعناشناسی تطبيقی متن و تصوير در كتاب مصور مردم معمولی

۵۶

- Allen, Graham. (2000). Intertextuality: New Critical Idiom, Routledge.
- Andrea, Lesic-Thomas. (2005). "Behind Bakhtin: Russian Formalism and Kristeva's Intertextuality". *Paragraph*, Volume 28, No. 3, Page 1-20.
- Barthes, R. (1977). Image, music, text. New York: Hill and Wang Pub.
- Danesi, Marcel. (1993). *Messages and Meaning: An Introduction to Semiotics*. Toronto: Canadian Scholars' press.
- Duff, David. (2002). Intertextuality versus Genre Theory: Bakhtin, Kristeva and the Question of Genre Paragraph, March 2002, Volume 25, Number 1, Page 54-73.
- Gottdiner, M. (1987). Postmodern Semiotics: Material Culture and Forms of Postmodern Life, Oxeord: Blackwell.
- Hodge, B. and Kress, G. (1988). Social Semiotics. Cambridge: Polity.
- Kress, Gunther & Leeuwen, Theo Van. (2001). *Multimodal Discourse: The Modes and Media of Contemporary Communication*. London: Arnold.
- Kress, Gunther & Leeuwen, Theo Van. (2006). *Reading Images: The Grammar of Visual Design*. London: Routledge.
- Leeuwen, Theo Van. (1999). Speech, Music, Sound. Basingstoke: MacMillan.
- Leeuwen, Theo Van. (2003). "A multimodal perspective on composition". In *Framing and Perspectiv ising in Discourse*, Ensink, Titus and Christoph Sauer (eds.), 23–61.
- Lucy, Nial. (2001). Beyond Semiotics- Text, Culture and Technology, London and Newyork, Continuum.
- Lyotard, Jean-Francois. (2011). Discourse, Figure. Antony Hudek, Mary Lydon. University of Minnesota.
- Michele, Anstey. (2002). "It's not all black and white" : Postmodern picture books and new literacies, *Journal of Adolescent & Adult Literacy*, 45: 6 , March, pp. 445-446.
- Paivio, A. (1986). Mental Representations. New York: Oxford University Press.
- Simon Morley. (2003). *writing on the wall: word and image in modern art*. California: University of California Press.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۳/ ۱۱ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

## مطالعه تطبیقی ریختشناسی شمشیرهای سلطنتی ایران و عثمانی در سده های دهم و یازدهم هجری قمری

فاطمه رعيتىزاده\* سيده آيين فاضل\*\*

## چکیدہ

نوشتار حاضر جستاری است در زمینه مطالعه تطبیقی ریختشناسی شمشیرهای سلطنتی ایران و عثمانی در سدههای دهم و یازدهم هجری (۱۶و/۱۸م). از همینرو، کوشش شدهاست تا با بهرهجستن از روش تحقیق کیفی۔ توصیفی و بهدستدادن شواهد تاریخی به بازنمایی تحلیلی وجوه اشتراک و افتراق این شمشیرها بهلحاظ شاکله ظاهری و نقوش طرحشده بر آنها پرداخته شود. در این مقاله پس از ارائه تصاویری از نمونه شمشیرهای هر دو حکومت در سدههای مورد نظر و ارزیابی ریختشناسی آنها در قالب جداول تحلیلی، چنین نتیجه گیری شده است که مذاهب رسمی موجود در این مناطق بر نحوه تزئینات و مضامین نوشتاری حکشده بر شمشیرها تأثیر بسزایی داشتهاند و موجبشدهاند که شمشیرها در هریک از حوزههای حکومتی ویژگی خاص خود را بیابند؛ درحالی که تبادل صنعتگران اسلحه ساز و سلاحها باعث بروز ویژگیهای مشترک در ساخت سلاحهای این دو حکومت شده است. به علاوه، سادگی تزئینات شمشیر ایرانی در مقابل تزئینات بیشاز حد روی تمامی قطعات مشمیرهای عثمانی تفاوت برجسته این شمشیرها شمرده می شود.

كليدواژهها: ريختشناسي، شمشير، صفويه، عثماني

<sup>\*</sup> دانشجوی کارشناسیارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه کاشان (نویسنده مسئول). (rayati.zad@gmail.com \*\* دانشجوی کارشناسیارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه کاشان.

مقدمه

بخش عظیم و مهمی از صنایع فلزکاری در طول تاریخ به تولید و ساخت سلاح اختصاص داشته است؛ به گونهایکه ساخت جنگافزار صنعت و هنر کاربردی مهمی بوده که همواره مورد توجه نهادهای قدرت و کارگزاران حکومتی در اعصار مختلف بودهاست. ردپای این توجه ویژه به هنر تولید ادوات جنگی در سدههای دهم و یازدهم هجری (۱۹۶۹م.) مقارن با برشی از دوران طلایی تمدن اسلامی است. در سدههای مذکور شمشیر، بهمثابه یکی از ادوات جنگی کارآمد در حفظ قلمرو حکومتها، هنوز اهمیت ویژهی خود را از دست نداده بود و جایگاه خاصی نزد سلاطین صفوی و عثمانی داشت.

این اهمیت و کارکرد شمشیر نزد ایرانیان و عثمانیان در مقطع تاریخی مورد نظر، همان وجه مشترکی است که نگارندگان را بر این داشتهاست تا در چهارچوبی کیفی ـ توصیفی و به استناد شواهد تاریخی، نقاط اشتراک و افتراق شمشیرهای ساختهشده به دست صنعت گران هنرمند ایران و عثمانی را به لحاظ ریخت شناسی و ترکیب بندی، یعنی همان شاکله ظاهری و نقوش طرح شده برآنها، مورد مداقه و تحلیل قرار دهند. به عبارت دیگر، نگارندگان می کوشند تا از گذار این مطالعه تطبیقی و بررسی چگونگی این نوع مبادلات صنعتی ـ هنری، گامی در راستای شناخت بیش از پیش صنایع هنری ایران زمین در برههای از تاریخ بردارند.

از همینرو، در ابتدای بحث پس از نگاهی اجمالی به جغرافیای تاریخی دو دولت صفوی و عثمانی به رابطه سیاسی ستیزهمحور این دو حکومت، که در قبض و بسط پیاپی جنگ و صلح شکل می گرفت؛ پرداخته میشود. همچنین، به حضور اسلام در ایران و عثمانی در قالب دو مذهب شیعه و سنی و تأثیر و تأثرات آن در مجادلات بین دو کشور اشاراتی خواهد شد. در ادامه نیز پس از مروری بر سنت اسلحه سازی در ایران و عثمانی با ارائه تصاویری از نمونه شمشیرهای هر دو حکومت در سدههای مورد نشان داده می شود که چگونه از رهگذار ارتباطات جنگ نشان داده می شود که چگونه از رهگذار ارتباطات جنگ بنیان ایران و عثمانی تأثیرات متقابل در فرم و نقش شمشیرهای این دو حکومت پدیدار شدهاست!

### پیشینه تحقیق

همچون تحقیق در مورد هریک از هنرهای صناعی دیگر مطالعه علمی و نظاممند ساختار ظاهری و شیوه ترکیببندی شمشیرها و صنعت ساخت آنها در ایران امری دشوار بهنظر میرسد. براساس مطالعات نگارندگان این جستار، در منابع و مراجع فارسی اثر قابل توجهی درخصوص شمشیرسازی در ایران و عثمانی بهچشم نمیخورد و هیچ تحقیق مستقلی نیز تاکنون در این زمینه انجام نگرفتهاست. تنها شاید بتوان به پژوهش منوچهر مشتاق خراسانی (2006) اشاره داشت که به زبان انگلیسی و با عنوان اسلحه و زره در ایران<sup>۱</sup> در اختیار پژوهندگان قرار گرفته است و بهصورت کاملاً تخصصی به تاریخچه و ظرایف هنر شمشیرسازی ایرانی از ابتدا تا دوره قاجاریه می پردازد.

البته، در اروپا تحقیقات گستردهتری در این مورد انجام شده که از آن جمله است: مقدمهای بر اسلحههای اسلامی<sup>۲</sup>، نوشته نورث (1985)که بهطور عمده به شمشیرسازی در کشورهای اسلامی میپردازد و هنرهای سردار مسلمان<sup>۲</sup>، نوشته باشر(2008) که به هنر شمشیرسازی در کشورهای اسلامی و حتی هندوستان میپردازد.

## روش تحقيق

روش تحقیق در این نوشتار به صورت کیفی-توصیفی بوده و با توجه به شواهد تاریخی و نمونههای موجود به بازنمایی تحلیلی وجوه اشتراک و افتراق این شمشیرها به لحاظ شاکله ظاهری و نقوش طرح شده بر آنها پرداخته شده است.

## جغرافیای فرهنگی ـ سیاسی ایران و عثمانی در سدههای دهم و یازدهم ه.ق.

با تشکیل دولت صفوی حکومتی یکپارچه، منسجم و واحد بر ایران حاکم شد. دولت صفوی با رسمیت بخشیدن به مذهب شیعه که سازگار با آرمانهای عمیق مذهبی در ایران بود، وحدت سیاسی، ملی و مذهبی را برای ایرانیان به ارمغان آورد. هم زمان با حکومت صفویان، امپراتوری عثمانی همسایه غربی ایران که متصرفات خود را تا شام و بالکان گسترش داده بود و اوج شکوه و قدرت خود را سپری می کرد، می توانست تهدیدی جدی برای مرزهای غربی ایران به شمال آید. « مرز مشتر ک طویل ایران با عثمانی در منتهی الیه شمال غربی از قلعه کَزبک واقع در سلسله جبال قفقاز شروع می شد و به طرف جنوب غربی امتداد می یافت» (بیانی، ۱۳۵۳: ۷). مطالعه تطبيقی ريختشناسی شمشيرهای سلطنتی ايران و عنمانی

۵٨

از سویی، روی کار آمدن دولت قدرتمند صفویه در ایران با مختصات اندیشه حکومتی جاری در آن و مرزهای گسترده مابین دو کشور، تهدیدی سیاسی ـ معنوی برای امپراتوری عثمانی محسوب میشد. عمده این تهدیدات برای عثمانیان همانا رسمیت مذهب شیعه در ایران در مقابل حاکمیت مذهب سنی در امپراتوری عثمانی بود. تأثیر شکل گیری دولت صفوی بر سازوکارهای حکومت عثمانی تا بهجایی است که «ترکها مدعی هستند هنگامی که آنها برای گسترش اسلام به سمت غرب پیش میرفتند، صفویها از پشت به آنها خنجر زدند و آنها را متوقف کردند؛ یعنی ظهور صفویه منجر به توقف امپراتوری عثمانی شد» (خلج منفرد، ۱۳۸۷: ۱۶).

جنگهای ایران و عثمانی زمانی آغاز شد که سلطان سلیم اول عثمانی (۹۱۸-۹۲۶ه.ق./۱۵۱۲–۱۵۲۲م.) فرمان قتلعام شیعیان و علویان را صادر کرد و « در یکی از هجومهایش به خانقاههای صفویان و علویان، چهلودوهزار نفر از ایشان را از بین برد» (همان:۱۶). جنگهای بسیار دیگری میان این دو حکومت قدرتمند درگرفت که از مهمترین آنها می توان به جنگ چالدران (۹۲۰ه.ق./۱۵۱۴م) اشاره کرد. همین جنگها و در مواردی غنایم بهدست آمده از آنها به نحوی باعث تبادلات فرهنگی و هنری نیز میشد. لازم به ذکر است که در دورههایی نیز بین همسایگان معاهدههایی مبتنی بر صلح منعقد می شده است که از آن میان می توان قرارداد صلح آماسیه و قصر شیرین (زهاب) را نام برد. ۲ این دوره های آرامش بعد از جنگ همواره فرصت مناسبی برای مبادلات تجاری، صنعتی و فرهنگی ایجاد می کرد. به علاوه، حاکمان عثمانی همچون ایرانیان در شرایط جنگ هم از ترقی صنایع غافل نبودند و برای رشد هرچه بیشتر آن از صنعتگران و هنرمندان یکدیگر نیز استفاده می کردند؛ تا آنجا که «سلطان سلیم اول زمان بازگشت از تبریز، گروهی از هنرمندان و صنعت گران تبریز را از شاعر و نویسنده و زرگر و قالیباف و صحاف و امثال ایشان برگزید و روانه استانبول کرد» (فلسفی، ۱۳۸۱: ۱۱۲).

## اسلحهسازی در ایران و عثمانی

شمشیر از جمله جنگ افزارهای مهم در صنایع اسلحه سازی گذشته محسوب می شده است و در سده های دهم و یازدهم اسلامی به مثابه یکی از ادوات جنگی کار آمد در حفظ قلمرو حکومت ها هنوز اهمیت ویژه خود را از دست نداده بود و جایگاه خاصی نزد سلاطین ایران و عثمانی داشت.

## شمشیرسازی در ایران

ایران از جمله کشورهای پیشرو در صنعت فلزکاری و بهخصوص اسلحهسازی در طول تاریخ بودهاست. شرایط استراتژیک ایران از یکسو و جنگها و درگیریهای پیآپی در درون و بیرون مرزهای آن از سوی دیگر، منجر به نیاز مبرم ایرانیان به جنگافزار و اسلحه شده بود و این نیاز خود موجب رشد روزافزون این صنعت نزد ایرانیان بود. «نخستین شمشیرهایی که از آغاز تمدن بشری در ایران یافت شدهاند، مربوط به قبایل هیتی است که در عصر مفرغ در دامنههای زاگرس، در لرستان، زندگی می کردند. همچنین از شمشیرهای آشوری [متعلق به تمدن آشور] باید نام برد که در بینالنهرین حکومت می کردند. مردمان در این عصر شمشیرها را دودم و با تیغههای کوتاه و دستههای راست و دارای حایل بین دسته و تیغه مى ساختند. اين شمشيرها را بايد اولين ها از نوع ايرانى آن شناخت که با اندک تغییری تا چند قرن بعد استفاده می شدند» (احسانی، ۱۳۸۲: ۲۱۷).

با توجه به رونق و رواج فلزکاری در دوره ساسانی و بهجایماندن آثار سیمین برجسته از این دوره و با یک قیاس منطقی میتوان چنین دریافت که مهارت ساخت جنگافزارها نیز نزد ایشان وجود داشته است. این «شمشیرهای عصر ساسانی، به استناد بشقابهای نقره ساسانیان، تیغهای کوتاه و دولبه داشتهاند» (همان: ۲۱۷).

نبود یک حکومت یکپارچه و منسجم ایرانی پس از ساسانیان و همچنین ویرانگریهای مغولان تا پیش از دوران ایلخانان، سبب شدهاست که آثار و مستندات قابل توجهی از ادوات جنگی و بهطریق اولی شمشیرهای ساختهشده در این سالیان برجای نماند. «در اواخر قرن چهاردهم و اوایل قرن پانزدهم میلادی سبک ویژهای از فلزکاری [در ایران] شروع به شکل گرفتن کرد که میتوان آن را به تیموریان منسوب کرد. این را ظهور دوباره صنایع فلزی پرتجمل در شرق ایران پس از وقفهای نزدیک به دو قرن میتوان دانست» (مشتاق، ۲۰۰۶).<sup>۵</sup>

«کومارف ۲۰ نمونه از قطعات فلزکاری را که متعلق به اواخر قرن چهاردهم و اوایل قرن پانزدهم میلادی بودند، بررسی میکند و چنین شرح میدهد که این قطعات ساختهشده از برنج با مرصعکاری فلزات گرانبها، حکاکی روی آنها و در مواردی با قلعاندودشدن تزئین میشدند» (moshtagh, 2006:149).

با روی کار آمدن دولت قدر تمند صفوی در قرن ۱۰ه.ق./۱۶م. فلزكاري و بهخصوص صنعت فولادسازي در ايران بهاوج خود رسید. فولاد از جمله آلیاژهایی بود که تولید جنگافزارها همواره گزینه مطلوب محسوب می شد و در طول دوران اسلامی نیز روزبهروز توجه فلزکاران را بیشتر بهخود جلب کرده بود. حمایت روزافزون حکمرانان صفوی از هنرها و صنعتهای رایج بهصورت عام و حمایت افرادی چون شاهعباس صفوی به طور خاص، رشد و شکوفایی در عرصههای مذکور را بهدنبال آورده بود. جهانگردان زیادی که در دوره صفویه به ایران سفری داشتهاند، از مهارت شمشیرسازان ایرانی در ساخت شمشیر و همچنین جنس تیغه آن شمشیرها، که از هندوستان وارد می شده است، سخن بهمیان آوردهاند. در این خصوص، شاردن (۱۳۷۴: ۸۸۵) می نویسد: « شمشیر های ساخت ایران چنان جوهر دار و خوب است که شمشیرگران اروپا هرگز نمیتوانند مانند آنها را درست کنند؛ و این ناکامی به آن سبب است که پولاد اروپا خوبی جنس و جوهر پولاد هندوستان را ندارد.» قدرت سیاسی، وسعت جغرافیایی و جنگ و درگیریهای پیدرپی صفویان با همسایگان ازبک خود در شرق و عثمانیها در غرب، لزوم برپاسازی کارگاههای اسلحهسازی را در نقاط مختلف ایران و حمایت از هنرمندان صنعت گر این عرصه بدیهی مینمود (احسانی، ۲۰۹: ۱۳۸۲). قورخانههایی ٔ که در دورههای قبل از صفویه کمرونق شده بودند، رونق دوبارهای یافتند. « در چنین قورخانههایی بود که تسلیحات شاهاسماعیل اول برای جنگهای وی علیه عثمانی تأمین می شد. شاهعباس اول نیز دارای زرادخانههایی در اصفهان بود که بهقول کارت رایت^، سیاح انگلیسی، در آن زره، کلاهخود، سیر، شمشیر و دیگر ادوات جنگی ساخته میشده است. گفتنی است که برخی شاهان صفوی، از جمله شاهعباس، خود در ساختن ابزار فولادی شرکت می جستند. دیگر حاکمان عهد صفوی نیز اغلب زرادخانههای مختص به خود را دارا بودند. آهنگران و فولادسازان سیار نیز در این زمینه سهم مهمی ایفا می کردند و به هنگام جنگ و لشکر کشی به دنبال ارتش روانه می شدند» (ویلسن، ۱۳۸۱: ۹).

نظر به رواج بسیار اسلحه سازی در این دوره، دور از انتظار نیست که نوآوری هایی در فرم و شکل ظاهری شمشیرها ایجاد شده باشد (moshtagh, 2006:149). با قضاوت از روی تعداد شمشیرهای به جامانده از دوره صفوی در مجموعه های شخصی و موزه ها، تیغه های باانحنای زیاد و بدون شیار را معمول ترین سبک و شیوه مورد قبول صفویان معرفی می کند؛ وی در عین حال عنوان می دارد که چند نمونه از شمشیرهای شیار دار متعلق به دوره صفوی نیز به دست آمده است (همان).<sup>۹</sup>

«در طول سده یازدهم ه.ق. تیغهها که یکدمه شده بودند، خمیدگی بیشتری یافتند. یکی از استادان ایرانی که از نظر شیوه کار از پایه گذاران این دگر گونی به شمار می آید، اسدالله اصفهانی است (سمسار، ۱۳۷۷: ۲۸۵).

«آوازه مهارت و هنر اسدلله اصفهانی تا اندازهای بوده است که نام وی با شمشیرسازی در ایران عجین شده است، به گونهای که امضای وی در تعداد بی شماری از شمشیرها آورده شده و ساخت آن شمشیرها را به او نسبت دادهاند.

بعدها نیز شمشیرسازان ایرانی، هندی و ترک بهتقلید از کارهای این هنرمند، نام او را با تاریخ جعلی بر روی تیغههای شمشیرهای مختلف طلاکوبی کردهاند»(احسانی،۲۲۲:۱۳۸۲). ویژگیهای آثار وی را میتوان چنین برشمرد:

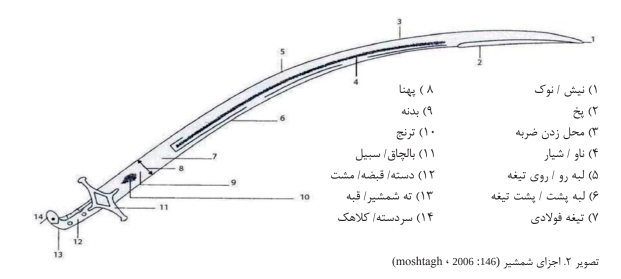
۱- شاید بتوان مهمترین شاخصه مربوط به نقوش روی آن شمشیرها را جایگاه نوشتن کلمات «الله» در اسدالله، و «شاه» در شاه ولایت روی تیغهها دانست که با رسوم مُهرکنی و نقش مُهرهای پادشاهان صفوی هماهنگ بوده است؛ به شکلی که «در بیشتر آثار کلمه "الله" در ترنجهای دربردارنده رقم سال و ماه و کلمه "شاه" در ترنجهای دربرگیرنده نام دارنده شمشیر بالاترین کلمه بوده است» (سمسار، ۱۳۷۷: ۲۶۰)؛

۲- زیبایی خط رقمها و شکل ترنجهای حاوی نام دارنده شمشیر و استادانهبودن طلاکوبیها؛

۳- تناسب و زیبایی ساختار و آبدادگی استادانه تیغهها؛ ۴- هم گونی رقمها؛



تصویر ۱. یاتاقان، منسوب به کارگاههای بایزید دوم، ۱۵۰۰ – ۱۵۱۵م.، طول: ۸۱/۲ سانتیمتر (basher, 2008:56)



شمشیرسازی در امپراتوری عثمانی

رشته کوههای توروس که در ترکیه امروزی تاکرانه دریای مازندران کشیده شدهاند و بخشی از قلمرو حکومتی عثمانیان را تشکیل میدادند، همواره سرشار از انواع کانیها و سوختها بوده است. بنابراین، دانش فلزکاری نیز در مناطق پیرامونی این ناحیه در طول تاریخ دولت عثمانی رشد چشم گیری داشته است و اسلحهسازی و از همه مهم تر فن شمشیرسازی که یکی از ملزومات حفظ قلمرو حکومتی محسوب می شده، مراحل تکاملی خود را در آن دوران تجربه می کرده است.

در قرن ۱۰ه.ق./۱۶م. امپراتوری قدرتمند عثمانی، بهسان حکومت صفوی، در جهت گسترش مرزها و حفظ قلمرو حکومت خود در مواجهه با همسایگان نیاز مبرمی به اسلحه و اسلحه سازی پیدا کرد و همین امر باعث شد در جنگی چون چالدران، علاوهبر تصرفات ارضی، قوای عثمانی «هزار صنعت گر اهل خراسان و دیگر نواحی ایران را با خود ببرد» (کنبی،۱۳۸۶: ۲۵). علاوه بر اینها، سلطانسلیمعثمانی غنایم جنگافزاری بسیاری را که در جنگهای با ایران، مصر و مجارستان به دست سپاهیان عثمانی افتادهبود، در عمارت توپکاپی گردآوری کرد (احسانی، ۱۳۸۲: ۲۱۰) که درحد خود تأثیراتی در صنعت شمشیرسازی عثمانی بهجای گذاشتند. «شاخصههای اصلی شمشیرهای ترکیه تا قرن دهم تکامل یافتند. آنها دارای تیغههای پهن و کوتاه و بدون انحنا با قبههای کوچک کروی شکل و بالچاق های کنده کاری شده در راستای تیغه بودند» (north, 1985:24). خاص ترین گونه شمشیرهای ترکی یاتاقان نام داشت که در بسیاری از کشورها هم با همین نام شناخته می شد.

یاتاقان از اواسط قرن شانزدهم تا اواخر قرن نوزدهم میلادی کاربرد داشته است. این شمشیر با ویژگیهایی از سایر گونههای شمشیر مجزا می شده است. «شکل سنتی و قدیمی آن دارای دسته کوتاه با لبهای برجسته میباشد که قبه را شکل میدهد، تیغهها یکلبه (یکدم) و بهشکل s کشیده هستند» (همان: ۲۵). شاید بتوان تصریح داشت که بهترین بازمانده یاتاقان شمشیری است که به سال ۱۵۲۶م. برای سلطان سلیمان دوم ساخته شد. این شمشیر، که هماکنون در موزه توپکاپی استانبول نگهداری می شود، تیغهای تراشخورده و اندوده به طلا و دسته حکاکیشده مرصع دارد. البته، باتوجه به وسعت قلمرو امپراتوری عثمانی در قرن شانزدهم میلادی، فرمهای بومی متفاوتی از انواع شمشير نيز در كنار گونه ياتاقان رايج بودهاست. نمونههایی از شمشیرهای راست تیغه نیز، در آن دوران قابل شناسایی هستند؛ هرچندکه بیشترین تفاوتها در تزئينات شمشيرها بودهاست.

در سال ۱۹۷۷ از کشتی غرقشدهای متعلق به قرن یازدهم میلادی در ترکیه شمشیرهایی بهدستآمد که فقط بخشی از دسته یا تیغه آنها برجا مانده بود. «از ویژگیهای قابل اشاره در آن شمشیرها میتوان به دستههای برنزی که بالچاق آنها در کنار تیغه پیچشده، ارجاعداد. بین این شمشیرها اختلافات ناچیزی وجود دارد و دستهها، قبههای برنزی و حلقههای ضمیمه ده بر آنها وجه تشابهشان میباشد» (1985:24, north, 1985:24). علاوه بر شمشیرهای اسلامی و تأثیرات گرفته ده از کشورهای همسایه، «فرم اسلامی و تأثیرات گرفته ده از کشورهای همسایه، «فرم و ساختارشان همانند دسته های برنزیی است که در هزاره اول قبل از میلاد در لرستان یافت شدهاست» (همان).

## تأثیر اسلام در شمشیرسازی ایران و عثمانی

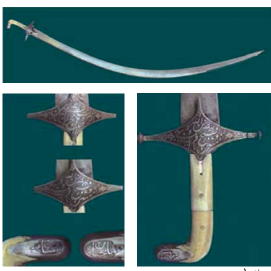
نفوذ دین اسلام و پذیرش آن در نواحی مختلف بر صنایع نیز تأثیر گذاشت، در این راستا شمشیرهای بهدستآمده از مناطق زیر نفوذ اسلام، چون ایران و عثمانی، تحت تأثیر فرم شمشیرهای اسلامی قرار گرفتند. چنین بهنظر میرسد که شمشیرهای اسلامی بهلحاظ فرم ظاهری تیغهای با انحنای کم داشتهاند؛ نمونههایی از شمشیرهای با انحنای کم نیز در موزه توپکاپی استانبول نگهداری میشود که گواهی بر تأثیر شمشیرهای اسلامی در صنایع اسلحهسازی عثمانی است. در قرن شانزدهم میلادی «انحنای تیغه شمشیرهای اسلامی افزایش یافت، قبهها صاف و با گوشهای متمایل به نود درجه، بر روی دسته نصب گردید. اساس این ساختار با اندکی تغییر تا قرن نوزدهم میلادی باقی ماند. اما در مقاطعی از قرن هفدهم میلادی گرایشاتی برای ساخت قبه و دستهی یکپارچه از جنس شاخ، چوب و فلزات گرانبها بهوجود آمد و بعضی از شمشیرها نیز با دستههای باقیمانده از دوره مغول سرهم و ساخته شدند» (همان: ۲۸).

## نمونه گیری و معرفی آثار

در این قسمت به معرفی شمشیرهای بهجایمانده از ايران عصر صفوي و امپراتوري معاصر ان \_ يعني عثماني \_ می پردازیم. هرنمونه از شمشیرها با تصاویر و جزئیات آن بررسی می شود. با توجه به این که شمشیرها قطعات مختلفی دارند و امکان ازبین رفتن قطعاتی از آنها وجود داشته است، بعضی از قطعات شمشیرهایی که در تصاویر آورده شده است، متعلق به زمان های متفاوتی هستند. در اینجا قطعاتی از شمشیرهای نمونه معرفی شدهاند که تاریخ آنها متعلق به زمان مورد نظر در مباحث این مقاله باشد. بهعبارتی، کلیه نمونهها در این بخش مربوط به قرون ۱۰ – ۱۱ مق./۱۶–۱۷م. هستنداما بعضى از آثار انتخاب شده با فاصله زماني اندكي قبل و بعد از این تاریخ تولید شدهاند و بررسی آنها فقط به این دلیل است که نفوذ شمشیرسازی دوره مورد بحث در آنها مشهود است. کمبود منابع تصویری موجود و محدودیت دسترسی به تمامی آثار به جای مانده از این قرون، در نحوه نمونه گیری تأثیر گذار بودهاست. نمونههای مختلف شمشیر از دوران حکومت صفویه و شش نمونه از دوران همسایگی با امپراتوری عثمانی انتخاب شده است، در راستای دستیابی به نتیجه منطقی همه نمونهها از بین منابع موجود و در دسترس نگارندگان گزینش شدهاند (تصاویر از منابع شماره ۹ و ۱۰ انتخاب شده است).

**نمونه ۱:** این شمشیر منسوب به شاهاسماعیل صفوی است و احتمالا در محدوده زمانی ۱۵۲۲–۱۵۲۴ میلادی ساخته شده است. طول این شمشیر ۱۰۳ سانتیمتر است و روى تيغه آن سه نوشته طلاكوبى شده وجود دارد كه بهترتيب چنين است: «بنده شاه ولايت اسماعيل»، «عمل اسدالله»، «بنده شاه ولايت عباس». تيغه آن از جنس فولاد ووتز ۲۰ باانحنای زیاد است. «نقوش کارشده برروی تیغه این شمشیر شامل طرح نردبان محمد'' و طرحهای گلگونه است» (moshtagh, 2006:149). بالچاق این شمشیر از جنس فولاد آبدیده است و با روش قلمزنی نوشتههایی روی آن کار شده است=؛ در یک سمت بالچاق «بسماللهالرّحمنالرّحیم» و در سمت دیگر آن «نصرُ من الله و فتحٌ قريب و بَشَرَ المومنين» حک شدهاست. جنس ستون دسته از عاج شیر دریایی و تزئینات قبه آن خوشنویسی حکاکی شده با مضمون «یا حنّان» در یک سمت و «یا منّان» در سمت دیگر است.

نمونه ۲: این شمشیر منسوب به شاهعباس صفوی و تاریخ ساخت آن در محدوده زمانی ۱۵۸۷–۱۶۲۹ است. طول شمشیر ۹۴ سانتیمتر و تیغه آن از جنس فولاد بوتهای است<sup>۲۱</sup> «فرم آن دارای انحنای زیادی میباشد که سطح شبیه بافت چوب آن شمشیرهای دمشق<sup>۲۱</sup> را بهیاد میآورد» (همان: ۴۳۴). این شمشیر دو قسمت طلاکوبی دارد که متن روی آن «بنده شاه ولایت عباس» و «عمل اسدالله اصفهانی» است. بهنظر میرسد که این شمشیر بهدست اسدالله اصفهانی ساخته شده باشد زیرا دو کلمه «شاه» و «الله» در قسمت بالای ترنج و شمسه نقش شدهاند. جنس ستون دسته از عاج شیر دریایی است و دارای بالچاق زرنشان و قبهای با انحنای ۹۰ درجه است.



ونه ۱

کلاهک قبه نیز زرنشان است.

نمونه ۳: امضای اسدالله اصفهانی روی این شمشیر نیز دیده می شود. در این شمشیر نیز که منسوب به شاهعباس صفوی و طول آن ۹۰ سانتیمتر است، نوع خاصی طلاکوبی بسیار تخت و کمعمق دارد که در گوشه بالچاق و روی تیغه آن کار شده است. «این شیوه طلاکاری را "شیوه توکه» می گویند» (همان: ۴۵۶). جنس تیغه از فولاد ووتز و بالچاق این شمشیر نیز طلاکوبی شده است ولى آثار اندكى از آن باقى مانده است. ستون دسته از جنس شاخ و کلاهک قبه آن ساده و بدون تزئینات است.

**نمونه ۴:** تاریخ این شمشیر به ۱۱۶۳ه.ق./۱۷۵۰م. بازمی گردد و بلندای آن ۸۱ سانتیمتر است. امضای این شمشیر به نام «محمدباقر مشهدی» است، این امضا «از جمله امضاهایی است که برروی بسیاری از تیغههای اواخر عهد صفوی دیده شدهاست» (basher, 2008: 85). در این نمونه، روی تیغه امضای محمدباقر مشهدی در گوشه پایین بالچاق و در نزدیکی محل اتصال بالچاق و تیغه طلاکوبی شده است. همچنین، دو نوشته و یک طلسم روی این تیغه زرنشان شده است.

نمونه ۵: این شمشیر هم که متعلق به ایران دوره صفوی است، بلندایی بهاندازه ۹۱ سانتیمتر دارد. امضای آن با نام «عمل کاظمانی اصفهانی»، در داخل یک شمسه و روی تیغه این شمشیر طلاکوبی شده است. در بالای امضا هم یک طلسم مربعشكل طلاكوبى شده موجود است. جنس اين تيغه هم از فولاد ووتز و ستون دسته از عاج شير دريايي است. بالچاق آن دارای طرحهای گلدار زرنشان شده است و کلاهک قبه نیز طرحهایی مشابه طرح روی بالچاق است.





نمونه ۳





نمونه ۵

R نشريه مطالعات تطبيقي هنر (دو فصلنامه علمي پژوهشي) سال اول، شماره دوم، پاییز و زمستان ۲۳۹۰ ۶٣

مطالعه تطبيقی ريختشناسی شمشيرهای سلطنتی ایران و عثمانی

نمونه ۶: تاریخ این شمشیر به اواخر قرن هفدهم و اوایل قرن هجدهم میلادی بازمی گردد و از شمشیرهای دوره صفوی به حساب می آید. بلندای آن ۸۳/۵ سانتی متر و از جنس فولاد است. روی تیغه این شمشیر امضای «کلبعلی اصفهانی» طلاکوبی شده است. این امضا در شمشیرهای متفاوتی که تاریخ ساخت آنها به می خورد. مشهور است که او پسر استادکار نامدار، «اسدلله اصفهانی» بوده است (همان: ۸۶). همان طور که در مورد اسدلله توضیح داده شد، امضای کلب علی نیز که در فاصله زمانی اسدلله توضیح داده شد، امضای کلب علی نیز که در فاصله زمانی امد است متال در شمشیرهای متعددی دیده شده است، نشان از احتمال جعل امضای وی در دوره های بعد از او را دارد.

نمونه ۷: بلندای این شمشیر ۸۹/۵ سانتیمتر است. تیغه دولبه آن که در قسمت نوک یک لبه میشود، به سال ۹۱۴ه.ق./۱۵۰۹م. بازمی گردد ولی دسته آن متعلق به قرن نوزدهم میلادی و نوشته روی آن منسوب به سلطان سلیمان عثمانی است که به زبان عربی و با خط نسخ طلاکوبی شده است. «نام هفتتن اصحاب کهف برروی تیغه طلاکوبی شده، زیرا اعتقاد بر این بوده است که اسامی اصحاب کهف برروی هرچیزی درج شود، بهنوعی از آن محافظت می کند» (همان: ۵۲).

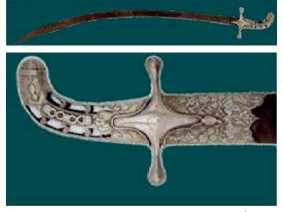
نمونه ۸: این نمونه به تاریخ ۱۰۵۸.ق./۱۶۴۸. بازمی گردد. بلندای آن ۹۱ سانتیمتر و دسته آن به شیوه معمول اواسط قرن هفدهم سرهم شده است. «این شیوه که در دوره بایزید سوم گسترش یافت، از نمونه های اولیه ای است که در قسمت قبه انحنای ملایمی در یک طرف دارد. در اواخر قرن شانزدهم میلادی این انحنای ملایم بیشتر شده و درنهایت در طول قرن هفدهم میلادی خمیدگی قبه به صورت ۹۰ درجه در آمده است. نمونه نقش مایه های دسته این شمشیر در قرن شانزدهم میلادی رواج داشته است». (همان: ۲۰).

نمونه ۹: بلندی این شمشیر عثمانی ۸۳ سانتیمتر، تیغه آن متعلق به اواخر قرن پانزدهم یا اوایل قرن شانزدهم و دسته آن مربوط به اوایل قرن هجدهم میلادی است. نکته قابل ذکر در این نمونه امضای آن است که برخلاف نمونههای دیگر روی دسته است و نام یک صنعتگر سوریهای بهنام «احمد یاکان» بر آن درج است. «از این نمونه شمشیر تعداد متعددی وجود دارد که بیشتر تیغههای





نمونه ۷



نمونه ۸



آنها متعلق به دوره مملوکیان است و در اواخر قرن پانزدهم میلادی در کارگاههای سوریه دوران عثمانی ساخته شدهاند. تعداد دیگری از این تیغهها نیز در قرون هفدهم و هجدهم میلادی در عراق و حتی ایران تولید شدهاند. به رغم اینکه تاریخ این شمشیر به اواخر قرن پانزدهم و اوایل قرن شانزدهم میلادی بازمی گردد، بعضی از تزئینات آن احتمالاً بعدها صورت گرفته است» (همان: ۶۰).

**نمونه ۱۰**: این شمشیر از نمونههای متعلق به قرن هفدهم میلادی است و بلندی آن به ۲۱ سانتیمتر می رسد. دسته این شمشیر با مینای سیاه تزئین شده است و انحنای ملایمی در قسمت قبه کنگرهای شکل خود دارد. «استفاده از طرحهای گلدار با مینای سیاه و نقره طلاکوبی شده از شاخصههای معمول قرن شانزدهم میلادی بوده است و سلاحهای بسیاری به این شیوه ساخته و تزئین شدهاند» (همان: ۲۱).

نمونه ۱۱: تاریخ این نمونه شمشیر به اواخر قرن شانزدهم و اوایل قرن هفدهم میلادی بازمیگردد و طول آن ۷۶/۵ سانتیمتر است. فاقد دسته است و تیغه آن از جنس فولاد طلاکوبیشده با انحنای معمول در فرم تیغههای دوران خود ساخته شده است؛ لیکن تزئینات، خوشنویسی، طول و نوک تیغه از شاخصههای قرن هفدهم میلادی است و این احتمال وجود دارد که مضمون خطاطی آن به سلیمان سوم اشاره داشته باشد.

نمونه ۱۲: تاریخ دقیقی برای این شمشیر ۷۶/۵ سانتی متری تعیین نشده است اما از تزئینات و خوش نویسی های روی آن با توجه به نمونه های موجود می توان حدس زد که تاریخ آن به اواخر قرن شانزدهم و اوایل قرن هفدهم میلادی بازمی گردد. این شمشیر فاقد بالچاق است و تزئینات آن تنها در قسمت تیغه و به صورت طلاکوبی انجام گرفته است. دسته آن از جنس شاخ و عاج است.

**نمونه ۱۳**: طول این شمشیر ۷۸/۵ سانتیمتر و از جمله نمونههایی است که هنوز قطعاً مشخص نشده که ساخت آن مربوط به کارگاههای شمشیر سازی در ایران است یا امپراتوری عثمانی. تیغه یک لبه فولادین آن با فرم منحنی، متعلق به نیمه دوم قرن شانزدهم میلادی است؛ در حالی که در قسمت نوک دولبه شده است. «هر طرف تیغه با نوشته هایی تزئین شده است؛ در یک طرف آیات



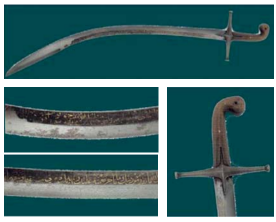
نمونه ۱۰



نمونه ۱۱



نمونه ۱۲



نمونه ۱۳

قرآن بهخط محقق و در طرف دیگر اسمهای خداوند به خط نستعلیق طلاکوبیشده که میتوان گفت این تزئین بهگونهای غیرَمعمول است» (باشر، ۲۰۰۸: ۶۲).

نمونه ۱۴: هنوز مشخص نشده که این شمشیر متعلق به ایران است یا عثمانی! اما تاریخ ساخت آن قرن شانزدهم میلادی تخمین زده شده و طول آن ۷۶/۵ سانتیمتر است. دسته آن بهیقین کار اسلحهسازان عثمانی است و در قرن نوزدهم میلادی به آن الحاق شده است. این دسته از جنس فولاد، طلا و شاخ است. انحنای زیادی که در این شمشیر مشاهده میشود، شاخصه تیغه شمشیرها در قرن هفدهم میلادی است. با توجه به ویژگیهای ذکرشده درمورد تیغههای ساخت ایران و عثمانی، میتوان حدس زد که تیغه، انحنای زیاد تیغه شمشیرها در قرن طلاکوبیشده روی تیغه شیوه معمول هنرمندان صنعت گر ایرانی در قرن شانزدهم را تداعی میکند.

### تجزيهو تحليل نمونهها

در این بخش با توجه به ویژگیهای موجود در نمونههای حاضر به تجزیه وتحلیل آن ها پرداخته شده است، این ویژگیها در سه جدول مجزا با عنوانهای: ۱) تحلیل فرم و ابعاد، ۲) تحلیل روش و تزئینات و ۳) تحلیل نوشتار بررسی می شوند. مواردی که در این جداول بحث شدهاند، فقط درمورد آن دسته از دادههاست که به حوزه تاریخچه فرم و نقش شمشیرها اشاره می کند و از ذکر موارد خارج از این حوزه خودداری شده است. لازم به ذکر است علامت (۲) در جداول نشان از وجود ویژگی ذکرشده در نمونه است.

جدول ۱: در این جدول درمورد ویژگیهای ظاهری و نکات مرتبط با فرم و ابعاد شمشیر با توجه به نمونههای جمع آوری شده بحث شده است. نکته قابل ذکر در این



نمونه ۱۴

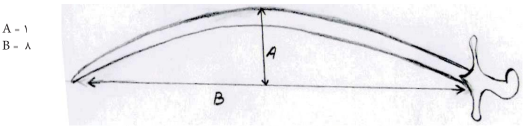
جدول این است که بهعلت دسترسی نداشتن به اصل آثار، ارزیابی از طریق تصاویر موجود انجام گرفته و امکان بررسی کل جزئیات و ذکر دقیق ابعاد نمونه ها وجود نداشته است. در این تحلیل به تاریخ ساخت، طول شمشیر (از نوک تیغه تا انتهای دسته)، میزان انحنا، فرم نوک تیغه و ویژگی های فرمی قبه و بالچاق دسته پرداخته شده است:

نکته اول: باتوجه به مشخص نبودن تاریخ دقیق همه شمشیرها به ذکر محدوده تاریخی ساخت آنها با تاریخ میلادی بسنده شده است.

نکته دوم: برای بهدستآوردن میزان انحنای قوس تیغهها، نسبت طول تیغه به ارتفاع قوس در بلندترین نقطه محاسبه شده است، تصویر ۳ گویای چگونگی محاسبه است.

نکته سوم: «پخ»بودن از ویژگیهای تیغه بعضی از شمشیرهاست که در قسمت تحلیل تصویری شمشیر نشان داده شده است.

جدول ۲: در این جدول شمشیرها به اجزای اصلی هم



تصویر ۳. روش محاسبه انحنای قوس

جدول ۱. تحلیل فرم و ابعاد (مأخذ:نگارنده)

| شماره نه | مونه           |                | نمونه ا | نمونه ۲ | ineis 7 | inçis 7 | inęis ( | نمونه ع | نمونەي ۲ | نمونه لم | نمونه ۹ | ineis 1 | inqis 11 | تموئه ۲۲ | نموته ۱۲ | نمونه 11 |
|----------|----------------|----------------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|----------|----------|---------|---------|----------|----------|----------|----------|
|          | تاريخ( بەمي    | لادی)          | 18      | 18-10   | 18      | ١٨      | 14-18   | ۱۸-۱۷   | ۱۵       | ۱۷       | 8-10    | ۱۷      | 14-18    | 14-18    | 18       | 18       |
|          | طول به ساز     | ئىمتر          | ۱۰۳     | 94      | ٩.      | ٨١      | ۹١      | ۵۳۵     | ۵/۹۸     | 91       | ۸۳      | ۷١      | ٧۶/۵     | ٧۶/۵     | YA/۵     | ٧۶/۵     |
|          | نسبت انحن      | ای تیغه به طول | 1       | 1       | 1       | 1       | _1_     |         | 1        | 1        | _1      | 1       | 1        | 1        | 1        | 1        |
| تيغه     |                | تيغه           | ۵.۳     | ٩       | ٩       | Y.Y     | 11      | ۵       | ٧/٣      | ١.       | ۶       | 17      | 11       | ١.       | ٧/۵      | ۶/۵      |
| تيعه     | نوک            | دارای پخ       |         |         | -       |         |         |         | ~        | ~        | ~       | ~       | 1        | 1        | ~        | Ĩ        |
|          | تيغه           | فاقد پخ        | ~       | 1       | 1       | 1       | 1       | ~       | -        |          | 1       |         |          |          |          | ~        |
|          | 10.0           | ۹۰ درجه        | ~       | 1       | ~       | 1       | 1       |         | 5        |          | i i     | (       | į        | )        | ~        | ~        |
|          | خمیدگ<br>ی قبه | مايل           |         |         |         |         |         | ~       | ~        | ~        |         |         |          | ~        |          |          |
|          | ی فیہ          | کم             |         |         |         |         |         |         |          |          | 1       | ~       |          |          |          |          |
| دسته     |                | صليبى          | ~       | ~       | 1       | 1       | 1       |         | ~        | 1        | ~       |         |          |          | 1        | 1        |
|          | بالچاق         | دهاناژدری      |         |         |         |         |         |         |          |          |         | ~       |          |          |          |          |
|          |                | فاقد بالچاق    |         |         |         |         |         | 1       |          |          |         |         | 1        | 1        |          | Ĩ        |

جدول ۲. تحليل تزئينات، مواد، روش (مأخذ: نگارنده)

| نمونه ۲۲     | نمونه ۲۲ | نمونه ۱۲ | نمونه ۱۱ | نمونه ۱۰ | نمونه ٩ | نمونه ٨ | نمونه ۷ | نمونه ۶ | نمونه ۵ | نمونه ۲ | نمونه ۲ | نمونه ۲ | نمونه ا | شماره نمونه |         |          |
|--------------|----------|----------|----------|----------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|---------|-------------|---------|----------|
| 1            | 1        | 1        | ~        | 1        | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | فولاد       | جنس     |          |
| 1            | 1        | 1        | 1        |          |         |         | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | طلاكوبي     | روش     | 1        |
|              |          |          |          |          | 1       |         |         |         |         |         |         |         | 1       | قلمزنى      |         |          |
| 1            |          |          | 1        |          |         |         | 1       |         |         |         |         |         | 1       | گلدار       |         | تيغه     |
|              |          |          |          |          | 1       |         | 1       |         | 1       | 1       |         |         |         | هندسی       | NA CORT | -4226749 |
|              | 1        | 1        | 1        |          |         |         |         |         |         | 1       | 1       | 1       | ~       | ترنج        | نقوش    |          |
|              |          |          |          |          |         |         |         | 1       | 1       | 1       |         | 1       |         | شمسه        | ]       |          |
| ~            | 1        | 1        | ~        |          | 1       |         | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | ~       | نوشتار      |         |          |
|              |          | 1        |          |          |         |         |         |         | 1       |         |         | 1       | ~       | عاج         |         |          |
|              | 1        | 1        |          |          |         |         |         |         |         | 1       | 1       |         |         | شاخ         | جنس     | روکش     |
|              |          |          |          | ~        |         | ~       |         |         |         |         |         |         |         | نقره        |         | دسته     |
|              |          |          |          | 1        |         | ~       |         |         |         |         |         |         |         | دارد        | تزئين   |          |
|              | 1        | 1        |          |          |         |         |         |         |         |         |         | 1       | ~       | ندارد       | 367 (C  |          |
|              | 1        |          |          | 1        |         |         |         |         | 1       | 1       | 1       | 1       | 1       | فولاد       | جنس     |          |
| l <u>e</u> l |          |          |          | 1        |         |         |         |         | 1       | 1       | 1       | 1       |         | طلاكوبي     |         |          |
|              |          |          |          | 1        |         | 1       |         |         |         |         |         |         | 1       | قلمزنى      | روش     |          |
|              |          |          |          | 1        |         |         |         |         |         |         |         |         |         | میناکاری    |         | بالچاق   |
|              |          |          |          |          |         |         |         |         | _       | 1       |         |         |         | مشبککاری    |         |          |
|              |          |          |          |          |         | _       |         |         |         |         |         |         | 1       | نوشتار      | نقوش    |          |
|              |          |          |          |          |         | 1       |         |         | 1       | 1       |         | 1       |         | گلدار       |         |          |
|              |          |          |          |          |         |         |         |         | ~       |         | 1       | 1       | ~       | فولاد       | جنس     |          |
|              |          |          |          |          |         |         |         |         |         |         |         |         | ~       | نوشتار      | نقوش    | -        |
|              |          |          |          |          |         | ~       |         |         | 1       |         |         | 1       |         | گلدار       |         | قبه      |
|              |          |          |          |          |         |         |         |         |         |         |         | 1       |         | طلاكوبي     | روش     |          |
|              |          |          |          |          |         | 1       |         |         |         |         |         |         | ~       | قلمزنى      |         |          |

نشریه مطالعات تطبیقی هنر (دو فصلنامه عامی پژوهشی) کل الله سال اول، شماره دوم، پاییز و زمستان ۱۳۹۰ کا

۶٨

چون تیغه، روکش دسته، بالچاق و کلاهک قبه تقسیم شدهاند. در قسمت تیغه نیز تزئینات و روشهای بهکاررفته در آن بررسی شده است:

نکته اول: تقسیم بندی منظم سطح تیغه و علایم طلسم گونه روی تیغه ها در ردیف تزئینات هندسی قرار داده شده اند. نکته دوم: در قسمت ستون دسته به نوع مواد به کاررفته در روکش دسته و وجود تزئین در این قسمت پرداخته شده است. نکته سوم: در تحلیل دیگر اجزا \_ همچون بالچاق وقبه \_ نقوش، روش و مواد به کاررفته در تزئینات بررسی شده اند. نکته چهارم: از بررسی آن قسمت از شمشیرها که به مرور زمان از بین رفته اند و در دوره های تاریخی بعد از زمان مورد نظر پژوهش جایگزین و الحاق شده اند، خودداری شده است.

جدول ۳: این جدول در راستای تحلیل و قیاس نوشتارهای حکشده بر شمشیرها تنظیم و ترسیم شده است و در چهار قسمت به ذکر انتساب شمشیر، امضای سازنده، متن نوشتار و نوع خط به کاررفته می پردازد.

#### وجوه اشتراك

با نگاهی به جداول و با توجه به ویژگیهای ریختی شمشیرها در هر دو منطقه می توان به شاخصههای کلی و مشترک بین آنها دست یافت. فولادی بودن تیغههای تمامی نمونهها و روشهای به کاررفته در ساخت آنها که

حدول ۳. تحلیل نوشتار (مأخذ: نگارنده)

طی قرون شانزدهم و هفدهم میلادی مراحل تکمیل نهایی خود را سپری می کردهاند، از جمله این اشتراکات است. استفاده از روش طلاکوبی مناسب ترین نوع تزئین جنگ افزاری و وجه مشترک برجسته این شمشیرها تلقی می شود. این تزئین جز در دو فقره از نمونهها روی تمامی شمشیرها دیده می شود. تزئینات طلاکوب بیشتر روی تیغهها و در قالب نوشتار به کار گرفته شدهاند. مضمون نوشتارها به طور عمده دلالت بر اعتقادات مذهبی هردو ملت، نوشتارها به طور عمده دلالت بر اعتقادات مذهبی هردو ملت، که همانا دین اسلام بوده است، دارد. اعتقاد به راه گشابودن بعضی از آیات و اسماء را می توان سبب پدیدارشدن این مشترک در نقوش حک شده بر این شمشیرهاست. توجه مشترک در نقوش حک شده بر این شمشیرهاست. توجه به جدول ۳ نشان می دهد که رایج ترین نوشتارهای منقوش بسم الله الرّحمن الرّحیم» و «نصر من الله و فتح قریب و بشر المومنین» است.

## وجوه افتراق

با تحلیل جداول و بررسی طول مشخص شده شمشیرها می توان دریافت که بلندای تیغه شمشیرهای ایرانی نسبت به شمشیرهای عثمانی بیشتر است. در کنار آن محاسبه میزان انحنای شمشیرها نشان می دهد که شمشیرهای ایرانی در قیاس با شمشیرهای عثمانی به وضوح انحنای بیشتری دارند و همان طور که قبلاً ذکر شد، انحنای زیاد

| نوع خط       | متن نوشتار                                                                                                                         | امضای سازنده                          | منسوب به                  | شماره نمونه |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|-------------|
| نستعليق      | روى بالچاق «بسم الله الرحمن الرحيم و بهى نستعين يا فتاح» /«نصر من الله و<br>فتح قريب و بشر المومنين» / روى قبه «يا منان» «يا حنان» | عمل اسدلله اصفهانی                    | شاہاسماعیل<br>شاہعباس     | نمونه ۱     |
| نستعليق      |                                                                                                                                    | عمل اسدلله اصفهانی                    | شاەعباس                   | نمونه ۲     |
| نستعليق      |                                                                                                                                    | عمل اسدلله اصفهانی                    | شاەعباس                   | نمونه ۳     |
| نسخ نستعليق  | «تصر من الله و فتح قریب»/ «اصف جنگ بهادر»                                                                                          | محمد باقر مشهدی                       | l                         | نمونه ۴     |
| نستعليق      |                                                                                                                                    | عمل كاظماني اصفهاني                   | l                         | نمونه ۵     |
| نستعليق      |                                                                                                                                    | كلبعلى اصفهانى                        |                           | نمونه ۶     |
| نسخ          | نام هفت تن از اصحاب کهف/ «بسم الله الرحمن الرحیم»/ «تصر من الله و فتح<br>قریب و بشر المومنین» و آیاتی از سوره بقره (آیتالکرسی)     |                                       | شاەسلىمان                 | نمونه ۷     |
|              |                                                                                                                                    |                                       |                           | نمونه ۸     |
| نسخ          | «فافتح بيننا و بين القوم الفاتحين»                                                                                                 | احمد ياكان                            |                           | نمونه ۹     |
|              |                                                                                                                                    |                                       |                           | مونه ۱۰     |
| نسخ          | «بسم الله الرحمن الرحيم»<br>«الظفر شافع للمننبين من الكرماء العفو يفسد من الخسيس به مقدار ما يصلح<br>من الرفيع»                    |                                       | احتمالاً<br>شاەسليمان سوم | نمونه ۱۱    |
| نسخ          | «کهیعص» و «حمعسق» (آیات اول ۲ سوره از قرآن)                                                                                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ·                         | نمونه ۱۲    |
| محقق نستعليق | سورہ فتح<br>اسماء حسنا                                                                                                             |                                       |                           | مونه ۱۳     |
| نسخ          | «تصر من الله و فتح قريب و بشر المومنين يا محمد يا مقتر»<br>«انا فتحنالک فتحاً مبينا»                                               |                                       | · ·                       | نمونه ۱۴    |

عثمانی از نظر طلاکوبی بسیار پرکارتر و مزینتر از شمشیرهای ایرانی هستند. با این وجود، همانطور که در جدول می بینیم، در مواردی نیز تیغههای شمشیرهای عثمانی فاقد طلاکوبی بودهاند.

طلاکوبی شمشیرهای ایرانی بیشتر به امضای سازنده یا مهر انتساب شمشیر به پادشاه اختصاص دارند. این نوشتارهای طلاکوب بهلحاظ شکلی محدودند و جز یک مورد خط نسخ همگی به خط نستعلیق هستند؛ این در حالی است که بیشتر طلاکوبیهای روی شمشیرهای عثمانی از آیات قرآن و اسماء متبرکه به خط نسخ و در یک مورد به خط محقق هستند. از دیگر وجوه افتراق قابل استنباط، استفاده از فلز نقره در شمشیرهای عثمانی است که در نمونه شمشیرهای ایرانی وجود ندارند. تیغهها در دوره صفویه وجه مشخصه شمشیرهای این دوره در ایران است. داشتن پخ در نوک تیغه در نمونههای ایرانی متداول نبوده است بهخلاف شمشیرهای عثمانی که بهاستناد جدول ۱ در قسمت تیغه دارای پخ بودهاند. با این اوصاف، داشتن پخ در نوک تیغه را میتوان از مشخصههای اصلی تیغههای عثمانی دانست. همچنین، در این جدول نشان داده شده است که خمیدگی زیاد قبه و در بسیاری از موارد زاویه ۹۰ درجه در انتهای دسته در شمشیرهای میلادی چنین قبههایی در شمشیرهای عثمانی متداول شد و تا قبل از آن خمیدگی قبهها کمتر بوده است.

در جدول تزئینات نیز، بهرغم این که همه شمشیرهای ایرانی در تیغه طلاکوبی دارند، میزان طلاکوبی در نمونههای عثمانی بسیار زیادتر است و میتوان گفت که نمونههای

# نتيجهگيرى

تحلیل جداول و قیاس نمونه شمشیرهای ایران و عثمانی نشان میدهد که بهرغم ویژگیهای مشترک شمشیرهای ایرانی با شمشیرهای عثمانی؛ نمونههای ایرانی شاخصههای تکرارشوندهای دارند که آنها را میتوان ویژگیهای خاص شمشیرهای ایرانی دانست. این در حالی است که نمونههای عثمانی بهطور کلی، خصوصیت عمدهای که در تمامی قسمتهای شمشیر وجود داشته باشد و در دورههای مختلف تکرار شده باشد، ندارند. تنوع نوع دسته در عثمانی حاکی از تأثیرات متعددی است که از تلفیق فرهنگهای مختلف ملل تحت

سلطه حاصل شده است؛ به گونهای که نمی توان شاخصه معیّن و شکل یافتهای، جز تزئینات پرکار، برای دسته شمشیرهای عثمانی درنظر گرفت.

استفاده از تزئینات و به کاربردن مواد گرانبها از جمله فلز نقره در قسمت دسته و طلاکوبی فراوان روی تیغه را شاید بتوان نشان از ثروت انبوهی دانست که عثمانیان از غنایم جنگی و به دلیل فتوحات خود به دست آورده بودند. از طرف دیگر، سادگی و صلابت شمشیرهای ایرانی (برخلاف دیگر آثار هنری این دوران) را میتوان برپایه زمینه های اعتقادی و پای بند بودن صفویان به مذهب شیعه، که ساده زیستی و دوری از تجمل گرایی را ترویج می دهد، توجیه کرد. هرچند در این خصوص نباید نوع کاربرد این آثار را که همانا اهداف مذهبی و سیاسی بوده است از نظر دور داشت.

یکپارچگی فرم و نقش تزئینات دسته در بیشتر نمونههای ایرانی نشان از آن دارد که بااین که نمونهها بهدست شمشیر گران مختلف در مقاطع زمانی متفاوت ساخته شدهاند، ویژگیهای مشخص و تعریف شدهای دارند که آنها را میتوان شاخص دسته شمشیرهای ایرانی در این دوره دانست.

چگونگی تزئینات در کلیه نمونههای موزهای تحلیلشده، گویای این مهم است که این شمشیرها همه از نوع تشریفاتی و سلطنتی یا متعلق به سرداران و حکمرانان حکومتی ایران و عثمانی بودهاند .

بازنمود تأثیرات نفوذ و حاکمیت اسلام در این دو حکومت، نهتنها در روابط و کشمکشهای سیاسی بین آنها، بلکه در نوع تزئینات و بهخصوص نوشتارهای منقوش بر شمشیرها نیز قابل مشاهده است . نگاهی به جداول تحلیلی ارائهشده درخصوص نمونههای ۱۳ و ۱۴، که باید شمشیرهای ایرانی – عثمانی در نظر گرفته شوند، حکایت از نزدیکی روابط این دو حکومت و میزان تأثیر و تأثرات متقابلی است که در صنعت شمشیرسازی آنها وجود داشته است، بهنظر میرسد که این شمشیرها ساخته مشترک کارگاههای آنهاست؛ چراکه در قسمتهای مختلف هردو نمونه، ویژگیهای شمشیرهای هر دو حکومت بهطرز چشم گیری مشهود است. در پایان، چنین نتیجهگیری میشود که مذاهب رسمی موجود در این مناطق بر نحوه تزئینات و مضامین نوشتار شمشیرها تأثیر بسزایی داشته و موجب شده است که شمشیرها در هریک از حوزههای حکومتی ویژگی خاص خود را بیابند؛ در حالی که تبادل صنعتگران و سلاحها باعث بروز ویژگیهای مشترک در ساخت سلاحهای این دو حکومت شده است. به علاوه، شاخصه سادگی تزئینات شمشیرهای ایرانی در مقابل سرشار از تزئین بودن

#### تشكر و قدرداني

S

مطالعه تطبيقى ريختشناسى شمشيرهاى سلطنتى ايرل و عثمانى

٧٠

با سپاس از همکاری و راهنمایی استاد گرانقدر سرکار خانم دکتر مهرانگیز مظاهری.

#### پىنوشت

- 1-Arms and Armor from Iran
- 2-An Introduction to Islamic Arms
- 3-The Arts of The Muslim Knight
- ۴- قرارداد قصرشیرین علاوه بر برقراری ۹۰ سال صلح و آرامش، مرزهای قطعی میان دو کشور را نیز معیّن میکرد و مبنای استناد در توافقهای بعدی قلمداد میشد.
  - ۵- به نقل از کومارف
- ۶- فولاد هندی که از کلکته وارد ایران میشد، بهترین نوع فولاد برای صیقل پذیری منحصر به فرد بوده است (رجوع کنید به سفرنامه تاورنیه:۵۹۹۵)
- ۷- قورخانه معادل ترکی زرادخانه است که بهمحل ساخت، تعمیر، ذخیره و نگهداری اسلحه و مهمات نظامی اختصاص داشته است.
  - Cart write -A
- ۹- هرگاه شمشیری منصوب به پادشاهی ساخته میشد، نام پادشاه روی آن بهشکل مهر طلاکوبی میشد و اگر همین شمشیر به پادشاه بعدی تقدیم میشد، نام او نیز روی آن طلاکوبی میشد. برای مثال، شمشیری متعلق به دوره صفویه در موزه نظامی تهران نگهداری میشود که در دوره فتحعلیشاه مهر طلاکوبیشده آن پاک شده و مهر انتساب به فتحعلیشاه روی آن طلاکوبی شده است. ۱۰- فولاد موجدار بوتهای که در هندوستان بهنام ووتز شناخته شده است.
  - الم حود موجدار بولالى كان در هلياوستان بالمام وولا ستأخلنا سناه الست.
- ۱۱-نردبانمحمد به طرحهای انبوهی گفته می شود که از خطوط منحنی و گلدار تشکیل شده است و اجرای آن نیاز به مهارت و استادی دارد. ۱۲-فولاد بوتهای فولادی است که از طریق امتزاج زغال، گیاه و آهن در بوتههای سفالی حاصل می شود و به کمک ذغال چوب و سایر مواد
- آلي مقدار کربن سطح آن بالا ميرود.
- ۱۳- شمشیر دمشقی به شمشیری گویند که در مراحل ساخت آن خطوط و رگههایی روی تیغه آن ایجاد می شود که به آنها دمشقی گویند و این بدین سبب است که در زمانهای قدیم مردمان شهر دمشق فولاد مورد نیاز خود را از راه دریای سرخ از هندوستان می آوردند.

- احسانی، محمدتقی. (۱۳۸۲). هفت هزار سال هنر فلزکاری در ایران. تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی. - بیانی، خانبابا. (۱۳۵۳). تاریخ نظامی ایران (دوره صفویه). تهران: انتشارات ستاد بزرگ ارتشتاران . - خلجمنفرد، ابوالحسن. (۱۳۸۷). تعاملات فرهنگی ایران و ترکیه: فرصتها و چالشها. تهران: پژوهش گاه فرهنگ، هنر و ارتباطات. - *دایرة المعارف بزرگ اسلامی*. (۱۳۷۷). زیرنظر کاظم موسوی بجنوردی. ج۸. تهران. - شاردن، ژان. (۱۳۷۴). *سفرنامه شوالیه شاردن*. ترجمه اقبال یغمایی. ج۲. تهران: انتشارات توس. - فلسفی، نصرالله. (۱۳۸۱). *جنگ میهنی ایرانیان در چالدران*. تهران: هیرمند. -کنبی، شیلا، (۱۳۸۷). عصر طلایی هنر ایران. ترجمه حسن افشار. تهران: نشر مرکز. - ويلسن، الن جيمز. (١٣٨١). *هنر فولادسازي در ايران*. ترجمه پرويز تناولي. تهران: يساولي.

- Basher, Mohamad. (2008). the Arts of the Muslim Knight. Italy: Skira.

- Moshtagh Khorasani, Manouchehr. (2006). Arms and Armor from Iran. Legat publication.

- North, Anthony. (1985). An Introduction to Islamic Arms. London: Her Majestys Stationary Office.

#### منابع

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۳/۲۱ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# تأثير متقابل ادبيات داستاني مدرن و تئاتر ابزورد

پرستو محبی\* محمدجعفر يوسفيان کناری\*\*

## چکیدہ

در این مقاله قصد داریم با تأکید بر جلوههای ساختاری تئاتر ابزورد، بهمثابه شکل نوینی از پردازش نمایشی در نیمه نخست قرن بیستم، تحولات وسیع زبان ادبی را در این گونه تئاتری تحلیل و نقش آن را در روند تکوین ادبیات داستانی پس از خود بررسی کنیم. مسئله اصلی این تحقیق کشف و شناسایی حدود تأثیرات متقابلی است که میان این گونه متفاوت نمایشی و اُشکالی از ادبیات داستانی مدرن پس از دهه شصت میلادی، نظیر رمان نو، نمایان شد. اگر بتوان پذیرفت که تئاتر ابزورد در حد فاصل جریانات ادبی مدرن و پَسامدرن رواج یافت، سؤال عمده این است که تا چه حد بر اُشکالی از ادبیات داستانی مدرن پس از دهه شصت میلادی، نظیر رمان نو، آنیم که با الهام از آموزههای ساخت گرایی تکوینی، الگوی روش شناسانه مناسبی برای سنجش کیفی هرنوع تأثیر متقابل میان درام ابزورد و رمان نو تعریف کنیم. به این منظور، جامعه ای از نویسندگان مطرح در هردو گونه مقابل میان درام ابزورد و رمان نو تعریف کنیم. به این منظور، جامعه ای از نویسندگان مطرح در هردو گونه مقابل میان درام ابزورد و رمان نو تعریف کنیم. به این منظور، جامعه ای از نویسندگان مطرح در هردو گونه مقابل میان درام ابزورد و رمان نو تعریف کنیم. به این منظور، جامعه ای از نویسندگان مطرح در هردو گونه مقابله میلی در م آبزورد و رمان نو تعریف کنیم. به این منظور، جامعه ای از زور داده ایم. در این مقابله می مذکور را انتخاب کرده و شاخصهای ساموئل بکت و رمانهای مار گریت دوراس، نشان داده می شود که تاچه اندازه می توان با شاخصهای مشترک به شکل یا محتوای آثار مذکور توجه نشان داد. سبک گریزی، شیء گرایی، انسان گرایی و علم گرایی از مهم ترین معیارهای این سنجش تطبیقی به شمار می رود و با شواهدی که از متون مختلف ارائه شده است، ثابت می شود که تئاتر آبزورد تأثیرات صرفاً ادبی برروند تحول رمان نو نگذاشته است، بلکه باید گفت که جنبه های «تئاتری» درام آبزورد نیز در زبان ادبی پس زاد هه شصت میلادی نفوذ کرده است؛ روندی که می توان آنرا به نوعی «جرایی شدن» ادبیات تلقی کرد.

كليدواژه: ادبيات مدرن، تئاتر اُبزورد، مقايسه تطبيقی، ساموئل بِكت، مارگريت دوراس.

\*\* استادیار دانشکده هنر و معماری، دانشگاه تربیت مدرس تهران.

<sup>\*</sup> دانشجوی دکترای تئاتر، پردیس هنرهای زیبا، دانشگاه تهران.

pr\_mohebi@yahoo.com

## مقدمه

تاریخ ادبیات نمایشی معاصر، به ویژه پس از جنگ جهانی دوم، شاهد تحولی بنیادین در الگوهای زبانی و سبک پرداخت های ادبی درام نویسان مدرن بوده است. پس از رواج آموزههای شکل گرایان روسی در فن شعر و نقد ادبی مدرن از یک سو و ظهور امر اپیک<sup>۲</sup> (حماسی) برشت از بطن ایده های دراماتیک(نمایشی) ارسطو از سویی دیگر، زمینه لازم برای طرح گونه متفاوتی از درام مهیا شد. تمهیدات اجرایی تازه و خلاقانه ای در ادبیات و نمایش رواج یافتند که می توان آنها را بهنوعی متناظر باهم دانست. از مهم ترین ترفندهای بیانی ادبیات و نمایش این دوره می توان به «آشنازدایی» شکلوفسکی<sup>۳</sup> و «جلوه بیگانهسازی»<sup>۴</sup> برشت اشاره کرد. در هردوی این نمونهها، نوعی هنجارگریزی<sup>۵</sup> از اشکال معمول و متداول زبان ادبی و تئاتری مشاهده می شود که آمیختن آن با احساس نومیدی، یأس و پوچی اندیشه غربی در نخستین سالهای پس از جنگ جهانی دوم انگیزه روانی لازم را برای طرح گونههای ادبی و نمایشی نامتعارفی فراهم کرد. درام ابزورد درواقع محصول چنین دغدغه های سبک شناسانه ادیبان و هنرمندان نوگرای قرن بیستم بود که توانست در کمتر از یک دهه خود را گونه غالب نمایشی متأخر بشناساند. درعین حال، تحولات نمایشی مذکور در فاصله میان دو جریان ادبی غالب در قرن بیستم، یعنی مدرنیسم و پَسامدرنیسم، شکل گرفته و به همان اندازه که از اولی تأثیر پذیرفته، بر پیشینه نظری ادبیات دیگری تأثير گذاشته است. در اين بينابين، نمايشنامه نويسي نظیر ساموئل بکت، به همان اندازه که به تکامل زبان نمایشی یاری رسانده، درجهت تکامل زبان ادبی و داستانی نیز تجاربی نامتعارف و تازه اندوخته است. مارگریت دوراس نیز که یکی از مهمترین نویسندگان رمان نو محسوب می شود، تجاربی تازه در فن نمایشنامهنویسی بهدست آورد. رویارویی متقابل داستان نویسان و نمایشنامهنویسان زمینه اولیه طرح مباحث نظری شاخصی است که در این مقاله درصدد بررسی آن هستیم.

در پژوهش حاضر با نگاهی به این پیش فرض های معتبر تاریخی سعی داریم به سنجش میزان تأثیر گذاری متقابل درام اُبزورد و رمان نو بپردازیم. به این منظور، در بخش اول تعاریفی عملیاتی از شاخصه ای ادبیات مدرن ارائه و با اعمال وجوه کار کردی شاخصه ای تعریف شده بر ساختار ادبی درام نو، امکان مطابقت و قیاس تمهیداتی از ادبیات مدرن و تئاتر اُبزورد بررسی می شود. در ادامه مصادیقی از

تئاتر ابزورد جستجو می شود که بنابر دلایلی معتبر امکان انتقال آنها به رمان نو وجود دارد. گمان می رود که تأثیر تئاتر ابزورد بر ادبیات داستانی پس از خود (رمان نو)، تأثیری صوفاً ادبی نبوده بلکه علاوه بر آن، جنبههای اجرایی اش نیز به زبان ادبی پس از دهه شصت میلادی نفوذ کرده است؛ بیان حرکات، تأکید بر «بدن»، محصور کردن مکان، گرایش به سکون و نفی زمان از جمله این شاخصه است.

این تحقیق اساساً بهروش تطبیقی صورت گرفته است اما الگوی اصلی تعاریف و مواجهه با متغیرهای پژوهشی مورد نیاز، توصیف کیفی آنهاست. در پارهای از موارد نیز توصيفات مذكور جلوه تحليلي داشته و اين بهخصوص در حین مقایسه نمونه شواهدی از آثار بکت و دوراس نمود بارزتری پیدا می کند. در یک جامعه آماری وسیعتر، سبک پردازش ادبی نویسندگانی مانند جویس، فاکنر، کافکا، کامو، سارتر و پروست در مقایسه تطبیقی با شاخصه ایی ابزورد و برگزیده از نمایشنامههای یونسکو، آداموف، پینتر و ژنه بررسی می شود. اطلاعات اولیه به طور عمده از منابع کتابخانه ای جمع آوری و گاه نیز به جزئیاتی در اجرای نمایشها ارجاع داده شده است. شاخصهای تعریفشده در دو دستگاه تطبیق ادبی و نمایشی رویاروی هم قرار می گیرد و باطرح جداولی که معرف شباهتها و تفاوتهای تمهیدات به کاررفته در رمان نو و تئاتر ابزورد است، ارزیابی و سنجش نهایی برای خواننده فراهم میشود.

#### پیشینه مطالعاتی

#### – ادبیات داستانی مدرن

مدرنیسم در ادبیات را می توان به دوره ای از تحولات ادبی اطلاق کرد که از اواخر قرن نوزدهم آغاز شد و تا اواسط قرن بیستم (۱۸۹۰– ۱۹۳۰) ادامه یافت. دهه دوم این قرن، یعنی زمان نگارش آثار برجستهای نظیر اولیس جیمز جویس<sup>۷</sup>، سرزمین بایر تی.اس. الیوت^،خانم دالووی ویرجنییا وولف<sup>۹</sup> و بخشی از مجموعه عظیم در جستجوی زمان ازدست رفته اثر مارسل پروست<sup>۱۰</sup> را – به یک معنا– باید دوره اوج ادبیات مدرن تلقی کرد (دیویس و فینک، دوره اوج ادبیات مدرن تلقی کرد (دیویس و فینک، بهمثابه نگرشی نوجویانه و سنت گریز دربرابر ادبیات بهمثابه نگارش زودهنگام رمان تریسترم شندی" اثر لارنس استرن<sup>۱۲</sup> در ۱۷۶۰ را باید مقدمه شکل گیری

زیبایی شناسی و بازی فرمی ادبیات مدرن قلمداد کرد (سلدن،۱۳۷۵: ۶۴). از دیدگاهی دیگر، مدرنیسم ریشه در دعاوی فلوبر<sup>۱۳</sup> مبنی بر ارجحیت «شکل» بر «محتوا»ی رمان دارد. زیبایی شناسی بنیادین او در قالب گرایش مفرط به «سبک» به مثابه «ارزش» نهایی و غیر شخصی اثر و نیز تلاش وی برای قائم به ذات انگاشتن ادبیات موجب شده است تا از فلوبر به عنوان اولین نظریه پرداز مدرن رمان یاد کنند (هلپرین،۱۳۷۴: ۲۲).

از طرفی، جریان مذکور متأثر از تحولات شگرفی بود که در سایر حوزه های علوم انسانی رخداد. چایلدز معتقد است که نظریه تکامل داروین موجب شد تا رشته آثاری تحت عنوان «ادبیات تباهی»<sup>۱۴</sup> درفاصله دهه های ۱۸۸۰ و ۱۸۹۰ به وجودآید (چایلدز،۱۳۸۲: ۴۲). فروید نیز با اصالت بخشیدن به دنیای درون و طرح «ضمیر ناخودآگاه»، گرایش به «خود» را برخلاف عینی گرایی آثار کلاسیک مطرح کرد. درهمین حال، درک متفاوت هانری برگسون<sup>۱۵</sup> و مخالفت وی با خطیانگاشتن زمان اساس تمهید «جریان سیال ذهن» در رمان مدرن را پایه ریزی

کرد. به همین نحو، تعدد زاویه دید، ظهور راوی اعتمادناپذیر و مطلق ستیزی در ادبیات نیز به نوعی برگرفته از نظریه نسبیت انیشتین قلمداد شد (چایلدز، ۱۳۸۲: ۵۶). علاوهبراین، باید به نقش انکارناپذیر فردینان دو سوسور<sup>۱</sup> در خلق نگرشی «ساختاری» به «متن» و تأمل کارل مارکس در باب آشفتگی و البته بازنمایی جلوههایی از زندگی شهری در قالب فنونی از قبیل مونتاژ، کولاژ، چندگانگی زاویه دید و ساختار اپیزودیک هم اشاره کرد.

از منظری تکوینی میتوان تمایلات فکری و موضوعی نویسندگان مدرن را از یکسو و ابداعات تکنیکی و سبک گرایانه آنها را از سویی دیگر، با طرح پنج شاخص عمده زیر - مطابق جدول ۱- محدود کرد؛ سپس با اعمال و تطبیق شاخصهای مذکور با جلوههایی از عناصر ساختاری تئاتر اَبزورد، امکان انطباق و عدم انطباق آموزه های ادبیات داستانی مدرن با این گونه نمایشی فراهم میشود. درمورد هریک از این شاخصها، ابتدا تعریفی مختصر در جدول آمده و سپس مثال هایی از کاربرد آن در گزیده آثار ادبی مدرن ذکر شده است. دو شاخص سبک گریزی و شئ گرایی در این بخش و بقیه درالگوی تحلیلی درام اَبزورد

| بازنمود در ادبيات مدرن                                                                                                                                                                                                      | تعريف                                                                                                                                   | شاخص کیفی                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| آثار جویس: ابطال جایگاه طرح در ادبیات قراردادی<br>آثار وولف: پرهیز از ارائه جزئیات مکانی<br>آثار پروست و استاین: اختلال در محور زمان                                                                                        | عدم پذیرش سبک رایج داستاننویسی و<br>تحول آن ازطریق ایجاد اختلال در سه محور<br>طرح، زمان و مکان                                          | – سبکگریزی<br>Deviation<br>of Style            |
| گرایش فراوان به استفاده از تمهیداتی همچون تعدد زوایه<br>دید، جریان سیال ذهن، تغییر و تنوع زبانی، تأکید بر ضرب–<br>آهنگ و کاربرد صناعاتی از قبیل تقلید، تلمیح، هزل و<br>نقیضه <sup>M</sup> بهویژه در <i>اولیس ج</i> یمز جویس | اغراق در بهکارگیری عناصر سبکشناسانه و<br>روشهای روایی و ادبی                                                                            | ۲_ برجستەسازى<br>سبک<br>Style<br>Foregrounding |
| رمان <i>تهوع</i> سارتر.<br><i>بیگانه</i> کامو<br>و آثار جویس و کافکا                                                                                                                                                        | حاکمیت یافتن دنیای اشیا و توجه به حضور<br>مستقل، خودفرمان و تغییرناپذیر اشیا از<br>سویی و بهحاشیه راندهشدن انسان از سوی<br>دیگر         | ۳ ـ شیءگرا یی<br>Reification                   |
| <i>سفیران</i> هنری جیمز<br>و <i>از چشم غربی</i> اثر جوزف کنراد                                                                                                                                                              | پایان دوران انسانمحوری و بازنمایی فردیت<br>انسانی در رمان، تبدیل شخصیت به بخشی<br>از «فرایند» آفرینش رمان و جزئی از<br>«ساختار» کلی متن | ۴ انسانیتزدایی<br>De-humanization              |
| رمان <i>وات <sup>۱۱</sup> و مولوی <sup>۲۰</sup> اث</i> ر ساموئل بکت<br>و آثار پل والری <sup>۳۱</sup>                                                                                                                        | نیاز به تعریف، تحدید و مشخص کردن امور<br>و پدیدهها بهعلت رواج عینیتگرایی و<br>تحلیلگری                                                  | ۵۔ علم گرایی<br>Scientism                      |

## – سبکگریزی ادبی

منظور از سبک گریزی، ترک کردن و شوریدن علیه عرف رایج داستان نویسی پس از پیدایش رمان در اواسط قرن هجدهم بود؛ همانچیزیکه از آن باعنوان «رئالیسم» رمان نام برده می شود اما همان گونه که یان وات ۱۸ اشاره کرده است، چنين دغدغه بازنمايي صادقانه واقعيت بيروني، خود بهتدريج به «سبکی» برساخته بدل شده بود که سعی می کرد از طریق تكرار قوانيني مشخص، توهمي از ارائه بي كموكاست واقعيت را ایجاد کند (وات، ۱۳۷۴: ۵۰). این توهم بیش از همه ازطریق ساختار رایج طرح و الگویی تکراری در ارائه مکان و زمان قابل انتقال بود. طرح از سویی با تکیه بر نموداری مشخص \_ شامل مقدمه چینی، گرهافکنی، اوج، گره گشایی و پایان \_ و از سوی دیگر با تأکید بر زنجیره علتومعلولی در همه انواعش سعی می کرد پیش زمینه داستان، سیر حوادث، انگیزه شخصیتها و نتیجه نهایی را برملاسازد. در ارائه مکان نیز نویسندگان سعی می کردند با ذکر جزئیات صحنهای و نشانههای مربوط به عصر و دوره وقوع حوادث، تصویری از واقعیت خلق کنند. ادبیات مدرن به نوعی این قواعد را کنار گذاشت. ساختار طرح در رمان های این دوره اغلب متفاوت از اشکال کلاسیک خود است؛ «آغاز» به مفهوم واقعی اش وجود ندارد و «فرجام» نیز اغلب نامعيّن يا مبهم است (Lodge, 1988: 82). بدعت در ارائه مکان نیز \_قبل از همه \_در رمانهای بیعصر و مکان کافکا نمودار شد. در سیر تکوینی همین نوع بهره زیباشناختی از عنصر مكان مي توان از رمان هاي وولف ياد كرد كه با اجتناب از توصيف اثاثيه داخلي و حتى جسم آدم ها، خواننده را درمیان مجموعهای از صداها و احساسات رها می کند.

«زمان» در نوع خود شاخص ترین بدعت روایت های داستانی مدرن تلقی می شود. ژرار ژنت<sup>۱۹</sup> معتقد است پرداخت زمان در رمان به طور کلی ازطریق سه محور صورت می گیرد: نظم یا ترتیب<sup>۲۰</sup>، تداوم و دیرش زمانی<sup>۱۲</sup> و بسامد<sup>۲۲</sup> (کنان، ۱۳۸۱: ۱۸). در رمان رئالیستی ترتیب زمانی ارائه حوادث با ترتیب روایی آن یکسان بود. درمورد محور تداوم در رمانهای کلاسیک سعی می شد مدت به طول انجامیدن حوادث ازطریق دادن مراجعی زمانی برابر با واقعیت پنداشته شود. بسامد نیز رابطه میان تعداد دفعات تکرار رخداد در داستان و تعداد دفعات روایت رخداد در متن است. بسامد مفرد در رمانهای رئالیستی یعنی یکبار گفتنِ آنچه فقط یک بار رخ داده است (کنان،۱۳۸۱: ۱۹). این نوآوری از طریق ایجاد اختلال در سه محور ذکرشده یعنی

ترتیب، تداوم و بسامد صورت می گیرد. در محور ترتیب ازطریق تلفیق گذشته، حال و آینده بهوسیله جریان سیال ذهن و نیز بههمریختن نظم رخداد حوادث، خرق عادت صورت می گیرد (کنان، ۱۳۸۱: ۱۹). همچنین، از طریق تداخل زمانها و مکانهای متعدد که در آثار وولف دیده می شود؛ در حقیقت، این همان تمهیدی است که وولف آن را نوعی «نقبزدن» تلقی می کند (چایلدز، ۱۳۸۲: ۲۲۰).

دیرش زمانی بهوسیله روشی که لاج آن را «تفوق حجم برزمان» عنوان می کند، در رمان مدرن به شکلی بدیع ارائه می شود (لاج ۱۳۸۱: ۴۸). رمان هایی مانند خانم دالووی و اولیس حاصل گسترده کردن زمانی کوتاه (یک روز یا یک بعداز ظهر) در حجم وسیع اثر است. تحولی دیگر نیز در محور بسامد ممکن است رخ دهد. دربرخی از آثار گرترود استاین نوع جدیدی اسمد جایگزین می شود که آن را می توان «بسامد مکرر» نامید (کنان، ۱۳۸۱: ۱۹) و آن نقل چندین باره رخدادی است که یک بار اتفاق افتاده است با این ملاحظه که در هربار تکرار، تغییر مختصری در نقل رخداد صورت می گیرد (لاج ، ۱۳۸۱: ۵۹). به همین دلیل لاج از این شیوه باعنوان «تکرار بااندک تغییر»

# – شیءگرایی ادبی

ادبیات مدرن با میل به «شیءگرایی»، درواقع یکی از مهم ترین تحلیل های مارکسیستی از اندیشه بورژوایی را بهعرصه هنر وارد کرده است (Howthorn, 1998: 291)؛ تحليلی که پس از مارکس باید گفت گئورگ لوکاچ<sup>۳۲</sup> آنرا در عرصه اندیشه فلسفی، سیاسی و ادبی توسعه بخشید. شیءگرایی خبر از ظهور جهانی می دهد که در آن اشیا از چنان دوام، استقلال و ارزشی ذاتی برخوردارند که اشخاص ناگزیر می شوند به نحو فزایندهای آن را از دست بدهند (گلدمن، ۱۳۷۱: ۲۷۱). لوسین گلدمن<sup>۲۴</sup> فرایند شیءگرایی در ادبیات مدرن را بر حسب دو دوره سرمایه داری نوین در غرب به دو دوران تقسيم مي كند؛ شاخصه دوره اول (١٩١٠-١٩۴٥)، يعنى دوران امپریالیستی، انفعال شبهقهرمان و جان گرفتن حضور مستقل اشیا است. این پدیده را می توان در تهوع سارتر، بیگانه کامو و در آثار کافکا و جویس مشاهده کرد. اما در دوره دوم (دوران سرمایه داری سازمان یافته)، با کاهش توجه به خواست مصرف کننده در روند تولید

ی فرانسه و تغییر جهت نویسندگانی همچون بکت از ان دنیای رمان و ورود آنها به عرصه نمایشنامهنویسی ۱۱: این ادعا را تقویت میکند. تغییرات بنیادین ادبیات ۱۵: نمایشی در تئاتر اُبزورد، چه به لحاظ هنجار گریزی ۱۵: روایی و کاربرد متفاوت تمهیدات و صناعات ادبی ۱۵: ریشه در ادبیات پیش از خود دارد. به این منظور، ۱۵: در نگاهی کلی شاخصهای مطرح شده در خصوص ۱۰: تئاتر اُبزورد اعمال و به ذکر مثالهایی از طرز عمل و ۲۰ کار کرد آنها توجه میکنیم. البته باید درنظر داشت ۱۵: که این تأثیر همواره تأثیری موافق و همساز نیست و ۱۰: در دستگاه تطبیق ادبی یا نمایشی عمل میکند.

# – سبکگریزی نمایشی

در بخش «سبک گریزی ادبی» گفته شد که در ادبیات مدرن تلاش براین بود که با ابطال قراردادهای سنتی، مخاطب به تجارب زیباشناسانه مدرن و شیوه جدیدی از ادراک هدایت شود. در تئاتر نو دیگر بحث برسر گسستن از بوطیقای ارسطو نبود (Leitch, 2001: 86) بلکه هدف دستیابی به نبود (86 :2001: 10) بلکه هدف دستیابی به را تداعی می کرد» ( برونل، ۱۳۷۹: ۱۸)<sup>۷۲</sup>. تئاتر ابزورد در هریک از عناصر ساختاری روایتهای کلاسیک ـ در هریک از عناصر ساختاری روایتهای کلاسیک ـ مشمول نوآوریهای غیرمنتظرهای شد که به آنها اشاره می شود:

# - طرح نمایشی

درام ابزورد اغلب بدون مقدمه چینی قراردادی و با طرح یک وضعیت نمایشی لاینحل آغاز می شود. همچون شروع یک رمان مدرن، نمایشنامه های ابزورد نیز بدون زمینه چینی آشنای داستان های کلاسیک آغاز می شود. در ساخت روایی این نوع آثار معمولاً هیچ گره مسلطی دست کم از نوع رایجش برای افکندن و گشودن وجود ندارد و کنش ها اغلب کم توانتر از آن هستند که در نقطه اوج به حداکثر کشش نمایشی خود برسند. جریان سیال ذهن در ادبیات مدرن اینجا (درام ابزورد) تقلیل روایی بسیاری می یابد و هر گز تمهیدی برای افشای بعد پنهان شخصیت ها به کار انسان تقریباً به حاشیه رانده می شود و حضورش تابعی از وجود اشیا می شود. این جریان به خوبی در رمان حسادت آلن رُبگریه<sup>۲۵</sup> مشهود است (گلدمن، ۱۳۷۱: ۲۸۸). رُبگریه در مقالهای باعنوان «آیندهای برای رمان» با بی اعتبار خواندن اسطوره نخنمای «ژرفا» و با تقبیح ذهن گرایی، رمانتیسم و تحمیل معنا بر اشیا و پدیدهها وجودمحسوس، تغییرناپذیرو تفسیر گریزاشیارابه عنوان شاخصه های زیبایی شناسی نوین رمان معرفی می کند (رُبگریه، ۲۰۸۴:۲۰۰۸–۲۰۵).

# - تئاتر اَبزورد

از اواسط دهه چهل در پاریس نمایشنامه هایی نوشته و اجرا شدند که باوجود تفاوتهای مشهود، از خصوصیات مشترکی نیز برخوردار بودند. مارتین اسلین<sup>۲۶</sup>، منتقد انگلیسی، براساس همین اشتراکات به مجموعه این نمایشنامهها عنوان «تئاتر اُبزورد» را اطلاق کرد. دو پیشامد را - با فاصله زمانی نسبتاً زیاد۔ می توان به نوعی خاستگاه این تئاتر تلقى كرد: خلق نمايشنامه شاه ابو بهوسيله آلفرد ژاری<sup>۲۷</sup> (۱۸۸۸) و دیدگاه آنتونن آر تو<sup>۲۸</sup> درباب «تئاتر خشونت» (۱۹۳۲). توجه به «زبان» تئاتر به جای داستان گویی و بازگشت به تئاتر آیینی و خشونت صحنه ای بخشی از آموزه های آرتو بود که بعدها منجر به هنجارگریزی ساختاری در تمامی سطوح تئاتر شد. ژان ژنه<sup>۲۹</sup> و آرمان گاتی<sup>۳۰</sup> تئاتر آیینی او را پی گرفتند. فرناندو آرابال<sup>۳۱</sup>، آرتور آداموف<sup>۳۲</sup> و اوژن يونسكو<sup>۳۳</sup> (در نمايشنامههايي همچون درس و نقاشی [ یونسکو،۱۳۶۵]) به نمایش خشونت و قساوت در صحنه پرداختند و ساموئل بکت<sup>۳۴</sup> ـ بیش از دیگران- از تمامی عناصر روایی و اجرایی تئاتر قراردادی فراتررفت (کامیابی، ۱۳۸۴: ۶۷). همچنین، هارولد پینتر<sup>۳۵</sup> و ادوارد آلبی<sup>۳۶</sup> مفاهیم و روشهای نوشتاری تازهای را بهاین شیوه وارد تئاتر کردند.

# تأثیر ادبیات مدرن بر تئاتر اَبزورد

بی شک تحولات عظیم تئاتر ابزورد درزمینه ادبیات نمایشی، تنها جزئی از فرایند کلی دگرگونی زبان هنر در دوران پس از جنگ جهانی دوم نبود بلکه ریشه در ابداعات ادبی پیش از خود داشت. ظهور این هردو (ادبیات مدرن و تئاتر ابزورد) در گرفته نمی شود. این نوع بیهودگی و کمرمقی در نفس کنشهای نمایشی اغلب در میانه گفتگوهای ملال آور و خسته کننده و گاه حتی آشفته و سردر گم بیشتر نمایان می شود. گفتار وینی در نمایشنامه آه! ای روزهای خوش ساموئل بکت، درواقع تمثیلی است از نوعی نسیان خوشبختی و تراکم بی حدوحصر حرمان و بیهودگی ابدی و ازلی. «وینی: گفتی طلایی است، آنروز، وقتی آخرین مهمان هم رفته بود (دست بالا به شکل بلند کردن یک گیلاس) به سلامتی موی طلایی ات ... آن روز [مکث]... کدام روز؟»

در اغلب این روایتهای نمایشی نیز پایان داستان یا مثل آثار مدرن بدون رسیدن به نتیجهای قطعی است یا آن که نوید بازگشت ملال انگیز به خاطره کنشهای بیهوده و موقعیتهای متزلزل آغاز اثر است (همچون در انتظار گودو).

# – مکان نمایشی

در روند شکل گیری تئاتر، میل بهنمایش محیط با جزئیات کامل بهتدریج افزایش یافته بود. این مسئله تاحدی بود که وسواس در دوران معروف به رئالیسم تئاتر بهاوج خود رسید. انتقال ساختمانهای واقعی به اجرای دیوید بلاسکو<sup>۲۸</sup> و آویختن گوشت قصابی به صحنه آندره آنتوان<sup>۳۹</sup> اوج افراطی گریهای ایندوره تلقی میشود(روز اُونز، ۱۳۶۹: ۲۶). در تئاتر اُبزورد، بکت با الهام از *نیمکت خالی کوپو<sup>۴۰</sup>* تزئینات و دکور صحنه را به حداقل رسانید؛ توصیفی کمینه گرا و بیش از حد موجز از مکان موقعیت نمایشی نظیر «جادهای بیرون از شهر با یک درخت» (بکت، ب ۲۵۳۶: ۱)، تمام آن اطلاعاتی است که بکت از صحنه آغازین نمایشنامه در*انتظار گودو* دراختیار مخاطب قرار میدهد.

دستاورد مهم دیگر تئاتر اَبزورد در این زمینه، استفاده زیبایی شناسانه از ویژگی \_ یا به بیانی «محدودیت» ای بود که خاص هنر تئاتر است، ضرورت رخدادن حوادث در محیطی بسته و محدود. تاپیش ازاین دوره هنرمندان تئاتری همواره کوشیده بودند از این محدودیت بگریزند و باتمهیداتی مکان های مختلف را در صحنه نمایش دهند. «چندپردهای»شدنِ نمایش و «حضور خبررسان» از ابتدایی ترین نمونه های این نوع تمهیدات است. اما

نویسندگان تئاتر اُبزورد – و در بین آنها بیشازهمه هارولد پینتر و ساموئل بکت – دقیقاً از همین نقص بهصورت ابزاری توانا در خلق مضامینی بهره بردند که هنرمندان پیش از آنها یا از آن غافل مانده بودند یا ابزار مناسبی برای بیان آن نیافته بودند. استفاده از فضای بسته و محصور صحنه در تئاتر نو، حداقل به سه صورت در آثار این دوره قابل مشاهده است؛ در بسیاری از نمایشنامههای ابزورد همچون درد خفيف (پينتر،١٣٨٢) اين فضا به صورت تنها يناهگاه موجود برای درامان ماندن از وحشت جهان بیرون نمودار می شود. گاه نیز فضای نمایش در هیئت مکانی فرساینده درمیآید که ساکنان آن محکوم به ماندن در آن هستند و به هیچعنوان مجاز به ترک آن نیستند (همچون نمایشنامه مستخدم ماشینی [پینتر،۱۳۸۲]). در حالت سوم، دنیای بیرون نه تنها ترسناک و خطرآفرین نیست، بلکه برعکس شخصیتها تمایل بسیاری برای بیرونرفتن دارند اما این بار توانایی رفتن از آنها سلب شده است. نمایشنامه پایان بازی بکت طرحی پیچیده از این نوع نقص و ناتوانی در اقدامی آزادانه در مقابله با عمل مطلوب فرد است.

# – زمان نمایشی

بدعت در ارائه زمان نمایشی را ـ که از بزرگ ترین دستاوردهای تئاتر اُبزورد محسوب می شود ـ می توان ازطریق سه محور معرفی شده یعنی ترتیب، دیرش و بسامد بررسی کرد:

# ۱- تر تیب روایی

اگرچه روش جریان سیال ذهن به لحاظ ماهیت یادآوری و تداعی خاطرات بیشتر در ادبیات داستانی قابل اجراست، بکت در *آما ای روزهای خوش* – و پیش از او چخوف<sup>11</sup> در سهخواهر – سعی کردهاند ازطریق گفتگوهای مقطع و مدام دگرگون شونده، دریافت تازه ای از مسئله ارائه دهند. علاوه براین، درام نویسان اُبزورد، میلی مفرط بهتداخل زمانهای ناهم سطح و غیرهم زمان نشان دادهاند. مثال های زیر نمونه هایی از تلاش درام نویسان مذکور برای درهم ریختن ترتیب زمانی روایت اثر هستند: آخرین نوار کراپ (بکت، الف ۲۵۳۶): ارائه هم زمان حال

و گذشته با پخش نوارهای ضبطشده.

*سهزن بلندبالا* (اثر ادوارد آلبی، ۱۳۷۸): ه<sub>م</sub>زمانی حال، گذشته و آینده با بازی همزمان یک شخصیت در سه سن متفاوت.

#### ۲- دیرش

تلاش بسیاری از داستان نویسان واقع گرا ارائه زمان روایی برابر با مدت آن در عالم واقع است. بهترین تمهید برای ایندسته از نویسندگان، استفاده از «صحنه نمایشی» بود (کنان، ۱۳۸۱: ۱۶). قبلاً گفته شد که در ادبیات مدرن این امکان فراهم شد که زمان روایت به نسبت زمان واقعی آن گسترش یابد (تفوق حجم بر زمان). بااینحال، تئاتر ابزورد با کشدار کردن زمان ازطریق استفاده ممتد و فرساینده از گفتگوهای یکنواخت، تکرار مداوم عمل، گفتار، کنشها و موقعیتها، استفاده از مکثهای طولانی و نیز پرهیز از فرازوفرودهای رایج در طرح توانست «زمان روانی» (مکی، ۱۳۸۰: ۱۵۸) نمایشنامه را افزایش دهد و ازاینطریق به خلق «توهم» تفوق حجم برزمان نائل شود.

#### ۳– بسامد

در نمایشنامه سرایدار پینتر (۱۳۸۸)، حوادث و گفتگوهای نمایشی در ناکجاآبادخانهای تکرار می شود که هیچ نشانی و مختصات معیّنی ندارد. هر گز مشخص نمی شود که آیا این داستان طرحی پیش رونده است یا تصویری تکراری؟ معلوم نیست که آیا نوعی تکرار چندباره است که هربار جزئي از آن تغيير ميكند يا خير. مكان وقوع رخداد هرگز با قطعیت مشخص نمی شود. معلوم نیست که زمان چگونه بر نل و نَگ (شخصیتهای *آخر بازی* بکت) و ویلی و وینی (شخصیتهای *آه! ای روزهای خوش*) می گذرد. دیوید لاج در مقالهای راجع به آثار استاین می گوید: «استفاده از تکرار بااندک تغییر در نثر مجازی آثار اولیه او، این تأثیر را دارد که پویا را بهایستا و خطی را به حجمی تبدیل می کند» (خوزان و پاینده، ۱۳۸۱: ۶۲). بنابراین، عنصر تکرار شاخصی زیبایی شناختی محسوب می شود که در این نوع از درامهای ابزورد ابعاد روایی تازهای را مطرح می کند که مخاطب را در مركز تجربه ادراكي متفاوتي از گذر زمان روايي قرار ميدهد.

## - برجستهسازی سبک نمایشی

در تئاتر اُبزورد، مانند ادبیات مدرن، گرایش فراوانی نسبت به کاربرد صنایع ادبی و تمهیدات زبانی نشان داده

شده است. در زیر فهرستی از استفاده تئاتر اَبزورد از تمهیدات نام برده در بخش برجسته سازی سبک ـ از جدول ۱ ـ آورده شده است:

# تلميح، تقليد و هزل

درانتظار گودو را می توان از حیث ارجاع به متون کهن، اساطیر و هجو نقیضهوار حقایق نهفته در آنها نمونهای شاخص از برجسته سازی سبک نمایشی مد نظر قرار داد. اغلب این هجویه ادر حین گفتگوهای ولادیمیر و استراگون بالحنی کنایی ادا می شوند: «ولادیمیر: عهد جدید یادت هست؟

استراگون: نقشه ارض مقدس را یادم هست... خیلی قشنگ بود... جان میداد برای ماه عسل» (بکت، ب ۲۵۳۶: ۵).

# -تنوع و تقليد زباني

مصادیق برجسته ای از این نوع تمهید زبانی را می توان در نمونه آثاری از اوژن یونسکو پیدا کرد. به سخره گرفتن زبان در نمایشنامه خانم آواز خوان طاس و تغییر مداوم لحن زبان (درهم ریختن زبان ادبی و رسمی، عامیانه، مذهبی و توهین آمیز) در درانتظار گودو و آه! ای روزهای خوش هریک نمونههایی از این تمهید به شمار می روند. خانم اسمیت در نمایشنامه آواز خوان طاس یونسکو می گوید:

«ساعت نُه شده. ما سوپ، ماهی ... خوردیم. بچههای ما آب انگلیسی نوشیدند. امشب خیلی غذا خوردیم. چون در اطراف لندن سکونت داریم و نامخانوداگی ما اسمیت است» (از خانم آوازخوان طاس؛ یونسکو، ۱۳۵۲: ۱۳۲).

# - تأکید بر ضربآهنگ

این جلوه از برجستهسازی سبک ادبی نمایشنامه را می توان به نحوی متفاوت در مجموعه ای از آثار نمایشی ابزورد مشاهده کرد. نمونه هایی از این تمهید گفتاری را می توان در آثار هنرمندان این گونه تئاتری ردیابی کرد: در آثار بکت این تأثیر زیبایی شناختی اغلب ازطریق تناوب کاهش و افزایش حجم گفتار و سرعت ادای گفتگوها حاصل می شود؛ در عین حال، تلفیق هم زمان و دقیق گفتار و حرکت نیز به نوعی دیگر موجب نوساناتی در ضرب آهنگ نمایشی آثار وی شده است. این درحالی است که استفاده از ریتمهای احساسی موسیقیوار و دائماً درحال تغییر در آثار پینتر و ردیف کردن کلمات، صداها و آواها در آثار یونسکو هریک بهنحوی متمایز جلوههای سبکشناسانه درام اَبزورد را مورد تأکید قرار میدهند (اسلین، ۱۳۶۶: ۶).

## – شیءگرایی

شئ گرایی تمهیدی اساساً ادبی محسوب می شود که با ظهور برداشت های نوین از مناسبات میان افراد، اشیا و محیط زندگیشان به تدریج مورد توجه نمایشنامه نویسان نیز قرار گرفت. در این محدوده تأثیرپذیری اغلب تفاسیری پدیدارشناسانه از هستی محرک نویسنده برای توسعه قابلیت های سبک شناسانه رمان های نو بود. مثلاً می توان در سبک گفتار بکت ایدههایی مشابه دریافت رُبگریه از وجود ماندگار، تغییرناپذیر و تفسیر گریز اشیا در ادبیات نوگرا را یافت. او از زبان یکی از شخصیت هایش در نمایشنامه *آه! ای روزهای خوش* می گوید: «فردا چتر من باز روی این پشته خاک کنار من خواهد بود ... من این آینه را برمیدارم، میزنمش روی این سنگ (این کار را می کند) - می اندازمش دور (آینه را به پشت سرش پرت میکند) – اما فردا باز توی کیف پیدایش می کنم، بدون این که خش برداشته باشد.» (بکت، الف ۲۵۳۶: ۵ و ۱۰۴) . رویکرد نمایشنامهنویسان ابزورد به حضور «شیء» در دنیای آثارشان بسيار متفاوت باهم است اما بكت اين حضور تغییرناپذیر و خودبسنده را تجربهای تسلی بخش و نقطه اتکایی در یک جهان بی تکیه گاه، کسل کننده و روبهنابودی تلقی می کند؛ «وینی: بدون شک زمانی خواهد رسید که من باید یاد بگیرم با خودم حرف بزنم و حال آن که من هرگز تحمل چنین چیزی را ندارم. (مكث)... البته كيف [آرايش]م هست ... کیفم همیشه هست ... حتی وقتی تو نباشی، ویلی» (بکت، الف ۲۵۳۶: ۹۶). استراگون و ولادیمیر نیز در نمایشنامه درا*نتظار گودو* مدام با کلاه و کفششان بازی می کنند تا سرگرم شوند یا به گمان ایشان «وقت بگذرد». اما این رابطه مسالمت آمیز میان شیء و انسان در آثار یونسکو بههم میخورد؛ اشیا در هیئت عاملی تهدیدکننده در سیری تکثیری به قلمرو انسانیت هجوم می آورند و خودفرمانی آنها

درنهایت به تسلط اشیا بر دنیای انسانها میانجامد؛ آنچه در نمایشنامه مستأجر جدید رخ می دهد، تجربهای از این نوع است.

# – انسانیتزدایی

تری ایگلتون<sup>۴۲</sup>، منتقد ادبی معاصر، ظهور ساخت گرایی در ادبیات مدرن را نوعی تجربه «ضد انسان گرا» قلمداد کرده است (ایگلتون، ۱۳۸۰: ۱۴۸). بهاین معنا، او عقیده دارد که در رمان های جدید با کشف ساختارهای نو و بازیهای شکل گرایانه در حقیقت تلاش شده است تا با حذف تدريجی عاملیت انسان در تعامل با جهان و ابطال مشروعیت انسانی اش، تنها به نمایش هجوآلود، تمسخرآمیز و گاه البته سراسر آمیخته به غافل گیری و تعلیق ابدی \_ ازلی مناسبات اجتماعی پرداخته شود اما در تئاتر آبزورد کلیه اجزای نظام های نمایشی در ساختار دقیقی حول یک شخصیت انسانی طراحی می شوند و به این ترتیب، تلاش براین است که خلاءهای انسانی بیش ازپیش نمایان شود. برای مثال، تجربه ادبی بَنگ (بکت، الف ۱۳۸۳) گرچه جزء آثار داستانی کوتاه بکت به شمار می رود، نمادی از سبک منحصر به فرد آثار نمایشی اوست. بکت در این اثر یک اتاق خالی را چنان با ذکر دقیق ابعاد و اندازه هایش توصيف مي كند كه اوبر را واداشته است تا ازاين شیوه دقت و رعایت جزئیات کمّی و ریاضیاتی در نمایشنامه های او باعنوان «مکان هندسی» صحنه یاد کند (اوبر، ۱۳۸۳: ۷۹). درامنویس آبزورد در این رویکرد نامتعارف خود به فضای رخداد و موقعیت آدمی در جهان، ذکر جزئیات نامحدود شخصیت و شرح چندین و چندباره ساختار هندسی اتاق در مناسبات کمّیاش باابعاد، طرز قرارگیری، تناوب سكون \_ حركت و تيره \_ روشن بدن او مى پردازد.

# – علم گرایی

برخلاف ادبیات مدرن وجه غالب گفتارهای اشخاص ماجرا در یک درام اَبزورد معطوف به هجو علم و مملو از کنایههای علمی است. وینی بالحنی تمسخرآمیز درمورد تحولات و پیشرفتهای دانش بشری می گوید: «هرروز نکتهای به گنجینه دانش انسان افزوده می شود... فقط باید چشمها را بست و...

منتظر رسیدن آنروز شد... آنروز خوشی که گوشت تن آدم در فلان درجه حرارت ذوب می شود...» (آه! ای روزهای خوش؛ بکت،الف ۲۵۳۶: ۸۹). از سویی دیگر، گاهی نیز باانتخاب کنایی اشخاص ماجرا از میان افراد تحصیل کرده و دانشگاهی، قصد اولیه درامنویس مبنی بر نمایش نوعی بیهودگی مفرط در بطن تلاشهای علمی بشر نمایان می شود. این مورد را می توان، به طور مثال، باانتخاب شخصیت هایی از بین اساتید دانشگاه و تخریب شأن و جایگاه آنها در طول ر خدادهای نمایشنامه در نمایشنامه های چه کسی از ویر جینیا وولف می تر سد اثر ادوارد آلبی و بازگشت به خانه پینتر ردیابی کرد.

درعین حال، نمایشنامه نویسانی مثل بکت هم وجود دارند که بااستفاده بسیار دقیق و هندسی از نظمی خودساخته در آثارشان، برخلاف ظاهر نامنسجم و نظم گریز آنها، نوعی هماهنگی آرمانی به درام آبزورد بخشيدهاند. اين هماهنگي اغلب به واسطه استفاده بجا و گسترش دقیق عناصر نمایشی مهمی نظیر کلام منقطع، حركات محدود و تكرارشونده، احساسات گذرا و ترکیب صداها و آواها پدید آمده است. بکت متن نمایشنامه را به مثابه نموداری هندسی تلقی می کند که امکان نمایش حروف، کلمات و اجرایی بازی گوشانه آن ها در فضای خالی هرصفحه کاغذ وجود دارد. او مختصات ویژهای را در صحنه تعیین می کند و سپس از طریق حرکت شخصیت ها و جای گیری متناوب آنها برحسب این دستگاه معیار فضای هندسی، روایت داستانی خود را پیش میبرد. مثلاً او در نمایشنامه صدای پا این گونه صحنهاش را توصیف مي کند:

«نوار: پایین صحنه، موازی با جلو صحنه، به طول نُه قدم، عرض یک متر، از مرکز صحنه کمی متمایل بهراست تماشاگران.

→ رچرچرچرچ راست(ر) ------ (چ)چپ

ightarrowچرچرچر ightarrow

گامزدن : شروع با پای راست (ر) از راست (ر) به چپ (چ) ، با پای چپ (چ) از (چ) به (ر).

چرخش: به سمت راست در چ، به سمت چپ در ر» (بکت، ب ۱۳۸۳: ۹۰).

این شرح صحنه کاملاً هندسی و دقیق از مکان نمایش، حرکات و رفتوآمدها تاحدودی نزدیک به تجربه ادبی رمان نویسان مدرنی نظیر کافکاست که توصیفاتش اغلب توأم با ترسیم نقشهای کامل از خانه، مکان قرار گیری اشیا، شمار

روزها، سیاههای از غذاها، مسیر حرکت شخصیتها و طرز یا ترتیب جایگیری افراد است.

# تأثیر تئاتر ابزورد بر ادبیات پس از خود

رمان نو یکی از شاخص ترین جریانات ادبی پس از جنگ جهانی دوم است. شاخصهای سبک شناسانه این نوع رمان، به یک معنا، در دوره گذار از زيبايىشناسى مدرن بەسوى پسامدرن تعريف شد. مک هیل معتقد است که نمی توان سهم تحولات نمایشی ابزورد را در این انتقال نادیده گرفت. به گمان او، نگارش سەپارە روايى مُلوى بكت يكى از این نمونههای تأثیر گذار در روند تسریع این دوره گذار تلقی می شود (مک هیل، ۱۳۸۳: ۱۳۸). در همین حال، مار گریت دوراس ۴۲ که همزمان تجربیات نمایشی قابل ملاحظهای نیز داشت، بهنوعی زمینه را برای نفوذ جلوههای اجرایی تئاتر ابزورد به دامنه ادبيات نيمه دوم قرن بيستم هموار كرد. بااين همه، نمى توان مدعى شد كه تأثير متقابل ادبيات داستانى و تئاتر آبزورد همواره به یک اندازه و هم تراز باهم بوده است. هرچند داستان های مدرن از حیث کارکردهای ادبی و روایت گری خود بر درام آبزورد تأثیر گذاشتند، درمقابل تجربه های ابزورد زبان داستان گویی رمانهای همروزگار یا پساز خود را تغییر دادند. به این معنا می توان گفت که گرایش به نوعی «اجرایی شدن»<sup>۴۴</sup> در بیشتر داستان های این دوره دیده می شود.

در جدول ۲ طرحی کلی از زمینههای تأثیر گذاری تئاتر ابزورد بر ادبیات داستانی پسازخود جمعبندی شده است. در این جدول، شاخصهای تازهای مطرح شدهاند که هریک باظهور و پس از تجربه در اجراهای تئاتری به تدریج ارزش ادبی یافته و بازنمودی ویژه در رمانهای پس از این دوره پیدا کردهاند. پارهای از این شاخصها نظیر مکان محصور، سکون و تأکید بر بدن اغلب نخست در تجربیات اجرایی ابزورد نمود یافته و سپس به ساختارهای ادبی رمان نو وارد شده است. پاره ای دیگر از آن ها نیز، مانند جنبه های اجرایی، جزئی ثابت از زبان رسانهای تئاتر محسوب می شوند. با ارائه توضیحاتی نظری درخصوص مهم ترین شاخصهای نمایشی مذکور، کارکرد ادبی و مصادیق تأثیر پذیری آنها در گزیدهای از آثار برجسته مارگریت دوراس، یکی از برجستهترین نویسندگان رمان نو، بررسی میشود.

|                                                                                                                                                                                                            |                                                                                 | . 0 0 . 0)    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مصاديق تئاتر آبزورد                                                                                                                                                                                        | کارکرد                                                                          | شاخص          |
| بازنمایی خشونت جسمانی: آثار آرابال، ژنه و پیتر وایس<br>تأکید بکت و یونسکو بر اعضا و جوارح انسانی: <i>درس</i><br>(یونسکو) و <i>آه! ای روزهای خوش</i> (بکت)                                                  | تأکيدبربدنبهمثابه واسط يـا<br>ابـزار اجرا بـا تـأثـيـر<br>از آمـوزههـاي «آرتـو» | بدن (محوری)   |
| تئاتر بەمثابە هنرى اجرايى                                                                                                                                                                                  | ارائه جنبههای اجرایی و تأکید بر حرکات                                           | اجرا (محوری)  |
| جهان خارج یا بیرون، عاملی تهدیدکننده: <i>درد خفیف</i> و <i>سرایدار</i><br>(پینتر)<br>ناتوانی در ترک فضاهای بسته: <i>آخر بازی</i> و <i>روزهای خوش</i> (بکت)<br>اجبار به ماندن: <i>مستخدم ماشینی</i> (پینتر) | گرایش به فضاهای بسته و محدود                                                    | حصر مکانی     |
| نفی تمایزات زمانی: آثار بکت<br>همسطحکردن زمانها: آثار آلبی                                                                                                                                                 | غلبه بر زمانِ درگذر و گریز از زمان گاه <sup>ــ</sup><br>شمارانه                 | زمان (پریشی)  |
| نقش اساسی گفتگو در آثار بکت و پینتر                                                                                                                                                                        | استفاده از گفتگو، زمینه غالب اثر                                                | گفتگو (محوری) |
| ناتوانی در حرکت، اجبار به ماندن و عدم پاسخ به محرکهای<br>بیرونی در آثار بکت و پینتر                                                                                                                        | گرایش به انفعال و تقلیل کنشهای<br>بیرونی                                        | سکون (محوری)  |

جدول ۲. شاخصهای تأثیرگذاری تئاتر اَبزورد بر رمان نو (نگارندگان)

## – تأکید بر بدن

آنتونن آرتو نخستین کارگردان و نظریه پرداز تئاتری است که بدن را در مرکز توجهات اجرایی خود برای احیای روح آیینی و اساطیری تئاتر قرار داد. بهعقیده او فقط بااین شیوه می توان تئاتر عصر مدرن را از تباهی روزگار خود نجات داد: «در این دوران تباهى و فساد تنها ازطريق پوست مىتوان متافیزیک را بهروح وارد نمود»(آرتو، ۱۳۸۳: ۱۴۲). آرتو تئاتری را پیشنهاد می کند که ازطریق اعمال خشونتآميز جسمى حداكثر تأثيرات شفابخش خود را بر بیننده بگذارد (Finter, 2004: 49). درامنویسانی نظیر فرناندو آرابال، ژان ژنه و آرمان گاتی نیز به همین جلوه های خشونت آمیز بدنی تمایل داشتند. اما بعدها، تجربیات بکت بُعدی جدید از جسم گرایی (بدن محوری) را به نمایش گذاشت که گاه با خنثی کردن جسمانیت بدن (حبس کردن نل و نگ در سطل زباله و حذف نیمی از اندام آنها) و گاه با تأکیدات بی شمار بر جزءجزء اندام (برشمردن چندباره اجزای اندام وینی در *آه! ای* روزهای خوش) آن را همچون عنصری مستقل در تئاتر برجسته ساخت؛ «چشمهایی بهنظرم میآیند که آرام بسته می شوند ... صورتم را ... بینی ام را

... میبینمش ... نوکش را ... پرههایش را ... آن خمی که تو آنقدر دوست داشتی ... لبم را ...» (بکت ،الف۲۵۳۶: ۱۱۵).

کاربردهایی ازایننوع بدنمحوری بعدها بهصورت آموزه های زیبایی شناسانه جدیدی در رمان نو و به خصوص آثار مارگریت دوراس دیده شده است. دوراس در پارهای از رمانهایش، خط سیر داستان را رها می کند و با فاصله جستن از پرداخت درونی شخصیت ها به ذکر جزئیات کنش های جسمانی و حرکات خفیف بدن اشخاص ماجرا می پردازد.

## - حصر مکانی

گرایش بهمکان محصور بهنوعی ریشه در پارانویای شایع دردوران پس از جنگ جهانی دوم داشت؛ «ترس از تهدیدی خارجی، باور به اینکه جامعه درپی آزاررساندن به فرد است و تشدید طرحریزیهای فردی برای مقابله با توطئههای بیرونی» (لاج، ۱۳۸۳: ۱۰۰). تجربیات پینتر و بکت درخصوص محصورکردن فضا بر شخصیت ها، به نوعی دیگر در رمان نو نیز بازتاب پیدا کرد. در *آبان، سابانا، داوید* (دوراس، ۱۳۷۶)، فضایی مشابه درد خفیف پینتر خلق میشود؛ خانه آبان از یک سو

به پارک منتهی میشود و از سوی دیگر به دشت مردگان. اَبان زندانی سابانا و داوید است. هوا که روشن شود، گرینگو از پارک برای کشتنش میآید و این واهمه گرفتارشدن در مکان با افتوخیزهای متناوبی درسراسر رمان احساس میشود.

# - نمایش سکون

تئاتر ابزورد دراصل با نوعی تقلیل و فروکاستن از نقش عاملیت کنشهای انسانی همراه بود؛ شخصیتها يااغلب در مكانى بسته محصور بودند يا درانتظار شرايطي هستند که برای عزیمت آنها به نقطهای نامعلوم لازم است؛ اغلب هم این شرایط تا پایان نمایش فراهم نمی شود یا حتی اگر زمینهای مهیا شود، قدرت حرکت از اشخاص سلب شده است. در این سکون ناخواسته تنها پناه انسان ها برای تسلیمنشدن به عدم، گفتگوی بیهوده و ملالانگیز با یکدیگر است. ازاینرو گفتارهای طولانی، پراکنده و اغلب بی فرجام شخصیت ها بخش اعظمى از ساختار روايي اين نمايشنامه ها را تشكيل داده است. در رمان نو این سکون، بی تحرکی و پناه جستن به حرافی چنان بارز است که شخصیتها دیگر حتی قدرت – یا میل به- تکلم را نیز از دست می دهند. در داستان گفتاکه خراب اولی (دوراس، ۱۳۸۱) گفتارها یا کوتاه و پرابهام هستند یا از نیمه گفتار رها می شوند. شخصیت اصلی درطول رمان

درکنار پنجره نشسته است و «تظاهر» به خواندن کتابی میکند؛ کتابیکه هیچگاه ورق زده نمی شود یا از میان پنجره به نقطهای نامعلوم «نگاه» میکند. این نقشمایه نگریستن طولانی به منظری نامعیّن یکی از شاخص ترین جلوههای شخصیت پردازی رمانهای نو محسوب می شود. «خوابزدگی» ترجیعبند دیگر شخصیتهای داستانی دوراس است. می توان گفت روایت گفتاکه خراب اولی درفاصلههای بیداری بین دوخواب اليزابت اليون شكل گرفته است؛ «با او آغاز می شود، نشسته پشت میز، چشم ها نیمه بسته از نور خورشید، کنارش دو شیشه قرص سفید ... روی میزهای دیگر، شیشههای قرص دیگر و کتابهایی دیگر» (دوراس، ۱۳۸۱: ۲۳). داوید نیز درتمام طول اثر آبان، سابانا، داوید خواب است. تنها کنش قابل توجه او این است که برای گفتن کلمهای چشم باز می کند و بعد دوباره به خواب می رود.

با اشاره بهویژگیهای یادشده و یافتن رد آنها در ادبیات پس از تئاتر اُبزورد، می توان زمینه های نفوذ اُبزوردیته تئاتری را به ادبیات داستانی متأخر مشاهده کرد. «صحنهای شدن» رمان نو آن طور که سیدحسینی در کتاب *مکتبهای ادبی ذکر می کند*، نتیجه نفوذ همین جنبههای تئاتری به ادبیات داستانی نیمه دوم قرن بیستم است؛ این همان نکته ای است که به گفته ناتالی ساروت<sup>۴۵</sup> باعث شد تا «رمان به قلمرو تئاتر رانده شود» (ساروت، ۱۳۸۱: ۹۶).

## نتيجهگيرى

مقایسه تطبیقی شاخصهایی سبکشناسانه نشان میدهد که ادبیات داستانی مدرن و درام اَبزورد هریک به نحوی متفاوت برروند تحولات تاریخی دیگری تأثیر گذاشتهاند. کارکردهای مشترک عناصر روایی نظیر طرح، مکان و زمان داستانی یا نمایشی و نیز الگوهای شخصیت پردازی و خلق موقعیتهای تأثیرگذار زمینههای اولیه لازم برای مبادله شاخصهای ویژه هریک از آنها را به گستره یا از تعینات زیبایی شناسانه دیگری فراهم آورده است. بنابر شواهد مطرحشده در این مقاله میتوان گفت که تمهیداتی نظیر شئ گرایی و علم محوری محصول بدعت در رویکردهای ادبی مدرن است و بهتدریج دامنه نفوذ و تأثیر گذاری آنها بر سبک پرداختهای تأتری اَزورد توسعه یافته است. درعین حال، هنجار گریزی ذاتی این گونه تئاتری درقبال الگوهای قراردادی تقلید و بازنمایی نمایشی یافته است. درعین حال، هنجار گریزی ذاتی این گونه تئاتری درقبال الگوهای قراردادی تقلید و بازنمایی نمایشی یافته است. درعین حال، هنجار گریزی ذاتی این گونه تئاتری درقبال الگوهای قراردادی تقلید و بازنمایی نمایشی یافته است. درعین حال، هنجار گریزی ذاتی این گونه تئاتری درقبال الگوهای قراردادی تقلید و بازنمایی نمایشی یافته است. مدمین است و ماندی این گونه تئاتری درقبال الگوهای قراردادی تقلید و بازنمایی نمایشی یافته است. محولات مشهودی بر توسعه کاربردی و مفهومی زبان ادبی مدرن برجای گذاشته است. مصادیق معتبری یافته شده است، نشان میدهد که چگونه تئاتر اُبزورد توانسته است در واکنشی متقابل به تأثیرات برگرفته از یافته شده است، نشان میدهد که چگونه تئاتر ایزورد توانسته است در واکنشی متقابل به تأثیرات برگرفته از و حرکت، رواج موقعیت پردازی محصور در مکانهای تنگ و بسته، کاربردهای تئاتری کلام و گفتار شخصیتها هریک از جمله مهمترین شاخصهایی محسوب می شوند که نشان می دهند چگونه رمان نو پس از تجربیات درام اَبزورد تحت تأثیر بدعتهای آن قرار گرفته است. وجه غالب این تأثیر پذیری، تمایل به کشف و توسعه ظرفیتهای «اجرا پذیری» در سبک پردازش ادبی رمان نو محسوب می شود.

پىنوشت

- 1- Russian Formalism
- 2- Brechtian Epic/ Aristotelian dramatic
- 3- Sklovski's Defafiliarization
- 4- Alienation Effect
- 5- Deviation of Norms
- 6- Absurd Drama/ Theatre
- 7- J. Joyce
- 8- T. S. Eliot
- 9- V. Woolf
- 10- M. Proust
- 11- Tristram Shandy
- 12- L. Sterne
- 13- G. Flaubert
- 14- Literature of Decadence
- 15- H. Bergson
- 16- F. de Saussure

۱۷- بدیهی است که میزان صدق پذیری تمام این شاخصها به یک اندازه در دامنه ادبی و نمایشی مطرح نیست. بههمین دلیل، از بین شاخصهای پنج گانه مطرحشده در جدول، بنابر اولویت تطبیقی فقط دو شاخص سبک گریزی و شئ گرایی نمونههای مصداقی ادبیات مدرن درنظر گرفته شده است. دیگر موارد در تأثیرات تئاتر اُبزورد بر ادبیات مدرن بررسی شده است.

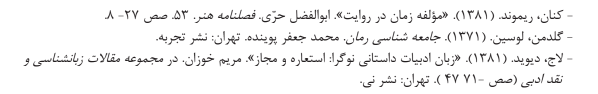
- 18- I. Watt
- 19- G. Genette
- 20- Order
- 21- duration
- 22- frequency
- 23- G. Lukacs
- 24- L. Goldmann
- 25- A. Robbe-Grillet
- 26- M. Sline
- 27- A. Jarry
- 28- A. Artaud
- 29- J. Genet
- 30- A. Gatti
- 31- F. Arrabal

32- A. Adamov
33- E. Ionesco
34- S. Beckett
35- H. Pinter
36- E. Albee
38- D. Belasco
39- A. Antoine
40- J. Copeau
41- A. P. Chokhov
42- T. Eagleton
43- M. Duras

- 44- Performability
- 45- N. Sarraute

۳۷– به نقل از یونسکو

# منابع



- Abrams, M. (1993). A Glossary of Literary Terms. London & NewYork: Harcourt brace college publishers.
- Finter, Helga. (2004). "Antonin Artaud and The Impossible Theatre: The legacy of the theatre of cruelty" In: *Antonin Artaoud*; edited by Edward Scheer. London & NewYork: Routledge.
- Howthorn, Jermy. (1998). *A Glossary of Contemporary literary Theory*, London & NewYork: Arnold publishers.
- Leitch, Vincent. B. (2001). *The Norton Anthology of Theory and Criticism*, w.w. London & NewYork: Norton & Company.
- Lodge, David. (1988). Modern Criticism and Theory. London: Longman.

تاریخ دریافت مقاله: ۹۰/۲/۱۱ تاریخ پذیرش مقاله: ۹۰/۸/۱۸

# مقایسه تطبیقی مفهوم عروج در مشترکات معنایی کهنالگو با کالبد معماری

نرگس دهقان\* غلامحسین معماریان\*\*

اصغر محمدمرادی\*\*\* حجتاله عبدی اردکانی\*\*\*\*

چکیدہ

انسان برای بیان مضامین دینی و اسطوره ای و فایق آمدن بر شکاف بین بخش خود آگاه و ناخود آگاه ذهن خود به نماد و نمادپردازی نیاز دارد. نماد در صور مختلفی چون رؤیا، قصه عامیانه، اسطوره، شیء طبیعی و هنر ظاهر می شود. در معماری کاربرد نماد از همه هنرها قوی تر و پرمعناتر است. امروزه، زبان نمادگونه در معماری با اصطلاحات بی اثر یا منفی یکسان شده است و ارتباطات شهودی ناظر در تعریف موقعیتش نه تنها عاملی برای بهبود تعاملات وی در فضا نیست، بلکه به ابزاری برای از خودبیگانگی تبدیل شده است. هدف از این مقاله پاسخگویی به این سؤال است که آیا با دستیابی به مشترکات معنایی کهن الگوها که در ناخود آگاه جمعی انسانها وجود دارد و بر گرفته از سه منبع اسطوره های جهانی، نماد و رؤیا است، می توان به درک مفاهیم کهن الگویی و تجلی آن در کالبد معماری رسید یا خیر. در این مقاله مفهوم «عروج» به عنوان کهن الگو تلقی و بررسی می شود و از آنجا که این مفهوم یکی از مفاهیم بر گرفته از ناخود آگاه جمعی انسانها است، با کشف مفاهیم و معناهای دیگر می توان به زبان الگوی واحدی در معماری دست یافت تا تعاملات انسان با فضای معماری ارتقا یابد. طراحان و معماران این زبان را شیوه ای بی زمان و ابدی خواهند یافت که با است، با کشف مفاهیم و معناهای دیگر می توان به زبان الگوی واحدی در معماری دست یافت تا تعاملات انسان با فضای معماری ارتقا یابد. طراحان زمینه و سبکهای معماری را به صورت مکان مند و زمان مند به کار گیرند. عوامل دیگر متأثر از

كليدواژدها: كهنالگو، عروج، اسطوره، رؤيا، نماد، زبان كهنالگو، معماري

\* دانشجوی دوره دکتری معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه علم و صنعت ایران، تهران (نویسنده مسئول). n\_dehghan@iust.ac.ir

\*\* دانشیار، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه علم و صنعت ایران، تهران.

\*\*\* استاد، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه علم و صنعت ایران، تهران.

\*\*\*\* دانشجوی دوره دکتری معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه علم و صنعت ایران، تهران.

مقدمه

تعامل و آشنایی انسان با فضا ابزاری است که با کمک آن ناظران شکل کلی و تصویر ذهنی واضح و روشنی از بنا درک می کنند و قادر به جداکردن ویژگیهای ملموس بنا می شوند، درک می کنند که چه چیز – به طور خاص – باعث می شود که یک مجموعه برای انسان شاد، سرزنده و جذاب جلوه کند. امروزه، به علت فقدان روشی برای طراحی فضاهایی با قابلیت تعامل بالا با انسان، اصول طراحی به معمار بستگی دارد. بدین ترتیب آنچه امروزه ساخته می شود، به شدت تحت تأثیر مد، سلیقه های ساخته می شود، به شدت تحت تأثیر مد، سلیقه های بیدیع و گاهی تکاندهنده است. بین تصوری که طراحان از فضا دارند با ویژگی فضایی که کاربران برای تعامل و آشنایی و شناسایی بیشتر به آن احتیاج دارند، گسستی بنیادین وجود دارد (Alexander et al. 1977: 42, 132).

به گفته شولتز<sup>۱</sup>: «فضاهایی ماناو پاسخگو ساخته نمی شوند، مگر آنکه به برقراری ارتباط با مفهومی عمیق تر یا بااهمیت بیشتر توجه کنند؛ بهعبارت دیگر، اصلاً فضایی ساخته نمی شود. محیطهایی که تأثیر گذار باشند یا توجه ما را جلب کنند یا به ما تعلق داشته باشند» (Norberg-Schulz, 2000: 112). به به ما تعلق داشته باشند» (Norberg-Schulz, 2000). به باور شولتز در میان همه پیچید گی های طراحی معاصر، برخی از مفاهیم بسیار اصیل، کهن الگویی<sup>۲</sup> و تغییر ناپذیر که در زبان فرم و فضا به صورت ذاتی وجود دارند، فراموش شده اند و به علت ممارست در این کار اغلب تعاملات ضروری میان جسم فیزیکی انسان، بنا و دنیا از دست رفته است (همان: ۱۱۵).

فرضیه اصلی در این مقاله آن است که با دستیابی به مشترکات معنایی در سه منبع اصلی اسطوره، نماد<sup>۳</sup> و رؤیا- که از سرچشمه های مشترکات انسانی (کهن الگوها)هستند- و به کارگیری مفاهیم بر گرفته از اسطوره و نمادپردازی در معماری و دستیابی به اشتراکات کالبدی حاصل از آن میتوان حسی مشترک و آشنا را میان ناظران خلق کرد و سطح تعامل آنها را با فضا افزایش داد. هرچند دستیابی به اشتراکات معنایی میان این سه منبع مستلزم تسلط به علم اساطیر است، از آنجا که آن مفاهیم در روان ناخودآگاه جمعی انسان ها ظاهر می شود و به صورت مستتر باقی می ماند، دستیابی و شناخت آنها آسان نمی باشد(الیاده، ۲۵۸۲: ۴۲).

یکی از مفاهیم کهن الگویی که در این منابع مشتر ک است، مفهوم «عروج» است که در هر منبع نحوه ظهور متفاوتی دارد.<sup>۴</sup>

در این مقاله سعی می شود علاوه بر ارائه دلایلی برای اثبات این مفهوم به صورت کهنالگو و تعریف آن به صورت مشتر کات انسانی، نحوه تجلی این مفهوم به صورت کهن الگو در کالبد بناها در دورانهای مختلف نیز بیان شود. بدینوسیله می توان تعاملات فضایی انسان با محیط را ارتقا بخشید و با کشف مشتر کات انسانی به تعاملاتی انسانی تر در حوزه فراشخصی، فرافرهنگی و زبانی مشتر ک و آشنا در الگوهای فضایی رسید.

# روش تحقيق

پژوهش انجامشده در این مقاله از نوع نظری – کاربردی است؛ با یافتن مفاهیم کهن الگویی در مشترکات میان منابع اسطوره، نماد و رؤیا با استفاده از استدلال منطقی و بررسی نحوه تجلی هریک از این مفاهیم در کالبد معماری طی سالیان میتوان این مفاهیم آشنا را در میان منابع مشترک جستجو کرد و به الگوهای فضایی آشنا حاصل از این مفاهیم برای انسان ها رسید و بدین وسیله سطح تعاملاتشان را با فضا ارتقا بخشید. اطلاعات بهروش کتابخانه ای جمع آوری خواهند شد و روش تجزیه و تحلیل اطلاعات به صورت کیفی خواهد بود.

# کهنالگو و ظهور آن در اسطوره، نماد و رؤیا

یونگ برای توصیف چهار چوب اولیه کهنالگو از دیدگاه روانشناسی، در ابتدا طیفی از اصطلاحات \_از جمله «صورت ازلی» \_را به کار می برد، اما در ۱۹۱۹ م. برای اولین بار از واژه «کهن الگو» استفاده کرد (Renaldo, 1992). روانشناسی یونگی نمونه تام رویکرد دقیق به کشف مضامین مشترک است. یونگ آنچه «کهن الگوهای ضمیر ناخود آگاه جمعی»<sup>۵</sup> می خواند، به عناصر مشترک روان انسان تعریف می کند. یونگ ضمیر ناخود آگاه جمعی را مرکب از کهن الگوها می داند و توضیح می دهد که این اجزای مشترک در ساختار روانی هر فرد وجود دارد. به عبارت دیگر، همه انسانها در یک «لایه» روانی به ام کهن الگو مشترکاند. کهن الگو از ویژگی های هر فرد و فرهنگ فراتر می رود (288) :208]

چنین تجربیاتی نشان می دهد که کهن الگوها عواملی پویا هستند که همچون غریزه ها به شکل خودبه خودی ظاهر می شوند. بعضی از رؤیاها، پندارها یا افکار به طور ناگهانی به وجود می آیند و هرقدر که انسان درباره آنها تحقیق کند، نمی تواند علل آنها را بیابد (یونگ، ۱۳۵۹ (۱۱۵: از نظر یونگ کهن الگوها فقط نام یا تصورات فلسفی مقایسه تطبیقی مفهوم عروج در مشترکات معنایی کهنالگو با کالبد معماری

E

٨٨

نیستند، بلکه اجزایی از خود زندگی هستند که به طرز جداییناپذیری با پلی از عواطف به انسان مرتبط اند. به همین جهت، هرگونه تعبیر قراردادی (یا جهانی) درباره هر کهن الگویی غیرممکن است (همان: ۱۴۶). شکل های كهنالگوها تا حد قابل ملاحظهای قابل تبدیل به یکدیگر هستند (همان: ۱۵۱) که در اسطوره ها، نمادها و رؤیاها نمود می یابند و معمولاً وجه اشتراک انسان ها در سراسر جهان را تشکیل میدهند که در ادامه بحث به آن پرداخته

# ظهور کهنالگوها در اسطورههای جهانی

خواهد شد.

اسطوره و قصه های عامیانه، مانند رؤیاها، از اعماق روان و ناخودآگاه جمعی برمی خیزند و مضامین شخصی و مشترک را بهصورت عینی و نمادین باز می گویند. انسان در روزگار کهن عالم را آکنده از پیامهای شوم مییافت و نیاز داشت اسطوره هایی ابداع کند تا راز آن پیام ها را بگشاید (الیاده، ۱۳۷۵: ۶۷). «انسان جامعه باستانی با تقلید از کردارهای سرمشق گونه خدا یا قهرمانی اسطوره ای یا تنها با بازگویی ماجراجوییهای آنان، خود را از زمان فانی دور می کند و به شکلی جادویی وارد زمان مقدس می شود» (کمبل، ۱۳۸۵: ۲۴). مسئله این است که برخی از مضامین اسطورهای هنوز در جوامع نوین به حیات خود ادامه مىدهند اما بهعلت پشت سرگذاشتن فرايند طولانى دنیویشدن، به آسانی قابل شناسایی نیستند (همان: ۲۸).

جوزف کمبل<sup>3</sup>، مانند یونگ، اسطوره را از «محصولات اولیه و ابتدایی روان» می داند؛ به نظر وی «هر اسطوره حامل اصل قدرت نقصان نیافته منبع خود است» (کمبل، ۱۳۸۵: ۵۶). او در شباهتهای اسطورههای جهان نیز تحقیق کرده، این شباهتها را «مضامین اسطورهای جهانی» خوانده است. بەنظر كمبل، اسطوره پيوسته تبديل صورت مىيابد؛ با این حال، آن را داستانی ثابت می توان یافت، توأم با نشانههایی پایدار از اموری متفاوت (همان: ۸۷).

به نظر یونگ روان که بخش اعظمی از آن در حوزه ناخودآگاه است، خود را از طریق اسطوره عیان می سازد. همچنان که روان حاوی عناصر کهن الگوی معیّنی است، اسطوره بهمنزله محصول روان حاوى ارزشهاى مشترك خاصی است. اسطوره ها واقعی، مقدس و تاریخ راستینی هستند که در سرآغاز زمان روی دادهاند، به همین سبب سرمشق و درنتیجه تکرارپذیر هستند و مانند الگو عمل می کنند؛ و با همین استدلال توجیهی برای تمامی کردارهای انسان هستند (یونگ، ۱۳۵۹: ۱۳۱).

## ظهور كهنالگوها بهصورت نماد

یکی از علل نیاز انسان به نماد جدایی میان بخش خودآگاه و ناخودآگاه ذهن اوست. این شکاف با وقوف انسان بر خود آغاز شد و در روزگار مدرن و درنتیجه حاکمیت خرد، علم و فناوري افزايش يافت (Wilber, 1981: 31-43). نماد در نقش پلی میان دو لایه روانی، ضمیر ناخودآگاه و خودآگاه، عمل می کند (May, 1960: 19). جوزف هندرسون<sup>۷</sup> نماد را «نماد تعالی»<sup>۸</sup>مینامد و در نظر وی نمادها مضامین ضمير ناخودآگاه را به ضمير خودآگاه وارد ميكنند (يونگ، .(147 :1809).

از آنجا که مجموعه ابزارهای متعارف ارتباطی توان بیان مضامین دینی و اسطوره ای را ندارد، انسان ها نیاز دارند برای این مقصود نماد ابداع کنند زیرا بیان آنها به طریقی دیگر ممکن نبوده است. در نظر یونگ، نماد علاوه بر معنای قراردادی و ظاهریاش، معنای تلویحی دارد. نماد بر امرى استوار، ناشناخته و نهايي دلالت مي كند. لذا هر واژه یا تصویر در صورتی نمادین است که بر چیزی بیش از معنای آشکار و بدیهیاش دلالت کند. نماد جنبه ای «ناخودآگاهانه» دارد که هرگز نمی توان آن را دقیقاً تعريف يا كاملا تبيين كرد (يونگ، ١٣٥٩: ۴-٣).

برخی از اشیاء طبیعی مانند صخره ها و کوه های مقدس و همچنین ساخته های دست بشر کارکردهای نمادین داشته اند. در دین شینتو، معمولا به اشیایی طبيعي \_ چون سنگ \_ صفات جانداران را نسبت می دادند؛ مانند «صخرههای همسر» در فوتامی گائورا<sup>۹</sup> در نزدیکی ایسه<sup>۱</sup>٬ نیز سنگهای ایستاده در کارناک<sup>۱۱</sup>در برتانی<sup>۱</sup> و در استونهنج<sup>۱</sup> در انگلستان که آکنده از معانی نمادی بودهاند. صور هندسی نظیر دایره، مثلث و مربع در همه فرهنگها کارکرد نمادی داشتهاند (یونگ، ۱۳۵۹: ۲۵۷).

در شاهنامه فردوسی نیز که آکنده از اسطورههایی است که واقعیت های تاریخ کهن را از آغاز آفرینش به گونه ای رمزی و نمادین در خود نهفته دارد، کوه البرز یکی از این نمادهای اسطورهای است. از نمونههایی که در مورد کوه البرز در كتابهاي ديني ايران باستان و شاهنامه آمده است، مى توان استنباط كرد كه البرز يك فضاى مثالى، فضايى واقع بین روح و ماده، بین ملکوت و ناسوت است. «این فضایی است که در آن ارواح متمثل می شوند و اجسام نيز اشكالي روحاني مي يابند. در عرفان اسلامي، بالاخص ایرانی،این فضای میانه را اقلیم هشتم، جابلقا و جابلسا<sup>۱۴</sup> ، عالم مثال، هورقليا و ناكجا آباد گفتهاند. اين فضا نمودار مرکزیت و قداست است» (کیانینژاد، ۱۳۷۷: ۴۶-۴۵).

# ظهور كهنالگوها بهصورت رؤيا

رؤیا نیز از طریق زبان نمادین ضمیر ناخودآگاه شخصی را به ضمیر خودآگاه پیوند می دهد، هرچند پیام آن مستتر است. وقایعی وجود دارد که به طور خودآگاه به آنها توجه نشده؛ به عبارت دیگر، این وقایع به آستانه خودآگاهی نرسیده اند، آنها در سطح نیمه هشیار اتفاق افتاده اند و بدون معرفت خودآگاهانه جذب شده اند. از این رویدادها بدون معرفت خودآگاهانه جذب شده اند. از این رویدادها می توان تنها در لحظه شهود یا در فرایند تفکر عمیق که به درک واقعیت این رویدادها رهنمون می شود آگاه شد. اگرچه در ابتدا اهمیت هیجانی و حیاتی آنها نادیده گرفته می شود، در آینده از ناخودآگاه سربرمی آورند و به شکل رؤیا ظاهر می شوند. در حقیقت، جنبه ناخودآگاهانه هر رویدادی به شکل صورتی خیالی و نمادین در رؤیاها آشکار می شود(یونگ، ۱۳۵۹: ۲۸).

رؤیاها تصاویر و تداعی هایی را عرضه می کنند که با افکار، اسطوره ها و مناسک بشر ابتدایی شباهت دارد. فروید این تصاویر رؤیا را «بقایای کهنه» نامیده است. این اصطلاح حاکی از این است که آنها عناصر روانی هستند که از اعصار بسیار قدیم در انسان باقیماندهاند(همان: ۶۳). «شباهتها میان رؤیاها و اساطیر قدیمی بهاین علت وجود دارد که ناخودآگاه انسان امروز قدرت نمادسازی را که سابقاً در اعتقادات و شعائر انسان ابتدایی وجود داشته، حفظ کرده است» (همان: ۱۶۲).

## تجلی مفهوم «عروج» در سه منبع اسطوره، نماد و رؤیا

در این بخش نحوه ظهور مفهوم عروج در سه منبع اسطوره، نماد و رؤیا بررسی می شود. از آنجا که این سه

منبع از منابع کهنالگویی هستند، پس از بررسی و نمود این مفهوم در این منابع کهنالگوبودن آن و نحوه تجلی آن بهصورت نماد در کالبد معماری در طول سالیان دراز تاکنون بررسی می شود.

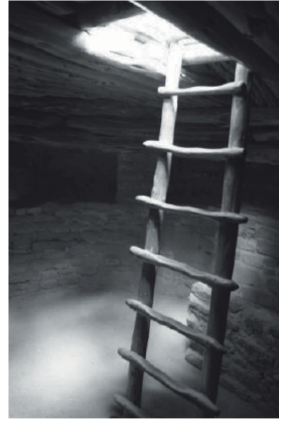
## مفهوم «عروج» در اسطورههای جهانی

در بنمایه افسانه ها، اسطوره ها و ادبیات باستانی ملل موضوعاتی دیده می شود که مفهوم «میان زمین و آسمان» را در خود مستتر دارند. «میان زمین وآسمان» مفهومی است که انسان به گونههای متنوع و در جاهای مختلف با آن مواجه می شود: به دار آویختن مجرم، به صلیب کشیدن گناهکار، پا روی زمین قرارندادن پادشاهان، عصا دردست گرفتن پادشاهان و کاهنان و پیامبران، ستون های رفیع برافراشتن، كاخها و معابد بلندمرتبه ساختن، تقدس كوه، تقدس درخت، احترام به رنگین کمان، دود آتش را ارج نهادن، استفاده از ننو برای نوزادان، تاب بازی و اسطوره های مربوط به آن، بندبازی، فلسفه وجودی پل چه در دنیای مادی و چه در دنیای مینوی، آویزان کردن آثار هنری، از نردبان یا پله بالارفتن برای عبادت و تقدس و... از این دستهاند. همچنین کهنالگوی مفهوم «میان زمین و آسمان» را می توان به مثابه گونه ای از آیین های گذر<sup>۱۴</sup> بررسی کرد.

علاوه بر آن، یکی از اسطورههایی که به ارتباط معنایی زمین و آسمان می پردازد، اسطوره «بهشت گمشده» است. این اسطوره خصوصیت بهشتی خود را با نزدیک نشاندادن آسمان و زمین و دسترس پذیربودن آن به وسیله بالارفتن از درخت، گیاه استوایی خزنده، نردبان یا صعود از کوهی



تصوير ١. اهرام مصر، تجلى مفهوم عروج http://nemonehsadi.nkhschool.ir/index.php?action=viewstdpost&cid=451



تصویر ۲. ارتباط در معبد مایان به عنوان محور کیهان، تجلی مفهوم عروج در این معبد، (Gideon: 410)

بیان می کند که از دیدگاه الیاده زمانیکه درخت یا گیاه بالاروندهای که زمین را به آسمان پیوند می داد، بریده شد یا کوهی که به آسمان می سید صاف شد، آن زمان مرحله بهشتی پایان یافت و انسان وارد شرایط کنونی خود شد. مناطق فوقانی که برای آدمی قابل دسترس نیست، جایگاه

ستارگان و اختران شأن و منزلت الهی استعلا و واقعیت مطلق و پایندگی را مییابند.(الیاده، ۱۳۸۲: ۵۸).

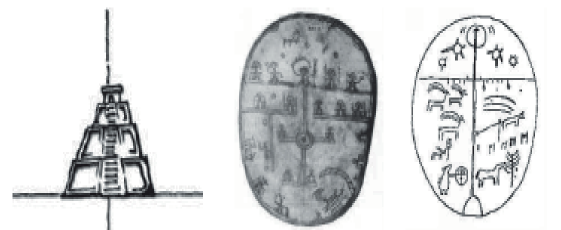
بنابه نظر میرچا الیاده نه تنها آسمان بلکه به تبع آن، بلندی هم از تقدس برخوردار است زیرا بلندی مقولهای است که انسان به خودی خود به آن دسترسی ندارد و متعلق به موجودات برتر از انسان است (الیاده، ۱۳۸۴: ۲۸). ریشه شناسی کلمات در این حوزه بر این واقعیت گواهی می دهد که «رفیع»بودن و در «بالا» جای داشتن برابر با هقدر تمندی» (به معنای مذهبی) و بنابراین لبریز شدن از قداست است (تصویر ۱). مقبره شاهان هخامنشی و بسیاری از گوردخمه های زرتشتیان نیز در میان کوه (میان زمین و آسمان) قرار گرفته اند (شوالیه، ۱۳۷۳: ۸۲).

# تجلی نمادین مفهوم عروج در محور کیهان

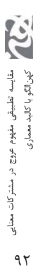
محور کیهان<sup>۹</sup> زمین و آسمان را بههم پیوند میدهد و نمادگرایی آن تقریباً در همه مکانهای قدسی بهصورتهای مختلفی نظیر برج، تیرک، درخت، ستون، مناره و غیره یافت میشود(تصویر ۲). محور کیهان خطی اتصالی است که بشر میان خود و خدایی که در آسمان متصور است و نیز میان زمین و آسمان مییابد. کوههای مقدس، مکان دفن بزرگان و قدیسان، کاخها، معابد و شهرها هم گاهی محور جهان قلمداد میشدند (تصویر ۳).

# نماد درخت کیهان

درخت کیهان جهان زیرین را با جهان قدسی آسمان ها پیوند می دهد، این مفهوم در بسیاری از داستان های آفرینش یا

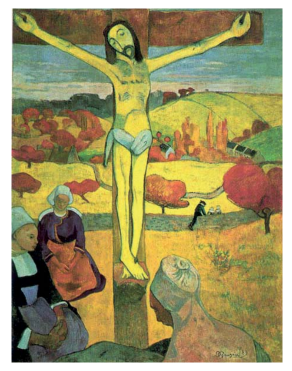


تصویر ۳. نمودهایی از مفهوم عروج با نشان دادن درخت کیهان در آثار بهدستآمده از انسانهای بدوی (کمبل: ۲۳)





تصویر ۴. نقاشی ازدرخت کیهان، اثر Oluf Olufsen Bagge



تصویر ۵ . نقاشی مسیح زرد، اثر پل گوگن

کیهانزاییهای ابتدایی و باستانی مشترک است. این نماد به کهنالگوی اساطیری درخت یا دیرکی چوبی باز می گردد که جهان زیرین را با جهان زبرین پیوند می دهد (تصویر ۴). در آیه ۲۴، سوره ابراهیم به «شجره طیبه» اشاره شده و در تفسیر این درخت در کتاب کافی چنین نقل شده است: «پیامبر اسلام ریشه این درخت و امیر مؤمنان شاخه

آن است و امامان، که از آنها هستند، شاخههای کوچکتر و علم امامان میوه این درخت است، پیروان با ایمان آنها برگهای این درختاند و این چنین مراحل رشد و تعالی انسان را به کمک درخت نشان میدهد (کلینی، ۱۳۸۹: ۱۲۱).

این نماد نیز در آثار نقاشانی نظیر پل گوگن، یکی از نقاشهای معروف قرن بیستم، استفاده شده است. گوگن در یکی از نقاشی هایش به نام «مسیح زرد» (۱۸۸۹ م) تحت تأثیر موضوعی مذهبی است و برداشتی شخصی از کتاب مقدس دارد (تصویر۵). در این نقاشی مسیح و زمین زرد است؛ گویا جهان با خزان او به پاییز نشسته است. مسیح در میان تپه ها و در میان باغ تصویر شده است و یگانگی استعاری جسم مسیح با درخت حیات از این نقاشی برداشت می شود. علاوه بر درخت حیات، درخت جهان نیز وجود دارد که به نوعی معرف محور عالم است. یکی می شوند؛ بنابراین، او در این جا نگاه دارنده جهان و واسط عالم بالا و پایین است، خود را در جهان متجلی می کند، تهی می شود و بی او جهان رنگ و جانی ندارد.

# عروج در مناسک آیینی

ادبیات مکاشفهای<sup>۱۷</sup> یکی از مهمترین بخشهای ادبیات دینی است. در این متون معمولاً سخن از کشف و شهودها و رؤیاهایی است که فردی برگزیده آنها را تجربه کرده است. کمتر قوم یا دینی را میتوان یافت که از نمونههایی از این نوع ادبی بیبهره باشد. چنین پدیداری نتیجهٔ اندیشهای است که «دنیای خدایان» را جدای از «دنیای آفریدگان» در موقعیتی فراتر می پندارد (تفضلی، ۱۳۷۶: ۲۳).

جدایی و تقابل این دو دنیا، انسان را به این تفکر واداشته است که چگونه میتواند پیش از مرگ به دنیای خدایان راهیابد و اسرار و رموز آن را کشف کند.

این آرمان موجب شد تا در هر منطقه و در میان هر قوم و قبیلهای از جمله کیش هندو، یونانی و مزدایی مجموعهای از باورها و آیینها برای «عروج» به عوالم ماورائی بنیان گذاشته شود و انسان بهواسطهٔ آن آیینها، خود را در دنیای خدایان سهیم بداند. در دین زردشتی نیز مواردی از عروج به عوالم فرادنیایی وجود دارد.

عروج و ملاقاتهای هفتگانهٔ زردشت با اهورامزدا و امشاسپندان، عروج گشتاسپ، عروج کرتیر – وزیر شهیر دورهٔ ساسانی – و عروج ارداویراف نمونههای این اندیشه در کیش ایرانی هستند (همان: ۳۴).

#### تجلی مفهوم صعود در رؤیا

تجلی درخت جهان اغلب در رؤیاهای انسان صورت می گیرد و نشان می دهد داستانی که در ناخودآگاه اجرا می شود،در شرف یافتن راه حلی مثبت است که در بخش نحوه ظهور کهنالگو در رؤیا با دیدگاه یونگ در این مورد آشنا شدیم. در اساطیر و ادیان معنای اصلی نمادپردازی درخت با پندارهای تجدید دوره ای و بی پایان، نوزایی، منبع زندگی جوانی، جاودانگی و واقعیت مطلق پیوند دارد. جولین گرین<sup>۱۸</sup> در سال ۱۹۳۳ در مجله ای در مورد یا هر عاطفه نیرومندی، در تمامی کتابهای من به شکلی توضیحناپذیر با پلکان ارتباط دارد... مانده ام چگونه بدون آنکه بدانم بارها از این بن مایه استفاده کرده ام. کودک که بودم، خواب می دیدم کسی مرا روی پلکان تعقیب می کند. مادرم در جوانی همین ترس را داشت، شاید چیزی از آن در من باقی مانده است...» (Eliade,1991:57,34)

در رمانهای جولین گرین پلکان نماد گذر از یک شیوه بودن به شیوه دیگر است. جهش هستی شناسانه فقط از طریق آیین گذر روی می دهد و درواقع تولد، راز آموزی، عطش جنسی، ازدواج و مرگ در جوامع سنتی سازنده بسیاری از آیینهای گذر است. وجه تمایز آنها فقط مانند پی آمد گسست تغییر می کند – و این حالت احساسهای مبهم ترس و شادی، کشش و رانش را آزاد می سازد. «از بلکه مرگ را نیز نمادپردازی می کند. تجلی مفهوم صعود و عروج به کمک بالارفتن از پله مضامینی است که بارها در رؤیا تکرار می شود و گاهی یکی از این مضامین در فعالیت رؤیا یا تخیل نسبتاً غالب می شود» (همان: ۶۴ و۸۹).

# دستیابی به الگوهای مشترک در معماری از طریق اسطوره، نماد و رؤیا

هدف از هریک از این تبیینها – «کهنالگوهای ضمیر ناخودآگاه جمعی» کارل یونگ، «انسانشناسی ساختاری» کلود لویاستروس<sup>۱</sup>، «مضامین اسطورهای جهانی» جوزف کمبل<sup>۲۰</sup> – در روان شناسی، انسان شناسی، اسطورهشناسی و دین شناسی تطبیقی روشن کردن عناصر و الگوهای مشترک در درون رشته مربوط است. یکی از اهداف این مقاله طرح سؤالهایی با ماهیت همسان در این باره است که آیا منبع مشترکی برای ساختهها و الگوها در معماری وجود دارد یا خیر. یافتههایی از این قبیل را در سایر رشتهها

نيز ميتوان بررسي كرد.

کلود لوی استروس، که سخت متأثر از سوسور<sup>۱۱</sup> و شخصیتی مهم در ظهور و گسترش نظریه ساختار گراست، در اسطوره های فرهنگ های سراسر جهان مطالعه کرده است. نظریه او این است که «در میان اسطورههای گردآمده در مناطق بسیار متفاوت» در سرتاسر جهان «شباهتی چشم گیر هست». به علاوه، ساختار نهفته در همه آنها ثابت است. لوى استروس مى گويد ماهيت تكرارى اسطورهها «ساختار اسطوره را آشکار می سازد» (Strauss, 1963: 229). لوى استروس بررسى الگوها را اولين گام براى فهم امور ناشناخته می شمرد. او می گوید: «اگر بخواهیم معنایی در اسطورهها بیابیم، نمی توانیم آن را در عناصر منفکی بیابیم که در ترکیب اسطوره دخیل است؛ بلکه فقط در طرز تركيب عناصر بايد آن را جستوجو كنيم. بههمين گونه، اگر بپذیریم که معماری، دست کم تا اندازهای، رازآلود و حاوی معناست، به خصوص معماری فرهنگ های کهن، آنگاه [برای شناختن آن]، چنین الگوی شناختی لازم است» (همان: ۲۱۰).

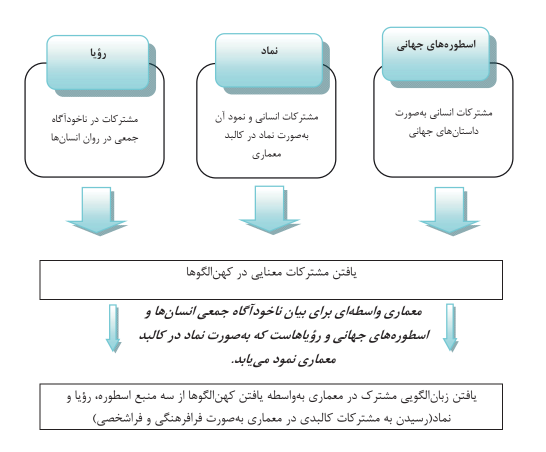
دو نظریه پرداز در حوزه معماری ازلحاظ به کارگیری چنین روش هایی در زمینه نظریه های معماری و طراحی، هرمن هرتسبرگر آلمانی و کریستوفر الکساندر بریتانیایی هستند. هرتسبرگر «زبان» و «سخن» را با «ساختار» و «تفسیر» در معماری مقایسه می کند.اوازمثال تصویری بازی شطرنج استفاده می کند که مجموعه قوانینی ثابت و امکاناتی نامحدود دارد (هرتسبر گر، ۹۳:۱۳۸۷). هرتسبر گر ساختار را «شیرازه مولد»<sup>۲۲</sup> نیز می خواند و آن را با استفاده از تشبیه «تار» و «پود» در پارچه توضیح می دهد: همچنان که تار هم نظم کلی بافته را پدید می آورد و هم بی نهایت گونه گونی بافت و نقش و رنگ در پود را میسر می سازد، نظم کلی معماری ظرفیت اقسام بسیاری از فضاها و رویدادها را در خود دارد.

کریستوفر الکساندر از «قواعد مولد» <sup>۳۳</sup>سخن می گوید؛ یعنی الگوهایی که عناصر هر ترکیب معماری را نظم می بخشند و ترکیب می کنند. « زبان الگو»<sup>۴۴</sup> الکساندر، همانند زیستشناسی و زبان شناسی، طراح را با ملاحظه نظم و صورت مقتضی بناها و شهرها مجهز می کند. با ستفاده از زبان الگو، بنا « هم چون جمله در هنگام سخن گفتن، خود را می سازد» (الکساندر،۳۵۶:۳۵۳). همچنین، زبان الگو امکاناتی را نیز فراهم می کند:

۱- زبانالگو، ترکیبهای فضایی را که در فرهنگ مورد نظر معنا دارد، تعیین میکند.

۲- زبان الگو، معمولا ترکیبی منسجم از فضاها را ایجاد

جدول ۱. مدل رسیدن به زبانالگویی مشترک در معماری حاصل از مشترکات معنایی از کهنالگوها



می کند و همانند الفبا سیستمی مولد است که به کاربران این امکان میدهد که در شرایط گوناگون بینهایت ترکیب متناسب با شرایط مطابق میل خود بسازند (Alexander). (et al, 1977).

روان انسان منبع بیان اسطوره ای، نمادین و جهانی مشتمل بر کهن الگوهای مشترک و معیّن است. الگوی مفهومی یونگ، یعنی «همگانی ها»<sup>۲۵</sup> و «کهن الگوها» مناسبت خاصی با دین و اسطوره و معماری مربوط بدانها دارد. کیفیت بنیادین معماری در بیان باورهای فرهنگی به نماد و به جا آوردن آیین های مشترک است. اگر پذیرفته شود که نماد و اسطوره از عناصر مشترکی تشکیل شدهاند و معماری بیانی مکان مند و زمان مند از اسطوره و نماد است، آنگاه پرسش درباره وجود زبان الگوی مشترکی در معماری نیز معتبر خواهد بود. این رابطه متقابل در جدول ۱ تصویر شده است.

#### معماری، هنری با رویکرد به آسمان

همانطور که در اسطوره، نماد و رؤیا به صورتهای متفاوتی مفهوم «عروج» بیان شد، در معماری نیز این مفهوم صورتی کالبدی یافته است. معماری هنری است که از زمین بهسمت آسمان سوق داده می شود. برای ساختن هر خانه، کاخ و معبدی لازم است خشت ها و آجرها را از زمین روی هم چید و به سوی آسمان پیش رفت. زیگوراتهای بین النهرین، اهرام مصر، معابد مایا، پاگودا و استوپاهای خاور دور رو به جهت اصلی که همان آسمان باشد، بالا رفته اند. این بناها هر کدام پیوند میان زمین و آسمان تلقی می شدند. در ساخت بناهای مقدس، تفکر بناشدن در مرکز زمین وجود دارد و به نوعی مفهوم گذر از زمین به آسمان را در خود دارند.

# زیگورات، تلاشی برای رسیدن به آسمان

زیگوراتها اغلب در سرزمینهایی یافت می شوند که در آنها کوه وجود ندارد یا بهندرت وجود دارد. بنابراین، زیگورات ها را مانند کوه ها می ساختند. در این بناهای سه، پنج یا هفت طبقه، طبقات بالایی از طبقات پایینی کوچکتر بودند. زیگورات در زبان سومری به معنی کوه و بلندی است و در حقیقت خانهای برای پیوند آسمان و زمین بوده است که بر قله آن قربانی هایی تقدیم می شدند که نشانه تلاش غریب انسان برای به بالاشدن و از دیدگاه مذهبی آنان نزدیکی به خداوند بود. نمادگرایی زیگوراتهای بین النهريني مشابه نمادگرايي كوه كيهاني و معابدي بود كه بهشکل کوه ساخته می شدند و درنتیجه با نمادگرایی مرکز جهان برابر بود (تصوير ۶). ميرچا الياده معتقد است، زائر از طریق صعود از معبد یا زیگورات خود را به مرکز دنیا نزدیک می کند و هنگامی که به آخرین طبقه می رسد، از تمام طبقات دیگر دور و از فضای پست و ناهم گون جدا، و به سرزمینی یاک و همگون داخل می شود (الیاده، ۱۳۸۴: ۶۵).



تصویر ۴. معبد مایا، زیگورات نمادی از تجلی عروج (پراسکوریاکوف، ۸۴: ۱۱۴)



تصویر ۲. گنبدخانهای معبدی در میدان شکر گذاری، دالاس، تگزاس، http://ncaatradition.com/2008/2008.htm

#### گنبد، حس وحدت همراه با تعالی

اصطلاحات فراوانی چون «خیمه دهر»، «چتر مینا»، «طاق مقرنس» و «کاسه سرنگون» همگی خاطرهای کهن و پیام رسان چیزی از اعتقاد نیاکان و معانی باطنی مرتبط با گنبد هستند. در فرهنگ اسلامی، گنبد هنگامی که مظهر روشنی از کیهان زایی بنیادی اسلام تلقی می شود، تصویر پردازی باستانی خود را ابقا می کند. علایم اسلامی چون مرکز، دایره و کره که خود جزء فطرت گنبدند، از طریق انتقالی نمادین یکسره تحقق می یابند (اردلان، ۱۳۷۹: ۷۴).

طرح گنبد در هنر بوزنطی و هم در هنر آسیایی وجود دارد. مرقد با سقف گنبدی رمز اتحاد آسمان و زمین است، بدینمعنی که پی و قاعده مستطیل شکل عمارت با زمین و قبه کروی آن با آسمان مطابقت دارد (بور کهارت، ۱۳۸۹: ۱۳۸۶). همان گونه که گنبد فضای محصور خود را احاطه می کند و قبه آسمان تمامی خلقت را دربرمی گیرد، بازنمایی خلقت(اندیشه روح) سراسر هستی را دوره می کند و فرامی گیرد. گذرگاه این روح از اوج گاه گنبد چه به صورت سراشیب و انبساطی و چه انقباضی و رو به بالا نماد گر وحدت است و در همه نمودهایش مقام عرش و تعالی الهی است (اردلان، ۱۳۷۹: ۲۶) (تصویر ۲).

#### مناره، نمادی کالبدی از مفهوم عروج

اصطلاح مناره یا منار بنا بر ریشهاش یعنی «فروزشگاه نار» یا «تابشگاه نور» رابطهای با برجهای آتشگاهی زردشتیان دارد (همان: ۷۳). الحاق مناره در سنت اسلامی هم ادامه و هم توسعه طرحی نمادین و کهن است. در حد مثال، خود نمایش دهنده محور هستی آدمی است، نمایش دهنده آن ساحت اعتلایی و طولی است که به وجود مادی آدمی عمق یا ارتفاع معنوی می بخشد که در غیر این صورت آدمی دوبعدی می نمود. از جنبه ظاهری، نماینده آدمی است: صورتی متعین که میان مخلوقات تنها او در عالم عمود بر پا می ایستد؛ از جنبه باطنی، یادآور روح آدمی است که حسرت بازگشت به خاستگاه از لیاش را دارد (همان: ۵۶).

علاوه بر این، مناره عنصر دعوت کننده، نشان دهنده عروج و عضو مسلط بر کالبد شهر است. مناره یادآور جملات اذان است که خود نشانه منحصر به فرد اسلام است. درواقع، هم نماد بصری است هم متذکری شنیداری و هم نمادی است کالبدی از حرکت، عروج و اشاره به آسمان. مناره مسجد را می توان اساسی ترین و اولیه ترین نشانه نماز گزار (قیام) نامید (اردلان، ۱۳۷۹: ۶۴).



تصویر ۸ . TWA، فرودگاه جان اف کندی /http://www.washingtonlife.com/issues/april-2007/inside-green

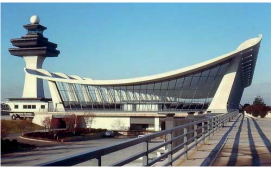
# نمونههایی از تبلور کهنالگوی عروج در معماری معاصر

نمونه ۱: نحوه تبلور کهن الگوی عروج را می توان در مقایسه دو اثر معمار سرشناس آمریکایی<sup>۲۶</sup> برای دو پایانه هوایی، TWA در فرودگاه جان اف کندی نیویورک (تصویر۸) و دیگری فرودگاه بین المللی دالاس در واشنگتن دی سی (تصویر۹) دید. «پایانه اول با ظاهری شبیه پرنده طراحی شده و شباهت آن چنان آشکار است که به صورت نشانه ای برای شده و شباهت آن چنان آشکار است. در خلق این اثر صناعتی شبیه استعاره ادبی به کار رفته است و از آنجا که پیوند میان نمای انتخابی و مسافرت هوایی وجود دارد، معمار در استفاده از "استعاره معماری" نیز موفق بوده است» (رازجویان، ۱۳۷۸: ۴۵).

بدیهی است که این گونه نشانه آفرینیها خالی از اشکال نیست. از جمله، ساختمان مزبور به جهت عدم امکان «توسعه» و «تغییرپذیری» مورد انتقاد بسیار بوده است. در کالبد پایانه دوم ظاهر پرنده نمود خارجی نمی یابد ولی در مقابل جذبه کهن الگویی پرواز، چشم بیننده را خیره می سازد. این جذبه ممکن است جذبه «برخاستن از زمین» و آغاز پرواز در آسمانها یا جذبه «فرود بر زمین» پس از گشتوگذار پرمخاطره در فضای لایتناهی باشد(همان جا). به این ترتیب، اثر دوم علاوه بر پاسخ گویی به کار کردهای لازم مسافرتهای هوایی، اشاره به معنایی اعلا و کیفی از

معنای نزدیک و روزمره سفر دارد و به همین جهت حاوی معانی نمادین دلنشینی است و براساس نظرسنجی که در سال ۲۰۰۵ بین ناظران انجام شده، از پایانه TWA موفق تر و کاملتر است و بیان کننده حس مشترک «به آسمان شدن» و مفهوم «عروج» در ميان آن ها باشد (Horonjeff, 2010:67). نمونه ۲: مرکز فرهنگی \_ سینمایی اصفهان (مجتمع فرهنگی فرشچیان) که طراحی آن بهاواخر دهه شصت بازمی گردد، در زمینی بهمساحت ۱۰.۰۰۰ مترمربع مجاور رودخانه زاینده رود در محل های با بافت نسبتا جدید ساخته شده است. نقطه آغازین و ایده اولیه طراحی تصویر ذهنی معمار از منظر آبگیر پل خواجو در زمان بر گزاری جشن های بزرگ صفوی است، درواقع در اولین گام سعی شده است عناصر اصلی سازماندهی فضای بر گزاری جشنها با استفاده از آب نما، پل و رواقهای اطراف بهصورت انتزاعی بازسازی شود و رواق های اطراف پروژه با سازه مخصوص نشان دهنده خیمه ها و چادرهای استقرار قزلباش در زمان برگزاری جشنها در نظر گرفته شده است.

فرهاد احمدی معمار این مجموعه خود دراینباره می گوید: «از نظر من پروژه طرح این گونه پدید میآید: گویی جرعهای آسمانی از کیهان در مرکز پروژه، در آن هشت ضلعی که نمادی خاکی از بهشت است، فرومیافتد؛ درست مانند سنگی در میان آب که موج ایجاد می کند، صورت گیری یا تجلی مادی این اثر کیهانی درواقع امواجی است



تصویر ۹. فرودگاه بینالمللی دالاس در واشنگتن دی سی http://en.structurae.de/structures/data/index.cfm?id=s0000428



تصویر ۱۰. مجتمع فرهنگی فرشچیان، اصفهان http://www.jmmj84.blogfa.com/post-10.aspx

جهانی آزاد گردد» (افشارنادری، ۱۳۷۴: ۲۲). آن چه در سازمان دهی کلی مجموعه شاخص است، هندسه بسیار قوی و ترکیب آن با تقارن است. مفاهیمی که در مطالعه فضای معماری و نظام کالبدی در معماری سنتی نیز دیده می شوند، درواقع کاربرد هندسه برخاسته از عمق اعتقاد و بینش معناگرایانه ای است که معمار سنتی برای دست یابی به مفاهیم ارزشی – عقیدتی و بازیابی تبلور آن در شکل مادی و قالبی معمارانه به کار می گیرد (همان: ۴۳). که پلکانی فرا رونده را ایجاد کرده است که به سمت آسمان حرکت می کند. درواقع، نوعی معاشقه یا تعامل بین زمین و آسمان، کیهان یا عالم صورت با عالم مثال. قطرهای از کیهان عالمی که کره خاکی و انسان در آن جای گرفتهاند، بر جایگاه زندگی او فرود آمده است، انسان پیوندی را میان خود و آسمان یا فضای بی کرانه احساس می کند. انسان تلاش می کند راهی برای عروج از عالم خاک به فضای برتر و پرمعناتر بیابد و از تغییرات و دگرگونی های این

# نتيجهگيرى

در این مقاله، «عروج» یکی از مفاهیم کهنالگویی در اسطوره، نماد و رؤیا در نظر است و با توجه به اعتقادات و اسطورههای سازندگان نحوه تجلی این مفهوم در اهرام مصر، زیگوراتها، گنبدها و منارهها مشاهده شد. منظور اصلی از بررسی این مفهوم در این نمونهها محدودکردن آن به این چند الگو نیست، بلکه تجلی این مفهوم در این نمونهها امری مشترک و آشنا است تا همگان با آن احساس نزدیکی کنند، گویا از نهاد آنها برخاسته است. این مفهوم در مسجد بهصورت گنبد، در شهر بهصورت منار و حتی ممکن است در موزه و خانه بهصورت نوری از گلخانه یا آتریومی بر سطح زیرین متجلی شود، بهطوری که انسان بتواند این مفهوم را در فضا درک کند.

این مقاله شروعی است برای یافتن دیگر مفاهیم معنایی کهنالگوها در راستای نحوه تجلی آنها در فضای کالبدی معماری بهطوری که بتوان به «زبانالگویی» رسید که نشان دهد نحوه بروز این مفاهیم (مفاهیم بر گرفته از کهنالگوها) در کالبد معماری متنوع و متفاوت است ولی در تأثیر فضایی که در ناظران ایجاد می کند، کاملاً یکسان است و کیفیت مشابهی دارد. این زبانالگو که بهدلیل احساسات مشترک انسانها در فضا بهوجود می آید، هندسه و الگوهای رفتاری را در قالب مجموعهای از روابط مفید باهم ترکیب می کند و بهصورت خلاصه چگونگی جای گرفتن فعالیتهای انسانی را در فضاهای مصنوع با درنظر گرفتن کهنالگوهای فضایی بیان می دارد.

هرچند نمی توان فرهنگ، سنت و در کل تجربیات شخصی ناظران و طراحان و بسیاری از عوامل دیگر را در فرایند ادراک و طراحی فضاهای معماری حذف و فقط به زبان کهن الگوهای فضایی بسنده کرد، زبان الگوی بر گرفته از این مفاهیم برای همه انسانها فارغ از مجموع شرایط زمانی و مکانی است؛ یعنی گزارههای این حوزه فارغ از زمان و مکان و اراده و خواست انسان برای همیشه یا درستاند یا غلط و از آنجا که ادراک انسان از فضا امری تفسیری است که از زمینه حاصل می شود و معنا همیشه در زمان و فرهنگ مشخصی توسط انسان متناهی تولید می شود و زمینه دائماً در حال تغییر است، می توان با رسیدن به زبان کهن الگویی برخاسته از مفاهیم کهن الگویی، سطح تعاملات انسانی را با فضاهای معماری به صورت فرافرهنگی و فراشخصی افزایش داد. اگرچه در طراحی فضاهای هر ساختمان فرهنگ و سنت، مسائل و تجربیات فردی طراح و ناظر و بسیاری عوامل دیگر در فرایند طراحی و ادراک و صورت نهایی فضاهای معمارانه بسیار مؤثر است، طراحان می توانند این زبانالگو را که نشئت گرفته از ناخودآگاه جمعی انسانهاست و در طول سالیان پایدار مانده است، شیوهای جاویدان و بی زمان تلقی کنند و از مابقی عوامل تأثیر گذار در طراحی فضا که متأثر از زمینه و سبکهای معماری هستند، به صورت زمان مند و مکان مند استفاده کنند (جدول ۲).

جدول ۲. مقایسه تطبیقی مفهوم عروج در منابع مشترک میان انسانها و نمود آن در کالبد معماری

| کالبد معماری                        | رۇيا                                  | نماد                                   | اسطورههای جهانی                           |
|-------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------|
| <ul> <li>تجلى مفهوم عروج</li> </ul> | <ul> <li>تجلى نمادين مفهوم</li> </ul> | <ul> <li>تجلی درخت جهان در</li> </ul>  | <ul> <li>مستتربودن مفهوم «میان</li> </ul> |
| بهصورت کالبدی در                    | عروج در محور کیهان و                  | اغلب رؤياهاى انسان                     | زمینوآسمان» در بنمایه                     |
| معماري مانند زيگورات-               | وجود درخت کیهان که                    | <ul> <li>نمود پلكان بەعنوان</li> </ul> | افسانهها، اسطورهها و ادبيات               |
| های بینالنهرین، اهرام               | جهان زیرین را با جهان                 | نماد گذر در رؤیاهای آدمی               | باستانی ملل                               |
| مصر، معابد مايا، پاگودا و           | قدسى آسمانها پيوند                    | ■ تكرار تجلى مفهوم                     | اسطوره «بهشت گمشده»،                      |
| استوپاهای خاور دور                  | مىدھد.                                | صعود و عروج بهکمک                      | یکی از اسطورههایی که به-                  |
|                                     |                                       | بالارفتن از پله                        | ارتباط معنايي زمين و آسمان                |
|                                     |                                       |                                        | مىپردازد.                                 |
| نمود مفهوم عروج در<br>معماری کهن    | میان انسانها                          | <br>برگرفته از منابع مشترک در          | عروج، كهنالگويي                           |
| $\overline{\nabla}$                 |                                       | $\bigcirc$                             |                                           |

یافتن دیگر مفاهیم معنایی کهنالگویی جهت تجلی آنها در کالبد معماری برای دست یابی به زبانالگویی بیزمان و بیمکان

پىنوشت

1- Schultz

2- Archetype: The original pattern or model of which all things of the same type are representations or copies. کهنالگو: انگاره ازلی، صورت نوعی، طباع اصلی، صورت مثالی، مثل اعلی، کهنالگو، سرنمون، سرمشق، نخستین بنیاد، عین ثابت. یونگ آنرا قالبی بیمحتوا میانگارد که در خلال تجربیات ازلی و تاریخی انسان شکل گرفتهاست.

3- Symbol

۴- معنی لغوی «عروج» در اینجا برآمدن و بهبالا و آسمان برشدن، در مقابل نزول است(لغتنامه دهخدا). 5- Archetypes of the collective unconscious

۶- جوزف جان کمبل سخنران، مدرس و اسطورهشناس برجسته آمریکایی است که در زمینه ادیان و اسطورهشناسی تطبیقی شهرت بسیاری دارد. آثار متعدد او شامل جنبههای متنوعی از تجربیات انسانی است.

7- Joseph Henderson

8- Symbols of transcendence

مقایسه تطبیقی مفهوم عروج در مشترکات معنایی کهن(لگو با کالبد معماری ٩٨

S

9- Futami-ga-ura
10- Ise
11- carnak
12- Brittany
13- Stonehenge
14- «جابُلْقا» و «جابُلْسا» (یا جابُلق و جابُرس/ جابُرسا/ جابُلص/ جابُلط)، جابلقا عالم مثال است و در جانب مشرق ارواح قرار دارد،
14- «جابُلُقا» و «جابُلُسا» (یا جابُلق و جابُرس/ جابُرسا/ جابُلص/ جابُلط)، جابلقا عالم مثال است و در جانب مشرق ارواح قرار دارد، برزخ میان غیب و شهادت و مشتمل بر صور عالم است و جابلسا نیز عالم مثال و برزخی است در مغرب اجسام که ارواح پس از مفارقت از بدنها به آنجا می روند و صُوّر همه مکتسبات آنان در دنیا در آنجا خواهد بود.
15- این آیین نوآموز را بهعمیق ترین سطح همانندی او یا هماندی «خود-من» عقب می برد و بهاین ترتیب او را ناچار می سازد تا یک مرگ نمادین را تجربه کند. این شعائر هم در گروههای قبیلهای یافت می شود و هم در جوامع پیچیدهتر، همیشه می سازد تا یک مرگ و تولد مجدد را تأیید می کند – مناسکی که برای نوآموز نوعی «مراسم عبور» از یک مرحله زندگی به مرحلهای دیگر می شاست می گذرد. صورتی که نقطهای اتصالی میان آسمان و زمین
16- Axis mundi
16- Axis mundi

«محور گیهان» نمادی است در همهجا موجود که از فرهنگهای انسانی می گدرد. صورتی که نقطهای اتصالی میان اسمان و زمین را نشان میدهد، جایی که چهار جهت اصلی بههم میرسند و برحسب محورهای اصلی جهت بالا را عالم اعلی و جهت پایین را عالم اسفل تشکیل میدهد.

#### 17- Apocalyptic Literature

۱۸- جولین گرین نویسنده فرانسوی آمریکاییالاصل است که رمانهای مشهوری از وی بهچاپ رسیده است. 19- Claude-Levi-Strauss

20- Joseph Campbell

۲۱- فردینان دوسوسور، زبانشناس سوئیسی، درباره دیالکتیک بین «زبان» و «سخن» تحقیق کرده است: اولی ساختار یا قواعد زبان است و دومی کاربرد و تفسیر فردی آن. هر زبان ساختار خاصی دارد متشکل از واژگان و روابط گوناگون آنها اما در درون آن، هرکس آزاد است تا شخصیترین، عمیقترین و عاطفیترین مفاهیم را منتقل کند.

- 22- Generative Spine
- 23- Generative Rules
- 24- Pattern Language
- 25- Universals
- 26- Erro Saarinen

#### منابع

- برو په و سيار و په در اي در اي در معماري معابد مايا. ترجمه حسين سلطان زاده. تهران: صنوبر. – پراسکورياکوف، تاتيانا. (۱۳۸۴). *معماري معابد مايا.* ترجمه حسين سلطان زاده. تهران: صنوبر.

مقايسه تطبيقي مفهوم عروج در مشتركات معنايي

1...

كهن الكو با كالبد معمارى

- Alexander, C., et al. (1977). *A Pattern Language*. (Nikos Salingaros, Stewart Brand edn.; New York: Oxford University Press).
- Barrie, Thomas. (1996). "Symbols, Structures, and Rituals", Spiritual Path, Sacred place (Myth, Ritual, and Meaning in Architecture). Boston & London:Shambhala.
- Eliade, Mircea. (1991). *Images and symbols: studies in religious symbolism*. United States: Princeton university press.
- Gideon, Sigfried. (1964). *Beginnings Of Architecture: The Eternal Present, A Contribution on Constancy and Change*. New Jersey: Princeton University Press.
- Horonjeff, Robert M..McKelvey, Francis X.. Sproule William J. Young Seth (2010).*Planning and Design of Airports*. United States: McGraw-Hill.
- Jung, C.G. Edited by De Laszlo. Violet S. (1993). New York: *The Basic Writings of C. G. Jung*. Modern Library Edition.
- Levi-Strauss, Claude. (1963). Structural Anthropology. New York: Basic Books.
- May, Rollo.ed (1960). Symbolism in Religion and Literature. New York: George Braziller.
- Norberg-Schulz, Christian. (2000). Architecture: Presence, Language, and Place. Milan: SkiraEditore S.P.A.
- Pallasmaa, Juhani. (2005). Encounters: Architectural Essays. Helsinki: Edited by Peter Mackeith. Rakennustieto.
- Renaldo J. Maduro and Joseph B. Wheelwright.(1992). «Archetype and ArchetypalImage".in Jungian Literary Criticism, ed. Richard P. Sugg,Illinois: Northwestern University Press.
- Wilber, Ken. (1981). No Boundary. Boston: Shambhala Publications.



# راهنمای اشتراک نشریه «نشریه مطالعات تطبیقی هنر»

|                                                                           | در صورت تمایل به اشتراک نشریه«مطالعات تطبیقی هنر» پس<br>درخواستی نشریه به شماره حساب متمرکز درآمد اختصاصی دا<br>(کد ۳۰۰۱) واریز و اصل فیش بانکی را همراه با فرم اشتراک تک |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                           | ۰ قیمت هر شماره: ۳۰۰۰۰ ریال                                                                                                                                               |
|                                                                           | ۰ حق اشتراک سال اول(شماره ۱-۲): دو شماره ۶۰۰۰۰ ریال                                                                                                                       |
| اره ۴۰۰۰۰ ریال (برای دانشجویان ارسال کپی کارت دانشجویی با                 | • حق اشتراک سال اول(شماره ۱-۲) برای دانشجویان: دو شم                                                                                                                      |
|                                                                           | معرفینامه معتبر الزامی است.)                                                                                                                                              |
| ن شهدا و چهارراه تختی- کوچه پردیس(۳۱)- پلاک ۱۷- دانشگاه هنر               | <b>نشانی نشریه</b> : اصفهان- خیابان چهارباغ پایین- حد فاصل میدان                                                                                                          |
| قی هنر». کد پستی: ۳۳۶۶۱– ۸۱۴۸۶                                            | اصفهان- حوزه معاونت پژوهشی- دفتر نشریه «مطالعات تطبین                                                                                                                     |
| نمابر: ۴۴۶۰۹۰۹-۳۱۱                                                        | تلفن: ۴۴۶۰۷۵۵–۰۳۱۱ و ۴۴۰۳۲۸                                                                                                                                               |
| يست الكترونيكي:mth@aui.ac.ir                                              | صفحه الكترونيكي نشريه: www.aui.ac.ir/research/mth                                                                                                                         |
| اشتراک لطفاً در این قسمت چیزی ننویسید.<br>مطالعات تطبیقی هنر» کد اشتراک : |                                                                                                                                                                           |
|                                                                           |                                                                                                                                                                           |
|                                                                           | نام موسسه یا شرکت                                                                                                                                                         |
|                                                                           | نام و نام خانوادگیمیزان تحصیلات                                                                                                                                           |
|                                                                           |                                                                                                                                                                           |
|                                                                           | نام و نام خانوادگی تعداد مورد نیاز از هر شماره نسخه<br>اشتراک از شماره تا تعداد مورد نیاز از هر شماره نسخه<br>نشانی:                                                      |
| صندوق پستى:                                                               | نام و نام خانوادگی تعداد مورد نیاز از هر شماره نسخه<br>اشتراک از شماره تا تعداد مورد نیاز از هر شماره نسخه<br>نشانی:<br><br>تمانی:                                        |

امضاء متقاضى

\_\_\_\_\_

# Definition of Archetypal Semantic Commonalities Considering the Concept of Ascension in Architectural Framework

Narges Dehghan<sup>\*</sup> Gholamhossein Memarian<sup>\*\*</sup> Asghar Mohammadmoradi<sup>\*\*\*</sup> Hojjatollah Abdi Ardekani<sup>\*\*\*\*</sup>

# Abstract

To express religious and mythic themes and overcome gaps between conscious and unconscious part of his mind, human being needs symbol and symbolization. Symbols appear in different forms such as dreams, folk tales, myths, natural objects and arts. In architecture, the application of symbols is the strongest and the most expressive from of all arts. Today, symbolic language, in architecture, has become the same as impartial and negative terms and the wittnessing relationships denoting the definition not only is not a factor to improve its interactions in space but also has changed to self-alienation. This article is trying to answer the question whether it is possible to express the concept of ascension emanated through architectural framework through finding archetypal semantic commonalities existing in the human ego and which consists of three sources as the universal myths, symbol and dream? This concept is the only one model in archetypal concepts therefore with finding the remaining concepts derived from the archetypes can be reached the pattern language in architecture to upgrade the human interaction with architectural space and designers and architects could use this language as a timeless and eternal way and apply other factors affected by context and styles of architecture as spatiotemporal ones.

Keywords: archetype, ascension, myth, dream, symbol, archetypal pattern

n\_dehghan@iust.ac.ir

 $\ast\ast$  Associate Pro., Iran University of science and technology, Tehran, Iran.

\*\*\* Pro., Iran university of science and technology, Tehran, Iran.

\*\*\*\* Ph.D. Student in architecture, Iran university of science and technology, Tehran, Iran.

7

<sup>\*</sup> Ph.D. Student in architecture, Iran University of Science and Technology, Tehran, Iran.

# The Mutual Impacts of Modern Literature and Absurd Theatre

Parastoo Mohebbi<sup>\*</sup> Mohammad Jafar Yousefian Kenari<sup>\*\*</sup>

### Abstract

This paper aims to explain the role of Absurd Theatre, as an innovative form of dramatic composition in the first half of the 20th century, in evolving novels and literary traditions after 1960s. The main problem of this research is finding some reliable limits of mutual impacts by which it could be possibly said that Absurd Theatre and New Novels had many interchangeable effects through the time. The key question is how Absurd devices have had an impact on the style of novel writing, if it could be claimed that this type of theatre had emerged at the period of a historical passage into Postmodernism from Modernism. Inspired by an evolutional structuralism method, this study intends to describe the key factors of mutual stylistic interactions between Nouveau Novels and Absurd Drama. To this purpose, a statistical population of recognized writers and dramatists has been selected to realize a comparative reading of their features. Focusing on some masterpieces of Samuel Beckett and Marguerite Duras' novels, the comparison confirms how these movements influenced on each other and how it would be possibly rearranged and re-interpreted today. The features such as Deviation of Norms and Styles, Humanism as well as Scientism are among the most important criteria that prove the main hypothesis of the research. They are basically literary devices or approaches which have transferred to theatre and performance.

The paper first reviews the historical evolution of Modern Literature and shows how modern style of telling stories influenced on some other types of artistic forms. It explains that Absurd Drama was significantly inspired by modern approaches of European literary criticism. The "Estrangement effect" of Epic Theatre and "Defamiliarization" of Formalist poetics are two of the main reasons of emerging Absurd techniques during 1930s. The research summarizes then the key features of Modern Novels at a tentative table and presents some operational descriptions for subsequent assessment. It will finally prove that the literary focus on Body and Movement, Claustrophobical arrangement of fictional scenes, and Performative aspects of language are all made under influence of Absurd devices. In effect, it could be said that Absurd drama developed literary language of New Novels in terms of performability and theatricality.

**KeyWords:** Modern literature, Absurd theatre, Comparative studies, Samuel Beckett, Marguerite Duras.

6

<sup>\*</sup> Ph.D. Scholar of Theatre Studies, Department of Drama and Theatre, Faculty of Fine Arts, University of Tehran, Tehran, Iran. pr\_mohebi@yahoo.com

<sup>\*\*</sup> Assistant Pro., Department of Dramatic Literature, Faculty of Arts and Architecture, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran.

# A Comparative Study of Morphology of Persian and Ottoman Royal Swords

Fatemeh Rayati zade<sup>\*</sup> Ayeen Fazel<sup>\*\*</sup>

# Abstract

This article is a comparative study to investigate the morphology of Persian and Ottoman Royal swords during the tenth and eleventh centuries. Employing a descriptive-qualitative methodology and considering historical evidence, common and distinctive features of these swords in terms of their appearance, as well as their engraved patterns will be analyzed. After demonstrating the pictures of a number of swords belonging to either of the empires within the above mentioned centuries, followed by their morphological evaluation presented in analytical tables, this article will conclude that the state religions within each territory had a significant impact on both the theme of engraved wordings, and the decorations on swords, resulting in distinguishing characteristics. However, the exchange between weapon-making artisans and trading weaponry created common features of weapon production in both empires. Nevertheless, Persian tradition of simplicity in design versus Ottoman style with massive decoration all over the swords is considered a salient dissimilarity of Persian and Ottoman swords.

Keywords: morphology, sword, Safavid, Ottoman.

5

<sup>\*</sup> MA student in Art studies, Faculty of Architecture and Art of Kashan University, Kashan, Iran. rayati.zad@gmail.com

<sup>\*\*</sup> MA student in Art studies, Faculty of Architecture and Art of Kashan University, Kashan, Iran.

# Quasi-Discourse Condition; Comparative Semiotic Study of Word and Image Interaction in the Picture Book "Ordinary People" \*

Mohammad Hatefi<sup>\*\*</sup> Hamid Reza Shairi<sup>\*\*\*</sup>

### Abstract

This paper, examined how post modern values are impressed in interaction of word and image under the domain of inter-genre and inter-textual circumstances. In order to solve this problem, we, based on phenomenological approach, it is hypothesized that any relationship should be analyzed in the framework of the discourse, and so, it should be necessarily considered any cultural, technological and other social circumstances specially with a glance to the anarchistic social factors of the postmodern era which may have any impact involved a quasi discursive situation in any semantic aspect of the signs. Beside that, any sensitive, cognitive and emotional aspects of a subjective interaction should be involved in the study. The results of this study show that a disruption in the bases of the genres and habits of the subjects, play a major role in the fall of the sensory - perceptual, identical borders and so finally, we are faced with a situation where it could be a "quasi discourse,". In such a situation, "action" leads to be closed and the borders between discourse and non-discourse are ambiguous.

Keywords: word and image, semiotics, inter-genre, discourse, quasi-discourse

4

 <sup>\*</sup> This paper has been extracted from the Ph.D thesis by Mohammad Hatefi supervised by Dr Hamid Reza Shairi titled 'Word and image interaction in Literary texts; a semiotic study' in Tarbiat Modares University of Tehran.
 \*\* PhD in Humanities, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran.
 \*\*\* Associate Pro., Tarbiat Modares University, Tehran, Iran.

# The Roll of Shop Signs in Transforming Townscape (Case Study: Chahar-Bagh-e Abbasi Street)\*

Mahmood Ghalehnoee<sup>\*</sup> Armin Bahramian<sup>\*\*</sup> Foroogh Madani<sup>\*\*\*</sup>

# Abstract

Cityscape is a medium between man and the phenomenon of city as well as the visual-meaningrelated embodiment of the components of space; one component of cityscape is the signage and billboards. Advertising billboards, introducing products and services- can increase the activity and vitality of space or cause confusion. This is where the cityscapes of most of the active city-centers are covered with colour billboards. These colorful billboards have been juxtaposed overtime to satisfy the needs of shop-owners and seek the attention of the customers; therefore, they show the unique characteristic which is a particular visual identity and is the result of the effects of people's culture and is in accordance with the needs and taste of the day. Chahar-Bagh-e Abbasi street is one of the oldest and most important streets of Isfahan city that is covered with the ad-billboards of shops and stores. Shop signs as one of the elements of cityscape can have positive or negative effects on qualities of public spaces. This article has used descriptiveanalytic way of research. Then by observing and collecting the information from the site, the strong and weak points of ad-billboards in Chahar-Bagh-e-Abbasi street were studied. Finally, it was concluded that the billboards have a form of harmony and arrangement with the fabric, though it does not contain visual attraction, due to the inappropriate use of color and lack of attention to the cultural background. And it is required to make reforms in this area. Three different approaches to accomplish these reforms are adopted. This article choosing the third approach establishes common quality and quantity principles provides suitable templates and examples and offers a design framework and general recommendations and organization of advertising signs on the Chahar-Bagh-e Abbasi street.

**Keywords:** Cityscape, Homogenization, Shop signs, Chahar-Bagh-e-Abbasi Street, Visual Pollution.

m.ghalehnoee@aui.ac.ir \*\*\* Assistant Prof., of the Department of Architecture, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran \*\*\*\* M A Student of Urban Design, Art University of Isfahan, Isfahan, Iran.

<sup>\*</sup> This article is taken from M.A course thesis in urban design as "Urban space design, the interference in city complex system with emphasis on fractal geometric dimension in cityscape". \*\* Assistant Prof., at the Department of Urban Studies, Art University of Isfahan, Isfahan

2

Receiv Date : 7/4/2011 Admission Date : 11/9/2011

# **Comparative Analysis of Iranian and Indian Dragon- killer Myths**

Elahe Imani<sup>\*</sup> Mahmoud Tavoosi<sup>\*\*</sup>

### Abstract

Dragon-killer in national myths is an advocate that, with the help of god or deities for protecting people and making peace, does battle with the dragons. The dragon and dragon-killer have been represented with various signs in different cultures that are all the same, verbally and thematically and just differ from lingual aspects.

Among from all versions of Dragon-killer myths around the world, we would concentrate on the Iranian and Indian ones throughout this research and especially would take myths of Bahram as an Iranian dragon-killer god and Indira as an Indian one, on one hand, and Iranian Fereydoun with Indian Rama, on the other hand, into comparative analysis consideration.

The research method is based on library studies, in addition to Levi-Strauss' structuralism theory. Moreover, according to Georges Dumezil's theory, considering the Iranians and the Indians as a single race, we are to analyze the possible adaptation between Iranian and Indian myths, regarding Dragon-killer myths.

This study shows the significant adaptations or similarities between Iranian and Indian dragon-killer myths, due to the general motifs of human mind or archetypes, on one hand, and the common cultural roots or background between those mentioned races, on the other hand. So, the common thematical aspects between Iranian and Indian myths regarding the dragon-killers stand beyond question. Moreover, the differences originate from the political, religious, social and geographical varieties through the passage of time.

Keywords: Myth, Dragon, Dragon-killer, Iran, India

<sup>\*</sup> M.A Student, in Art Studies, Tarbiat modarres University, Tehran, Iran.

<sup>\*\*</sup> PhD, Academic member of Art-Studies Department, Tarbiat modarres University, Tehran, Iran. tavoosi.mahmoud@modarres.ac.ir

1

# Comparative Study of Tiling Patterns in two Isfahan's Mosques-Schools: "Madrese Chaharbagh" and "Masjed-seyyed" \*

Mohamad Reza Bemanian<sup>\*\*</sup> Kourosh Momeni<sup>\*\*\*</sup> Hosein Soltanzadeh<sup>\*\*\*\*</sup>

# Abstract

Magnificent and beauty contributed to the architecture, especially during the Islamic era, is due to the decoration of the buildings. Chahar Bagh masjed-madreseh (mosque-school) in Isfahan is one of masterpieces of Safavid period and also masjed Seyyed is Isfahan is one of the buildings built in the early Qajar period, especially in terms of decoration and tiling patterns.

Review, study and comparison of tiling patterns of the two buildings Can be recognized the cultural identity of these two buildings. The present research is based on the relative lack of scientific study of the historical architecture of the schools buildings in our country especially in the field of decorating and using analysis-description method and library studies in the field of architectural decorations of the two buildings and the field studies, tries to assist and compares the tiling patterns of the two distinctive buildings from Qajar and Safavid eras.

Research findings show that the geometric and plant motifs on the tiles, decorating most of Chahar Bagh School, is abstract which benefits from a simple and fluent solidity, of which the decorative handwriting is dominantly Kufic and thulth handwritings. In masjed-madreseh Seyed, the decorative images such as fruits, grapes, flowers, vases, bowls, landscape and plates have been used in a high multiplicity and also applied, under the impact of decorative arts, in the West, as some realistic, abstract and non-duplication designs. Nastaliq hadwritiing is the most dominant in the inscriptions.

**Keywords:** Tiling patterns, Isfahan, Masjid – madreseh-e Seyyed, Masjid – madreseh-e Chahar Bagh, Safavid era, Qajar era

\*This article is part of the thesis writer Brgfth Kourosh Momeni, recognition of cultural identity in architecture of the Masjid – Madreseh Iran, Qajar era with Mr. Mohammad Reza Bemanian(PhD) with advice and counsel of Mr. Hussain Sultanzadeh(PhD) and the Mr. Rahmat Ullah Sediq Sarvestani(PhD) is in The Faculty of Art and Architecture, Tarbiat Modares University, Teharn, Iran.

<sup>\*\*</sup> Associate Pro., Tarbiat Modares University, Tehran, Iran.

<sup>\*\*\*</sup> PhD Student in Architecture, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran. K\_momeni@modares.ac.ir \*\*\*\* Associate Pro. ,Tehran Islamic Azad University (Center), Tehran, Iran.



# Contents

| • | <b>Comparative Study of Tiling Patterns in two Mosques,</b><br><b>Madrese-e Chaharbagh and Masjed-seyyed in isfahan</b><br>Mohamad Reza Bemanian, Kourosh Momeni, Hosein Soltanzadeh |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | 1                                                                                                                                                                                    |
|   | Comparative Analysis of Iranian and Indian                                                                                                                                           |
|   | Dragon- killer Myths                                                                                                                                                                 |
|   | Elahe Imani, Mahmoud Tavoosi 17                                                                                                                                                      |
|   | The Roll of Shop Signs in Transforming Townscape                                                                                                                                     |
|   | (Case Study: Chahar-Bagh Abbasi Street)                                                                                                                                              |
|   | Mahmood Ghalehnoee, Armin Bahramian, Foroogh Madani 29                                                                                                                               |
|   | Quasi-Discourse Condition; Comparative Semiotic                                                                                                                                      |
|   | Study of Word and Image Interaction in the Picture                                                                                                                                   |
|   | Book "Ordinary People"                                                                                                                                                               |
|   | Mohammad Hatefi, Hamid Reza Shairi 41                                                                                                                                                |
|   | A Comparative Study of Morphology of Persian                                                                                                                                         |
|   | and Ottoman Royal Swords                                                                                                                                                             |
|   | Fatemeh Rayati zade, Ayeen Fazel 57                                                                                                                                                  |
|   | The Mutual Impacts of Modern Literature                                                                                                                                              |
|   | and Absurd Theatre                                                                                                                                                                   |
|   | Parastoo Mohebbi, Mohammad Jafar Yousefian Kenari73                                                                                                                                  |
|   | Definition of Archetypal Semantic Commonalities                                                                                                                                      |
|   | with Consideration of the Concept of Ascension in                                                                                                                                    |
|   | Architectural Framework                                                                                                                                                              |
|   | Narges Dehghan, Gholamhossein Memarian, Asghar Mohammadmoradi,                                                                                                                       |
|   | Hojjatollah Abdi Ardekani                                                                                                                                                            |

# Scientific journal Of Motaleat-e Tatbighi-e Honar (Biannual)

# **Comparative Studies of Art**

Vol.1.No.2.Fall & Winter 2011 Concessionaire: Art University of Isfahan Editor-in-charge: Dr. Farhang Mozaffar Editor- in-chief: Professor. Mehdi Hosseini

# Editorial Board (in Alphabetical order)

Mohammadreza Bemanian Assoc. Professor, Tarbiat Modarres University Mehdi Dehbashi Professor, Isfahan University Eisa Hojjat Assoc.Proffessor, Art University of Tehran Mehdi Hosseini Professor, Art University of Tehran **Bahar Mokhtarian** Assis. Professor, Art University of Isfahan Mohsen Niazi Assoc. Professor, Kashan University Zahra Rahbarnia Assis. Professor, Alzahra University Jahangir Safari Assoc. Professor, Shahrekord University Ali Asghar Shirazi Assis. Professor, Shahed University Jalaledin Soltan kashefi Assoc.Proffessor, Art University of Tehran

General Editor: Iman Zakariaei Kermani Coordinator: Farzaneh Beshavard

Logo type: Hamid Farahmand Boroojeni Cover designing: Afsaneh Nazeri Graphic designer: Sam Azarm Persian editor: Sima Shapouriyan English editor: Mehdi Jafarzadeh Layout: Fatemeh Vazin, Lida Moammaei

Address: No. 17, Pardis Alley(31), Chahar baqh-epaeen St. Isfahan. Iran, Vice-chancellor of Research, Art University of Isfahan Postal Code: 81486-33661 Phone: (+98-311) 4460328 - 4460755 Fax: (+98-311) 4460909 E-mail: mth@aui.ac.ir

# **Referees and Contributors:**

Ali Abbasi(Ph.D) Kamran Afshar Mohajer (Ph.D) Ahmad Aminpour (Ph.D) Seyyed Hossein Bahreini (Ph.D) Mansour Falamaki (Ph.D) Hamid Farahmand Boroujeni(M.A) Atta allah Koopal(Ph.D) Mehdi Hojjat (Ph.D) Mohammad Masood(Ph.D) Bita Mesbah (Ph.D) Morteza Babak Moeen(Ph.D) Mehdi Mohammadzadeh (Ph.D) Nadia Maghouli (Ph.D) Mehdi Makki Nezhad (Ph.D) Seyyed Mostafa Mokhtabad (Ph.D) Bahman Namvar Motlagh Afsaneh Nazeri(Ph.D) Mehdi Saad Vandi (Ph.D) Ahamd Salehi Kakhki(Ph.D) Shahriar Shekarpour (Ph.D) Hossein Soltanzadeh (Ph.D) Iman Zakariyaei Kermani(M.A)

# **Executive Coordinators:**

Khadijeh Saedi, Naser Jafarnia Somaye Faregh, Samane Soltani

The author(s) is responsible for views, statements and ideas expressed in papers. No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

This Journal is indexed & abstracted in www.ricest.ac.ir and www.SID.ir.

### **Sponsored By:**



This journal publishes papers in comparative studies and art research fields as well as interdisciplinary fields.

### Instruction for Contributors

The biannual journal of comparative studies in Art accepts and publishes papers in art research related fields as well as interdisciplinary subjects.

- Papers should be original and comprise previously non published materials, as well as not being currently under consideration for publication elsewhere.

- Manuscripts must be written in Farsi language.

- The papers will be published after being reviewed and evaluated by the referees and editorial board.

- The author(s) is responsible for views, statements and ideas Expressed in papers.

- The journal has the authority to accept or reject the papers and received paper will not be returned.

- No part of the papers in this journal may be published elsewhere without being referred to this journal.

- The papers should be a research work done by the authors (s).Reviews papers will be accepted provided that using reliable and recognizable references and the journal will not publish the research reports, translated texts and notes.

- For first evaluation, the paper manuscript (abstract, full text) and a letter to the editorial board of journal, is necessary.

#### **Preparation of Manuscript**

#### Cover Page

The cover page, separated from the manuscript and unnumbered, must include title (that should be brief and emphasize the subject), the names of author(s), scientific qualification and affiliation, and corresponding author's address: postal address, phone and fax numbers and e-mail.

#### Abstract

Abstract placed in a separate page should be informative and written in Farsi and not exceed 300 words, including research question, objectives, methodology, major results and conclusion.

The English abstract should be placed at the end of paper in same format not exceed 350 words.

#### Keywords

Key words should be separated by commas and not exceed 5 words, should include words that best describe the topic.

#### Introduction

This part must include the research question, hypothesis and general idea of the paper as well as literature review.

#### Research methodology

#### Paper's main body

This part should include the research's theoretical principles, studies, investigations and results.

#### Conclusion

The research conclusion should include a brief summary of research subject and answer the research question in a logical way.

#### Acknowledgement (optional)

Acknowledgement must be brief and confined to persons or organizations that have made significant contributions.

#### Endnotes

Endnotes (including foreign lexicons, expressions and remarks) must be numbered in the text using brackets and finally placed at the end in alphabetical order.

#### References

All references cited in the text must be listed at the end of the paper. References should follow the below style:

In paper: (Author's sumame, year of publication: page number).In paper's final reference:

Books: author's surname, author's name, (year of publication), book title, translator's name, location, publisher.

Papers: author's surname, author's name, (year of publication), paper title, journal's name, volume, number, page number(s). Electronic documents: author's surname, author's name. (date). Title of document. Full electronic address.

#### Illustration, figures and tables

Illustrations in appropriate quality (provided with at least 300 dpi in jpg format) should be inserted at nearest place to related text with their reference including the author's name, year of publication, page number which must be placed at the bottom of it.

All illustrations must be numbered in order in which they are referred to in the text.

The table captions must be placed at the top of the table and the figures captions must be placed at the bottom of the figures.

#### Submission

The paper manuscripts must be submitted in 2 one-sided printed copies in A4 size. The text must be typed in word 2007 (font: B-Nazanin, size 12 for Farsi version and font: Times New Roman, size 11 for English version), in maximum 12 pages. The electronic file of paper should be attached on a CD.

In condition, when the received paper manuscripts doesn't follow the instruction, the journal has right to reject it.

Postal Address: Journal of Motalea-te Tatbighi Honar. No. 17, Pardis Alley(31), ChaharBagh Paeen St. Isfahan, Iran.Art University of Isfahan. Postal code: 8148633661 E-mail: mth@aui.ac.ir Phone: (+98311)4460755-4460328 Fax: (+98311)4460909

In The Name Of God