زهرا بانكىزاده\*\* سيد رسول معركنژاد\*\*\* مهدى حسينى\*\*\*\* زهره دوازده امامى\*\*\*\*\*

چکیده

اساطیر آفرینش، بازتابی از اعتقاد انسان به آفرینش جهان، انسان و سرانجام آنهاست که در باور کیش زروانی در ایران نیز نمود این تفکر دیده می شود. از آن روی که اندیشه خلقت جهان در میان همهٔ ملتها نمود دارد، چنین به نظر می رسد که اسطورهٔ آفرینش در دو فرهنگ ایرانی و استرالیایی دارای نقاط مشتر ک متعددی باشد. به منظور بررسی این فرضیه بر آنیم تا به مطالعه تطبیقی - توصیفی اسطورهٔ آفرینش در این دو فرهنگ مبادرت ورزیده شود و بررسی این فرضیه بر آنیم تا به مطالعه تطبیقی - توصیفی اسطورهٔ آفرینش در این دو فرهنگ مبادرت ورزیده شود و نمادهای مطرح در آنها با هدف یافتن اشتراکات و تفاوتهایشان بررسی گردند. شباهت آشکار در دو فرهنگ، اعتقاد به نیرویی بر تر است که در ایران، "زروان" و میان بومیان استرالیا، نیاکان اساطیری، "خواهران واویلاک" نام گرفتهاند. بههره گیری از عناصر نمادین از جمله اشاره به "زمان بی کرانه" دیگر وجه مشتر ک آنهاست. بدان صورت که زروان در زمانی بی کرانه، "اهورامزدا" و "اهریمن" را آفرید. خواهران واویلاک نیز در "عصر رؤیاها"، نمودی از زمان بی کران، جهان و موجودات آن را خلق کردند. در آئین زروان، به اهورامزدا و اهریمن به عنوان دو نیروی خیر و شر که نمود آن در مفرغهای لرستان دیده می شوند و همچنین مار که نیرویی اهریمنی است، اشاره شده است. در اسطورهٔ خواهران واویلاک، به نمادهایی چون مار و گودال آب مقدس اشاره شده که در نقوش صخرهای و نقاشیهای پوست در ختی دیده می شوند. همچنین مار، مار رنگین کمان، موجودی نیایی است که جایگاه او در آسمان و هم در اعماق زمین در گودال آب مقدس است. زروان با بخشیدن "برسم" به اهورامزدا قدرت آفرینش جهان و موجودات را به وی می دهد. دو اسطوره علاوهبر آفرینش را به یاری "وای نیکو" و خواهران نیایی با "ابزار حفاری" یا "نیزههای سنگی" خلق می کند. در و اسطوره و ملاوهبر آفرینش جهان تأکیید بر زایش نیز شده است.

# كليدواژگان: اسطورهٔ آفرينش، زروان، بوميان استراليا، خواهران واويلاك، اهورامزدا، اهريمن.

180

<sup>\*</sup> بخش "اسطوره آفرینش در میان بومیان استرالیا" در مقاله پیشرو، برگرفته از پایاننامه کارشناسیارشد زهرا بانکیزاده باعنوان "مروری بر فرهنگ و آثار هنری بومیان استرالیا" به راهنمایی مهدی حسینی در دانشگاه الزهرا (س) است.

As\_bankizadeh@yahoo

<sup>\*\*</sup> کارشناسی ارشد پژوهش هنر، دانشگاه الزهرا (س)، تهران. \*\*\* کارشناسارشد گرافیک، دانشگاه هنر، تهران.

<sup>\*\*\*\*\*</sup> استاد، دانشکده هنرهای تجسمی و کاربردی، دانشگاه هنر، تهران.

<sup>\*\*\*\*</sup> كارشناسى ارشد پژوهش هنر، دانشگاه تربیت مدرس، تهران.

<u>...</u>

اسطوره، نگرش و بیان تفکر و اندیشهٔ بشری است که با تخیل درهم آمیخته و در طول تاریخ بشر با او همراه بوده است. هدف اصلی این مقاله بررسی اسطورهٔ آفرینش در کیش زروانی و الهه اشی و نمود تصویری آنها در مفرغینههای لرستان است. همچنین بررسی و مقایسهٔ تصویری و محتوایی اسطورهٔ آفرینش در مفرغینههای یادشده با نمونههای مشابه آنها در اساطیر بومیان استرالیا که به خواهران واویلاک و خواهران دگنگ گاول شهرت دارند و تصاویرشان روی صخرهها و پوست در ختان ارائه شده، از دیگر اهداف پژوهش حاضر است. بنابراین فرضیه ارائهشده از سوی نگارندگان، اسطورهٔ آفرینش در دو فرهنگ، دارای عناصر نمادین مشترک هستند.

آنچه بر اهمیت و ضرورت این پژوهش صحه می گذارد این است که گرچه بررسی اسطورهٔ آفرینش در میان فرهنگهای یادشده تفاوتهای آشکاری را در نوع، شکل و جهانبینی خاص آنها نشان میدهد اما هر دو آنها سرچشمهٔ واحد و مشتر کی دارند. چنانکه *لوسین لوی برول*، ٔ انسان شناس فرانسوی مي گويد: «قطع نظر از اينكه تفاوت ميان اساطير، آئينها و نمادها تا چه اندازه باشد منشاء همگی آنها یکی است که همان قدرت عرفانی ماوراء طبیعی آنهاست» (مونور بهنقل از برول، ۱۳۷۶: ۲۰۵). اسطوره همانند دیگر فراشد<sup>۵</sup>های شناخت انسانی، بیانی نمادین دارد. بنابر اندیشه *کارل گوستاو یونگ*ٔ نماد، تصویری است که هم نمایندهٔ چیزی آشنا در زندگی هر روزهٔ بشری است و هم نمایندهٔ معانی پنهانی و ضمنی. بنابراین به زعم وی، نماد به بیش از معانی ظاهری خود دلالت دارد (احمدی، ۱۳۷۴: ۳۷۰). آنچه در اینجا از نظر نگارندگان دارای ارزش و اهمیت است بیان نمادین این اساطیر در دو فرهنگ یادشده است چنانکه هنرمندان ایرانی و بومیان استرالیا در ارائهٔ آفرینش و زایش اساطیری از نماد بهره جستهاند. از جنبههای نمادین اسطوره، زمان و مکان ازلی، ابدی و قدسی است، به نوعی بی زمانی و بی مکانی که نوشدگی، تجدید حیات کیهانی و انسانی را در بر می گیرد (اسماعیل پور، ۱۳۷۷: ۲۳ و ۲۷). مفهوم زمان اساطیری در ذهن اقوام ابتدایی و اندیشهٔ اقوام بدوی، زمانی است که دائم باز آفریده می شود و در ارتباط با اسطوره های آئینی قرار می گیرد. آنگونه که در اجرای مراسم و آئینهای نوشدگی، جهان و انسان دائم از نو تجدید حیات میشوند و ابدیتی سرمدی را در خود دارند. به عبارتی، بیانگر زمان دورانی هستند که انتهای آن در فعلیت پذیرفتن آئینها همواره به اصل و آغاز باز می گردد (دوبوکور، ۱۳۷۳: ۴۳).

# پیشینه پژوهش

فرنبغ دادگی (۱۳۷۸) در اثر ارزشمند "بندهش" که آن را گردآوری کرده است، بخشهایی را به اهورامزدا و اهریمن، آفرینش مینوی و مادی اهورامزدا و آفرینش مادی اهریمن اختصاص داده است. وي همچنين درباره چگونگي مقابلهٔ نیروهای اهورایی دربرابر اهریمن سخن رانده است. امیل بنونیست (۱۳۷۷) نیز در کتاب "دین ایرانی بر پایهٔ متنهای معتبر یونانی" روایتهای چهار نویسنده یونانی را بازنویسی می کند که به ادیان باستانی ایران اشاره دارند. در این میان تئوپمپوس ۷ و پلوتارخ ۸ نیز زروان را به عنوان خدای زمان، پدر اهورامزد و اهریمن و همچنین آفرینشهای آنها را بررسی کردهاند. همچنین *زنر* (۱۳۸۴) در کتاب "زروان یا معمای زرتشتی گری"، جلالی مقدم (۱۳۸۴) در "آئین زروان، مکتب فلسفی - عرفانی زرتشتی برمبنای اصالت زمان"، *دولت آبادی* (۱۳۷۹) در اثر "جای پای زروان، خدای بخت و تقدیر"، درباره زروان و نسبت او با زمان و همچنین آفرینش اهورامزدا و اهریمن سخن راندهاند. اما هیچکدام اشارهای به نمود عینی آن ها در وسایل و ابزارهای کشفشده نکردهاند. تنها در مطالعات گیرشمن ٔ (۱۳۷۱)، روی مفرغهای لرستان در "هنر ایران در دوران ماد و هخامنشی" و همچنین  $مینلز^{(1)}$  (۱۳۸۳) در "شناخت اساطير ايران" به چند شيء از جمله تيرداني كه احتمال دادهاند بیانگر کیش زروانی و نمودی از آن باشد، اشاره نمودهاند و به این نتیجه رسیدهاند که زروان و دورههای مختلف زندگی وی روی آن اشیا، ترسیم شده است. در بین بومیان استرالیا، اساطیر متعددی درباره خلقت جهان و انسان وجود دارد که مهم ترین آن اسطوره خواهران واویلاک است که براساس روایتهای مختلفی بیان شده است. این روایتها عبارتند از: روایت و ارنر ۱ (۱۹۵۷) در "تمدن سیاه" باعنوان "زنان واویلاک"، روایت برند ۱۲ (۱۹۵۱) در "کوناپی پی" باعنوان "خواهران واویلاک"، روایت *رابینسون*۱۳ (۱۹۶۶) در "اساطیر و افسانههای بومی" باعنوان "خواهران واگلاک ۱۱۴ و روایت *چسلینگ ۱*۹۵۷) در "یولنگو، نمادهای سرزمین آرنهایم" باعنوان "دو زن و افعی". نویسندگان این روایات، خواهران واویلاک را نماد نیاکان اساطیری دانستهاند که طی مراحلی جهان و موجودات آن را خلق کردهاند. آنها معتقدند که مراسم آئینی امروزی در استرالیا برگرفته از اسطورهٔ خواهران واویلاک است. مورفی ۱۹۹۸) در "هنر بدوی" و کاروانا۱۷ (۱۹۹۷) در "نقاشان داستان خواهران واویلاک" با اندک تفاوهایی این اسطوره را بیان کرده و خواهران را به عنوان نیاکان و نمادهای زایش و خلقت جهان معرفی نمودهاند. آنها



آفریدگان اهورامزدا با او به پاکی جاودانه شوند (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸: ۳۳و ۳۶).

#### اسطوره آفرینش در آئین زروان

در میان روایات یونانی، متنهای فراوانی است که باستانی بودن کیش زروانی را نشان داده و از او به عنوان خدای زمان یاد می کنند. طبق روایت پلوتارخ، سابقه تاریخی کیش زروانی به سدهٔ چهارم پیش از میلاد می رسد و بدین ترتیب می توان آن را به دوره هخامنشی نسبت داد (بنونیست، ۱۳۷۷: ۵۱). همچنین از زروان به عنوان سرور کیهان و به عنوان پدر اهورامزدا و اهریمن یاد می شود که یکی به ایجاد نظم و تقوا و دیگری به ایجاد آشوب و دروغ اشاره دارد و همهٔ خدایان از اهورهها تا دئیوهها فرزندان او به شمار می روند (بهار، ۱۳۸۱: ۹۴). زروان در اصل یک وجود دو جنسی است و چون ورای روشنایی و تاریکی، نور و تاریکی بعد از پیدایش اهورامزدا و اهریمن جلوه گر شدند، خوب و بد جای گرفته آنها را درون خود دارد. همچنین در بنابر نظر هنریک ساموئل نیبرگ، ۲۲ روشن می شود که در کیش روانی، با چهار گانگی یا تربیع  $^{77}$ الهی مواجه هستیم بدین معنا که زروان دارای ایزدانی سه گانه است: اُرْشُو – کَرَه ۲۴ (آفریننده)، فَرْشُو- کَرَه ۲۵ (تازه کننده) و زَرو- کَره ۲۶ (پیر کننده – میراننده). این سه تثلیثی را میسازند و با خود زروان، تثلیث تبدیل به تربیع می گردد. بدین ترتیب «زروان موجودی چهار جنبه است که این جنبهها با مرگ و زندگی، بیماری و تندرستی، جوانی و پیری، شب و روز قابل انطباق هستند.» (ولی، ۱۳۷۹: ۸۶ و ۸۷). زروان هزار سال قربانی کرد، فدیه داد و نیایش کرد تا نطفهٔ پسرش اهورامزدا در او بسته شود. پس از گذشت هزار سال، در تلاشاش و اینکه نطفهای در او شکل نگیرد شک کرد و از همین شک او، نطفهٔ اهریمن در کنار اهورامزدا در وجود او پدیدار شد. اهورامزدا به یاداش قربانیهایی که کرده بود و اهریمن به سبب گمان و شک او. زروان که از این ماجرا آگاه شده بود گفت: از این دو پسر هر کدام به شتاب به سوی من آید او را شاه خواهم کرد. اهریمن چون این راز را شنید زهدان مادر را درید و پیش پدر حاضر شد. زروان او را نشناخت و گفت: تو كيستى؟ او پاسخ داد من پسر توام. زروان گفت: پسر من خوش بوی و روشن است حال آنکه تو گند و تاریکی. در این زمان اهورامزدا زاده شد، خوش بوی و روشن. چون زروان او را دید، دانست پسرش اهورامزداست که برایش سال ها قربانی کرده بود. پس شاخههای برسم۲۷ را که طی سالها فدیه و نیایش در دست داشت به اهورامزدا بخشید و بدین ترتیب، قدرت خلق آسمان و زمین را به او داد. اهریمن به پدر گفت: مگر تو نذر نکردی که هریک از پسرانم که اول به سوی من آید او را شاه همچنین برداشت تصویری هنرمندان استرالیایی را از این اسطوره بررسی کردهاند.

#### روش پژوهش

این پژوهش به روش توصیفی - تطبیقی و با استفاده از ابزار پژوهشی مرتبط، همچون کتابخانه ومنابع دیجیتال انجام شده است. بدین وسیله اسطورهٔ آفرینش در دو فرهنگ ایرانی و استرالیایی، بررسی و تجزیه و تحلیل شده است. در این زمینه پنج تصویر از مفرغهای لرستان مربوط به آئین زروان و هفت تصویر از نقاشیهای پوست درختی و نقوش صخره ای بومیان استرالیا که دربردارنده اسطورهٔ آفرینش بودند، براساس منابع مذکور و دانش شخصی نگارندگان، بررسی و تحلیل شدند.

## زمان بی کرانه و کرانهمند در کیش زروانی

ازنیک دو کوتب ۱۸ در رسالهٔ "نقص مذاهب" آورده است، مغان گویند که هیچ چیز وجود نداشت نه آسمانها، نه زمین و نه هیچیک از مخلوقاتی که در آسمانها و زمین اند. تنها زروان بود به معنای تقدیر یا فرّ (بنونیست بهنقل از دو کوتب، ۱۳۷۷: ۵۲؛ کریستنسن، ۱۳۸۲: ۱۴۴). همچنین به معنای فرشکرد: آنکه عالمی میسازد. جزء نخست زروان، زروا به معنای پیر، آن کسی که بسی زمان بر او سپری گشته که با جزء دوم به مفهوم چیره بر زمان است که به صورت خداوند زمان، معنا یافته است (بهار، ۱۳۷۵: ۱۶۱). از این روی زروان، خداوند زمان، نزدیکترین پیوند را با پدیدههای نمایندهٔ زمان مانند خورشید، ماه و برجهای آسمان دارد و در اوستا از آن باعنوان زمان بی کرانه یاد شده است (دوستخواه، ۱۳۷۰: ۵۸۵). در اوستا به دو گونهٔ زمان که از یکدیگر متمایزند، اشاره شده است: زمان بی کرانه یا سرمدی و زمان جاری یا کرانهمند که اشاره به دورهای طولانی دارد. دورهای که طی آن اهورامزدا۱۹، تاریخ جهان را رقم زد و آغازی برای نبرد روشنایی و تاریکی بوده است (کاسیرر، ۱۳۶۶: ۹). اهورامزدا پیوسته با آگاهی و نیکویی بی کرانهٔ خود، زمانی بی کرانه در روشنی به سر میبرد که جای اهورامزدا است. اهریمن با پسدانشی ۲۰ و خصلت نابودگر خود، زمان بی کرانه در تاریکی به سر میبرد که جای اوست. میان این دو، خلائی وجود دارد که آن را تهیگی میخوانند. زروان (زمان) در ورای اهورامزدا و اهریمن وجود دارد که آن زمان بی کرانه است. پیش از آمیختگی، زمان تماماً بی کرانه بود و اهورامزدا از آن، زمان كرانهمند را آفريد. چون از آغاز آفرينش كه آفريدگان را آفرید تا به فرجام که اهریمن از کار بیفتد، دوازده هزار سال است و به چهار دورهٔ سه هزار ساله تقسیم می شود ۲۱ که کرانه مند است، سپس زمان بی کرانه آغاز می شود و آن، زمانی است که خواهم کرد؟ پس زروان برای اینکه سوگند خود را نشکند به اهریمن گفت: که پادشاهی برای نه هزار سال از آن تو خواهد بود اما اهورامزدا را بر سر تو گماشته ام و پس از آن همهٔ هستی به فرمانروایی اهورامزدا خواهد رسید (بنونیست، ۱۳۷۷: ۵۲ و ۵۳). بدین ترتیب اهریمن شهریار جهان مادی می گردد و حکومت این جهان به او داده می شود و اهورامزدا بر عالم علوی مینوی (غیر مادی) سروری می کند و قدرت آفرینش جهان مادی به او داده می شود (زنر، ۱۳۸۴: ۱۳۱۹ و ۱۹۱۶). زیرا بنابر مشیت زروان، اهریمن نیز می بایست به جنگ اهورامزدا برود و باید زیانکاران را بیافریند و از آن ها یاری جوید (دولت آبادی، ۱۳۷۹: ۲۵). برگزاری نیایشها و نذر و سپاسی که بنابر سفارش زردشت برای اهورامزدا و فدیههایی که برای اهریمن، داده می شد بر برای اهورامزدا افزوده و احتمال پیروزیش را بر اهریمن و دفع نیروی اهورامزدا افزوده و احتمال پیروزیش را بر اهریمن و دفع

آسیب او افزایش میداد.

در سه هزار سال نخست، اهورامزدا و اهریمن در سازش، هر كدام به آفرينش مخلوقات خود مي پردازند. همهٔ آنچه اهورامزدا می آفریند نیک و راست و آفریدههای اهریمن همه پلید و کژ بودند (بنونیست، ۱۳۷۷: ۵۳). اهورامزدا، از روشنی مادی خویش، تن آفریدگان را پدید آورد. سپس تن وای نیکو $^{1}$  را آفرید که او را "وای درنگ خدای" خوانند سپس آفرینش را به یاری وای درنگ خدای آفرید. اهریمن از تاریکی مادی، آفرینش خود را پدید آورد او از تاریکی بی کرانه، دروغ گویی را آفرید و بدین گونه خود را بد و بدتر کرد. اهورامزدا از روشنی مادی راستگویی را آفرید و از راستگویی، افزونگری دادار آشکار شد. وی تن بی کران را از روشنی بی کران آفرید و آفریدگان را همه در تن بی کران خلق کرد سپس از تن بی کران اهونَوَر ۲۹ که آغاز آفرینش و فرجام آفریدگان از او آشکار شود، پدید آمد. همچنین از اهونَور مینوی سال آفریده شد که ۳۶۵ شبانهروز است. اهورامزدا، امشاسپندان را برای هستی آفرید تا بدی را از هستی یاک کنند و یاور او در نبرد با اهریمن باشند. وی آفرینش مادی را نخست به مینوی و سیس به صورت مادی پدید آور د و از امشاسپندان، نخست بهمن، سپس اردیبهشت، شهریور، سپندارمذ، خرداد و امرداد را آفرید. اهریمن نیز دربرابر هریک از آفرینشهای اهورامزدا، از درون تاریکی، دیوهایی پدید آورد به نامهای اَکومَن، آندر، ساوول، ناگهیس، تَرومَد، تریز و زَریز که به آنها کماریگان گویند. سپس دیگر دیوان پدید آمدند (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸: ۳۶–۳۸). اهورامزدا و اهریمن هر کدام سلاح و ابزاری برای دفاع از همدیگر پدید آوردند: اهورامزدا، وای و اهریمن، آز. بهر روی آفریدههای دو قطب خیر و شریا اهورامزدا و اهریمن در این دوره بی اندیشه، بی حرکت، ایستا و ناملموس بودند (جلالي مقدم، ۱۳۸۴: ۱۸۶).

در دوره سه هزار سالهٔ دوم، آفرینش آسمانی و مینوی، مادی می شود. آفرینش در این دوره روی زمین بدون گناه و در حالتی بهشتی است و انسان نخستین (کیومرث) و گاو نخستین، فرمانروایی می کنند. در این دوره اهریمن، با روانی افسرده، روی سوی آفرینش اهورامزدا می کند (نیبرگ، ۱۳۵۹: ۲۸). بارقههای نور را می بیند و یورش اولیهٔ خود را آغاز می کند و به جهان روشنی می تازد. اهورامزدا از در آشتی در می آید و به اهریمن می گوید: بر آفریدگان من یاری بر تا به پاداش آن بیمرگی، بیپیری و نافرسودنی شوی اما اهریمن آن را رد می کند. اهورامزدا از او می خواهد تا نه هزار سال به پیکار بپردازند و اهریمن می پذیرد. پس از آن اهور امزدا مقدس ترین نیایشها، نیایش اَهونَور را میخواند و چندان کارگر می افتد که اهریمن در بقیهٔ مدت این دوره بیهوش می شود و به جهان تاریکی باز میافتد. چون اهریمن به گیجی از کار بیفتد، سه هزار سال در گیجی بماند. در این زمان اهورامزدا آفریدگان را به صورت مادی آفرید. او نخست آسمان را بسیار روشن و پهناور پدید آورد سپس همهٔ موجودات را در درون آن آفرید و به یاری آسمان، شادی را خلق کرد. سپس به ترتیب آب، زمین، گیاه، گاو یکتا آفریده و کیومرث را خلق کرد. او کیومرث را بر سمت چپ و گاو را بر سمت راست اهورامزدا آفرید (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸: ۳۴-۴۱). سیس اهورامزدا به یاری زروان (زمان) و ثوش ۳۰ (مکان) جهان مادی را به حرکت و جنبش واداشت.

در سه هزاره سوم، پورش دوم اهریمن به نیروهای اهورایی با حمله به آسمان آغاز می شود و آن را تاریک می کند پس از آن، به آب می تازد و آن را بدمزه می کند. سپس به شکل ماری از آسمان بر زمین فرود می آید و زمین را از جانوران موذی انباشته میسازد (لاهیجی و کار، ۱۳۸۱: ۲۸۰). اهریمن، گاو نخستین را می کشد و سپس اقدام به کشتن کیومرث می کند اما چون زمان مردن او نرسیده است سی سال دیگر زنده میماند و پس از آن، میمیرد. ایزدان مینوی با اهریمن و دیوان شبانه روز جنگیدند تا آنها را به ستوه آوردند: مینوی آسمان به مقابله با او برخاست و راه بازگشت او را بست، آب نیز با پدیدآوردن باران، زمین را از موجودات موذی پاک کرد، باد با حرکتدادن آب در سطح زمین، باعث یدیدآمدن چشمهها و دریاها شد. هنگام حملهٔ اهریمن، زمین به خود لرزید و کوهها از آن برآمدند تا مانع لرزش زمین شوند. نبرد بعدی را گاو یکتا آفریده کرد. گاو چون در گذشت، به دلیل سرشت گیاهی اش از اندامهای او ۵۵ نوع غله و دوازده نوع گیاه درمانی از زمین روئید. روشنی و زوری که در تخمهٔ گاو بود، در روشنی ماه پالوده شد جان در آن رشد نمود و از آن جفتی گاو، یکی نر و دیگری ماده



که با شش گانههای آفرینش اهورایی برابری دارند. در پائین بدن زروان که بخش زنانه اوست، شش خط افقی قرار دارد و در دو طرف آن نیز شش خط مورب، در هر طرف سه خط، دیده می شود که به نظر می رسد با شش گانههای آفرینش اهورایی، شش امشاسپندان، برابری دارند. به قرینهٔ شش امشاسپندان، اسمان در شش طبقهٔ آفریده شد. طبقهٔ اول ابرها، طبقهٔ دوم سپهر اختران، طبقهٔ سوم اختران نیامیزنده، طبقهٔ چهارم بهشت، طبقهٔ پنجم روشنی بی پایان (جایگاه خورشید) و طبقهٔ ششم، امهر اسپندان است. علاوهبر آنها، کل آفرینش جهان هستی به تر تیب عبار تند از: آسمان، آب، زمین، گیاه، گاو و انسان.

همچنین به نظر می رسد که بر شانههای زروان، اهورامزدا و اهریمن مشخص شدهاند. اهورامزدا سمت راست لوح و اهریمن سمت چپ آن، هر دو چسبیده به زروان و به حالت نیمرخ قرار دارند. در حالی که در یک دستشان، برسم و دست دیگرشان مشت کرده رو به بالاست. نشانههای مختلفی وجود دارد که براساس آنها می توان حدس زد که کدام تصویر اهرامزدا و كدام اهريمن است: نخست اينكه شاخهٔ مقدس برسم در دست راست اهورامزدا و در دست چپ اهریمن قرار دارد. دوم آنکه شاخهٔ برسم از قسمت پائین اهورامزدا، به نوعی متصل به بدن و نیروی زروان است اما شاخهٔ برسم اهریمن از بدن زروان فاصله دارد. سوم آنکه موجوداتی که سمت اهورامزدا هستند شاخهٔ مقدس برسم را با دست راست گرفتهاند و همانند اهورامزدا، دست چپ را گره کرده، رو به بالا نگه داشتهاند. حال آن که موجوداتی که سمت اهریمن قرار دارند با دست چپ شاخه مقدس را گرفتهاند و یک دست آنها پیدانیست. در روایت زروان و آفرینشهای اهورامزدا بیان شد که اهورامزدا، نیروهای اهورایی خود که شامل امشاسپندان بود، آفرید. اهورامزدا از اهریمن در آگاهی بود و نیروهایش در حالت سکون

بر زمین آورده شد و سپس بر زمین از هر نوعی دو تا پدید آمد. نبرد بعدی را کیومرث کرد. او هنگام مرگ بر دست چپ افتاد، تخمهاش به زمین رفت و از آنجا که تن او از فلز ساخته شده بود از آن، هفت گونه فلز پدید آمد همچنین از آن تخم، مشی و مشیانه برستند که از ایشان رونق جهان و نابودی دیوان و اهریمن بود. نبردهای بعدی توسط آتش، اختران نیامیزنده، ایزدان مینوی و ستارگان انجام شد که نگذاشتند تاریکی بر ایزدان مینوی و ستارگان انجام شد که نگذاشتند تاریکی بر جهان حاکم شود (فرنبغ دادگی، ۱۳۷۸:  $\Upsilon$  و  $\Upsilon$  -  $\Upsilon$  ) بعد پس از آن «نمین هموار شده و مردم زندگی یکسان، شهریار و کشوری یکتا خواهند داشت و همگی خجسته گشته و به یک زبان سخن خواهند گافت.» (بنونیست، ۱۳۷۷:  $\Upsilon$  و  $\Upsilon$ 

## بررسى مفرغينههاي لرستان مربوط به آئين زروان

تصاویری که بر وجود زروان و آئین او اشاره دارند، مربوط به چند لوح و تیردان قرنهای هفتم و هشتم قبل از میلاد است که در منطقهٔ لرستان کشف شدهاند. اغلب این اشیای مفرغی از درون گورهای فردی یا جمعی کشف شدهاند و بر این اساس، بیشتر در مراسم و آئینهای مذهبی و تدفین استفاده میشدهاند. در بیشتر منابعی که لوح مفرغی زروان را بررسی کردهاند، نوشتهاند که زروان در مرکز قرار دارد و در دو طرف او دورههای مختلف زندگی او ترسیم شدهاست. سمت چپ پائین اشاره به خردسالی، سمت چپ بالا اشاره به بلوغ و در سمت راست، پیری او به نمایش درآمده است. در حالی که در هر دوره، شاخهای از برسم در دست دارد (هینلز، ۱۳۸۳: ۲۰۸۰)، (تصویر ۱). اما این نظر، بررسی کامل تری را می طلبد؛ براساس روایت زروان، او موجودی دو جنسی است که در مرکز تصویر قرار دارد. در این تصویر او در بالا با سر مردانه و دارای ریش و در پائین با چهرهای زنانه دیده می شود. تصویر زروان، زمان کرانه مند را نشان می دهد



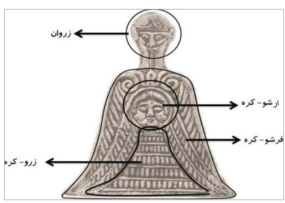
تصویر ۱. لوح زروان، سدههای هفتم و هشتم میلادی، مفرغ، موزه سین سیناتی (هینلز، ۱۳۸۳، ۷۳)



و بی حرکتی بودند (کرباسیان، ۱۳۸۴: ۱۳۴). بدین ترتیب موجوداتی که در سمت اهور امزدا قرار دارند به حالت ایستاده، تمامرخ و بی حرکت ارائه شدهاند. در اینجا تصویر مردانه زروان، با ریش و چهرهای اهورایی که نوعی پختگی و درایت در آن پیداست، ارائه گردیده است. در سمت مقابل، نیروهای اهریمنی به صورت ایستاده و نیمرخ، جدای از بدن زروان ارائه شدهاند. در این تصویر نیمرخ و جهت دار بودن دست و پاهایشان، نمایانگر حرکت و جنبش آنهاست که نشان دهندهٔ حرکت برای حمله به فضای اهورامزدا و نیروهای اوست. در یائین لوح، چند نفر به حالت نشسته دیده می شوند که با دست راست، زانوی چپشان را به بغل گرفتهاند. در اینجا تای لباس مشخص كنندهٔ زانوست. اين افراد همگي دست چپ خود را به صورت باز، بالا بردهاند. این بخش به نظر می رسد که مربوط به حمله و یورش اهریمن به اهورامزدا باشد. همان طور که در "بندهش هندی" آمده است؛ اهریمن و نیروهایش هنگامی که به جهان روشنی اهورامزدا حملهور شدند درنهایت، ناتوان به زانو در افتادند و اهریمن از بدی کردن به آفریدگان اهورامزدا ناتوان گشت (پوستی، ۱۳۸۸: ۷۷).

در لوح، نشانههای دیگری بر وجود اهورامزدا و اهریمن وجود دارد. در سمتی که آفرینش نیروهای اهورامزدا نشان داده شده، در قسمت پائین، گیاهی روییده که بر موجی از آب سوار است و گلبرگهای آن نمودی از اختران پاک است. در اینجا به نوعی، آفرینش مادی نمود یافته است. با تقسیم لوح به دو بخش، در حالت افقی، در می پابیم که در بخش پائین، نیروهای اهریمنی نشسته و ناتوان شدهاند. در همین زمان بود که اهورامزدا آفرینش مادی را از سر گرفت. آفرینشهای او، در سمت اهورامزدا و پائین لوح نقش شدهاند. در سمت اهریمن، در فضای خالی میان موجود نشسته و زروان فاصلهای است که نمایانگر دوری آنها از خلقت و پاکی است. آفریننده این لوح برای آن که این فضا را خالی نگذارد به جنبه هنری آن پرداخته و یک گل و احتمالاً یک اختر در آن قرار داده است. این تصویر همچنین نمودی از روشنایی، خورشید و بارقهٔ نوری است که اهریمن از جهان اهورامزدا آگاه میشود و مىخواهد بر آن يورش برد. به نوعى نيز منطقه البروج است که گاه نحس و گاه پسندیده است (بهار، ۱۳۷۵: ۵۹). بنابراین آنچه درباره کودکی، جوانی و پیری موجودات، ذکر شده است، با روایت زروان در این لوح، همخوانی ندارد و این لوح مفرغی، اشاره دارد به زروان، تربیع الهی (تصویر ۲)، اهورامزدا و آفرینش مینوی و مادی او، اهریمن و آفرینش نیروهایش و همچنین یورش اولیهٔ اهریمن به فضای مینوی اهورامزدا که با شکست و ناتوانی همراه است.

اثر دیگری که آشکارا به آئین زروان اشاره می نماید، تیردانی مفرغی است (تصویر ۳). جان هینلز براین باور است که «تصویر بالای ترکش، متعلق به میترا و وارونا<sup>۳۱</sup> است. نقش گاو نر در سمت راست تصویر، نماد گاو نر کیهانی است که توسط میترا قربانی شد. تصویر وسط ترکش تصویر ایندره، ایستاده بین دو شیر است و تصویر زیرین آن، تصویری از خدایگان مولد است.» (هینلز، ۱۳۸۳: ۱۱۶). اما به نظر می رسد که مجلس سوم روی این تیردان، از پائین به سمت بالا، متعلق به خدای زروان باشد زیرا روی شکم او نقش زنی مجسم گردیده است و مجلس پنجم، اشاره به دو فرزند زروان، اهورامزدا و اهریمن، دارد (دادور و مبینی، ۱۳۸۸: ۱۵۲ و ۱۵۳؛ گیرشمن، ۱۳۷۱: ۷۰ و ۷۱). در اینجا، زروان چهرهای مسن دارد و در دو سوی او اهورامزدا و اهریمن قرار دارند. اهورامزدا دست راستش بر بازوی زروان است و در دست چپ، شاخه مقدس برسم دارد و بر کمرش خنجری بسته است و در اطراف او چند دختر هستند. اهریمن همانند اهورامزدا، دست چپش بر بازوی زروان و دست راستش بر خنجر است که نشانهایی از یورش او بر اهورامزداست. اهورامزدا و اهریمن هردو رو به سوی زروان دارند اما حرکت پاهای زروان به سمت اهورامزداست. در مجلس چهارم، آفرینش مادی اهورامزدا نقش شده که انسان نخستین در مرکز این مجلس است و پرندهای بر بالای آن و حیوانات دیگر در اطراف وی و اختران در بالای تصویر نشان داده شدهاند. در مجلس پنجم، نیروهای آفرینش اهورامزدا (امشاسپندان)، با شاخههای برسم به حالت ایستاده و بی حرکت با چهره هایی همانند چهره زروان با ریش و صورتی آرام مشخص هستند. به نظر می رسد مجلس اول و دوم، بیانگر منطقه البروج باشند آن گونه که در میان آن دو مجلس، دوازده دایره به صورت ردیف افقی حک شدهاند.



در مجلس دوم نیز دو اختر به صورت عمودی دیده میشوند

اما مجالس دیگر به ویژه اولین مجلس و دو مجلس آخر به

سختی با روایت زروان، مطابقت می کنند.

تصویر ۲. تربیع الهی روی لوح زروان (نگارندگان)

برآن است که او اشی، خواهر ایزد سروش است که مظهر آبادانی

و باروری بوده است (لاهیجی و کار، ۱۳۸۱: ۲۴۹) و در قبرها ديده شده است. الههٔ اشي، گاهي همراه با شير يا بز كوهي ارائه شده است. تمام زنانی که میخواستهاند باردار شوند برای اشی نذر می کردند و پس از برآورده شدن آرزویشان یا پیش از آن، تصویر اشی را درحالی که نوزادی به دنیا میآورد، روی صفحهای مدور حک می کردند و متصل به میلهای آن را در محل عبادتگاه نصب می کردند (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۴۸). در اينجا فرضيه گيرشمن درباره الهه اشي، به نظر صحيحتر ميآيد. در يشت هفدهم، اشي الهه آباداني، حاصل خيزي، بارداري و باروری است که به صورت فرشتهای که دو بز کوهی یا غزال را حمایت می کند، نشان داده شده است (پورداود، ۱۳۷۷: ۱۸۶). مدوربودن مفرغها که به نوعی با ماه در ارتباطاند، نمایندهٔ زنانگی آنهاست زیرا در اسطورههای ایرانی زن، باروری، ماه، بز یا غزال بهم همدیگر مربوط بودهاند. شاخ.های هلالی و بزرگ بز کوهی همانند نقش ماه روی اشیایی که نماد باروری هستند،

در این بخش، پیش از بررسی اسطورهٔ آفرینش در میان بومیان استرالیا که شناخته شده ترین آنها، اسطورهٔ خواهران واویلاک یا دگنگ گاول است، عصر رؤیاها۳۳ و اهمیت آن بین بومیان استراليا ارزيابي خواهد شد.

دیده میشوند (دادور و منصوری، ۱۳۸۵: ۵۶ و ۹۱).

#### عصر رؤياها

برای بومیان استرالیا دو نوع واقعیت وجود دارد؛ نخست زندگی روزمرهٔ آنها و دیگری، عصر رؤیاها است. این عصر، واقعی ترین و ملموس ترین جنبه، در زندگی بومیان است و ارتباطی به واژه رؤيا به معنای تصورات و اوهام ندارد (Charleswort, 1986: 1-3). عصر رؤیاها روایتی اسطورهای درباره پیدایش و شکل گیری کل دنیا توسط قهرمانان نیایی است و اشاره به عصر مقدسی دارد که جهان

لوحهای دیگری که تصویر زروان را در خود دارند عبارتند از: لوح مفرغی قسمت وسط سپر (تصویر ۴) که زروان در بالای دایره و سپر و زنانگی او در مرکز قرار دارد. در بالای شانههای زروان، اهورامزدا و اهریمن دیده میشوند و در بخش پائین، گاو نخستین و انسان نخستین، کیومرث تصویر شدهاند که در سمت چپ، یکی از نیروهای اهریمنی به آنان یورش برده است و در سمت راست یکی از امشاسپندان، در حالی که شاخهٔ مقدس در دست دارد، درحال حرکت به سمت آنان دیده می شود. در اینجا گاو نخستین و انسان نخستین که هر دو در جهان مادی کشته می شوند، در کنار هم به تصویر در آمده و رو به سوی نیروی اهریمنی دارند. کیومرث به حالت تسلیم، دستها را بالا برده و در چشمهای گاو وحشت نشان داده شده است. نیروی ناپاکی و اهریمنی با موجودی دُمدار و درحالی که مشتی بر گاو فرود می آورد، به تصویر در آمده است.

از دیگر آثاری که مربوط به مفرغهای لرستان بوده و اسطورهٔ آفرینش را نشان میدهد، سنجاقی است که زنی را در حال زایمان نشان میدهد (تصویر ۵). قدمت این شیء فلزی نیز همزمان با لوح زروان است. در کتاب "شناخت هویت زن ایرانی" آمده است: «تصویر زن بر روی سنجاق، بانو خدای مادر

اقوام بومی آسیاست و از آسیای صغیر تا شوش مورد پرستش بوده است. این ایزدبانو در حال زایمان به تصویر درآمده است و پستانهایش را به حالت دوشیدن در دست دارد که احتمال می رود ایزدبانوی گیریرشه۳۲ باشد. آئین پرستش این ایز دبانو نانایه (ننه) تا زمان پارتها ادامه داشته است. اما ظن و گمان رومن گیرشمن



میلادی، مجموعه خصوصی شهر بال در سوئیس (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۶۹)



تصویر ۳. تیردان، مفرغ، سدههای هفتم و هشتم میلادی، بنیاد راجرز (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۲۲)



تصویر ۵. میله با صفحه مدور، سدههای هفتم و هشتم میلادی، مجموعه خصوصی نیویورک (گیرشمن، ۱۳۷۱: ۵۱)



هستی و موجودات آن به شکل کنونی خود در آمدند. به عبارت دیگر، موضوع این عصر در زمینه پیدایش جهان و چگونگی تبدیل آن به سیستمی معنوی و روحانی است (Stanner, 1953: 23-24). موجودات نیایی اشکال پیچیده و متفاوتی داشتند. آنها توانایی تغییر شکل داشته و به شکل موجوداتی چون کانگورو، شترمرغ، ساریق، مار و در روایتهای مختلف باعنوان خواهران واویلاک یا دگنگ گاول از آنها نام برده شده است. این موجودات به هر شکلی که بودند، در معرض فشارها و اجبارهای زندگی مادی و روزمره نبودند. هر یک از اعمال موجودات نیایی، پیامد خاصی بر شکل چشماندازها داشت. محلهای بیرون آمدن آنها از زمین، تبدیل به گودال آب یا مدخل غارها شد. از محل عبورشان نهرهایی جریان یافت و از محلی که ابزار حفاریشان را فرو کردند، درختان روئیدند. آنها مانند انسانهای معمولی اما با معیارهای مهمتری زیستند. درنتیجه، اعمالشان نیز پیامدهای وسیع تری در بر داشت (Birnie Danzker, 1994: 54-64). نیاکان همچنین قوانینی برای گونههای مختلف ایجاد کردند که براساس آن زندگی کرده و تضمینی برای ادامهٔ زندگی آنها شد. زندگی روزمرهٔ بومیها و همچنین مراسم آئینیشان درواقع جشنی برای خلقت است. نیاکان حین سفر و عبور از قبایل مختلف، فرهنگ این جوامع و جغرافیای سرزمینشان را شکل دادند. آنها کوهها، صخرهها، چشمههای آب و گیاهان مختلف را آفریدند. بدین ترتیب این توتمهای ۲۴ خاموش، که هر یک دارای وجودی روحی و معنوی بودند، می توانستند ملایم و بی خطر یا بدخواه و بدنهاد باشند. با این وجود احترام به آنها واجب بود و در صورت غفلت از رسوم و سنتها، واكنش آنها وحشتناك بود ,Morphy (67) 1998. بنابر گفتهٔ پیتر الکین ۳۵ گرچه این عصر، به دورانی در زمان گذشته اشاره مینماید اما اثر آن تا زمان حال پابرجاست (Elkin, 1977: 10). درنتیجه امروزه، بومیها با انجام مراسم آئینی، رقص و آواز می توانند به انرژی اولیهٔ نیاکانشان که در قسمتهای مختلف چشماندازی از خود به جا گذاشتند، دست یابند. «درواقع، بومیان با انجام مراسم آئینی با منابع فوق انسانی ونيايي خود ارتباط برقرار مي كنند» (Oldmeadow, 2007: 8). هنر بومیان استرالیا نشان دهندهٔ پیوستگی و ارتباط این مردم با سرزمین آنهاست. به همین دلیل، زمین و عناصر آن برای بومیان مقدس است زیرا محل عبور نیاکان اساطیری در عصر رؤياها و انتقال دهندهٔ قدر تشان است. آنچه هماكنون بررسي می شود، اسطورهٔ آفرینش خواهران واویلاک و دگنگ گاول در ميان بوميان استراليا است.

# اسطوره آفرينش خواهران واويلاك

از روایات بسیار کهن، درباره افسانه خلقت و نحوه مسکونی شدن قارهٔ استرالیاست که برای مردم یولنگو<sup>۳۶</sup>زبان، از

اهمیت ویژهای برخوردار است. این روایت به مواجههٔ انسان و نیاکان حیوانی او مربوط می شود که طی مراحلی، آن ها دنیا و نیروهای خلاقهاش را می آفرینند و پایه گذار قوانین اجتماعی و خویشاوندی، رفتارهای آئینی همچون رقصهای آئینی و آوازهای مقدس و همچنین قوانین مربوط به از دواج می شوند. این اسطوره، همچنین به وقوع سیل در اولین فصل بارندگی اشاره دارد. «این داستان تنها یک اسطوره نیست بلکه بخش مهمی از زندگی آئینی مردم یولنگو میباشد. درواقع مراسم آئینی مختلف که امروزه در این ناحیه برگزار می گردد به منظور احیای انرژی نیاکان اساطیری (خواهران واویلاک) می باشد» (Levi-Strauss,1985: 91). بنابر عقيدة ويليام وارنر، اين اسطوره اهمیت زیادی برای بومیان استرالیا دارد بطوری که بازتاب آن در افکارشان دیده میشود. بدین صورت که یک حیوان نباید کشته یا پخته شود، یک زن نباید آلوده باشد و یک تابو نباید دیده یا نقض گردد. درواقع بخش مهمی از زندگی اجتمایی و آئینی بومیان از طریق این داستان شکل می گیرد و به همان اندازه برای بومیان اهمیت دارد که شام آخر، کشتهشدن مسیح و رستاخیز او برای اروپای قرون وسطی .(Warner, 1957: 248)

این داستان در قلمرو چندین قبیله و به شیوههای گوناگون بیان شده اما در اینجا تأکید اصلی مقاله حاضر بر روایت وارنر است که بهترین و رایجترین روایت است. اسطوره از آنجا آغاز می شود که در عصر اسطورهای دو خواهر نیایی، سرزمین شان، قبیلهٔ دُوا، ۳۰٫ ا ترک نمودند. مردان نیایی قبیله در جستجوی آنها برآمدند اما آنها را نیافتند. خواهر کوچکتر باردار و خواهر بزرگتر فرزندش را در گهوارهای از پوست درخت با خود حمل می کرد. دو زن، نیزههای سنگی با خود جابجا می کردند. آنها حین سفر، گیاهان و حیوانات مختلف و کل اجزای خلقت را نامگذاری کردند و به آنها لقب مقدس، تابو و توتم دادند. حیواناتی را برای خوردن کشتند، سیبزمینی جمع آوری کردند و بر آنها نیز نام نهادند. خواهران واویلاک سرانجام تصمیم گرفتند تا در سرزمین واویلاک، جایی که نامشان را از آن گرفتند، توقف کنند. خواهر جوان تر در این سرزمین وضع حمل نمود. آنها در ادامه سفر خود به گودال آب میرارمینا ۳۸ رسیدند. در این اسطوره این گودال آب، مقدس بوده و از اهمیت زیادی برخوردار است و نام آن به معنی مار بلعنده است. در ته این گودال آب، اژدر مار توتمی قبیلهٔ دُوا زندگی می کرد. خواهر بزرگتر آتشی روشن نمود و شروع به پختن سیبزمینیها و حیواناتی که کشته بودند، کرد اما هر بار که حیوانی را برای پختن به داخل شعلهها می انداخت، از داخل شعله ها بيرون آمده به داخل گودال آب مي پريد. آلن تونی ۳۹ دراین باره در کتاب "سفر در عصر رؤیاها" مینویسد:



«علت اصلی این امر که زنان از آن غافل بودند این بود که مار رنگین کمان <sup>۴</sup> در زیر این گودال آب، خوابیده بود. این مار به دلیل داشتن قدرت نرین، مالک تمام این ناحیه بود و هیچکس دیگر بر آن حقی نداشت» (35-34 :999: 34-39). آنچه مسلم است علت اصلی این امر ریشه در اعتقادات آئینی و تابوهای بومیان دارد بدین صورت که یک شکارچی نباید شکار خود را بخورد.

خواهر بزرگتر در جستجوی برگ برای ساختن گهواره، قدم در گودال آب مقدس میرارمینا گذاشت و آب را آلوده کرد و مار نیایی را عصبانی کرد، مار مقداری از آب گودال را مکید و به أسمان پرتاب كرد و از آن ابرى در آسمان به وجود آمد. با خارج شدن مار از گودال، آب بالا آمد و همه جا را فرا گرفت. مار، خواهران را دید و شروع به هیس هیس کرد و بدین وسیله باران را فراخواند. رعد و برق آسمان را فراگرفت. دو خواهر که بسیار وحشت زده بودند، مار را به دلیل تاریکی هوا ندیدند. آنها علت اصلی طوفان را نمی دانستند اما فوراً متوجه شدند که حادثهای غیر عادی و وحشتناک درحال رخدادن است. به سرعت خانهای ساختند و بر هرچه میساختند نامی نهادند. خواهر کوچکتر در وسط خانه ایستاد و شروع به خواندن آوازهای مقدس کرد خواهر بزرگتر در اطراف خانه، آواز میخواند و می رقصید تا باران را متوقف کند. خواهران واویلاک، ابتدا آوازهای عمومی و کماهمیت و سپس آوازهای مقدسی را که امروزه در مراسم نوآشنایی مردان خوانده می شود، خواندند اما باران متوقف نشد. تمام مارهای سرزمین دُوا آنها را احاطه نمودند هرچند خواهران قادر به دیدنشان نبودند. بنابر روایت برند، هنگامی که خواهر کوچکتر که آب را آلوده نکرده بود، آواز میخواند و میرقصید مار متوقف میشد و رقص او را تماشا می کرد و هنگامی که خواهر بزرگتر که باعث آلودهشدن آب شده بود، آواز میخواند و می رقصید، مار به سمت آنها حركت مي كرد (Berndt, 1951: 22). براساس تمامي روايتها، خواهران واویلاک بدین وسیله مراسم آئینی و رقصهای امروزی بومیان را پایه گذاری کردند.

پس از آن خواهران از فرط خستگی بر زمین افتادند و به خوابی عمیق فرو رفتند. سرانجام مار به داخل خانه خزید آنها را لیسید به بینیشان ضربه زد تا خون جاری شود. پس از آن ابتدا خواهر بزرگتر سپس خواهر کوچکتر و بعد از آن دو، کودک را بلعید. مار پس از طلوع خورشید خودش را به طرف آسمان، بالا کشید و مانند تنهٔ درخت روی دم خود راست ایستاد و پس از آن شروع به خواندن سرودهای آئینی کرد. اثردرمارهای توتمی دیگر، همانند او روی دمهایشان، رو به آسمان ایستادند. آنها همگی از قبیله دُوا بودند اما به زبانهای

مختلفی صحبت می کردند. در این لحظه، مار بزرگ از آنها خواست که همگی به یک زبان صحبت کنند. درواقع این امر اشاره به مراسم آئینی دارد که امروزه در بین بومیان استرالیا اجرا شده و زبانی مشترک دارند. مارهای دیگر، مار بزرگ را مؤاخذه نمودند که چرا افراد قبیله خود را بلعیده است. مار سرانجام در حالی که از عمل خود پشیمان بود با غرشی روی زمین خزید و زمین را شکافت. «در این محل، امروزه مراسم آئینی و رقصهای ویژهای مربوط به اسطورهٔ خواهران واویلاک انجام مي شود» (:Warner, 1957: 159; Berndt, 1951: 19- 26). مار پس از آن خواهران و فرزندان شان را استفراغ کرد و آنها به داخل خانه مورچهها افتادند. او به داخل گودال آب خزید و به صورت ماری توتمی بیرون آمد و شروع به آواز خواندن، شبیه آوازهایی که امروزه در مراسم نوآشنایی مردان خوانده می شود، کرد. مورچه ها خواهران را گزیدند و بدین وسیله آنها به زندگی بازگشتند. مار دوباره به کنار آنها خزید و با زدن ضربهای، همگیشان را دوباره بلعید و بدین وسیله آنها را در اختیار و سلطه خود درآورد. او سپس رقصهای زمینی انجام داد و سرانجام به گودال آب خزید و با گذاشتن سنگی در محل ورودی گودال آب از طغیان آب جلوگیری کرد. یس از آن از راههای زیرزمینی به سرزمین واویلاک رفت و دو خواهر را در این سرزمین استفراغ کرد اما پسرها را در شکم خود نگه داشت چون از قبیلهٔ دیگری بودند و سرانجام به سرزمین خود بازگشت. دو زن در اینجا تبدیل به سنگ شدند که امروزه در سرزمین واویلاک می توان آنها را دید.

مردان واویلاک که در جستجوی خواهران بودند، با دنبال کردن رد پاهای دو زن و مارها و دیدن درخشش سطح آب گودال میرارمینا، دریافتند که ماری در زیر آن پنهان است و اینکه حادثهٔ مهمی رخ داده است. آنها با مشاهده دقیق تر، خون ریخته شده از سرهای خواهران و پسرانشان را دیدند سیس دو سبد از پوست درختان ساختند و خون آنها را جمع آوری کردند. پس از آن با پرهای شاهین، بوتههای پنبه و خون زنان، بدنشان را تزئین کردند. خورشید غروب کرد و مردان به خواب رفتند. آنها در رؤیا دو خواهر را دیدند که به منظور متوقف کردن مار از بلعیدن شان در حال رقص و آواز هستند. خواهران واویلاک در رؤیا، راز آوازها و رقصهای مقدس و روش انجام مراسم آئینی را به آنها را آموزش دادند و از آنها خواستند که هر ساله بدنهای خود را با خون و پر تزئین کنند و ماجرای خواهران واویلاک را با رقص و آواز اجرا کنند. همچنین، این سفر و هر آنچه در گودال آب ناپدید شد، نامگذاری کنند. امروزه مراسم آئینی جمع آوری اخرای قرمز که نماد خون نیاکان است، در بین بومیان استرالیا به منظور احیای انرژی نیاکان انجام می شود. این مراسم نیز،



نمادی از قدرت آئینی آنهاست (:Spencer & Gillen, 1927) براساس تمام روایتهایی که از اسطورهٔ خواهران واویلاک شده، امروزه مردان، قدرت انجام مراسم آئینی شان را از خواهران نیایی گرفتهاند.

#### تصاویر خواهران واویلاک روی صخرههای پیلبارا در است الیا

صخره نگاری های ناحیهٔ پیل بارا <sup>۱۱</sup> در غرب استرالیا دربردارندهٔ تصاویر دو زن است که در برخی اساطیر بومی از آن ها باعنوان دوخواهر یاد شده است (Wright, 1968: 99). در تصویر ۶، دو زن که احتمالاً همان خواهران واویلاک هستند، درحال رقص های آئینی و با عصای مقدس نشان داده شده اند. تصویر ۷، زنان را در زیر یک قوس که احتمالاً نمادی از مار رنگین کمان است، نشان می دهد. همچنین در کنار بدن های آن ها، تصویری از یک مار قرارگرفته است. در تصویر ۸، دو زن توسط ماری که به دور خود چنبره زده بهم وصل شده اند. اساطیر غرب و شمال استرالیا اساساً بر بلعیده شدن خواهران نیایی به دست مار تأکید دارد اما براساس برخی از اساطیر دو خواهر با واردشدن به به گودال آب، تصمیم دارند که به مار رنگین کمان تبدیل شوند گودال آب، تصمیم دارند که به مار رنگین کمان تبدیل شوند گودال آب، مار رنگین کمان و پس از آن مادر نیایی می گردند.

#### - نظرات مختلف درباره مار

از دیدگاه رادکلیف براون، <sup>۴۲</sup> مار رنگین کمان به آب اشاره مینماید (Radcliffe Brown, 1930: 342). براساس گفتههای بومیها، مار در فصول بارانی و خشک پدیدار می شود و با تولید مثل و زایش ارتباط دارد. از نظر برند و اسمیت <sup>۴۳</sup> مار نشان دهنده جنس مذکر است.

برای تریبل، <sup>۴۹</sup> مار اشاره به قدرت مارپیچی شکل کیهان و جهان هستی دارد (Triebels, 1958: 130). از نظر وارنر، مار دارای معانی ضد و نقیض فراوان بوده و در آسمان، بالاترین مکان و همچنین در زیرزمین، عمیق ترین نقطه گودالهای آب جا دارد. بنابر دیدگاه وی، گرچه این مار احتمالاً یک افعی مذکر است اما دارای ویژگیهای زنانه و مردانه و به عبارتی



تصویر ۶ و-۷ دو زن درحال رقص، کنده کاری صخرهای، پیل بارا، استرالیا (Wright, 1968: 99)

دو جنسى است (Warner, 1957: 383-386). از نظر برند و آدولف الكين مار نشان دهنده نمادهاي جنسي است اما برند تاکید ویژه بر زایش داشته و از نظر او گودال آب، نماد زن است (Elkin, 1977: 9; Berndt, 1951: 24-25). در ارتباط با تفسير مارشاک ۲۵ از نماد مارپیچ در میان فرهنگهای مختلف نتیجه چنین می شود که مار حداقل در یکی از جنبه های خود به زمان دورانی و اسامی متفاوتی چون افعی مرگ، تولد دوباره، افعی کیهانی، ماری که دم خود را گاز می گیرد، باران و صاعقه اشاره مینماید. از نظر وی مار می تواند خطی منحنی، تقویمی بدوی یا وسیلهای برای توصیف زمان و تغییرات فصول باشد. مار مانند فصول یا هر شکل دورانی دیگر بیانگر تغییر شکل، استحاله، متحدشده با خود و با ضد خود، نماد فصول بارانی و خشک، مرد و زن، بالاترین نقطه در آسمان و پائین ترین نقطه در اعماق زمين است (Marshack, 1985: 142). همان طور كه در اسطورهٔ خواهران واویلاک، زمان دورانی به شکل مارپیچی (مار رنگین کمان)، آنها را در بر گرفت و نمادی از مراسم آئینی بود.

#### - تصاویر خواهران واویلاک روی پوست درخت

نقاشان بومی، آفرینندهٔ ادبیات تصویری به شمار می روند. این نقاشان اساطیر پیچیدهای را که بیانگر زندگی معنوی ملتهایشان (عصر رؤیاها) است، روی پوست درخت به تصویر می کشند. علائم تصویری به کار برده شده، با منظور نقاشی ها چنان مطابقت دارند که نقاشان طبق یک نظم مقرر قبلی به آنها شکل نمیدهند بلکه آزادانه در تابلوی نقاشی ترکیبشان می کنند. در تصویر ۹، از علائم نمادین برای ارائهٔ داستان استفاده شده است. در اینجا در قسمت پائین، وسط صفحه، تصویر گودال آبی دیده می شود که کنار آن، درخت او کالیپتوس روئیده است. یکی از خواهران مار مقدس را بیدار می کند و او از گودال آب خارج می شود (وسط تصویر) و برای بلعیدن دو خواهر و فرزندانشان، دور آنها حلقه میزند. در سمت راست تصویر دو خواهر بازهم دیده میشوند (کوپکا، ۱۳۶۱: ۹). براساس اسطورهٔ خواهران واویلاک، مار پس از بلعیدن خواهران و فرود آمدن به زمین، محلی را برای انجام مراسم آئینی به وجود آورد که زمین آئینی سه گوشه در کنارههای تصویر، به آن اشاره مینماید. فضای پر و خالی در تصویر مسئلهٔ



تصویر ۸. دو زن و مارچنبرهزده، کنده کاری صخرهای، پیل بارا، استرالیا (Wright, 1968: 99)



(تصویر ۱۱). در این تصویر، پیکرهها در پسزمینه هاشوری

تصویر پراکندهاند. این اثر دارای پرسیکتیو خاص خود است

زیرا تصاویر مار و خواهران در یک راستا قرار ندارند و عناصر

تصویر به صورت معلق در فضا هستند. نقوش مختلف ارائهشده

در این اثر، بر گرفته از طرحهای هنر زمینی در مراسم آئینی

مختلف است. در اینجا عناصری مانند خانهٔ پوست در ختی که

خواهران ساختند، ظروف مخصوص حمل آب از پوست درخت،

عصاهای کاوشگری مخصوص خواهران در وسط تصویر و زمین

سه گوشهٔ مقدس و گودال آب در بالای تصویر ارائه شدهاند.

روحانی، معنوی و نیایی و محل دسترسی به دنیای زیرزمین است.

در تصاویر اولیه، گودال آب به صورت دایرهای سیاه و پس از آن به

شكل نيمدايره و هممرز بالبهٔ پائيني نقاشي ترسيم شدهاند. در آثار

برخی دیگر از هنرمندان مانند جیوادا، گودال آب (خانه مار بزرگ)

بطور مبهم، نمادی از خاکریز موریانه و همچنین در ورودی

پناهگاه پوست درختی است که توسط خواهران به منظور حفاظت

از باران ساخته شد. در نمونههای دیگر بر اهمیت گودال آب، به

صورت گرداب و با نشان دادن عناصر اطراف تأکید شده است.

گودال آب استعاره نیروهای بالقوه و ماورایی است زیرا سطح

گودالی آب به عنوان آئینه، انعکاس دهندهٔ تصویر افراد و همچنین

واسطهای نمادین برای رسیدن به فضای مقدس در زیرزمین است.

هستند که از پیوستگی آنها، زندگی و خلاقیت به وجود می آید.

این اسطوره از مکمل بودن زن و مرد حکایت دارد. مار با بلعیدن

زنان، قدرت و عقل را نصیب خود میسازد و از آن زمان به بعد

فقط مردان، نگهبان قوانین و آموختههای قبیله می شوند. با این وجود، پیروزی بطور کامل نصیب مار نمی شود، زنان به زندگی باز می گردند و ارواحشان همراه مار به زندگی خود ادامه می دهد. مار با قدرت مردانه مطرح می شود و زنان به

در اینجا وجود زن و مار رنگین کمان، نیروهای دو گانهای

گودال آب در این تصاویر، مهم ترین محل تجمع قدرتهای

مهمی است که هنرمند آن را بررسی کرده است. نیمدایره پائین، نماد گودال آب مقدس و محلی است که روایت از آنجا شروع می شود. در تصاویر دیگر معمولاً گودال آب به صورت یک دایرهٔ سیاه در وسط تصویر قرار دارد. در این تصویر همچنین حیوانی در قسمت پائین صفحه نشان داده شده که احتمالاً از جمله حیواناتی است که خواهران شکار کردهاند. اشیای دیگر موجود در تصویر احتمالاً اشیای آئینی و مقدس بومیان مانند بول رور \*\* هاست که در مراسم آئینی از آنها استفاده می شود. در آثار بومیان معمولاً چندین نقطهٔ دید وجود دارد اما نقطهٔ دید غالب معمولاً از زاویهٔ بالاست. این آثار، پرسپکتیو هوایی خود را از طرحهای زمینی، نقاشیهای بدنی و اشیای مورد استفاده در مراسم آئینی می گیرند.

همان طور که در تصویر ۱۰ دیده می شود؛ پدی داتانگو  $^{\vee 1}$  به شیوه ای خاص روایت داستان را می آفریند. او از کادر مستطیل خوابیده برای سازمان دهی عناصر تصویری خود بهره جسته و چشم انداز و نمادهای آئینی را ارائه داده است. در این شیوه، تأکید بیشتری بر شکل مار شده است. عناصر دیگری که در این تصویر استفاده شده عبار تند از: درخت نخل و زنبیل هایی که پر از خوراکهای بوته ای هستند و براساس دید منحصر به فرد نقاش ارائه شده اند. در این تصویر، مار از گودال بیرون آمده و به دور خواهران و فرزندانش حلقه زده است. دیگر عناصر به کار رفته در تصویر، اشیای آئینی بوده و دارای نقوشی همانند نقاشیهای بدنی بومیان در هنگام اجرای مراسم آئینی است (Caruana & Nigel, 1997: 32).

پس از مرگ داتانگو در سال ۱۹۳۳ م.، *جیوادا<sup>۴۸</sup> اجا*زهٔ به تصویر کشیدن مراسم آئینی خواهران را به دست آورد



تصویر ۱۰. خواهران واویلاک، پدی داتانگو، نقاشی روی پوست درخت، ۱۹۸۰ (کاروانا، ۱۹۹۷؛ ۳۹)



تصویر ۹. خواهران واویلاک، نقاشی روی پوست درخت، ۱۹۶۳ (کاروانا، ۱۹۹۷: ۴۴)



## اسطوره خواهران دگنگ گاول

ار تباط بین انسانها، حیوانات و موجودات نیایی، در قسمتهای مختلف استرالیا تفسیرهای متعددی داشته است. طبق اساطیر سرزمین آرنهایم، خلقت انسانها پس از خلقت جهان رخ داد. اولین انسانها به شکل کامل از بدن زنان نیایی به وجود آمدند. زنان نیایی اغلب به صورت باردار همراه بچه و اشیای آئینی به تصویر کشیده میشوند اما این زنان با انجام مراسم آئینی خاصی آمادگی زایش می یابند و در مکانهایی مختلف، نمایندگانی به کمک آنها می آیند. عقیده بر این است که در سراسر سرزمین آرنهایم مرکزی و شرقی، فرزندان نژاد داهوا از خواهران دگنگ گاول به وجود آمدند.

#### - تصویر خواهران دگنگ گاول روی پوست درخت

خواهران دگنگ گاول همراه برادرشان از سمت شرق، سفر خود را آغاز نمودند، با قایق به سرزمین آرنهایم رسیدند

و در آنجا اردو زدند. آنها دو ابزار حفاری داشتند که هنگام راهرفتن به آنها کمک می کرد. خواهران با عصاهایشان چاه آبی حفر کردند و سپس آنها را کنار چاه آب کاشتند که پس از مدتی تبدیل به درخت شد. همانطور که در تصویر ۱۲ دیده می شود، برادر در قسمت بالای تصویر با عصای حفاری ایستاده و در اطرافش درختانی روئیدهاند. در قسمت وسط تصویر قدرت زنان در متولد کردن انسانها تصویر شده است تصویر قدرت زنان در متولد کردن انسانها تصویر شده است که شباهت آشکاری با تصویر ۵، الهه اشی دارد. زنان همچنین با این عمل خود حاصل خیزی، نعمت و فراوانی را به زمین و ساکنانش هدیه می دهند. در سومین بخش، عمل زایش زنان به صورت نمادین دیده می شود (۲۹ با ۱۹۶۳: ۲۹). «بنا به نظر برند» و وارنر خواهران واویلاک و خواهران دگنگ گاول بهم مربوط بوده و احتمالاً یکی هستند» (ز:13-12 تا 1951: 12-195).



تصویر ۱۱. خواهران واویلاک، جیوادا، نقاشی روی پوست درخت، ۱۹۹۵ (کاروانا، ۱۹۹۷: ۳۵)



تصویر ۱۲. اسطوره آفرینش، خواهران دگنگ گاول، نقاشی روی پوست درخت اوکالیپتوس، ۱۹۹۵ (مورفی، ۱۹۹۸؛ ۷۴

147

براساس بررسی اسطورهٔ آفرینش در کیش زروانی و اساطیر بومیان استرالیا، چنین بر می آید که هرچند نحوهٔ تفکر و اندیشهٔ انسانها نسبت به مسئله آفرینش در فرهنگهای مختلف تفاوتهای آشکاری را نشان می دهد اما همگی آنها اعتقاد به یک نیروی برتر و ماورائی دارند که در یکجا، نام ایزد بر آن مینهند، در جایی دیگر به عنوان نیاکان اساطیری از آنها یاد می شود و به گونهای نمادین در اساطیر آفرینش، تجلی می یابند. قدرت آفرینش در کیش زروانی، با خلق اهورامزدا و اهریمن متجلی می گردد. زروان در زمانی بی کرانه، با بخشیدن برسم به اهورامزدا قدرت خلق جهان را به وی می دهد و او نیز با پاری وای نیکو، جهان و موجودات آن را می آفریند. در اسطورهٔ خواهران واویلاک، آفرینش جهان هستی، موجودات و انسانها مستقیماً به دست آنها در عصر رؤیاها که احتمالاً نمود زمان بی کرانه است، رخ می دهد. آنها با استفاده از ابزار حفاری یا عصای کاوشگری یا نیزههای سنگی موجودات را خلق می کردند. زمان دورانی در دو اسطوره نمود خاصی دارد؛ زروان در زمانی بی کرانه اهورامزدا و پس از آن اهورامزدا و اهریمن در زمانی کرانهمند جهان و انسان را می آفریند. این آفرینش، دوازده هزار سال به طول می انجامد و پس از آن دوباره زمان بی کرانه آغاز می گردد. همچنین بنابر اساطیر زرتشتی، اهورامزدا جهان مادی را می آفریند بنابراین، ماده برای آنها اهورایی و مقدس است. از طرف دیگر، نیاکان اساطیری در عصر رؤیاها که نمودی از زمان بی کرانه هستند، به آفرینش جهان و انسان دست می یازند. این عصر برای بومیان مقدس بوده و امروزه (زمان کرانهمند)، بومیان با انجام مراسم آئینی، رقص و نقاشی بدنی، سعی دارند با نیاکان اساطیری (زمان بی کرانه) خود ارتباط یابند (زمان دورانی). زیرا معتقدند نیاکان، انرژی خود را در دل صخرهها، درختان و کل جهان ذخیره کردهاند بنابر این، تک تک اجزای هستی برایشان مقدس است. احتمال می رود که حرکت دایرهای شکل بدن مار، در نقاشیها و نقوش صخرهای و آنچنان که مار را نماد عناصر متضادی چون فصول بارانی و خشک، مرد و زن، آسمان و زمین دانستهاند، اشاره به حرکت دورانی در زمان باشد. البته درباره مار در اسطورهٔ خواهران واویلاک تفسیرهای متعددی شده که موضوع مد نظر این مقاله نیست. عناصر متضاد در آئین زروان با آفرینش اهورامزد، نماد خوبی و اهریمن، نماد بدی و نبرد روشنایی و تاریکی ظهور می یابد که سرانجام به پیروزی روشنایی می انجامد. نمود این عناصر نمادین در مفرغینه های لرستان دیده می شود. از طرف دیگر در اسطورهٔ خواهران واویلاک مبارزهٔ مار و خواهران نیایی مشاهده می گردد که تنها وسیلهٔ دفاعی آنها رقصها و آوازهای آئینیشان است. هرچند خواهران واویلاک را مار میبلعد اما آنها پایهگذار قوانین و مراسم آئینی جامعهٔ بومیان میشوند. در اینجا مار، بر خلاف اسطورهٔ زروان که موجودی اهریمنی است، منفی نیست و به عنوان قدرت مردانه یا نیایی و زن به عنوان موجودی مولد۴۹، مطرح می شوند. در اسطورهٔ زروان نیز او خدایی است دو جنسی که از او اهورامزدا و اهریمن زاده می شود. همچنین در لوح مفرغین، الهه اشی در حال زایش نشان داده شده که شباهت آشکاری با زایش، در نقاشی خواهران دگنگ گاول دارد. در اسطورهٔ زروان، آسمان، جایگاه اهورامزدا و مقدس است و زمین، نماد تیر گی و جایگاه اهریمن است اما در اسطورهٔ خواهران واویلاک، آسمان و زمین هر دو مقدساند. همچنین تناقض در مار نشان داده شده که هم در آسمان، جایگاه مار نیایی، مار رنگین کمان، و هم در زیرزمین، گودال مقدس، جای دارد. بنابر روایات، عناصر متضاد در وجود خود زروان و نیاکان بومیان نیز دیده می شود زیرا زروان را هم هستی زا و هم ویرانگر نامیدهاند. نیاکان اساطیری بومیان نیز می توانستند بدنهاد یا ملایم باشند. همچنین در اسطورهٔ زروان، پس از نابودی نهایی اهریمن، مردم به زبانی مشترک سخن خواهند گفت و در اسطورهٔ خواهران، مارها دربرابر مار نیایی و به فرمان او که به مراسم آئینی امروزی بومیان اشاره می نماید که در تمام نقاط استرالیا به صورت یکسان اجرا می شود. مسئله مهم دیگر، تقدس اشیای مفرغی لرستان است که در مراسم آئینی خاص از آنها استفاده می شد. همچنین اجازهٔ کشیدن اسطورهها و داستانهای نیایی در میان بومیان به هر کسی داده نمی شد و این تصاویر، معمولاً از چشم بیگانگان دور نگه داشته می شدند. ۵۰

141

۵. فرایند

- 1. Zurvan or Zarvan
- 2. Asi-Asay
- 3. Wagilag and Djang gawul Sisters
- 4. Lucien Levy -Bruhl

6. Carl Gustav Jung

- ۷. تئویمیوس (Theopompus)، ۳۸۰ سال پیش از میلاد نویسنده، استاد علم بدیع و تاریخنگاریونانی بود.
- ٨. يلوتارخ (Plutarchus)، حدود سال های ۴۶ ۱۲۷ ميلادی از تاريخنگاران، زندگی نامهنويسان و مقالهنويسان يونان باستان بود.
- 9. Roman Ghirshman
- 10. Jhon Hinnells
- 11. W.L.Warner
- 12. R.M.Berndt
- 13. R.Robinson
- 14. Waugeluk Sisters
- 15. W.S.Chaseling
- 16. H.Morphy
- 17. W.Caruana & L.Nigel
- 18. Eznic de Kotb

- ۱۹. در برخی از منابع از جمله بندهش، وی را هرمزد مینامند.
  - ۲۰. جهل
- ۲۱. نظرات، پیرامون درباره این دورهٔ کیهانی متفاوت است (بنونیست، ۱۳۷۷: ۷۲و ۷۳).

- 22. H.S.Nyberg
- 23. Quaternity
- 24. Arshogar
- 25. Farshoqar
- 26. Zarogar
  - ۲۷. Barsam, Barsom؛ برسم در دین زرتشتی نشانه ای از قداست و روحانیت اهورامزداست و موبدان هنگام نیایش آن را به دست می گیرند. اما نکته این است که در دست اهورامزدا و اهریمن، هر دو شاخه درخت برسم هست اگرچه قداست به اهورامزدا میرسد و آن نشانهای از توجه و اهمیتدادن به نماد آفرینش است (زنر، ۱۳۸۴: ۱۱۳ و ۱۱۶).
- 28. Vayu
  - Ahunawar ۲۹. عای راستی، مقدس ترین دعای زرتشتی مشتمل بر ۲۱ کلمه اوستایی است (جلالی مقدم، ۱۳۸۴: ۲۹۱).
- 30. Thwasha
- ۳۱. Varun در آئین ودایم ، خدای آسمان ، زمین ، آب و قانون جهان و اموات و همچنین بهشت و زمین است.
- 32. Kirisha Kiricha
  - ۳۳. اصطلاح Dream time را برای اولین بار در اواخر قرن نوزدهم میلادی باستان شناسان برای ترجمهٔ مفاهیم و ارزشهای معنوی عنصر رؤیا به زبان انگلیسی به کار گرفتند. پس از آن به صورتی گسترده از آن استفاده شد هرچند این ترجمه، بسیارسطحی و نارساست.
- ۳۴. Totem؛ جانور، گیاه یا شیئی که نشانهٔ اجدادی و روابط خویشاوندی قبیلهایی معین است و نمود نیروی نگهبان قبیله شمرده می شود.
- 35. A.P.Elkin

۳۶. مردم بومی شمال شرقی سرزمین آرنهایم، مجموعاً یولنگو (yolngu) نامیده می شوند.

37. Dua



- 38. Mirrirmina
- 39. T.Allan
  - ۴۰. مار رنگین کمان، کهن ترین نیای بومی است که تصویر آن به وفور روی صخرهها دیده می شود (Allan, 1999: 30).
- 41. Pilbara
- 42. A.R.Radcliffe-Brown
- 43. W.Schmidt
- 44. L.F. Triebels
- 45. A .Marshack
- 8th Roarer ، ۴۶، شیء مقدسی که در مراسم آئینی بومیان با نخ بلندی در آسمان به حرکت در می آید.
- 47. Paddy Dhathangu
  - 47. Djiwada شایان یادآوری است که هنر نزد بومیان مقدس بوده و برابر چشم بیگانگان قرار نمی گرفته است. هدف بومیان حفظ هنر نبوده و معمولاً پس از اجرای مراسم آئینی در معرض عوامل طبیعی قرار می گرفته تا ویران شود. تنها، پس از ورود اروپائیان به این مناطق و درخواست آنها این آثار پابرجا شدند هرچند اعتراضات وسیعی را از طرف بومیان در بر داشت. به همین دلیل، تاریخ اکثر آثار به جا مانده از آنها مربوط به دوران متأخر است.
  - ۴۹. در اسطورهٔ خواهران واویلاک یکی از آنها باردار و دیگری فرزندی دارد و در اسطورهٔ خواهران دگنگ گاول، خواهران درحال زایش به تصویر کشیده شدهاند.
  - ۵۰. شایان یادآوری است که هنر نزد بومیان مقدس بوده و دربرابر چشم بیگانگان قرار نمی گرفته است. هدف بومیان حفظ هنر نبوده و معمولاً پس از اجرای مراسم آئینی در معرض عوامل طبیعی قرار می گرفته تا ویران شود. تنها، پس از ورود اروپائیان به این مناطق و درخواست آنها این آثار پابر جا شدند. هرچند اعتراضات وسیعی را از طرف بومیان دربر داشت. به همین دلیل، تاریخ بیشتر آثار برجای مانده از آنها مربوط به دوران متأخر است.

## منابع و مآخذ

- اسماعیل پور، ابوالقاسم ( ۱۳۷۷). **اسطوره، بیان نمادین،** تهران: سروش.
  - احمدی، بابک (۱۳۷۴). حقیقت و زیبایی، تهران: مرکز.
- دو بوکور، مونیک (۱۳۷۳). رمزهای زنده جان، ترجمه جلال ستاری، تهران: مرکز.
  - بهار، مهرداد (۱۳۸۱). **از اسطوره تا تاریخ،** تهران: چشمه.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۷۵). ادیان آسیایی، تهران: چشمه.
- بنونیست، امیل (۱۳۷۷). دین ایرانی بر پایهٔ متنهای معتبر یونانی، ترجمه بهمن سرکاراتی، تهران: قطره.
  - یورداود، ابراهیم (۱۳۷۷). **یشتها،** ج دوم. تهران: اساطیر.
- جلالی مقدم، مسعود (۱۳۸۴). آئین **زروان، مکتب فلسفی عرفانی زرتشتی برمبنای اصالت زمان،** تهران: امیر کبیر.
  - دوستخواه، جلیل (۱۳۷۰). **اوستا**، ج دوم. تهران: مروارید.
- دادور، ابوالقاسم و منصوری، الهام (۱۳۸۵). **در آمدی بر اسطورهها و نمادهای ایران و هند در عهد باستان،** تهران: الزهرا.
  - دادور، ابوالقاسم و مبینی، مهتاب (۱۳۸۸). **جانوران ترکیبی در هنر ایران باستان**، تهران: الزهرا.
    - دولتآبادی، هوشنگ (۱۳۷۹). جای یای زروان، خدای بخت و تقدیر، تهران: نی.
    - زنر، آر. سی (۱۳۸۴). **زروان یا معمای زرتشتی گری**، ترجمه تیمور قادری، تهران: امیر کبیر.
      - فرنبغ دادگی (۱۳۷۸). بندهش، ترجمه مهرداد بهار، تهران: توس.
      - کاسیرر، ارنست (۱۳۶۶). **زبان و اسطوره**، ترجمه محسن ثلاثی، تهران: قطره.
    - کرباسیان، ملیحه (۱۳۸۴). فرهنگ الفبایی موضوعی اساطیر ایران باستان، تهران: اختران.
  - کریستن سن، آرتور (۱۳۸۲). **مزداپرستی در ایران قدیم**، ترجمه ذبیحالله صفا، تهران: هیرمند.
    - کویکا، کارل (۱۳۶۱). عصر رؤیاها، **پیام یونسکو،** سال یازدهم، ش ۱۲۰، ۹.
  - گیرشمن، رمان ( ۱۳۷۱). هنر ایران، دوران ماد و هخامنشی، ترجمه عیسی بهنام، تهران: علمی و فرهنگی.

- لاهیجی، شهلا و کار، مهرانگیز (۱۳۸۱). شناخت هویت زن ایرانی در گستره پیش از تاریخ و تاریخ، تهران: روشنگران و مطالعات زنان.
  - مونور، آنتونیو. یونگ (۱۳۷۶). خدایان و انسان مدرن، ترجمه داریوش مهرجویی، تهران: مرکز.
- نيبرگ، هنريک. ساموئل (۱۳۵۹). **دينهاي ايران باستان**، ترجمه سيفالدين نجمآبادي، تهران: مركز ايراني
- ولی، وهاب (۱۳۷۹). ا**دیان جهان باستان**، ترجمه میترا بصیری، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
  - هینلز، جان راسل (۱۳۸۳). **شناخت اساطیر ایران**، ترجمه باجلان فرخی، تهران: اساطیر.
- پوستی، فردیناند (۱۳۸۳). **بندهش هندی،** ترجمه رقیه بهزادی، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
- Allan, T. & Fergus, F. (1999). Journeys through Dream Time. London: Duncan Bird Publishers.
- Berndt, R. M. (1951). Kunapipi. Melbourne: Cheshire.
- Birnie, D. J. (1994). **Dreaming Tjukurrpa**. Munich, New York: Prestel.
- Caruana, W. & Nigel, L. (1997). The Painters of the Wagilag Sisters Story 1937-
- 1997. Canberra: National Gallery of Australia.
- Charlesworth, M. (1986). Religion in Aboriginal Australia. St Lucia: University of
- Oueensland Press.
- Chaseling, W. S. (1957). Yulengor: Nomads of Arnhem Land. London: Epworth.
- Elkin, A. P. (1977). Aboriginal Men of High Degree. St. Lucia: University of Oueensland Press.
- Groger-Wurm, H. M. (1973). Australian Aboriginal Bark Paintings and their Mythological Interpretation. (Vol. 1). Eastern Arnhem Land, Canberra: Australian Institute of Aboriginal Studies.
- Lévi-Strauss, C. (1985). The View from afar. Oxford: Blackwell.
- Marshack, A. (1985). On the dangers of serpents in the mind. Current Anthropology. 26: 45-139.
- Morphy, H. (1998). Aboriginal Art. Singapore: Phadon.
- Oldmeadow, H. (2007). Melodies from the beyond: Australian aboriginal religion in
- Schuonian perspective. Colombo: Sri Lanka Institute of Traditional Studies.
- Radcliffe-Brown, A. R. (1930). The Rainbow-Serpent Myth in South-east Australia. Oceania. 1:47-342.
- Robinson, R. (1966). Aboriginal Myths and Legends. Melbourne: Sun Books.
- Schmidt, W. (1953). Sexualismus, Mythologie und Religion In Nord-Australien. Anthropus.
- Spencer, B. & Gillen, F. J. (1927). The Arunta. (Vol 2). London: Macmillan.
- Stanner, W. E. H. (1979). The Dreaming (1953)' in White Man Got no Dreaming. Canberra: ANU Press.
- Triebels, L. F. (1958). Enige Aspecten van de Regenboogslang: Een vergelijkende studie.
- Nijmegen: Gebr. Janssen.
- Wright, B. J. (1968). Rock Art of the Pilbara Region, North-west Australia. Canberra: Australian Institute of Aboriginal Studies.
- Warner, W. L. (1957). A Black Civilization. New York: Harpe.

۱۵۰

Received: 2013/04/08 Accepted: 2014/02/26

# The Comparative Study of Creation Myth in Zarvan Cult and Myths of Australian Aborigines

Zahra Bankizadeh\*
Rasul Moareknejad\*\* Mehdi Hosseini\*\*\* Zohreh Davazdahemami\*\*\*\*

#### **Abstract**

Creation myths reflect human's belief in the creation of the world, human beings and their end whose manifestation can also be seen in the belief of Zarvan cult in Iran. Since the idea of world creation has manifestations among all nations, it seems that Creation myth in Iranian and Australian cultures has various common points. To investigate this hypothesis, the Creation myth is studied comparatively-descriptively in the two cultures and its symbols are also explored in order to find their similarities and differences. The clearest similarity between the two cultures is that both of them believe in a superior force which is called Zarvan in Iran and "Wagilag Sisters" among Australian aborigines. Another common feature of these cultures is that Zarvan created Ahuramazda and Ahriman in eternal time, and "Wagilag Sisters" created the world and creatures in "Dream Time" which is a manifestation of eternal time. In Zarvan cult, there are some indications of Ahuramazda and Ahriman as good and evil forces whose manifestations can be found in Lorestan metals, and snake as the force of Ahriman. Symbols like "snake" and "sacred water hole" are considered in the myth of "Wagilag Sisters" which are seen in rock engravings and bark paintings. In addition, snake, rainbow snake, is an ancestral being that lives in the heaven and underground in the sacred water hole. Zarvan gave the power of creation of the world and its creatures to Ahuramazda through Barsam. In turn, Ahuramazda creates the world by "Good Vayo" and "Wagilag Sisters" by sacred "digging sticks" or "stone spears. In these two myths, in addition to creating the world birth is also emphasized.

**Keywords**: Creation myth, Zarvan, Australian aborigines, Wagilag Sisters, Ahuramazda, Ahriman

<sup>\*</sup> MA, Alzahra University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> MA, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Professor, Faculty of Visual Arts, Art University of Tehran, Iran

<sup>\*\*\*\*</sup> MA, Art University of Tehran, Iran