بررسی تطبیقی هنر در آئینهای فتوت اسلامی و ذن بودایی\*

امير جوان آراسته\*\* ابوالفضل محمودي\*\*\*

# چکیده

پژوهش پیشرو تلاشی در راستای مقایسه هنر در ساحت دو جریان شرقی مهم و پردامنه دینی، "فتوت" بالیده در دامان تصوف و عرفان اسلامی و "ذن" برآمده از تعالیم بودایی است.

بنابر آنچه بیان شد پرسش اصلی یا قابل طرح این است: مشابهت آئینهای ذن بودایی و فتوت اسلامی به یکدیگر در عرصه هنر و هنرورزی به چه میزان و در چه ساحتهایی است. درجهت پاسخ گویی به پرسش بیانشده، این پژوهش با روشی تحلیلی- تطبیقی سامان یافته است.

هدف این نوشتار را میتوان توجهدادن به رویکردی متفاوت و بسیار ضروری نسبت به هنر دانست. دستاورد این بررسی آن است که مشابهت چشمگیری بین هنر و هنرورزی در این دو آئین وجود دارد، اگرچه تفاوتهایی نیز در این میان دیده میشود. در کل میتوان گفت در شرق همواره بر این مهم تأکید شده است که هنر، یک فضیلت نفسانی است و این جز در سایه تهذیب و تمرکز با عنایت به اختلاف رویکردها به دست نمیآید. در این رهیافت، اشراف بر فرم و قالب نیست که هنرمند میسازد بلکه اشراق درونی است که لب و لباب این حقیقت را شکل میدهد.

# **کلیدواژگان:** فتوت، فتوتنامه، هنر شرقی، ذن، سلوک نفسانی.

<sup>\*</sup> مقاله پیشرو، برگرفته از رساله دکتری امیر جوان آراسته باعنوان "مقایسه هنر در آئین فتوت و آئین ذن با تکیه بر آثار سوزوکی" به راهنمایی ابوالفضل محمودی در دانشگاه قم است.

<sup>\*\*</sup> مربی، دانشکده مذاهب، دانشگاه ادیان و مذاهب، قم.

<sup>\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده الهیات، دانشگاه آزاد واحد علوم و تحقیقات، تهران.

مقدمه

پیشرفت علوم در دنیای مدرن، دامن هنر را نیز گرفت و رویکردها و مکاتب مختلفی را شکل داد. در عموم این مکاتب، هنر بیشتر از جنبه زیبایی شناسی بررسی می شود و کمتر به تأثیر و تأثری که هنر می تواند در ارتباط با نفس آدمی داشته باشد، پرداخته می شود. بنابر آنچه بیان شد، سؤال اصلی این نوشتار آن است که مشابهتهای هنر در فتوت و آئین ذن در چه زمینهای و به چه میزان است. فرضیه نویسنده در این مقاله آن است که در اصل مسئله هنر در فتوت و ذن، مشابهت درخور توجهی وجود دارد. هدفی هم که دنبال می شود آن است که مصادیق این مشابهت برجسته شود و جای خالی آن در هنر امروز نشان داده شود. پس از اشارهای اجمالی به کلیت هنر در ذن و فتوت، موارد آمیختگی هنر با مفاهیم اخلاقی، دینی و عرفانی ذیل سه عنوان: معنویت گرایی و سلوک، متعالی و معنویبودن هدف و جایگاه ویژه استاد بررسی شده است. در این بررسی تلاشی صورت گرفته تا نشان داده شود که هنر در فتوت و ذن به معنای فضیلت و کمال نفسانی است؛ مسئله بسیار مهمی که جای آن در هنر امروز خالی است و به یقین می توان گفت که این رویکرد در همه عرصهها به ویژه ساحت هنر، گمشدهٔ بشر متمدن امروزی است و ضرورت انجام چنین پژوهشی را به خوبی روشن می کند.

#### پیشینه پژوهش

آثاری که درباره هنر در آئین ذن می توان به آنها اشاره نمود بدین قرارند: "ذن در هنر کمان گیری" اثر *اویگن هریگل* <sup>۱</sup> (۱۳۷۷) و "ذن در هنر گلآرایی" اثر *گوستی ل. هریگل*۲(۱۳۷۷). دو کتاب یادشده هم در نوع خود نمونهای ندارند و هم در نشان دادن مراتب سلوکی مورد نیاز در هنر ذن تا رسیدن به مقام استادی، بسیار از آنها استفاده می شود. "ذن و هنر نویسندگی" نگاشته ری برادبری<sup>۳</sup> (۱۳۸۸) یکی دیگر از این پژوهشهاست که اگرچه در عنوان آن به ذن اشاره شده اما در متن، ردیای آن چندان مشهود نیست. اثر دیگر در این زمینه کتاب کوتاه "هنر و زیباییشناسی در شرق آسیا" از ریخته گران (۱۳۸۵) است که روح هنرورزی شرقی را به زیبایی در کالبد بیان به بند کشیده است. "هنر ژاپن" نوشته *جوان استنلی بیکر* (۱۳۸۴) با ترجمه نسترن یاشائی اثر دیگری است که باید بدان اشاره نمود. این کتاب باوجود حجم درخور توجهش، مى توان گفت بيشتر بر سابقه و سير تاريخى هنر در ژاپن تمرکز دارد و کمتر هنر ذن را بررسی کرده است. اما در زمینه هنر در فتوت و فتوتنامهها هیچ اثر مستقلی وجود ندارد. در میان آثاری که اشارهای به این بحث دارند،

کتاب "درآمدی بر روششناسی هنر اسلامی" اثر سیدرضی موسوی گیلانی (۱۳۹۰)، درخصوص ارتباط فتوت و هنر نکتههای مفیدی را بیان کرده است. "حکمت هنر و زیبایی در اسلام" از شهرام پازوکی (۱۳۸۴) نیز نکتههایی هرچند کوتاه اما بسیار محوری و راهگشا را دراین باره مطرح نموده است. با این همه در زمینه مقایسه هنر در این دو آئین، تا بحال هیچ پژوهشی صورت نگرفته است. در خصوص مقایسه عرفان اسلامی و ذن می توان به کتاب "خلق مدام در عرفان اسلامی و آئين بودايي ذن" نگاشته محقق گرانسنگ توشيهيكو ايزوتسو (۱۳۶۴) با ترجمه منصوره كاوياني اشاره نمود. نوشته دیگر دراین باره مقاله "درآمدی بر مطالعه مقایسهای عرفان اسلامی و ذن بودایی" اثر م*ژگان سخایی* (۱۳۸۱) است.

نظر به پیشینه موضوع پژوهش حاضر که در هیچیک از منابع هنر در دو آئین ذن و بودایی رصد و باهم مقایسه نشده است، برجسته کردن نوع رویکرد در هنر ذن و فتوت و بیان روشن مصادیق مشابهت و اختلاف در آن را می توان نوآوری این مقاله در این ساحت دانست.

#### روش پژوهش

گردآوری اطلاعات و دادهها به صورت کتابخانهای انجام شده و با روش تحلیلی - تطبیقی پژوهش سامان یافته است. به کارگیری روش تطبیقی در این پژوهش از آنجا اهمیت می یابد که رسیدن به یک مقایسه دقیق تنها از این مسیر امكان يذير است. همچنين اهداف مد نظر كه ارائه راهكاري عملي برای هنرورزی است، با این روش به خوبی به سامان میرسد.

# هنر در آئین فتوت ٔ

هنر در تمدن اسلامی، بیشتر یک معنا و فضیلت درونی است؛ فضیلتی که مربوط به دل و جان آدمی است. این تلقی از هنر با تلقی مبتنی بر تخنه  $^{a}$  و ساختن و پرداختن که بیشتر در عالم غربی رواج دارد، متفاوت است. ازاینرو در میان علوم اسلامی، علم مستقلی که به تفکیک وارد مباحث نظری هنر شده باشد، یافت نمی شود. بنابراین اگر قرار براین باشد که مباحث مربوط به هنر و زیبایی در تمدن اسلامی جمع آوری شود، باید این مطلب از لابهلای کتابهای فلسفی و خصوصاً عرفانی استخراج شود. در علم عرفان نظری مباحثی همچون عالم مثال، قوه خیال، تنزیه و تشبیه، حسن و تجلی در زیباشناسی اسلامی منبع مراجعهاند اما در مباحث کاربردی هنر حتى هنرهاى اصطلاحي امروزين، به تصريح صاحبان فن، بجز فتوتنامهها هیچ منبعی را نمی توان یافت که در این زمینه بتوان از آن استفاده کرد (پازوکی، ۱۳۸۴:۴۷).

# S

#### – فتوتنامهها و هنر

فتوتنامهها گوشهای از میراث گرانقدر آئین فتوت در عالم تصوف و عرفان اسلامی به شمار میروند. این آثار متون بسیار ارزشمندی هستند که بزرگان فتوت برای آداب و اخلاق ورود به جرگه فتوت و انتخاب پیشه و حرفه مینوشتند. این متون را از جنبههای مختلف تاریخی، اجتماعی، اخلاقی، ادبی، هنری و ... می توان بررسی و از آنها استفاده کرد.

در گذشته میان هنر و صنعت یا حرفه فاصله نبوده و هنرها از آن جهت که جنبه کاربردی آنها مدنظر بوده، در زمره صنایع بودهاند. محققی دراین باره می گوید: «میان صنایع و آنچه امروزه هنرهای زیبا خوانده می شود نیز تفاوتی نیست. در رساله صناعیه میرفندرسکی موسیقی و نقاشی نیز جزء صنایع محسوب می شوند.» (پازوکی،۱۳۸۴:۹۷) این رویکرد دقیقاً در فتوتنامهها نیز مشاهده می شود.

با عنایت به این بیان، آنچه در این مقاله بر آن تمرکز شده فتوتنامهها و چند و چون هنر و هنرورزی آنهاست.

# هنر در آئین ذن ٔ

شاید در جهان نتوان دین یا آئینی را یافت که بدین میزان با هنر آمیخته و در آن قالب، خود را متجلی کرده باشد. به تعبیر دیگر، می توان ادعا کرد که اگر ذن برای هیچ چیز برنامه نداشته باشد، برای هنرورزی برنامه دارد و همین نکته موجب شده است که در این آئین، هنر جایگاه بسیار ویژهای داشته باشد. همچنین برخلاف فتوت اصطلاح هنر مشخصاً برای اموری استفاده شده است که درادامه به آنها اشاره خواهد شد.

آمیختگی ذن با هنر به ویژه در سطح استادان برای تبیین و تعلیم آموزههای ذن بدان پایه است که محققی می گوید: «بسیاری از استادان ذن برای القای آموزشهای خود از هنرهای بصری و حجمی بهره جستهاند. از این نظر ذن بودیسم به سبب گرایش استادان ذن به آفرینشهای هنری میان آئینهای دیگر غیر عادی جلوه می کند.» (سو، ۱۳۸۲: ۲۳۶).

در این مجال با بهره گیری از آنچه در چند هنر برجسته آئین ذن: کمان گیری، گل آرایی، نقاشی، شمشیرزنی و هنر چای (نوشی)، مطرح است تلاشی صورت گیرد تا هم هنر و هنرورزی در ذن بهتر شناخته شود و هم دستمایه سنجش با فتوت مستند گردد.

# آمیختگی هنر آموزی در ذن و فتوت با جنبههای دینی و سلوک نفسانی (آداب معنوی)

آنچه در این بخش توجه بدان بسیار مهم است و درادامه تبیین خواهد شد، آن است که تحقق هنر هم در فتوتنامهها و هم در هنرهای آئین ذن مشروط به گونهای سلوک نفسانی است. از یک سو بررسی فتوتنامهها به خوبی این مهم را روشن می کند که

مهذبشدن طالب هنر و الاهی دیدن حرفهاش، تا چه میزان در به مقصد رسیدن وی نقش دارد و از سوی دیگر، در آئین ذن نیز این مهم دیده میشود. در بیشتر هنرهای ذن دستورالعملی سلوکی برای رسیدن به هنرمندی، پیش پای سالک گذارده میشود. راهی که بعضاً بسیار طولانی و طاقت فرساست. در هر دو آئین در تعاملی دو سویه، هنر به پالایش و تکامل نفسانی هنرمند کمک شایانی می کند.

در اینجا برخی از اموری را که در عموم فتوتنامهها جایگاه ویژهای دارد و در هنر ذن نیز کاملاً به آنها توجه شده است و آمیختگی هنرآموزی با دیانت و سیر و سلوک نفسانی را به خوبی به نمایش میگذارد و تصویر روشن تری را از مفهوم هنرمندی در دو فرهنگ به ظاهر متفاوت بودایی و اسلام به دست میدهد، برشمرده میشود.

#### جایگاه استاد در هنر فتوت

#### - جایگاه ویژه استاد

صاحب نظران اهل عرفان معتقدند یکی از مهم ترین عوامل موفقیت در سیر و سلوک معنوی، استفاده از استاد و راهنما است. به اعتقاد ایشان اهمیت وجود پیر تا آنجاست که اصولاً سیر و سلوک را بدون وجود او ممکن نمی دانند. این عنایت ویژه به استاد و جایگاه محوری آن در فتوتنامهها نیز، به خوبی دیده می شود. دریکی از فتوتنامهها آورده شده: «استاد باید همواره در اندیشه شاگرد باشد چه او حاضر باشد چه غایب. اگر از شاگرد خطایی در فتوت سرزد، صاحب (استاد) در حالی که چشمش به زير است، بايد به او بگويد: اين خطا و سهو از تو در وجود آمد، در هر مقام که باشی، مرا حاضر دان که دیده دل و چشم و گوش و خاطر و همت ما به سوی توست و در هر مقام که باشی به حرکات تو حاضر و واقفیم. اگر استادی این دوستی را نداشته باشد، استاد نیست، بلکه فقط به معنای مجازی استاد است. اگر استادی نسبت به سهو و خطای شاگردان استاد باید همیشه در اندیشه آموزش شاگرد باشد. «صاحب [استاد] باید آنچه او از گذشتگان و خصائل ایشان می داند باز گوید و روز به روز فعل وادب شاگردان زیادت بخشد تا اینکه شاگردان بتوانند خود به مرحله استادی برسند... استاد که شاگردان را آموزد و قابلیت هر یک بشناسد، باید تشخیص بدهد چه نوع معرفتی برای هر کدام لازم است و شاگردان در چه نوع فن و هنری و تا کجا می توانند پیشرفت داشته باشند... در هیچ لحظه، به ویژه هنگام عبادت و نماز، استاد شاگردان خود را از نظر دور ندارد و گوید: خدایا تو را به عزت و جلال و به حق كمال و فضل و كرم بي منتهايت قسم میدهم که نور ایمان را در قلب آنان بتابانی و دیدگان آنان را بر روی معایبشان بگشایی.» (صراف،۱۳۷۰: ۱۲۲–۱۲۹).



در این متن که به گونهای جایگاه استاد و مهمترین کار کردهای وی در عرفان اسلامی را تبیین می کند، چند نکته شایسته تأمل وجود دارد که گذرا به آنها اشاره می شود. اول اینکه در جملات اولیه سخن از اشراف استاد بر اعمال شاگرد به میان می آید و این طبیعی است. اما در این میانه جملاتی دیده می شود که بیانگر آگاهی از احوال شاگرد و مراقبت از وی در حالت غیبت اوست و این، همان بزنگاهی است که باید به آن عنایتی ویژه داشت. به بیان روشن تر، استاد واقعی کسی است که توان در نظر گرفتن شاگرد حتی در غیاب او را هم داراست. نکته دوم در توانسنجی استاد نهفته است، این استاد راهی طی کرده است که می تواند بفهمد شاگرد چه توانایی ها و نقاط ضعفی دارد، چه مسیری را باید به او پیشنهاد کرد و در چه لغزش گاههایی بیشتر باید مراقب او بود. نکته سوم آنجاست که حق استادی در پرتو چنین اشراف و احاطهای آن هم همراه با دلسوزی و شفقت معنا می یابد، استادی که پیوسته در اندیشه پیشرفت شاگرد و نگران احوال اوست.

باید توجه کرد که در فتوت هرکس در حرفه آموزی لازم است ابتدا فتی شود تا در مرحله بعد بتواند استاد شود. در فتوتنامه بنایان آورده شده: «اگر پرسند که چند حکم باشد بنائی را، بگو که ده حکم است. اول آنکه هر صبح که برخیزد از علم شریعت و طریقت باخبر باشد تا استادی او را مسلم باشد» (خان محمدی، ۱۳۷۱؛ ۴۸). در فتوتنامه چیتسازان نیز بیان شده: هاگر پرسند که روش کار چیتسازی چند احکام هست، بگو دوازده احکام هست، بگو شریعت و طریقت و حقیقت باخبر باشد تا اسم استادی بر او مسلم باشد.» (کربن، ۱۳۶۳؛ ۸۸). بسیار قابل تأمل است که استادی در بنایی و چیتسازی متوقف بر علم شریعت و طریقت شده که این نوع نگاه، در سرتاسر آثار اهل فتوت نیز مشهود است.

از دیگر سو دیده می شود که در آثار اهل فتوت همواره عنایتی ویژه به یاد کرد سلسله گونه استادان هر حرفه، صنعت و هنر وجود دارد. دقت در برشمردن نام استادان در این آثار، پژوهشگر را به گونه خاصی از شجره نامهها می رساند. شجره نامههایی که بیشتر سیری از بالا به پائین را نشان می دهند تا اینکه بخواهند افراد مشخصی را مطرح نمایند. اولین و قدیمی ترین سندی که تلاش می کند همانند سلسلههای صوفیه برای فتوت نیز سلسلهای را که از امام علی (ع) نشئت می گیرد تنظیم کند، فتوتنامه ابن معمار است (گولپینارلی، ۱۳۷۹: ۴۳ و ۴۴).

می توان گفت این رابطه طولی از آسمان به زمین در همه فتوتنامهها وجود دارد. بسیاری از صنایع و حرفهها از طریق سلسلههای استاد و شاگرد به حضرت علی (ع) و از طریق ایشان به پیامبر خاتم (ص) می رسد. گاهی ممکن است اشکالاتی به

برخی استادان ذکرشده در آن وارد کنیم که در جای خود موجه و روا باشد؛ اما به نظر میرسد که اگر متوجه این نکته مهم باشیم که بیان نام اساتید و سلسلهها به دلیل آسمانی سازی و فرامًلکی دیدن صنایع و هنرهاست، نوع برخورد و قضاوت ما متفاوت خواهد بود.

در توضیح باید بیان شود از آنجا که در نگاه اهل فتوت هیچ حرفه و فنی نمی توانست با منشأ زمینی تصور شود، از این رو باید با منشأیی آسمانی و معنوی، به واسطه یک نبی یا ولی مرتبط باشد. وجود این منشأ آسمانی و واسطههایش به سلسلههای عمودی و سینه به سینه استاد و شاگردی در سلوک فتوت برای رسیدن به هنرها، حرفهها و صنایع منجر شده است که می توان آن را تجلی عملی عرفان دانست.

در فتوتنامه چیتسازان از دوازده استاد نام برده شده است. این اساتید به سه دسته تقسیم می شوند: چهار استاد برای شریعت، چهار استاد برای طریقت و چهار استاد برای حقیقت. استادان معنوی این صنف چهار پیامبر، چهار فرشته و چهار شاعرند. چهار پیامبر عبارتاند از: آدم، ابراهیم، موسی و محمد (ص). چهار فرشته عبارتاند از: جبرئیل، میکائیل، اسرافیل و عزرائیل. چهار شاعر عبارتاند از: عطار، شمس تبریزی، مولانا و حافظ شیرازی (کربن، ۱۳۶۳: ۸۱ و ۸۲). در این سیاق نیز دیده می شود که از ملائکی فرامادی در ضمن اساتید نام برده می شود و این در مجموع نوع نگاه فتوت به استاد را نشان می دهد.

cر بررسی فتوتنامهها به این جمعبندی که اعطا و اخذ یا تعلیم و تعلم در انتقال مهارتها و راز و رمزها که از استاد به شاگرد می رسیده نیز در گرو یافتن اهلیت بوده است. شاگرد می بایست از توقف در عادات بد و خودبینی، خودپسندی و غرور و دنیاطلبی پرهیز و وجود خویش را برای در ک حقایق و رموز آماده می کرده است.

استادان ارشاد و پیشکسوتان علم و عمل، مقامی والا و اعتباری پابرجا در تمامی کار و پیشه داشتهاند و حضور معنوی استاد و پیر در کار ملحوظ بوده است.

# - جایگاه استاد در هنر ذن

نویسنده کتاب ذن در هنر گلآرایی در آغازین مباحث خود در این کتاب به نکته مهمی توجه دارد و آن اینکه کمی نوشتهها درباره گلآرایی به روح حاکم در سنت آموزش شرقی به ویژه ذن باز می گردد که اصل و اساس کار بر گفتگوی خاموش استوار است و اینکه زمینه برای دریافت حقیقت از راه باطنی و شهودی در فراگیر فراهم می شود. در این روش خاص از آموزش، اگر استاد حذف شود یا جایگاه ویژه نداشته باشد، مسلماً تکاملی صورت نخواهد گرفت. این جایگاه معوری

E

به تعبیر ذن در حالت ندانستگی و این مسئله در تعالیم هنری ذن جز در پرتو هدایت استاد به دست نمی آید.

#### متعالی و معنوی بودن هدف

# – متعالیبودن هدف در هنر فتوت

از دیگر مسائلی که ارتباط محکم فتوت و دیانت را به خوبی نمایش می دهد و در فتوتنامه ها بسیار به چشم می آید آن است که در فتوت آن مشاغلی که از جنبه دین و شرع مجاز نیستند یا دارای مقبولیت نیستند، فتوتنامه ندارند. در این باره اصحاب فتوت معتقدند این مشاغل سزاوار جوانمردان نیستند بطوری که فهم این نکته که کدام یک از اصناف که پارهای از آنها امروزه جزء هنرهای اصطلاحی محسوب می شود، برای اصحاب فتوت مجاز بوده و فتوتنامه داشته و در ترسیم تاریخ هنر اسلامی اهمیت بسیاری دارد.

برخی از نویسندگان و صاحبنظران مشاغلی را نام می برند که دارای فتوتنامه نبوده و شرایط فتوت را نداشته اند. صور تگری، قصه گویی، نی نوازی، شعبده گری، دلقک بازی، ساختن آلات موسیقی، خنیاگری و رامشگری از این دست هستند (بغدادی، ۱۹۵۸ : ۲۵۶–۲۶۹). صاحبان فتوتنامه ها معتقد بودند افرادی که مشاغلی دارند که در آن فسق و گناه وجود دارد، نمی توانند جزء جوانمردان و اهل فتوت گردند چراکه فتوت با از خود گذشتگی، خدمت به خلق و خود را به جهت دیگران در زحمت انداختن، همراه بوده و این نمی تواند با گناه و کسب حرام سازگار باشد.

ابن معمار می گوید هر چیز که باطل کننده دعوی اسلام است، فتوت را هم باطل می کند. وی در کتاب خود دویست گناه صغیره و کبیره را جمع کرده و می گوید فتای حقیقی آن است که از همه اینها برحذر باشد تا مؤمن گردد. هر چیزی از این کبائر و صغائر را عمداً مرتکب شود، فتوت او نیز از بین می رود یا لااقل به همان اندازه ضعف و نقصان می پذیرد (همان).

دقت در مشاغلی که شایسته فتوتداری دانسته نشدهاند، نکته جالب دیگری را روشن می کند؛ حتی مکروه بودن حرفهای گاهی مانع ورود آن شغل به عرصه فتوت می شده است. در جایی آورده شده که دلاکان که حجامتگر هم بودند، دلالان، جولاهان، قصابان، جراحان و صیادان شایسته فتوت نیستند (ناصری، ۱۳۷۹: ۲۰–۱۲) و می دانیم که حجامتگری و قصابی مکروه شرعی هستند.

فتوتنامه عبدالعظیم خان قریب فصلی دارد با این عنوان "در بیان آنکه چند کس را فتوت نپوشانند" در ذیل آن می گوید: «فتوت، نمام را جائز نبود، یعنی سخن چین، از جهت آنکه شفاعت رسول بر نمام حرام است. ... حسود و بخیل را نیز روا نیست؛

کلیدی بودن نقش استاد را در تصوف اسلامی به ویژه فتوت خاطر نشان میسازد: «پس راه اصیل ارتباط را "راه نهان" خواندند. تعلیم از استاد به شاگرد محبوب میرسید. شرط اول، قرب روحی این دو بود و بالاتر از همه قابلیت مسلم شاگرد بود که بتواند تعلیم استاد را به شهود دریابد ... آنان خود را به نمونهها و اشارات عملي محدود مي كنند ... كم پيش مي آيد حرفی از دهان استاد درباره معنای عمیق و پنهان این تعلیمات بيرون بيايد ... به اين ترتيب پشت ارتباط "دل به دل" اين قصد پنهان است که نگذارند شاگرد مجموعه معینی از آئین را طوطی وار بیاموزد و برآن اند که در او وظیفه کشف روح گلآرایی را از راه تجربه خود او برانگیزند.» (هریگل،۱۳۷۷: ۳۰). در این زمینه هریگل اشاره مینماید که شاگرد باید بتواند تعالیم استاد را از راه شهود دریابد و این بسیار مهم است؛ اگر شاگرد نتواند خود را به آن سطح از ارتباط روحی بین استاد و شاگرد برساند، از تعالیم هنری استاد بی بهره خواهد ماند. در کتاب ذن در هنر کمان گیری آورده شده که استاد کمان گیری پس از پرتاب بسیار شکوهمند تیری که بدون هیچ کوششی صورت گرفت، جملاتی می گوید که ضرورت وجود استاد و آگاهی دادن او نسبت به برخی زوایای پنهان مسئله به خوبی روشن می شود: «یادتان باشد که غرض از کمان گیری قوی کردن عضلات نیست. به هنگام کشیدن زه نباید تمام زورتان را به کار ببرید. یاد بگیرید که این کار را فقط با دستهایتان بکنید و در همان حال عضلات بازو و شانه باید کاملاً نرم بماند، مثل اینکه هیچ کاری نمی کند. فقط موقعی این کار از شما برمی آید که یکی از آن شرطهایی را که کشیدن و پرتاب را "روحی" می کند، به کمال رسانده باشید» (همان: ۴۷). یا در جایی دیگر دیده میشود که در چند و چون آموزشهای طاقتفرسا و یکنواخت کمان گیری، در جایی استاد بر سر هنر آموز سر در گم فریاد میزند و می گوید: «هنر درست بی قصد است، بی هدف است هرچه از روی سرسختی سعی کنی که شیوه پرتاب تیر را به خاطر نشانهزنی بیاموزی، بدان که هم در تیراندازی کمتر توفیق پیدا می کنی و هم مقصد از تو دور تر می شود. چیزی که سنگ راه توست خواست بیش از حد خواهندهای است که تو داری. فکر می کنی که کاری را که تو خودت نکنی دیگر انجام نمی گیرد» (همان: ۶۲). روی این جمله پایانی اگر دقت و تأمل شود، روح تعالیم و آموزشهای نفس گیر هنرآموزی ذن را ترسیم می کند. این جمله به این مفهوم نیست که اگر تو کاری را نکنی، جای نگرانی ندارد دیگری آن را انجام می دهد. استاد می گوید گمان نکن که اگر تو دانسته این کار را نکنی، کار انجام نمی گیرد، چراکه کار انجام می گیرد، با همین دستان تو هم انجام می گیرد، اما در حالتی که تو خود نمی فهمی چگونه اتفاق می افتد، یعنی



رسول – علیه السلام – گفت: دور باشید از بخل. آن قوم که پیش از شما هلاک شدند... دیگر کسانی که خمر خور باشند، فتوت روا نیست مگر که توبه کند، زیراکه رسول فرموده است: التائب من الذنب کمن لا ذنب له» (قریب بهنقل از افشاری و مداینی، ۱۳۸۱: ۷۸–۹۱).

#### - متعالى بودن هدف در هنر ذن

نکته بسیار مهم در این بخش آن است که بدانیم هدف از این هنرآموزی در آئین ذن نیز همانند فتوت اسلامی امری متعالی است. یکی از صاحبنظران دراین باره می گوید: «در ژاپن غرض از مطالعه هنر، روشنشدن و بیداری دل است نه هنر برای هنر. اگر هنر نتواند به چیزی ژرفتر و بنیادی تر راه یابد و اگر فی المثل مترادف امری معنوی و روحی نشود، به نظر ژاپنی ها حیف از آن عمر که به آموختن آن صرف شود» (سوزوکی، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸).

از دیگر هنرهایی که در آئین ذن جایگاه ویژهای دارد، کمانگیری است. در این هنر نیز وجهه همت استاد و شاگرد پروردن جان هنرآموز است. در پیش گفتار کامل ترین کتابی که در این زمینه به رشته تحریر درآمده، میخوانیم: «از پرمعناترین جلوههایی که در آموزش کمانگیری به چشم میخورد یکی همان هدف آن است که فقط مقاصد عملی سودمندانه یا لذات زیبایی شناختی محض نیست، بلکه مقصود از آن پروردن جان است؛ که این درحقیقت ایجاد تماس جان است با واقعیت نهایی» (هریگل،۱۳۷۸: ۱۳).

هنر چای نیز از این جهت درخور توجه است. در قدم اول باید عنایت داشت که درباره این هنر هرگز نباید به ذهنیت موجود خود از چاینوشی فرصت عرض اندام داد چراکه در اینجا مسئلهای کاملاً متفاوت دیده میشود.

این آئین با گردآوری مجموعهای از امکانات و انسانها، جنبههای مختلف و اهداف ویژهای به وجود می آورد و به هیچ روی صرف نوشیدن چای در آن مد نظر نیست. «آئین چای کامل سه تا چهار ساعت طول می کشد و شامل میزبان، دستیار او، چند کمک در آشپزخانه و پنج میهمان و مجموعهای از اشیاست که شب هنگام یا صبح زود، بر گزار می شود ... در این مراسم گفتگویی شادمانه و پرنشاط جریان دارد. با این حال، همه افراد دخیل در مراسم می دانند که باید وظیفه معین خود را چنان ادا کنند که مراسم به آرامی و بی هیچ تظاهری به صورت کامل و درست بر گزار شود و در خلال این تجربه، جسم و ذهن و قلب و روح شرکت کنندگان پرورده می شود» جسم و ذهن و قلب و روح شرکت کنندگان پرورده می شود» خوبی تأکید می کند. در بیانی دقیقاً بر هدف هنر ذن به خوبی تأکید می کند. در بیانی دقیقاً بر هدف هنر ذن به خوبی تأکید می کند. در بیانی دیگر می خوانیم: «مراسم چای

در ژاپن، آئینی تأمل برانگیز و شامل گروهی شرکت کننده و مجموعهای از اشیاست. هدف غایی از این مراسم نشان دادن وجود قداست ژرف در شالوده اعمال روزانه زندگی ماست: خوردن، نوشیدن، حرکت کردن، تعامل با افراد و اشیا. این درسی است در هنر زیستن به کمال و ژرف و نیز تجربه کردن و با حقشناسی معجزات هر روزه زندگی را ارج نهادن» (همان: ۸۸). شاید شایسته ترین تعریف درباره مراسم چای این بیان باشد: «چانویو $^{V}$  در اتاق کوچک چای، نخستین گام معنوی هر بودایی برای یافتن توفیق در طریقت است» (همان : ۱۰۳). وقتی به مجموع آنچه درباره هنر کمان گیری در ذن مطرح می شود دقت شود، به خوبی هدف این هنر که به تعبیری همان جان پروری است، روشن می شود. «برای ژاپنی کمان گیری یک سنت ورزشی نیست، او در آن به چشم هنر نگاه می کند و ارج می نهد و از آن یک آئین دینی می فهمد که این دیگر در نظر اول شاید عجیب باشد. درنتیجه منظور او از هنر کمانگیری سعی ورزشکارانه نیست که کمابیش می توان آن را با تمرینهای بدنی به دست آورد، بلکه مقصود او آن توانایی است که خاستگاهش را باید در تمرینات روحی جست و غرض از آن تیرانداختن به مقصدی معنوی است» (هریگل، ۱۳۷۷ : ۲۶).

#### معنویت گرایی و سلوک

#### - جایگاه سلوک نفسانی در هنر فتوت

گذری بر فتوتنامهها به خوبی نشان می دهد که هنر آموزی به چه میزان بر سلوک و تهذیب نفس استوار است. خالی کردن خود از هر چه غیر خدائی است و از هرچیزی که خوف آن باشد در مسیر این تکامل و تعالی نفسانی، در بزنگاهی رهزن شود، از مقدمات سلوک طریق فتوت است.

در جای جای فتوتنامه ها این رویکرد کاملاً مشهود است، همان گونه که در اصل تعریف فتوت نیز چیزی جز تأکید وافر بر این امور وجود ندارد. بدین معنا که سالک این طریق باید با تمام وجود دریابد که جز از مسیر توجه به باطن و آراستن آن، راه به جایی نمی برد. «آن ها وقتی می خواستند صنعتی را بیاموزند، ابتدا آداب تزکیه نفس و مراقبه را از استاد صنعت خویش فرا می گرفتند. از این رو به هیچ وجه (صنعت و هنر آنان) جنبه نمایشی نداشت و کمتر اتفاق می افتاد که نام خویش را بر اثر خویش حک کنند» (پازوکی، ۱۳۸۴: ۹۹ و ۱۰۰).

در برخی فتوتنامهها دویست صفت ذکر شده که فتی باید دارا شود یا از آنها اجتناب کند. در رأس آنها معرفت خداوند و ایمان به او، ملائکه، کتابها، پیامبران و آنچه آور دهاند، قرار دارد. در ضمن این صفات تمامی آنچه برای سلوکی عرفانی – اخلاقی

S

[کاملاً] ملکه گردد و رذایل به کلی اشفاء پذیرد» (کاشفی سبزواری،۱۳۵۰؛ ۹).

در "قابوسنامه" نیز بیان شده: «بدان که جوانمردی عیاری آن بود که او را از آن چند گونه هنر بود: یکی آنکه دلیر و مردانه و شکیبا بود به هر کاری و صادق الوعد و پاک عورت و پاکدل بود و زیان کسی به سود خویش نکند و زیان خود از دوستان روا دارد و بر اسیران دست نکشد و اسیران و بیچارگان را یاری دهد و بد بدکنان از نیکان باز دارد و راست گوید و بر آن سفره که خورد بد نکند و نیکی با بدی مکافات نکند و بلا راحت بیند (عنصرالمعالی،۱۳۱۲: ۱۴۹).

ذکر همین چند جمله از بزرگان فتوت دراین باره که مشتی از خروار است، به خوبی جایگاه معنویت را در هنرآموزی فتوت به نمایش می گذارد.

به صورت خلاصه می توان به دو نکته در این مقام اشاره کرد:

۱. فتیان شرط ورود به صناعت و پیشه را آراستگی و ادب دانسته
و اهلیت یافتن و تخلق به اخلاق جوانمردی و پاک گردیدن
از هرگونه رجس و ناپاکی را شرط حضور بر شمردهاند.
۲. ساختن را از ابتدا تا انتها با ذکر حق آمیختهاند و هر جزء
و عنصری از صناعت خویش را وامدار حقیقی سرمدی
دانسته و ذکر زبانی و قلبی را به نحوی تمثیلی با سازندگی
و ایجاد ممزوج کرده و هدف همه را قرب به حق دانستهاند.

توجه به خویشتن و پالایش آن از خودخواهیها و رذایل

#### - جایگاه سلوک نفسانی در هنر ذن

اخلاقی در هنر ذن بسیار مشهود است. در این بخش به عنوان نمونه به هنر گلآرایی اشاره میشود. گلآرایی (ایکه بانا)^، یکی از هنرهای رایج و مطرح در آئین ذن به شمار میآید. گذری بر مراحل آموزش این هنر و چگونگی گلهای مورد عنایت برای بازسازی و مفاهیمی که در پس این ظاهر، از نگاه بزرگان این فن نهفته است، عمق نگاه ذن را در هر آنچه بررسی می کند و سمبلی از آن می سازد، به خوبی نمایش می دهد. خواننده بیگانه و بیخبر یا هر آن کس که برای نخستین بار این عنوان را میشنود، کمتر چیزی که به ذهنش خطور می کند، این است که در اینجا با رویکردی درون گرایانه و پالایش محورانه روبرو بشود، درحالی که شاید بتوان ادعا کرد در گلآرایی چیزی جز هدف تهذیب خویشتن مطرح نیست. در هنر ذن اموری به عنوان شرط وصول به لبّ و لباب این تعالیم ذکر می شود: «بنا به یک سنت کهن، استاد گل آرا باید صاحب ده فضیلت باشد تا به جان تعلیم راستین راه یابد و این حاصلش نمی شود الا موقعی که به روح آن تعلیم نفوذ کرده باشد.

لازم است برشمرده می شود و در پایان آمده است که طالب فتوت، باید سالک راه متقین و مسیر رستگاران باشد که اگر چنین شد در حقیقت فتی شده است (بغدادی، ۱۹۵۸: ۲۵۶–۲۶۱). در فتوتنامهها وقتی سخن از شرایط کاری خاص به میان می آید، در یک سطح از اصولی اخلاقی و به تعبیری، طریقتی سخن گفته می شود که برای هر حرفه دیگری نیز قابل بیان است. این گونه سخنان آدمی را به این حقیقت که در آئین فتوت پیش از ورود به هر حرفهای باید فتی شد، رهنمون می گردد چراکه فتی شدن حقیقتی است که در همه جا یکی است. در فتوتنامه چیتسازان آورده شده: «اگر پرسند که روش کار چیتسازی چند احکام هست، بگو دوازده احکام هست. اول آنکه هر صباح که برخیزد از علم شریعت و طریقت و حقیقت باخبر باشد تا اسم استادی بر او مسلم باشد. دویم هر کسی را درخور حوصلهاش کار فرماید. سیم با سخاوت و خیر باشی. چهارم در کار خود استاد مثل شبان و شاگردان مثل گوسفند دانی. پنجم با همه کس به خلق نیکو پیش آیی. ششم تنگ حوصله نباشی. هفتم فقیر دوست باشی. هشتم کارگران را به نان و جامه شفقت کار فرمایی. نهم پسر مردمان را عزیز داری. دهم در فنون کار خود چست و چالاک باشی. یازدهم به طریق پیران راه روی و دوازدهم پیران و پیشقدمان را غیبت نکنی و کارگران را به فاتحه یاد کنی» (کربن، ۱۳۶۳: ۸۴).

به یقین پای نهادن در چنین طریقی و آراسته گشتن به زیور چنین هنری به هیچ روی با رذائل اخلاقی جمع بسته نمی شود. 
«اول باید که از مفسدات مروت و ممتحنات حریت، چون دروغ و بهتان و غیبت و حرص و طمع و بخل و شره و حقد و حسد و غدر و جنایت و جفا و دنائت و حقارت همت و خساست مجالست دونان و فرومایگان و مرافقت ناکسان و سفلگان و معاشرت اهل فسوق و ریبت و اصحاب فجور و تهمت و مخالطت معاشرت اهل فسوق و ریبت و اصحاب فجور و تهمت و مخالطت اشرار و مصاحبت شطار و ضنّت و منافست در محقرات اموال و تشدد و مضایقت در معاملات و مماکست و مناقشت در آن، به کلی حذر نماید و از آن احتراز واجب داند، چه امثال این خصال رخنه در قاعده مروت آرد و اساس آن را خراب گرداند و فی الجمله هرچه موجب شین دین و ملت بود یا عیب در عرض و حمیّت آرد و مورث هوان و مذلت گردد، مباین مروت باشد» (صراف، ۱۳۷۰ هرا).

در "فتوتنامه سلطانی"، در تعریف فتوت آمده است: «فتوت در عرف عام عبارت است از اتصاف به صفت حمیده و اخلاق پسندیده، بر وجهی که بدان از ابناء جنس خویش ممتاز گردد و به تعریف خواص عبارت است از ظهور نور فطرت انسانی و استیلای آن بر ظلمت صفات نفسانی تا فضایل اخلاق بأسرها

۱. گلآرایی میان بالا و پست پیوندی معنوی پدید میآورد.۲. هیچ را در دل داشته باش که همه است.

احساس آرام و روشن. بی تفکر می توانی به راه حل ها برسی.
 فارغ بودن از تمام اندوه ها.

۵. پیوندهای نزدیک و حساس با گیاهان و ذات طبیعت.

۶. تمام آدمیان را دوست بدار و حرمت ایشان را نگه میدار.

۷. خانه را از هماهنگی و احترام سرشار کن.

۸. روح راستین زندگی را میپرورد، گلآرایی را با احساس دینی بیامیز.

۹. سازگاری جسم و جان.

۱۰.انکار نفس و خویشتن داری؛ آزادی از بدی» (همان: ۷۷-۷۹). و باز در دیگر جای با رویکردی همانند اصول پیشین برمبنای تهذیب و اخلاق، دستور نامهای دیده می شود که احوال درونی و بیرونی لازمه گل آرایی را چنین بر می شمارد:

«در مجلس درس نیک رفتار و خاموش باش.

منمای که گویی بیش از آن میدانی که می کنی، زشت است. فروتن باش که این بسی نیکوست.

غره مباش؛ مراتبی ورای مرتبه کنونی تو نیز هست. هنوز نادان است اگر از بیرون، در گلآرایی استاد شود و ظرافت حس هنری و انسانی در او نباشد.

شرط ادب آن است که دست به کارهای شتابآلود نزنیم. با گل نازکرفتار باید بود.

افزون تر از گوهرش از گل مخواه.

در مکاتب دیگر به چشم حقارت منگر. از نیکشان برگیر و بدشان را به دور افکن.

راه بیمایگی همواره بیراهه است.

استادان کهن آموزگاران راستین بودند. آنان را باید در آموزگاران کنونی عیان دید» (همان: ۵۴ و ۵۵).

به راستی این دستورنامه را می توان یک منشور اخلاقیتربیتی دانست. منشوری که جهات مختلف و متنوع وجودی
انسان در آن ملاحظه شده و همین جاست که عمق در آمیختگی
هنر گل آرایی با اخلاق و تهذیب درون جلوه گری می کند.
در هنر شمشیرزنی ذن نیز مطالبی درخور دراین باره
مطرح شده است، نویسنده محققی می گوید: «ذن ساده
و بدون پیچیدگی فلسفی و عقلی، از راه ریاضت نفسانی و
تعلیمات شهودی، روح سرکش و جنگجوی یک سامورایی
را به انسانی اهل مروت و وفادار به اخلاق تبدیل می نمود که
مردانگی، اعتماد به نفس و رازورزی از ویژگیهای او بود»
(سوزوکی، ۱۳۷۸: ۱۰۱-۱۰۳۸).

هنر شمشیرزنی چنان با جنبههای مختلف زندگی ژاپنی درآمیخته است که صاحب نظری می گوید: «در اینجا مفهومی

مذهبی از هنر شمشیر بازی وجود دارد و این آن روشی بود که آئین ذن از جهات متعددی همچون اخلاقی، منطقی، زیبایی شناسی و در حد معینی عقلانی، در زندگی مردم ژاپن وارد کرد» (Suzuki, 2000: 361). باز در جای دیگری از همین کتاب اشاره می کند که «به یاد داشته باشید که شمشیرزنی هنر دریافتن زندگی و مرگ است در یک لحظه بحرانی و غرض از آن شکستن خصم نیست. سامورایی باید همیشه از این حقیقت آگاه باشد و خود را در یک فرهنگ روحی تربیت کند همان گونه که فن شمشیرزنی را می آموزد» (Ibid: 487).

در بیانی دیگر، این رویکرد تعالی گرایانه چنین تبیین می شود: «پس برای سامورایی که دو شمشیر می بست، یکی بزرگ تر برای حمله و دفاع و دیگری کوچک تر برای از بین بردن خود به وقت لزوم، طبیعی بود که خود را با اشتیاق بسیار در هنر شمشیرزنی بپرورد ... آموزش کاربرد این شمشیر علاوه بر مقصود عملی آن، او را به تعالی اخلاقی و روحی هدایت می کرد. اینجا بود که شمشیرزن به ذن می پیوست» (Ibid: 132). نکته مهم در این بیان آن است که می گوید، سامورایی در طی چنین مسیری تعالی و تکامل روحی پیدا می کند و این همان

با مروری بر هنر چای نیز این تعبیر دیده می شود: «پس چای نوشی فقط خوردن چای نیست، بلکه هنر پروردن چیزی است که شاید بتوان آن را جانسپهر خواند یا جو روحی یا میدان درونی دانستگی» (سوزوکی، ۱۳۷۸: ۳۳۵).

# منشأ فرازميني هنرها

روح هنر ذن است.

# - منشأ هنر در فتوت

در فتوتنامهها همه مشاغل و بسیاری از امور طبیعی به جبرئیل و دیگر فرشتگان الهی یا در بسیاری از مواقع به پیامبران نسبت داده شده و هیچگاه در آنها، جنبه طبیعی و عادی امور رعایت نشده و از شغلها و پیشهها تفسیری آسمانی و فراطبیعی ارائه گشته است. «رسم براین بود که وضع و ابتکار حرفه را به شخصی که معمولاً نبی، حکیم، پادشاهی مؤمن، ولی یا یکی از صالحان بود، نسبت دهند و هرگاه ارجاع و انتساب اصل حرفه به پایهگذار و واضع آن ممکن نمی شد، آن را به آدم (ع) نسبت می دادند. صنعتگران معتقدند که اصالت حرفه از شناخت ولی - که آن را پایه نهاده - محقق می گردد و با این شناخت برای کار آموز اطمینان خاطر حاصل می گردد و رغبت او نسبت به آن کار افزوده می گردد و می پندارند که معرفت ولی کسب را حلال می گرداند» (ندیمی، ۱۳۷۴: ۴۵۸). این نوع نگاه در جای خود بسیار ارزشمند است. اگر معتقد باشیم هنر بدون معرفت ولی به فرجام نخواهد رسید، یعنی



تمام سیر هنرورز در مسیر ولایت خواهد بود و این همان باطن زلالی است که عرفان سخت به دنبال آن است.

در برشمردن ریشه و اساس مشاغل، چه بسا بعضی از این استنادات و تأویلات، ریشه موثق تاریخی و دینی نداشته و صرفاً متكى بر ذوق بوده باشد. ازاين رو بيان شده: «در فتوتنامهها کوشیده شده تا تمامی حرکات و افعال به نوعی منسوب به انبیا و اولیا شود که بی تر دید این امر به جهت تقدس دهی به مشاغل و حرفهها بوده و حاكى از ارتباط ميان شغل و عبادت است. جنبه اسطورهبخشی به مشاغل و گرهزدن آنها به سنت نبوی و جنبه قدسی دادن به حرفه ها در بسیاری از فتوتنامه ها مشهود است. اگر به نامگذاری مشاغلی همچون سلمانی نیز در فتوتنامهها نگریسته شود، میبینیم که آن را منتسب به سلمان فارسی می دانند» (افشاری و مداینی، ۱۳۸۱: ۲۴۹–۲۴۳). در رساله بیست و نهم از "رسائل خاکساریه" آورده شده: «باید دانست که برزگری و کارگری و نجاری از آدم صفی - علیه السلام-مانده است و جولاهی از شیث پیغمبر-علیه السلام-مانده است. و خیاطی و خرقهدوزی و خراطی و رسوم پادشاهی و علم آموختن و مدرسه بناكردن، از ادريس پيغمبر - عليه السلام-مانده است. و تراش و بنای کشتی کردن و دریا نشستن از نوح پیغمبر - علیه السلام - مانده است. حلاجی و نمدگری و بنای سنگ نهادن و سفرهدادن از ابراهیم خلیل -علیه السلام-مانده است و صیدکردن و درختنشاندن و بوستان کردن از اسماعیل پیغمبر - علیه السلام - مانده است و آهنگری از داود پیغمبر -علیه السلام- مانده است و نیزه گری و آلات حرب از سلام پیغمبر -علیه السلام-مانده است و کیمیاگری از موسی پیغمبر -علیه السلام- مانده است و طبیبی و سیم و ابریشم از لقمان حکیم مانده است و زنبیل بافی از یوسف پیغمبر -علیه السلام- مانده است و نیزه از حضرت جبرئیل مانده است که تعلیم کرده است به آدم -علیه السلام- و رمل و ملاحم و نجوميات از مصنوعات دانيال پيغمبر -عليه السلام- مانده است و دلاکی و سرتراشیدن از جبرئیل -علیه السلام- مانده است و در زمان حضرت رسول، دلاکی را سلمان فارسی می کرد... و خط نوشتن از یعرب بن قحطان مانده است و در بعضی روايات آوردهاند كه از امام المتقين على بن ابي طالب -عليه السلام- مانده است» (افشاری،۱۳۸۲: ۲۲۷-۲۲۹).

در پایان این سخن جا دارد به مسئلهای مهم اشاره شود و آن اینکه وقتی نمی توان برای بسیاری از این گونه اسنادها مستند تاریخی یافت، مفهوم این اسناد دادن و هر شغل و کسبی را به بزرگی رساندن چه می تواند باشد.

بیان یکی از محققان این عرصه که این امور را از منظری دیگر و فراتر از مسائل تاریخی- ظاهری میبیند، میتواند

در این خصوص راهگشا باشد: «تمام این مطالب بنابر تاریخ انفسی یا باطنی است که معنا پیدا می کند، زیرا بنا به اعتقاد آنان هیچ حرفه و فنی نمی تواند منشأ زمینی داشته باشد. بنابراین میبایست جنبه باطنی، معنوی و آسمانی آن به واسطه یک نبی یا ولی اخذ شده باشد» (پازوکی، ۱۳۸۴: ۴۸).

# - منشأ هنر در ذن

درباره منشأ فرازمینی هنر در ذن جا دارد به برخی از مطالبی که در زمینه هنر نقاشی در ذن گفته شده، اشاره شود. برخلاف نقاشی غربی که انسان در مرکز توجه و اولویت عناصر قرار می گیرد، هنرمند ذن از طریق خلق اثر هنری خود را تطهیر و آماده می کند، روح او همواره در جستجوی مسائل ناب و فرازمینی بوده، عناصر خالص، ساده و بی پیرایه که سازگار با زندگی اجتماعی اوست. همه چیز در این کلمات است: عشق، آرامش و تزکیه درون. در پس این هنر ژرف و به ظاهر منزوی، روحی بزرگ و لبریز آرمیده است که عشق را می نگارد و درون را می شکافد.

«فضا در نقاشی ذن همیشه بی جنبش و با این همه در جنبش است. به نظر می رسد زندگی می کند و نفس می کشد، بی شکل و تهی است و با این همه سرچشمه تمامی شکل هاست. از بی نام است و با این همه هرچه را که نامی است از اوست. از اوست که چیزها ارزش مطلق دارند و همه به تساوی مهم و بامعنایند و نمودگار حیات عالماند که در آنها جاری است. این نیز در نقاشی ذن معنای عمیق بیرون گذاشتن چیزها را توضیح می دهد، آنچه القا و گفته نمی شود مهم تر و گویاتر از آنی است که گفته شده است ... پس نقاشی ذن خوف خالی ها ندارد، برایش تهی ها شایسته بالاترین احترام است، زنده ترین چیزهاست، چنان سرشار از حیات است که نیاز به قبول شکل و فرم ندارد» (هریگل، ۱۳۷۷؛ ۸۷).

میبینیم که در اینجا از حقیقتی بی شکل که سرچشمه تمامی شکل هاست، سخن به میان میاید، حقیقتی بی نام که هرچه را نامی است از اوست.

بیان یکی از صاحب نظران این عرصه که نقاشی ذن را به گونهای دیگر تحلیل می کند، نیازمند اشاره و تأمل است: «هنر چئن (ذن) در خاور دور بهترین نمونه از هنری است که طبیعت را نقطه آغازینش می گیرد، ولی نه به بازنمایی آن که به استحاله طبیعت در هنر می پردازد. درواقع نقاش طبیعت را مطالعه می کند ولی این مطالعه از قبیل مشاهده نیست، بلکه جذبه یا مراقبهای است که به کشف صورت محض می انجامد. این صورت مکشوف خود شیء فی حد ذاته نیست، بلکه صورت این صورت مثالی شنه خود آن شیء است یعنی صورت مثالی اش نه خود آن شیء است یعنی صورت مثالی اش نه خود آن شیء و سرست مثالی سرمشق نقاش است ... در اینجا

بناست که هنرمند تصویر اسبی را از روی اسبی که به راستی دیده می شود، نقش زند و با این حال لازم است که نقاش از روی تصویر ذهنی که در مراقبه آن را می یابد، چنین کند» (کوماراسوآمی، ۱۳۸۹: ۱۳۲ و ۱۳۳۳). در این بیان به خوبی می توان الهام گرفتن از منشئی دیگر را دریافت، آنچه در این بیان با عنوان صورت مثالی شیء از آن یاد شده است. این همان نقطه کلیدی و محوری در هنر ذن است که با تعابیر مختلفی

مثل هنر بیهنری یا لزوم آئینگی از آن یاد میشود.

گاهی در هنر ذن با مفهومی به اسم ندانستگی روبرو می شویم، این مفهوم پیوند وثیقی با منشأ فرازمینی هنر دارد که در برخی از هنرهای ذن جایگاه ویژهای دارد. کمانگیری یکی از این هنرهاست. موفقیت در این هنر تنها زمانی حاصل می شود که کمانگیر بتواند امر دشوار و دیریاب کمانکشی و پرتاب را در حالتی کاملاً بدون فشار و زحمت یا بگوییم بیقصد به جای آورد و آنجا فرا چنگ می آید که کماندار شرط روحی لازم را به کمال رسانده باشد، گویا کمان و کمال همزادانی ازلی اند.

دقیقاً همین مفهوم را در این عبارت می توان دید: «سالها باید بگذرد تا انسان امر به ظاهر ساده و گاهی خسته کننده و اعصاب خردکن تیر در چله گذاشتن، زه را کشیدن و تیر رهاکردن را بیاموزد. آنگاه تیر به سوی هدفی رها می شود که پیشاپیش نباید آگاهانه به آن اندیشید» (برادبری، ۱۳۸۸: ۵). سوزوکی در بیان برآیند یک مراسم چاینوشی می گوید: «نوشیدن یک فنجان چای در این فضا با دوستان و احتمالاً صحبت کردن درباره نقاشی به سبک سومیه ٔ در آن تاقچه یا چند موضوع هنری خطور کرده به ذهن به خاطر جو اتاق چای، به طرز شگفتانگیزی ذهن را به فراتر از پیچیدگیهای زندگی میبرد: جنگجو از دلمشغولی روزانهاش دربارهٔ جنگ خلاص میشود، مرد تاجر از دغدغه مستمر ثروتاندوزی رها می گردد و درمی یابد که در حقیقت در این دنیای سراسر جدال و کشمکش، چیزی حتی با ارزشی ناچیز وجود ندارد. انسان در کجا می تواند بر فراز این محدودیتهای نسبیت بایستد و یا در کجا می تواند اند کی جاودانگی داشته باشد؟» .(Suzuki, 1956: 294)

#### نتيجهگيري

در پایان و مقام جمعبندی این پژوهش میتوان گفت که این دو آئین همانسان که گفته آمد، مشابهتهای شایسته تأملی دارند، هرچند نمیتوان اختلافات آنها را هم نادیده گرفت. بهر روی، مشترکات و نقاط افتراق این دو آئین در مباحث مربوط به هنر به قرار زیر است:

#### اشتر اكات

- هر دو آئین متفقاند که در مقام هنرمندی راستین، منشئی خارج از جان هنرمند، کار را به دست می گیرد.
  - برای رسیدن به هنرمندی، گونهای سلوک نفسانی اخلاقی عرفانی را لازم میشمرند.
- تعاملی دوسویه را بین هنرمندی و کمال نفسانی در هر دو می توان رصد کرد. سلوک اگرچه مقدمه آراسته شدن به هنر است، خود هنر هم به تکامل نفسانی کمک می کند.
  - هنرمندی هنگامی حاصل می آید که وجود انسان، آئینه حقیقت پنهان در وجود خودش یا در عالم شود.
- هنرمندی و هنرورزی در هر دو کاملاً با زندگی روزمره مردم آمیخته است. در هنر فتوت و ذن از قشری خاص یا فرهیخته سخن به میان نمی آید؛ هنر در دامن مردم کوچه و بازار است.
  - هر دو به دنبال پاکسازی جان هنرمند و توجهدادن او به منشئی فرازمینی هستند.

#### افت اقات

- در فتوت فتی شدن شرط ورود به ساحت هنر است اما در ذن گاهی خود هنرورزی سلوک هنرمند را شکل می دهد.
  - در فتوت هنرها همواره در ضمن مشاغل و حرفهها مطرح شدهاند.
    - هنر در آئین ذن جایگاه روشن تر و جدی تری دارد.
- فتوت برآن است تا در ساحت عمل، آموزههای نظری خود را محقق کند اما ذن هیچگاه آموزهای نظری نداشته که بخواهد عملیاش کند.
  - غایت آنچه در ذن مطرح می شود، حداقل در ظاهر، با هدف مد نظر فتوت فاصله دارد.
- سلوک فتوت، اثباتی است. بدین معنا که برنامهای برای انجامدادن ارائه می شود. حال آنکه سلوک در ذن بیشتر سلبی است. تأکید عمدتاً بر خالی کردن ذهن از افکار، نیندیشیدن، رهاشدن از چنبره خیالات و مانند آن صورت می گیرد.



- بین هنرهای مطرح در ذن گاهی بیشتر بر سلوک اخلاقی مانند گلآرایی و گاه بر تمرکز یا ندانستگی همچون شمشیرزنی
   تأکید میشود. حال آنکه در فتوت آئیننامه سلوک در همه هنرها یکی است.
- شاید بتوان گفت که برنامه سلوک در فتوت، ناظر به داراشدن مجموع کمالات اخلاقی و برخی دریافتهای عرفانی است آن گونه که از تعبیر، فتی شدن به ذهن متبادر می شود، حال آنکه در ذن به هیچ وجه این جامعیت وجود ندارد و تنها بر چند مسئله خاص تأکید می شود.

پس از رصد کردن همسانی و اختلاف این دو آئین، جا دارد در مرحله بعد و پژوهشهای تکمیلی با تمرکز بر هنری مشخص همچون نقاشی یا مفهوم و آموزهای خاص مثل جایگاه و نقش هنرمند در آفرینش هنری، مقایسه را جزئی تر و نتایج را دقیق تر کرد.

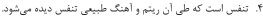
با عنایت به مجموع آنچه گفته آمد و توجه به رویکردهای غربی نسبت به هنر که بیشتر مادی و لذت گرایانهاند و بطور فزاینده جامعه ما را تحت تأثیر قرار میدهند، بازگشتی به سنتهای اصیل اسلامی همانند فتوت و به صورت کلی تر شرقی، در هنرورزی بسیار ضروری است. این هنر، هنری است که انسان را به اخلاقی زیستن دعوت می کند، چراکه در این قالب، آفرینش هنری بیش از آن که به دست آدمی باشد، در اختیار حقیقتی است که انسان خود را آئینه آن کرده است و این آئینگی جز در پرتو خودسازی و تهذیب حاصل نمی آید. امری که اهل عرفان از آن باعنوان "هنر بی هنری"یاد می کنند.

بیهنر شو که هنرهاست در این بیهنری (فروغی بسطامی)

پینوشت

تا زدم لاف هنر خواجه به هیچم نخرید

- 1. Eugen Herrigel (1884-1955)
- 2. Gustie Luise Herrigel
- 3. Ray Bradbury (1920-2012)
  - ۴. Zeo ، فتوت و جوانمردی جریانی اجتماعی بوده است که در جهان اسلام از نیمه دوم قرن سوم ه.ق.، به ویژه در میان ایرانیان شکل گرفت. این جریان با الگو قراردادن جوانمرد واقعی علی بن ابی طالب (ع) که "لا فتی الا علی" درباره وی گفته شده، دارای شرایط، مراسم و آداب مخصوص بوده و اهداف خیرخواهانه انسانی را همراه با خدمت گزاری صادقانه به فرد و جامعه دنبال می کرده است. این جریان با تکیه بر اخلاق و عرفان در زندگی روزمره و درضمن مشاغل و حرفهها شناخته می شود و بسیاری آن را زیر مجموعه تصوف اسلامی دانستهاند. این آئین با ملامتیه، قلندریه و عیاران نیز مشابهتهایی دارد.
  - 4. Techne و انظر یونانیان، تخنه نحوی دانستن است و با شناسایی مناسبت دارد. اما این دانستن (علم) از طریق مشاهده یا حصول صورت شیء در عقل یا واصل شدن نفس به معنای شیء کسب نمی شود. از طریق استنتاج از مبادی معلوم هم به دست نمی آید بلکه دانستن در معنای اصلی لفظ تخنه این است که از آغاز مصرانه برای نظاره به ماورای آنچه زمانی عطا می شود، مهیا باشیم. بدین معنا که منتظر و بهوش باشیم تا جلوهای را که رخ می نماید و ظهوری را که دست می دهد صید کرده، از آن خود کنیم. لذا در تخنه همواره دانایی و پیش فهم و بینشی قبلی از نتیجهای که باید حاصل شود، وجود دارد.
  - به صورت خلاصه می توان گفت یکی از مکاتبی که از بودیسم نشئت گرفت و از همان آغاز در روش و هدف خود منحصر به فرد بود، مکتب چان در چین بود که بعدها به مکتب ذن در ژاپن معروف شد. به بیانی دیگر، ذن همان چان (حقیقت) چینی است که از سنت مهایانه بودیسم (راه بزرگ) نشئت گرفته و با جان و روح فرهنگ ژاپنی آمیخته شده است. اساسی ترین ادعای ذن، ارتباط عملی میان ذهن و عین و عالم و معلوم است؛ به گونهای که کم ترین حرکت در ذهن، به ضرورت، تغییر در عین را به دنبال دارد؛ هر قدر هم کم باشد. در ذن و بطور کلی در دین بودایی در ارتباط بین ذهن و عین یا نفس و جهان، همیشه ذهن یا نفس، عاملی تعیین کننده است. شاید بتوان ذن را شکلی از عرفان دانست، ولی شکلی که به هیچ شکل دیگر عرفان، از نظر تربیت و مقصود نهایی، یعنی در تمرین کوآن و ذاذن مانند نیست. ذاذن به معنای چهار زانو و آرام نشستن و به نگرش درون پرداختن؛ نظاره و سیر در عوالم درونی است. چون ذاذن با کوآن همراه شود، ویژگی خاصی می یابد که خاص ذن است و هم از اینجاست که ذن از شکل های دیگر عرفان متمایز می شود. بطور کلی می توان گفت که ساختار ذهنی، ساختار جهان عینی را تعیین می کند. ذن را می توان مراقبهای (مدیتیشنی)، ناظر بر چهار لایه شرح داد:
     ۱. شاهدبودن بر محیط اطراف شامل صداها، بوها، نورها و احساس سرما وگرماست.
  - ناظربودن بر ذهن است. بدین معنا که با افکار و اندیشه ها ستیز نشود، از آن ها گریز نباشد، نامگذاری نشوند (زشت/زیبا) و به خاطر خجالت یا احساس گناه از افکار، انکار نگردند.
    - ٣. جسم است که بر تکتک نقاط بدن و وانهادگی و آرامش آنها ناظر باشیم.



- ۵. ذن روشی دارد مبتنی بر ارتباط مستقیم و بی واسطه با طبیعت و اشیا؛ تجربهای است رو در رو بدون هیچ گونه توضیحی. معمولاً عرفان فرآورده ای بسیار متغیر و متنوع و از زندگی به دور است. ذن این خصلت را دگر گون کرده است. ذن آنچه را در آسمانها بود به روی زمین آورده است. در این شکل، عرفان دیگر محصول هیجانی ذهن غیر طبیعی نیست. چون ذن خود را در ساده ترین و غیر مهیچ ترین نوع زندگی انسانهای ساده خیابان نشان می دهد و واقعیت زندگی را در بحبوحه و کوران زندگی می جوید ... ذن آدمی را وامی دارد در دنیا چنان زندگی کند که انگار در باغ بهشت در حال قدمزدن است و تمامی این کردارهای روحی را بدون اینکه وی را به اصول و عقایدی رجوع دهد، صرفاً با تبیین حقیقت، به مستقیم ترین شیوه که در هستی باطنی آدمی محقق است، انجام می دهد.
- 7. Cha-no-yu چای مراسم چای اصطلاح ژاپنی مراسم
- 8. Ikebana
- 9. Sumiye

# منابع و مآخذ

- آزاد، میترا (۱۳۸۴). آئین جوانمردان و آموزش سنتی معماری در ایران، **معنویت و آموزش هنر**، تهران: فرهنگستان هنر.
  - ......... (۱۳۷۸). ذن در هنر کمان گیری، ترجمه عسگری پاشائی، تهران: فراروان.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۶). معنای صنعت در حکمت اسلامی، **خردنامه صدرا**، (۴۸)، ۹۵-۱۰۶
  - افشاری، مهران (۱۳۸۲). فتوتنامه ها و رسائل خاکساریه، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
    - افشاری، مهران و مداینی، مهدی (۱۳۸۱). فتوت و اصناف، تهران: چشمه.
    - استنلی بیکر، جوان (۱۳۸۴). هنر ژاپن، ترجمه نسترن پاشائی، تهران: فرهنگستان هنر.
- ایزوتسو، توشیهیکو (۱۳۶۴). خلق مدام در عرفان اسلامی و آئین بودایی ذن، ترجمه منصوره کاویانی، تهران: علمی و فرهنگی.
  - برادبری، ری (۱۳۸۸). ذن و هنر نویسندگی، ترجمه پرویز دوائی، جهان کتاب، (۶ و ۷)، ۲-۶.
- بغدادی، ابن معمار [ابوعبدالله أبوالمكارم] (۱۹۵۸). كتاب الفتوه، تصحيح مصطفى جواد و ديگران، بغداد: مكتبهٔ المثنى.
  - پازوکی، شهرام (۱۳۸۴). حکمت هنر و زیبائی در اسلام، تهران: فرهنگستان هنر.
  - خانمحمدی، علی اکبر (۱۳۷۱). فتوتنامه معماران و بنایان، صفه، (۵)، ۴۲-۵۳.
  - ریخته گران، محمدرضا (۱۳۸۵). هنر و زیبایی شناسی در شرق آسیا، تهران: فرهنگستان هنر.
- سخایی، مژگان (۱۳۸۱). در آمدی بر مطالعه مقایسهای عرفان اسلامی و ذن بودائی، **قبسات**، (۲۴)، ۱۱۴–۱۲۸.
- سو، پوشیکو (۱۳۸۲). بر هم زدن حرف و گفت و صوت در هنر ذن، ترجمه اورمزد بختیار، بخارا، (۳۲)، ۲۳۴-۲۳۸.
  - سوزوکی، دایستز تیتارو (۱۳۷۸). **دن و فرهنگ ژاپنی**، ترجمه عسگری پاشایی، تهران: میترا.
- سوئیت، بلیندا (۱۳۸۵). نقش محوری نقاشی ذن در مناسک چای ژاپنی، ترجمه مهدی حسینی، **خیال**، (۲۰)، ۸۸–۱۰۳.
- صراف، مرتضی (۱۳۷۰). رسائل جوانمردان مشتمل بر هفت فتوتنامه با مقدمه هانری کربن، تهران: انجمن ایرانشناسی فرانسه و انتشارات معین.
  - عنصرالمعالى، كيكاووس بن اسكندر بن قابوس (١٣١٢). قابوسنامه، سعيد نفيسى، تهران: بيجا.
- فروغی بسطامی، میرزا عباس (۱۳۳۶). **دیوان کامل فروغی بسطامی**، به کوشش حسین نخعی، تهران: امیرکبیر.
- کاشفی سبزواری، حسین بن علی (۱۳۵۰). **فتوتنامه سلطانی**، به کوشش محمدجعفر محجوب، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - کربن، هانری (۱۳۶۳). آئ**ین جوانمردی**، ترجمه احسان نراقی، تهران: نشر نو.
  - کوماراسوامی، آناندا (۱۳۸۹). هنر و نمادگرایی سنتی، ترجمه صالح طباطبایی، تهران: فرهنگستان هنر.
- گولپینارلی، عبدالباقی (۱۳۷۹). فتوت در کشورهای اسلامی و مآخذ آن به همراه فتوتنامه منظوم ناصری، ترجمه توفیق هاشمپور سبحانی، تهران: روزنه.
  - موسوی گیلانی، سیدرضی (۱۳۹۰). **در آمدی بر روششناسی هنر اسلامی**، قم: ادیان و مدرسه اسلامی هنر.
- ندیمی، هادی (۱۳۷۴). آئین جوانمردان و طریقت معماران، **مجموعه مقالات کنگره تاریخ معماری و شهرسازی ارگ** بم، تهران: میراث فرهنگی.

١١.



- واعظ کاشفی سبزواری، ملاحسین (۱۳۵۰). **فتوتنامه سلطانی،** به اهتمام محمدجعفر محجوب، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.
  - هریگل، اویگن (۱۳۷۷). **روش ذن**، ترجمه عسگری پاشائی، تهران: فراروان.
  - هریگل، گوستی لوئیزه (۱۳۷۷). **ذن در هنر گل آرایی**، ترجمه عسگری پاشائی، تهران: فراروان.
- Suzuki Daisetz, T. (1956). Zen Buddhism. (Ed: William Barret). New York: Garden Doubleday.
- (1962). **The Essentials of Zen Buddhism.** (Ed: Bernard Phillips). New York. Dutto.
- (2000). **Essays in Zen Buddhism**. (Ed: Christmas Humphreys). New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers.

Received: 2012/11/06 Accepted: 2013/06/10

# A Comparative Study of Art in Islamic Futuwwat and Zen Buddhism

Amir Javan Arasteh\* Abolfazl Mahmoodi\*\*

#### **Abstract**

This research aims to provide a comparative study of art in two major religious trends in the East, i.e. Futuwwat, grown out of Sufism, and Zen, arising from Buddhism. The main question is how much Zen Buddhism and Futuwwat are similar in the area of art. In order to answer this question, the authors have used analytical-comparative method to organize this study.

This article intends to pay attention to a different and very essential approach to art. The results of this study show that these two sects have significant similarity in the area of art, although some differences are also observable. Generally speaking, it could be claimed that in the East it is always emphasized that art is an inner virtue and one does not achieve it unless he/she has embodied purification and contemplation. In this approach, knowing the form and content does not make the artist but it is the inner illumination which shapes the heart of truth.

Keywords: Futuwwat, Futuwwat Nameh, Eastern art, Zen, inner progression

<sup>\*</sup> Lecturer, Faculty of Cults, University of Religions and Cults, Qom, Iran

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Faculty of Theology, Islamic Azad University (Science and Research Branch), Tehran, Iran